

# UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO

POSGRADO EN CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES

MÉXICO EXTENDIDO: UN ESTUDIO DE RECEPCIÓN EN LOS ÁNGELES SOBRE LA POSIBILIDAD QUE TIENE EL TEATRO CHICANO PARA NEGOCIAR LA IDENTIDAD CULTURAL CHICANA

### **TESIS**

### QUE PARA OPTAR POR EL GRADO DE:

MAESTRA EN COMUNICACIÓN

PRESENTA:

CARLA GLORIA COLOMÉ SANTIAGO

TUTORA:

DRA. LAURA ELENA LÓPEZ RIVERA
POSGRADO EN CIENCIAS POLÍTICAS Y SOCIALES

CIUDAD UNIVERSITARIA, CDMX, ABRIL 2018





UNAM – Dirección General de Bibliotecas Tesis Digitales Restricciones de uso

# DERECHOS RESERVADOS © PROHIBIDA SU REPRODUCCIÓN TOTAL O PARCIAL

Todo el material contenido en esta tesis esta protegido por la Ley Federal del Derecho de Autor (LFDA) de los Estados Unidos Mexicanos (México).

El uso de imágenes, fragmentos de videos, y demás material que sea objeto de protección de los derechos de autor, será exclusivamente para fines educativos e informativos y deberá citar la fuente donde la obtuvo mencionando el autor o autores. Cualquier uso distinto como el lucro, reproducción, edición o modificación, será perseguido y sancionado por el respectivo titular de los Derechos de Autor.

# **Dedicatoria:**

A Carlos, que cuidó de mi este tiempo, y porque "tiene un nombre muy parecido al mío".

A mi padre, la inmensidad. Me regaló el primer libro de Teatro Completo de Héctor Quintero.

A mi hermano Adrián, y nuestros lunares en los pies.

A mi madre, joven.

A Mayle, yo misma.

A Dios.

# **Agradecimientos:**

A Dra. Laura Elena López, mi tutora.

A Lic. Yeimi Ramos.

A Dra. Carmen Millé.

A Dra. Luz María Garay Cruz.

A Dr. Jesús Alberto Cabañas.

A Dra. Francisca Robles.

A José Luis Valenzuela, director de The Los Angeles Theater Center.

A la Universidad Nacional Autónoma de México.

A México, porque me recibe siempre que regreso.

# TABLA DE CONTENIDOS

| INTRODUCCIÓN                                                                        | 5           |
|-------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| CAPÍTULO 1: LA IDENTIDAD CULTURAL CHICANA: UNA CONSTRUCCI                           | ίÓΝ         |
| HISTÓRICA Y SOCIAL                                                                  | 7           |
| 1.1 Cultura, esa "telaraña de significados"                                         | 8           |
| 1.2 Identidad: concepto vivo                                                        | 12          |
| 1.3 Identidad cultural: un término contextual                                       | 17          |
| 1.4 Latinos, hispanos, mexicoamericanos, ¿cómo nos identificamos?                   | 23          |
| 1.4.1. Pocho, cholo, pachuco: todas las derivaciones del mexicano en Estados Unidos | 25          |
| 1.5 Chicano, el término                                                             | 26          |
| 1.6 Concepto vórtice: identidad cultural chicana                                    | 30          |
| 1.7 Se asume el riesgo: el concepto de hibridación                                  | 38          |
| CAPÍTULO 2: EL "NEGOCIO" DE LA RECEPCIÓN                                            | 45          |
| 2.1 El placer de los sujetos: la llegada de los estudios de recepción               | 46          |
| 2.2 La recepción también se trata de "negociar"                                     | 52          |
| 2.3 La identidad cultural, un asunto de recepción                                   | 61          |
| 2.4 La recepción teatral: espacio de espontaneidad                                  | 64          |
| 2.5 De Marinis y el acercamiento a una teoría possible                              | 66          |
| 2.6 Otras miradas al acto de la recepción teatral                                   | 72          |
| CAPÍTULO 3: UNA CIUDAD Y UN TEATRO: APUNTES DE UN MARCO CONTEXTU                    | J <b>AL</b> |
|                                                                                     | 77          |
| 3.1 Latino Theater Company: espacio de confluencia cultural                         | 77          |
| 3.2 Los Ángeles y la comunidad latina como primer escenario                         | 78          |
| 3.3 El fenómeno chicano                                                             | 82          |
| 3.4 La peculiaridad de un teatro chicano                                            | 89          |

| 3.5 A mexican trilogy: an american history, una obra chicana            | 92       |
|-------------------------------------------------------------------------|----------|
| CAPÍTULO 4: LA EXPERIENCIA DE UN ESTUDIO DE RECEPCIÓN                   | TEATRAL: |
| METODOLOGÍA Y HALLAZGOS                                                 | 98       |
| 4.1 Acercamiento metodológico para un estudio de recepción teatral      | 98       |
| 4.2 Identidad cultural chicana, esa tercera cultura                     | 104      |
| 4.2.1 ¿Qué piensan los entrevistados de su identidad cultural?          | 104      |
| 4.2.2 Visualizar la identidad cultural: Idioma, comida, tradiciones     | 113      |
| 4.2.2.1 El idioma                                                       | 113      |
| 4.2.2.2 La comida                                                       | 116      |
| 4.2.2.3 Las tradiciones                                                 | 117      |
| 4.3 Mexicoamericanos: el producto de una hibridación cultural           | 120      |
| 4.3.1 El concepto de hibridación en la experiencia de los entrevistados | 120      |
| 4.3.2 El biculturalismo en la identidad                                 | 122      |
| 4.4 Las negociaciones de un espectador teatral                          | 130      |
| 4.4.1 La Trilogía ¿una obra de teatro chicano?                          | 130      |
| 4.4.2 La obra: retrato de la comunidad                                  | 131      |
| 4.5 Mensaje de la obra, al público                                      | 142      |
| 4.6 El teatro como medio de reafirmación de la identidad                | 145      |
| 4.7 Categorías y demarcaciones: articulaciones posibles                 | 147      |
| CONCLUSIONES DE LA INVESTIGACIÓN                                        | 152      |
| 1. Apuntes sobre la teoría utilizada                                    | 152      |
| 1.1 Reflexión teórica                                                   | 153      |
| 2. Metodología utilizada en la investigación                            | 161      |
| 3. Resultados obtenidos                                                 | 163      |
| 4. Otros temas de interés.                                              | 168      |

| FUENTES CONSULTADAS | 172 |
|---------------------|-----|
| ANEXO 1             | 181 |
| ANEXO 2             | 185 |
| ANEXO 3             | 189 |

# INTRODUCCIÓN

"El espectador hace el cuadro"

M. Duchamp

El histórico tema de la emigración mexicana hacia Estados Unidos no se agota, sino que cada día es un asunto más controvertido entre ambos países, y por ende, para quienes deciden emprender el camino de la emigración<sup>1</sup>. Así, los mexicanos en ese país se han debatido por años a causa de su difícil c ondición de m igrantes, a postando por el m antenimiento de s u i dentidad c ultural c omo comunidad dentro del panorama anglosajón.

El t eatro, c omo ot ros m edios de c omunicación, dí gase l a t elevisión, l a r adio o Internet, ha desempeñado un rol fundamental dentro de la comunidad chicana como difusor y transmisor de su identidad. En pa labras del e studioso Manuel M. Martín Rodríguez (2010), "El teatro chicano ha sabido balancear y apropiarse de elementos de múltiples culturas y de diversas maneras de entender la práctica escenográfica, con el resultado de un producto que es hoy en día bilingüe, multicultural, transnacional, fronterizo y, al mismo tiempo, decididamente original".

El movimiento chicano por los derechos civiles de los años 60 contó también con un importante activismo desde las artes. La literatura, la poesía, el arte mural o el teatro estuvieron presentes en la lucha a f avor de la inclusión y legitimidad de la comunidad chicana. "A través del arte, él logra comunicación c on s u pue blo y expone a la opinión pública s u s ituación, a l m ismo t iempo que reafirma la cultura chicana y penetra la ideología anglo" (Gorodezky, p.20).

Esta investigación se propone contribuir con los estudios que desde la Comunicación abordan el teatro como me dio capaz de reflejar, reafirmar y dar voz a la comunidad chicana. Por tanto, el

1

Es preciso destacar que esta investigación fue realizada antes de la toma de posesión del presidente Donald Trump. Se enmarca en el período de su campaña electoral, entre los meses de septiembre a diciembre de 2016, cuando realicé una estancia de investigación en la University of Southern California.

objetivo fundamental de l trabajo c onsiste e n a nalizar s i e l teatro c hicano c ontribuye ho y c on l a negociación de la identidad cultural chicana en Los Ángeles, a partir de un estudio de recepción de la obr a *A Mexican trilogy: an American history*, r epresentada p or l a a grupación Latin Theater Company (LTC) durante el mes de octubre de 2016.

El trabajo asumirá la categoría de negociación como la capacidad que tienen los sujetos de interpretar, resignificar, negociar significados. Para que exista el acto de negociación, debe haber articulación de pares de elementos indispensables del proceso de comunicación. La negociación en este trabajo se presenta como un proceso activo de la audiencia con el texto, la interacción que el sujeto puede establecer con el texto, las múltiples lecturas que puede realizar de este.

La obra *A Mexican trilogy: an American history* fue elegida para la realización del estudio por la temática que aborda: la historia integeneracional de una familia mexicana que llega a los Estados Unidos, y en la que se desarrollan otros acontecimientos que aluden, manifiestan o hacen referencia a la identidad cultural del mexicoamericano en el país predominantemente anglosajón.

Por otra parte, la investigación contempla los siguientes objetivos específicos:

- 1-Realizar un estudio de recepción con el fin de conocer la manera en que el teatro chicano podría contribuir con la negociación de la identidad cultural chicana.
- 2-Construir la categoría de i dentidad cultural chicana, s istematizando los conceptos de cultura, identidad, hibridación cultural.
- 3-Describir la importancia de los es tudios de recepción teatral en la negociación de i dentidades culturales y comprender las características de estos.

Para el cumplimiento de los objetivos, la investigación dedicó un capítulo al desarrollo teórico de la categoría identidad cultural chicana, y otro capítulo teórico centrado en la recepción teatral. Un tercer capítulo analiza la información recopilada en el trabajo de campo, y constituye el estudio de recepción teatral propuesto.

En el primer capítulo t eórico, de dicado al desarrollo de la categoría de i dentidad cultural chicana, s e r ealiza u na s istematización y r ecorrido por las de finiciones de cultura de sde s u concepción s imbólica, a demás de los conceptos de i dentidad e i dentidad cultural, para entonces arribar al de identidad cultural chicana. También se problematiza el término chicano y se esclarece lo que la investigación asumirá por este.

El término chicano ha transitado, desde la connotación peyorativa que nombraba a la población de o rigen m exicano en E stados U nidos, h asta l a p erspectiva p rogresista d e cu ltura r esistente, sinónimo de comunidad que ha luchado por mantener y conservar valores identitarios. Ya que han existido di símiles m aneras de nom brar a l m exicano e n E stados Unidos, e ste t rabajo, a unque s e dedica a abordar la identidad cultural chicana, también maneja el término de mexicoamericano, por su car ácter i nclusivo y porque l os e ntrevistados m uchas ve ces no s e a socian c on la c onnotación política del término chicano.

El siguiente ej emplo, de una de las entrevistas realizadas, describe la gran contradicción de la identidad de l m exicano e n E stados Unidos. E lizabeth R uelas, m exicoamericana, d e p rimera generación, dice al ser entrevistada en octubre de 2016 en la ciudad de Los Ángeles: "Crecí en una comunidad latina y todos mis compañeros eran latinos. Algunos me dicen, como soy blanca, que no soy mexicana, pero ¿qué puede ser un mexicano?".

Por otra parte, el primer capítulo de la investigación dedica un apartado al abordaje del concepto de hi bridación c ultural, e l c ual ha s ido e sencial pa ra e xplicar l os pr ocesos de c onstrucción de identidades. E ste eje t eórico s e ap oya en 1 as n ociones d e au tores f undamentales co mo Gilberto Giménez (2005, 2010), Stuart Hall (1980, 1996), Clifford Geertz (1987), John B. Thompson (1993), Néstor G arcía C anclini (1982, 1990, 2004), P aul D u G ay (1996), J orge Larraín (2003), C onrad Kottak (1994), J esús M artín B arbero (1991), Ignacio G onzález-Varas (2000), T ino V illanueva (1980, 1985) y Jürgen Habermas (2004).

El segundo capítulo del trabajo está dedicado a la recepción teatral, y desarrolla como principal categoría la de negociación. Teniendo presente la pregunta de Guillermo Orozco (2000) "¿Qué más son las audiencias antes, durante y después de sus interacciones mediáticas?", este capítulo pretende demostrar que el teatro es un medio capaz de comunicar, incentivar, transmitir e impulsar ideas en una comunidad como la chicana o mexicoamericana.

La perspectiva culturalista que adopta la investigación permite analizar, además de la relación teatro-público, los fenómenos que se generan más allá del medio en sí, teniendo en cuenta contextos culturales, referencias políticas, históricas y sociales.

En el capítulo se realiza un breve recorrido por las diferentes etapas de desarrollo de los estudios de r ecepción, que t ransitan de sde l a pr imaria *Bullet Theory* hasta las co rrientes t eóricas q ue reconocen el rol activo desempeñado por el receptor en el proceso comunicativo.

Aunque a bundan los estudios de recepción que tienen como objeto de estudio la televisión, la radio, la prensa o Internet, de sde una disciplina como la Comunicación no encontré ninguno que realizara un análisis de recepción teatral. Es necesario precisar que sí existen investigaciones que abordan otros componentes y cuestiones del teatro como medio.

En este trabajo la recepción se asumirá como un proceso que no acaba en el acto mismo, sino que también cobra sentido en otros espacios de interacción del sujeto como la familia, la escuela o el centro laboral. Interesa comprender cómo el teatro es capaz de impactar de alguna manera a la comunidad chicana, y en algún sentido, devolverle su historia, sus raíces.

En este segundo capítulo la investigación presta especial atención a la categoría negociación, tal y como se de finió a nteriormente, o s ea, la capacidad que tienen los sujetos de a propiarse de los contenidos y resemantizarlos o interpretarlos, donde se articulan otros elementos del proceso o las demarcaciones culturales de los propios sujetos.

El trabajo, además, dedica un apartado a la relación existente entre los estudios sobre identidad cultural y los de recepción, ya que en estos últimos años se ha mostrado especial interés en ese tipo

de cu estiones. "Los m edios de c omunicación f ueron c onsiderados como e lementos c readores, renovadores y/o de consolidación de las identidades culturales" (Jacks, 1999).

Es válido aclarar que para la construcción de este eje teórico resultó difícil apoyarse en otras teorías sobre recepción teatral. Aunque abundan análisis que abordan la parte estética del teatro e incluso s us públicos, e scasean los e studios de recepción que se centren en la relación de los espectadores y la obra.

No obstante, fue esencial para este trabajo la teoría de Marco de Marinis (2005), ya que brinda una metodología para el estudio del espectador teatral como parte fundamental del espectáculo.

También contribuyeron a la construcción de este eje teórico autores como Jensen y Rosengren (1997), Guillermo Orozco (1990, 1993, 2000, 2010), Nestor García Canclini (1990), Ileana Medina (1995), Stuart Hall (1980, 1991, 2010), Laura Elena López (2008, 2010), Nilda Jacks (1993, 1999), Jesús Martín Barbero (1991), Humberto Eco (1992), Lucina Jiménez (2000), Wolfang Iser (1989), entre otros.

Por último, esta investigación presenta su capítulo de resultados, donde desarrolla el estudio de recepción t eatral r equerido, a p artir d e l as en trevistas r ealizadas a l 3 es pectadores mexicoamericanos de la obra *A Mexican Trilogy: an American History*, representada por LTC.

Respecto a 1 di seño metodológico pa ra e 1 análisis de r ecepción, se u tilizaron t écnicas e instrumentos que sirvieran a la recogida de información de acuerdo a los objetivos planteados. Estas fueron 1 as en trevistas s emi-estructuradas, con 1 a a plicación de s us r espectivos c uestionarios de entrevista (Ver Anexo 1); a demás, s e hi zo una observación no participante c on e1 apoyo de una bitácora, y un a e xtensa bús queda bi bliográfica que of reció 1 a pos ibilidad t anto de c onstruir teóricamente el objeto de estudio como de contextualizarlo.

El texto de la obra -facilitado por LTC- fue utilizado también para complementar y contrastar la información r ecopilada, pues al gunas p artes es pecíficas d e es te d espertaban en el público ci erta

identificación, y respondían a determinadas escenas de manera singular, lo cual ofreció pistas sobre la conexión que se establecía con el público.

En cuanto a los hallazgos de la presente investigación, estos demuestran que el término chicano tiene va rias c onnotaciones, s ignificados e i nterpretaciones que abarcan desde lo pe yorativo de l término -para qui enes p refieren di stanciarse de s u c onnotación política-, ha sta una m anera d e asumir la i dentidad m ás a ctual, donde lo c hicano no s e r estringe s olo a lo m exicano, s ino que incluso personas de otros países de la región se identifican de esa manera.

Por otra parte, no e xiste homogeneidad en la manera de a sumir un t érmino como el de chicano, existen factores ex ternos, situaciones contextuales y demarcaciones culturales de los entrevistados que influyen en la manera en cómo asumen su identidad cultural y el término chicano.

Resulta de suma importancia, de acuerdo con los testimonios de los entrevistados, percatarse de que el público chicano/mexicoamericano, a través de la obra de teatro, es capaz de negociar, o sea, interpretar, reafirmar su identidad cultural. En la medida en que la obra presentó temas relacionados con la c omunidad, e l p úblico f ue capaz de r econocer s us hi storias f amiliares e n l as hi storias escenificadas, d e i dentificar s us p roblemáticas. Las r espuestas d e l as e ntrevistas r ealizadas, l as cuales se analizan en el Capítulo 4, e videncian que los entrevistados tuvieron una relación crítica con la obra, que se cuestionaron y repensaron su identidad cultural.

Esta investigación, además, constituye un aporte a los estudios de recepción de teatro desde una disciplina como la Comunicación, y específicamente del teatro chicano. También es un aporte a los estudios sobre identidad cultural, y deja el camino abierto para otras investigaciones sobre identidad cultural chicana y teatro chicano.

# CAPÍTULO 1: LA IDENTIDAD CULTURAL CHICANA: UNA CONSTRUCCIÓN HISTÓRICA Y SOCIAL

Llegar a un consenso cuando hablamos de identidad cultural, o cuando tratamos de definir lo que entendemos por e sta, n o r esulta s encillo. S ignifica, e ntre otras vi rtudes, s aber m overse e n l os terrenos de lo contradictorio, de lo multisemántico, y hasta de lo líquido. Es también dejar a un lado las aseveraciones definitivas y abrirse a lo diverso y cambiante. En un panorama como el que se nos presenta hoy, de sujetos sociales cada vez más interculturales, de fronteras di fusas, donde nue stro mundo ya no se restringe al espacio en el cual nacimos y crecimos, si no que se expande y cada vez parece s er m ás acc esible l o que u n d ía f ue l ejano y d esconocido, h ablar de i dentidad c ultural requiere de un e jercicio de t olerancia y e ntendimiento. E ric H obsbawn (2007, c itado e n G arcía Canclini, p.36) oportunamente lo sentencia: "la mayor parte de las identidades colectivas son más bien camisas que piel: son, en teoría, opcionales, no ineludibles".

Es objetivo de este capítulo exponer lo que conviene entender y asumir en la investigación por identidad cultural chicana, sistematizando como antesala conceptos de teóricos e investigadores del tema. Para esto, se hará un breve recorrido por las nociones de cultura e identidad que hace suyas este e studio, y que, b ien l o s aben l os i nvestigadores s ociales, s on c onceptos de l os m ás controvertidos, estudiados, debatidos. Desde las ciencias como la Sociología y la Antropología los han de finido infinidad de veces, encontrando en unas ocasiones consenso, y asumiendo di ferentes posturas ante ellos y la circunstancia según se visualice.

A su vez, son conceptos que, aunque con sus peculiaridades, tienen una interrelación y comunión indiscutible. E n a lgún s entido, e l de c ultura c ontiene a l de i dentidad, y viceversa. H ay e n ese binomio una r elación u n t anto di aléctica, y e s propósito de l a i nvestigación de finir cada uno y analizar sus zonas de confluencia.

### 1.1 Cultura, esa "telaraña de significados"

Gilberto Giménez (2005), uno de los principales referentes en esta investigación por sus amplios, recorridos y sistematizados conceptos de identidad y cultura, ha dicho que según lo que se asuma y se entienda por cultura, resultará también lo que se asuma y entienda por identidad.

En consecuencia con lo anterior, es de interés para esta investigación, antes de arribar a un concepto de i dentidad cultural, r epasar a lgunas nociones de cultura e i dentidad, y cómo e stos conceptos s e complementan, cómo constituyen e fectivamente un par, cómo, a unque con sus peculiaridades, tienen una interrelación y comunión indiscutible.

Sistematizar n ociones d e i nvestigadores y t eóricos co mo G ilberto Giménez, N éstor G arcía Canclini, Stuart Hall, Jorge Larraín, Clifford G eertz o John B. Thompson, r esulta de interés para marcar e l c auce que t omará e l e studio, a doptando, c omo G iménez (2005), una pos ición que visualiza estos dos conceptos como inseparables, asumiendo como se dijo anteriormente "la cultura como identidad, y la identidad como cultura".

Los debates sobre el concepto de cultura han sido plasmados, referenciados, vueltos a citar una y otra ve z por 1 os i nvestigadores que s e ha n i nclinado por e sa c uestión. S in e mbargo, i nteresa destacar aquí una mirada a la concepción de la cultura que comenzó a adjudicarse desde la década del 70, -aunque tiene referentes anteriores-, que asume el concepto con una carga de sentido social y construido, e s de cir, l a c oncepción s imbólica de l a c ultura que vi ene a i niciarse, s egún l a bibliografía, con el antropólogo cultural Clifford Geertz (1987), quien destaca la carga semiótica de su concepto, y por ende, confiere situarlo en contextos de significación:

"El concepto de cultura que propugno, es esencialmente un concepto semiótico. Creyendo con Max Weber que el hombre es un animal inserto en tramas de significación que el mismo ha tejido, considero que la cultura es esa urdimbre y que el análisis de la misma ha de ser, por tanto, no una ciencia experimental en busca de leyes, sino una ciencia interpretativa en busca de significaciones" (párr.2).

O s ea, l a c ultura e ntendida c omo f uente d e s entidos, a quellos qu e a tribuimos pa ra c rear significaciones, eso que "inoculamos" a las cosas para que cobren significación. Esta es una noción de cultura que tanto ha servido a los investigadores sociales porque, de alguna manera, revolucionó la forma de abordar la cultura en las investigaciones.

Para Geertz (1987) la cultura es un sistema de símbolos a través de los cuales el hombre explica y significa su existencia, y en algún momento, la llama, como Weber, "telaraña de significados" dentro de la cual quedamos atrapados, y la considera –a la cultura- como pública, y persiste en las relaciones comunicativas y manifestaciones de las personas.

Algunos autores – aunque existan las discrepancias o superaciones- tienen maneras de abordar y asumir la cultura similares a las propuestas por Clifford Geertz. Podríamos encontrar miradas como la de N éstor G arcía C anclini (2004) o e 1 pr opio G ilberto G iménez (2005). Todos a sumen e l concepto desde su c ontenido s imbólico. E stos autores convergen en ver a la cultura c omo un a especie de hueco que los sujetos sociales llenan de sentido, situados en un contexto histórico-social específico. La cultura y su d imensión s imbólica en sociedad es tá p resente y se m anifiesta en la interacción entre s ujetos, en los actos de comunicación, y se exterioriza a t ravés de d isímiles maneras. Por eso, en el andar cotidiano, asociamos cultura a tantas cosas: cultura como arte, cultura de religión, cultura del buen vestir y el buen comer, tener educación y ser culto es tener cultura, saber de diversos aspectos es tener cultura general, las tradiciones de un pueblo son su cultura y sus manifestaciones culturales.

John B.Thompson (1993), por su parte, sostiene que la vida debe ser observada desde la cultura y la aborda desde cuatro concepciones distintas, pero la que nos compete es la estructural para el estudio de fenómenos culturales, por considerarla más abarcadora.

Dicha co ncepción, que es te autor denominó co mo es tructural, se basa tanto en el carácter simbólico de los fenómenos culturales como en el hecho de que estos fenómenos se insertan siempre en contextos e structurados, y John B. Thompson pretende enfatizar en esa mirada

contextual de la cultura. La importancia que se le da al término de formas simbólicas en la obra de Thompson consiste en su condición de estar dotadas de sentido y significación por parte de los sujetos. La co ncepción estructural de la cultura "enfatiza tanto el carácter simbólico de los fenómenos culturales como el hecho de que tales fenómenos se inserten siempre en contextos sociales estructurados" (Thompson, 1993, p.149).

El a nálisis c ultural s erá e l e studio d e formas s imbólicas ( las acci ones, l os o bjetos y l as expresiones significativas) en relación con estos contextos que son históricamente específicos en los cuales se producen y transmiten estas formas simbólicas.

Sin embargo, esta propuesta supera la de Geertz, para quien la cultura es una fuente de sentidos, con los cuales se dotan de significado los fenómenos de la vida cotidiana, manifestada en formas simbólicas, que se transmiten a otros individuos y, además, constituye un conjunto de estructuras de significación socialmente ya establecidas. Esta propuesta de Geertz (1987) sobre la cultura resulta restringida, deja de captar contextos, situaciones, articulaciones necesarias, lo cual la diferencia de la concepción e structural, donde 1 os f enómenos c ulturales s e i nsertan siempre en co ntextos y procesos sociales determinados. Tanto la propuesta simbólica como la estructural son de interés en este trabajo, pues se complementan, una aporta lo que a la otra carece.

Ahora bi en, no t odo forma parte de 10 que estamos entendiendo como cultura. Para que algo tenga, digamos, un significado cultural, debe ser compartido por otras personas, debe extenderse de algún modo y que perdurar en el tiempo, o sea, no es fugaz ni instantáneo.

Según Gilberto Giménez (2005), la cultura "es la organización social del sentido, interiorizado de m odo r elativamente e stable por 1 os s ujetos e n f orma de esquemas o de representaciones compartidas, y objetivado en "formas simbólicas", todo ello en contextos históricamente específicos y socialmente e structurados, por que pa ra nos otros, s ociólogos y a ntropólogos, t odos l os he chos sociales se hallan inscritos en un determinado contexto espacio-temporal" (p.5).

Como ve mos, Gilberto Giménez retoma tanto la concepción e structural de Thompson como la simbólica de G eertz. R efiriéndose a los aportes de a utores que hi cieron que e volucionara e l concepto de cultura hasta esa concepción, Giménez (2005) añade:

"hace de este concepto "cultura" una categoría mucho más amplia, abarcadora, holística y relacional que el de la cultura v inculada s implemente a 1a c reación artística, p uesto que incluye el co nocimiento, l as c reencias, el arte, l a m oral, el d erecho, las co stumbres y cualesquiera otros hábitos y capacidades adquiridas por el hombre en cuanto miembro de la sociedad" (p.67).

Hasta el momento, los autores citados asumen el concepto de cultura con su carga simbólica y de significación. Otro autor en consonancia es García Canclini (2004), quien declara su interés por un concepto de cultura con un componente semiótico. Este autor latinoamericano estudia y sitúa los conceptos de cultura e identidad en un escenario como el actual, donde somos cada vez más sujetos interculturales por la interacción, es imposible –como se ha comprobado- llegar a un consenso sobre el concepto de cultura, este autor opta por una delimitación sociosemiótica del concepto, manifiesta en varias vertientes y narrativas, y en la que algunos au tores co inciden: "la cultura abarca el conjunto de los procesos sociales de significación, o, de un modo más complejo, la cultura abarca el conjunto de procesos sociales de producción, circulación y consumo de la significación en la vida social" (García Canclini, 2004, p.34).

Este concepto de cultura de García Canclini le ha permitido estudiar, comprender, y llevar a cabo sus i nteresantes i nvestigaciones c on a rtesanos m exicanos, y concluir que, precisamente, una ol la confeccionada por un artesano mexicano puede servirle a un turista o a alguien de una zona urbana como florero, y que por esto no cambia el sentido del objeto, sino que se transforma. Este concepto sociosemótico de la cultura permite entender la interculturalidad de la cual somos parte hoy, y que influye en nuestras identidades.

Asimismo, no se ha querido desligar un concepto del otro, sino ver la cultura y la identidad en su interrelación. Se ha planteado la manera que interesa a sumir la noción de cultura, y se pretende entonces plantear, a través de la sistematización de conceptos de autores esenciales, lo que se asume por identidad.

### 1.2 Identidad: concepto vivo

Gilberto G iménez es uno de 1 os a utores m ás a bundantes s i d e i dentidad ha blamos. E ntre muchísimas ot ras c osas, ha di cho que 1 a i dentidad "no e s m ás que el 1 ado s ubjetivo (o, m ejor, intersubjetivo) de la cultura" (Giménez, 2010, p.1), a centuando esa interrelación que caracteriza a ambos conceptos, la necesidad de definir cómo y desde dónde se perciben, y destaca el carácter de la cultura como "operadora de diferenciación".

Este autor ha llegado a verlo tan enraizado —el concepto de identidad- a la sociedad que, afirma, no se puede analizar ni pensar en ella aislada de la identidad, "porque sin interacción social no hay sociedad" (Giménez, 20 10, p.6) y c ada actor, al reconocerse e n el proceso de interacción, es tá llevando al juego su identidad, o sea, aquello que lo caracteriza y lo distingue.

Pensamos en 1 a p alabra i dentidad e i nmediatamente ar riba l a i dea d e q uiénes s omos. S e h a asumido la palabra en el habla popular como algo que nos hace únicos y hasta auténticos. Se ha entendido muchas veces que el "tener i dentidad" es en algún sentido va lioso. Por ejemplo, suele decirse en el habla popular que la persona con "identidad" es una persona interesante, con aptitud y actitud, una persona que se diferencia de la masa precisamente p orque tiene i dentidad, o sea, ese "don" que la hace única. Pasa con las personas y pasa con los lugares. Infinidad de veces he oído —y hasta vivido- que la gente se siente mejor o di sfruta un lugar más que otro en tanto el lugar tenga esa carga identitaria, o sea, algo que lo caracteriza. Por eso la gente escoge vacacionar en Egipto, o en la India, y en México probar un taco de pastor y visitar Teotihuacán. Son países con una historia fuerte y cimentada, y por tanto poseen elementos que conforman la identidad y la exteriorizan. Es decir, la identidad dice y habla de quiénes somos y quiénes no somos, y esto en relación con lo que

son o no son los otros. Vemos indicios de identidad cuando entonces vemos allá lo que no tenemos acá, vemos en el otro lo que no tenemos nosotros y viceversa, y es esa relación en base al contrario la que nos permite todo el tiempo encontrar a quello que nos une o nos aleja, entonces vemos y discernimos eso que entendemos por identidad.

En su afán por un a cercamiento a la idea de identidad, al sentido que encierra, Giménez (2010) ha dejado plasmada y especificada es a condición bicausal del concepto, que para que exista tiene que existir, irremediablemente, un este y aquel, un ellos y nosotros, un allí y aquí. En esta relación de pares y contrarios, se basa también el debatido concepto de identidad. La identidad, vista de este modo, se define y afinca en la diferencia, en qué tiene el uno que no tiene el otro, en eso que nos hace, en nuestro entorno cultural y social, distinguibles y, aunque no absolutos, sí diferenciables.

Es por eso que la identidad nace, se construye, se reafirma a partir de la diferenciación. Existe identidad en la medida que exista otro para reconocerla, compararla, asentarla. Existe la identidad respecto a algo, respecto, también, a otras identidades.

"Toda individualidad humana es histórica y social en su identidad, y en la construcción de su identidad. No hay identidad sino por relación con otros, aun en el caso del fallecido al nacer, del enfermo mental, o del náufrago solitario; pero cada uno de estos otros es a su vez una identidad por el entrecruzamiento de relaciones con múltiples otros. Toda identidad humana es histórico-social, o sea cultural" (Sambarino, 1980, p.20).

En este mismo sentido, para que exista lo que estamos entendiendo por identidad de be figurar obligatoriamente la presencia del contrario y el acto de reconocerse frente al o tro, t ambién el sociólogo chileno Jorge Larraín (2003) ha dicho:

"(...) la identidad en un s'entido personal es algo que el individuo le presenta a los otros y que los otros le presentan a é l. La i dentidad supone la existencia de l grupo hum ano. Responde no t anto a la pregunta "¿quién s oy yo?" o " ¿qué qui siera s er yo?" c omo a la

pregunta: "¿quién soy yo a los ojos de los otros?" o "¿qué me gustaría ser considerando el juicio que los otros significativos tienen de mí?"(párr.31).

Otro au tor es encial que s eñala la importancia de tener s iempre en cu enta que el concepto de identidad existe por la diferencia y en la diferencia, es Stuart Hall (1996): "sólo puede construirse a través de la relación con el Otro, la relación con lo que él no es, con lo que justamente le falta, con lo que se ha denominado su afuera constitutivo (...)" (p.18).

Llegado a es te punto queda es clarecido que para que ex ista la identidad deben ex istir sujetos sociales y reconocerse en situación. Ahora bi en, para ampliar la idea de la diferencia de sujetos donde se constituye la identidad, Giménez (2010) se refiere a dos a tributos que, s egún é l, s on distintivos en cuanto a esa voluntad de distinguirse de los sujetos. Estos son:

- 1) a tributos d e *pertenencia social* que i mplican l a i dentificación d el individuo c on di ferentes categorías, grupos y colectivos sociales (v.g., la identificación con una nación);
- 2) atributos particularizantes que determinan la unicidad idiosincrásica del sujeto en cuestión. (p.7)

La identidad, definitivamente, está compuesta por lo que el sujeto ha incorporado socialmente y lo que le a porta de él como sujeto, o s ea, s u e xperiencia personal o c aracterísticas propias que pueden haberse adquirido en el entorno familiar, o que provienen de la formación de cada quien o lo vivido. P or l a c arga s imbólica que t anto G iménez c omo Larraín le i mprimen al co ncepto de identidad, por s ituar a l os s ujetos s ociales e n un c ontexto y ver a hí s us particularidades y diferencias, lo que los hace ser únicos, este trabajo los considera de suma utilidad. Por una parte Larraín, e n a ras de de finiciones, a rriba a que "La i dentidad, por lot anto, e s la c apacidad de considerarse a uno m ismo como objeto y en ese proceso i r c onstruyendo una narrativa s obre sí mismo. Pero esta capacidad sólo se adquiere en un proceso de relaciones sociales mediadas por los símbolos. La identidad es un proyecto simbólico que el individuo va construyendo. Los materiales simbólicos c on los cuales s e construye ese proyecto s on a dquiridos en la interacción con ot ros (Larraín, 2003, p.32).

En el l ibro *Cuestiones de Identidad* (Hall y D u G ay, 1996) s e h ace u na crítica r eflexiva e interesante del concepto de identidad y que a esta investigación, particularmente, le interesa tratar. Hall hace un llamado a visualizar las identidades ligadas al uso de la historia, de la lengua, de la cultura, y precisa que d eberíamos enfocarnos más en el qué nos v amos a convertir, que en el quiénes somos:

Precisamente por que las i dentidades se construyen de ntro de l di scurso y no fuera de él, debemos considerarlas producidas en ámbitos históricos e institucionales es pecíficos en el interior de formaciones y prácticas discursivas, mediante es trategias en unciativas específicas. Por o tra parte, em ergen en el juego de modalidades es pecíficas de poder... (Hall, 1996, p.18).

En la introducción que hace Hall (1996) al libro y que titula ¿Quién necesita identidad?, se hace un cuestionamiento fundamental, y enfatiza en la idea de que el concepto de identidad se ha vuelto poco funcional ya, además de que critica la irreductibilidad asignada a dicho concepto. Señala Hall como error, y me parece muy pertinente, que la identidad se concibe como algo estático y estable, sin cambios en el tiempo, invariable y sin modificaciones. Si miramos la historia de los pueblos, la historia de la hum anidad e ntera, v emos que, a unque t ambién s e t rate d e m antener cu estiones elementales que precisamente dan sentido al concepto de identidad, los procesos se vuelven cada vez más híbridos, y unos toman de otros, y otros de otros y así en lo sucesivo.

Avizoramente, Hall (1996) sostiene que la identidad "… no señala ese núcleo estable del yo que, de principio a fin, se de senvuelve sin cambios a través de todas las vicisitudes de la historia; el fragmento del yo que ya es y sigue siendo siempre 'el mismo', idéntico a sí mismo a lo largo del tiempo. Tampoco es —si trasladamos esta concepción es encializadora al escenario de la identidad cultural— ese 'yo c olectivo' o ve rdadero que se oc ulta de ntro de los o tros muchos 'yos', m ás superficiales o a rtificialmente i mpuestos, que un pue blo c on una hi storia y una a scendencia compartidas tienen en común" (p.17).

Quienes han estudiado a H all saben la carga de importancia que le confiere a conceptos como contextualismo, a ese deber de situar algo frente a su historia, situarlo en sociedad, típico de los culturalistas, que no permite ver los fenómenos de manera casual o aislada, sino siempre en relación con a lgo. Así ha ce con e l c oncepto de i dentidad, no l o s uprime, no l o a ísla, s ino que lo ha ce converger y lo ve como un fenómeno cambiante y en proceso todo el tiempo.

Hablábamos an teriormente de la relevancia que S tuart Hall le daba al concepto de i dentidad, relacionándolo co n cu estiones p ara él es enciales co mo la h istoricidad, la cu ltura, la lengua, y apuntábamos lo trascendental que era para Hall y sus estudios la idea del contexto.

Por s u pa rte G iménez (2010), e n un s entido c ompletamente ha lliano, ha bla t ambién de 1 as identidades y l a r elación i ndisoluble c on los c ontextos: "En c uanto c onstrucción i nteractiva o realidad intersubjetiva, las identidades sociales requieren, en primera instancia y como condición de posibilidad, de *contextos de interacción* estables constituidos en forma de "mundos familiares" de la vida ordinaria, conocidos desde dentro por los actores sociales no c omo objetos de interés teórico, sino con fines prácticos" (p.14).

Ahora bien, sería necesario dejar explícito que el concepto de identidad puede abordarse según el sujeto o los sujetos, o sea, estos definirán si se habla de identidad individual o colectiva.

Como se infiere, la identidad puede abordarse desde estas dos aristas. La primera, o sea, cuando se ha bla de i dentidad i ndividual, s egún G ilberto G iménez, t ambién s e ha bla de " un pr oceso subjetivo y frecuentemente auto-reflexivo por el que los sujetos individuales definen sus diferencias con respecto a o tros s ujetos mediante la auto-asignación de un repertorio de a tributos c ulturales generalmente valorizados y relativamente estables en el tiempo" (Giménez 2010, p.4). Es decir, esta forma de la identidad vendría a manifestarse de manera endógena, es la que el individuo crea para sí, incorpora, interioriza, y que lo hace particular y lo distingue de los otros.

Por ot ro l ado pode mos ha blar de i dentidades c olectivas. P ara l legar a un c onsenso de e ste término Giménez (2010) cita a varios autores y refiere que se puede hablar de identidades colectivas

por a nalogía c on l as i dentidades i ndividuales. Eso s ignifica, s egún el investigador, que ambas formas d e i dentidad s on a l a v ez d iferentes y s emejantes entre s í. E specifica q ue es te t ipo d e identidades no s on ni concretas, ni delimitadas, ni consensuadas, sino que pue den moverse dentro de límites más amplios, como afirma Brubaker (2002) citado por Giménez (2005, p.7) "porque las identidades co lectivas no constituyen un dato, un c omponente 'natural' del mundo social, s ino un 'acontecimiento' contingente y a veces precario producido a través de un complicado proceso social (v.g.: macropolíticas o micropolíticas de grupalización) que el analista debe dilucidar".

Así como apuntamos en las identidades individuales, las colectivas necesitan de grupos donde se reconozcan, se definan, interactúen, para que exista eso distintivo en el grupo que es la identidad.

De a cuerdo con G iménez (2005, p.15) l as i dentidades co lectivas s e d iferencian d e l as individuales e n que l as pr imeras c arecen de a utoconciencia y ps icología pr opias, e n que no constituyen un da to, s ino un "acontecimiento" c ontingente y e n que no s on e ntidades di scretas, homogéneas y bi en de limitadas. N o obs tante, a l i gual que l as i dentidades i ndividuales, l as colectivas tienen la capacidad de diferenciarse, de marcar sus propios límites.

Mientras las i dentidades i ndividuales ha blan de un s ujeto que se di stingue de los demás, que implica un proceso subjetivo y autorreflexivo de reconocerse en la individualidad; las colectivas hacen que un grupo de personas, a través de características comunes, se reconozcan, creen sentido de pertenencia grupal, se relacionen socialmente y formen parte de algo, ya sea u na et nia, u n partido, una organización, un barrio.

Hasta e l m omento s e ha r ealizado un r ecorrido por l o que a utores f undamentales pa ra m i investigación han a portado y de finido s obre el concepto de identidad que, c omo se ha ratificado, gira y enfatiza las cuestiones del yo y la diferencia, de aquello que distingue y caracteriza y que, en toda dimensión, tiene el componente que llamamos cultura. "En efecto, lo que nos distingue es la cultura que compartimos con los demás a través de nuestras pertenencias sociales, y el conjunto de

rasgos c ulturales pa rticularizantes que nos de finen c omo i ndividuos úni cos, s ingulares e irrepetibles" (Giménez, 2010, p.4).

Puede inferirse que para en tender el concepto de identidad, hay que remitirse al concepto de cultura. En la identidad se inscribe un cúmulo de cultura, una adición de elementos culturales. Acudimos a uno para desentrañar el otro y viceversa.

### 1.3 Identidad cultural: un término contextual

Ya vi mos que el concepto de cultura l leva consigo esa carga de diferenciación en tanto representa características de un grupo las cuales no son compartidas con otros. Es decir, por un lado unifica, y por otro diferencia y confiere autenticidad a algo.

Por eso, como se dijo al inicio, se relacionan tanto los conceptos de cultura e identidad, porque están contenidos, por que se complementan, el primero tiene esa carga simbólica que hace que el segundo cobre sentido; es decir, la identidad nace y cobra sentido a partir de la cultura. Sostiene Giménez (2005): "(...) l a i dentidad no e s m ás que l a c ultura i nteriorizada por l os s ujetos, considerada bajo el ángulo de su función diferenciadora y contrastiva en relación con otros sujetos" (p.5).

La identidad es, de alguna manera, un cúmulo de cultura, una adición de elementos culturales. "En efecto, nuestra identidad sólo puede consistir en la apropiación distintiva de ciertos repertorios culturales que se encuentran en nuestro entorno social, en nuestro grupo o en nuestra sociedad", (Giménez 2005, p.1).

Sin embargo, sería de interés para esta investigación dejar plasmada la importancia de tener en cuenta que el cambio de cultura, o el asumir rasgos de otra cultura, o experimentar vivencias, otros modos y costumbres, y hasta i ncorporarlos, no quiere decir que haya u na transformación de la identidad, o mutación de la identidad: "Las culturas e stán cambiando continuamente por innovación, por extraversión, por transferencia de significados, por fabricación de autenticidad o

por 'modernización', pero esto no significa automáticamente que sus portadores también cambien de identidad" (Giménez, 2010, p.10).

Ya la identidad, que es ese repertorio en acumulación sedimentado en el tiempo, tiene esa dosis de a sentamiento, de marca que de fine y ha bla de l s ujeto. D e hecho, G iménez (2010) s ostiene también que e n esa c apacidad que pue de t ener e l s ujeto de pone r l ímites (aunque s ean inconscientes) - ellos lo denominan "fronteras"- y poder convivir y coexistir con otras, está lo que define la identidad.

Según el autor citado anteriormente, no se trata del aislamiento –porque además es cierto que en épocas de globalización estamos cada vez más conectados- se trata de delimitar fronteras. Se trata de esta acción de mantener fronteras lo que establece la identidad, y no solamente la cultura, aunque esta también defina la identidad. En un planteamiento así podemos estar o no de acuerdo, teniendo en cuenta que hoy los límites, las fronteras, lo divisorio, son concepciones líquidas, o sea, cada vez más las p ersonas se d esplazan, t ienen m ayor a ccesibilidad, m ovilidad, intercambian, se m ezclan. Considero que esos límites o fronteras a los que se refiere Giménez los establece el individuo o la sociedad casi naturalmente y surgen del repertorio cultural capaz de acumular y mantener y que, por tanto, s erá al go constante y p resente aun cuando o tras i nfluencias culturales comiencen a t ener también presencia. Entonces, esos límites y fronteras a yudan a imponer, sostener, salvaguardar la identidad.

Llegado a tal punto, esta investigación pretende particularmente abordar un concepto nacido de la conjunción de los conceptos tratados antes, y es el concepto de identidad cultural.

La i dentidad c ultural ha s ido una de nominación que ha i nteresado a m uchos i nvestigadores sociales cu ando pr etenden e studiar a c abalidad un grupo y s u c ultura y a quello que l os de fine. Teniendo e n cuenta l a i mportancia que H all (1996) l e c onfiere a l a i dentidad, e studiándola y viéndola siempre al interior de contextos históricos y prácticas culturales específicas, y visualizando la cultura como esos rasgos particulares que asumen los sujetos, aunque no sean estables y de por

vida, podríamos a firmar que la identidad cultural es eso que comparte una comunidad o grupo de personas, que los di stingue y les confiere uni cidad, que los marca y los di ferencia, e s lo que comparten c on ot ros sujetos de su comunidad. La identidad cultural permite que los sujetos se reconozcan como miembros de un grupo, que digan pertenecer a él y estén conscientes de por qué pertenecen. Su cultura tiene r asgos i nevitables que los di ferencian de ot ras culturas, que les permiten anunciarse como no iguales, y definirse por su diferencia.

El antropólogo estadounidense Conrad Kottak ha ofrecido un concepto bastante esclarecedor de lo que convendría a esta investigación entender por identidad cultural y son "todos aquellos rasgos culturales que hacen que las personas pertenecientes a un grupo humano y a un nivel cultural (...) se sientan iguales culturalmente" (Kottak, 1994, p.64).

Para la autora Olga Lucía Molano, quien ha realizado varios estudios acerca de la identidad cultural, este no e s un c oncepto estático e i nvariable, s ino que e stá e n c onstante evolución. ¿Cómo, pue s, podemos percibir, definir, dar cuenta de la identidad cultural en un pueblo? Muchos autores, entre ellos Molano, han referido que estos aspectos se encuentran o pue den detectarse en la lengua, los ritos, las costumbres, los sistemas de valores o creencias. Molano dice que la identidad cultural solo es y puede manifestarse a t ravés d el p atrimonio, o s ea, co mo H all, l e co nfiere es e i nnegable v ínculo co n l a historicidad. "La identidad está ligada a la historia y al patrimonio cultural. La identidad cultural no existe s in l a m emoria, s in l a cap acidad d e r econocer el pasado, s in elementos s imbólicos o referentes que le son propios y que ayudan a construir el futuro" (Molano, 2007, p.74).

El importante investigador latinoamericano Jesús Martín Barbero, también defiende la noción de identidad cultural e historia: "la identidad cultural está en la historia y no es una esencia que estaría incontaminada en el pasado" (Martín Barbero, 1991, p.26).

Ignacio González-Varas, profesor titular en la Universidad de Castilla, se ha preocupado por la investigación acerca de cuestiones sobre patrimonio cultural, y dentro de sus estudios ha definido muy a certadamente el concepto de identidad cultural: "La identidad cultural de un pue blo vi ene

definida h istóricamente a través de múltiples as pectos en 1 os que se p lasma su cultura, como 1 a lengua, instrumento de comunicación entre los miembros de una comunidad, las relaciones sociales, ritos y ceremonias propias, o 1 os comportamientos colectivos, e sto es, 1 os s istemas de va lores y creencias (...) Un rasgo propio de estos elementos de identidad cultural es su carácter inmaterial y anónimo, pues son producto de la colectividad" (González-Varas, 2000, p.43).

Muchas i nvestigaciones ac erca de las nociones de i dentidad cultural, ad emás de resaltar su carácter histórico, su tendencia al auto-reconocimiento en el plano individual y colectivo, el ser "una es pecie de reflejo de la imagen social" (Jacks, 1993, p.28) suelen hacer hincapié en la importancia del estudio de los contextos. Conciben al contexto como la fuente de la cual emana la cultura, los rasgos de los cuales se va apropiando un grupo determinado. La cultura y sus elementos cobran sentido en un determinado contexto.

Existen debates interesantes alrededor de las identidades culturales y tienen que ver con maneras de asumir dicho concepto. Existe la propuesta esencialista, que le preocupa el cómo concebir una identidad única y estable, y que sostiene que la identidad es algo que está completamente construido y asentado, que se distingue de otras identidades, se conforma por imágenes negativas y positivas, y pone énfasis al cómo resistirse a la influencia del contrario.

Esta i nvestigación no se e ncuentra e n consonancia con la propuesta esencialista, sino, como hemos mostrado de sde el principio, concibe la identidad como algo cambiante y vivo. Por eso es más conveniente en este caso una propuesta como la contingente, cuyos referentes son Stuart Hall y Paul D ugay (1996), y que concibe la identidad a li nterior de los procesos móviles, multidireccionales y creativos; la identidad negociada entre lo global y lo local, niega la existencia de las identidades auténticas y originarias sino que a firman que las identidades son elementos relacionales e incompletas en proceso, o sea, múltiples, cambiantes y fragmentadas.

En la compilación *Cuestiones de Identidad Cultural* (Hall y Dugay, 1996), confluyen diversos autores que ofrecen acercamientos y definiciones interesantes sobre dicho concepto, y el libro es en sí un debate atractivo en torno a la identidad, la cultura, y la identidad cultural.

El sociólogo y filósofo Zygmunt Bauman (2006, citado en Hall y Dugay 1996, p.40), por su parte, se r efiere a l problema moderno de la i dentidad, y di ce que di cho problema "era có mo construirla y mantenerla sólida y e stable", sin e mbargo, dice, "el «problema *posmoderno* de la identidad» es en lo fundamental cómo evitar la fijación y mantener vigentes las opciones. En el caso de la identidad, como en otros, la palabra comodín de la modernidad fue «creación»; la palabra comodín de la posmodernidad es «reciclaje»".

Muchos de bates giran a lrededor de c uán l íquidas pue den l legar a s er l as i dentidades e n u n mundo de globalización, cuán poco sólidas y consolidadas, cuán adaptables y desechables. "Y de ese modo la dificultad ya no e s cómo descubrir, inventar, construir, armar (e incluso comprar) una identidad, sino cómo impedir que esta se nos pegue. La identidad bien construida y duradera deja de ser un activo p ara convertirse en un pasivo. El eje de la estrategia en la vida pos moderna no es construir una identidad, sino evitar su fijación" Bauman (2006, citado en Paul y Dugay, p.51).

Como ve mos ha y un a fán por el estudio de las identidades en tiempos presentes. Hay qui enes plantean que ha y en los nue vos contextos pérdida de las identidades, o que una sidentidades se "tragan" y fagocitan a o tras, pero hay quienes, como Gilberto Giménez, remarcan la idea de las fronteras, y que en dichas fronteras y su solidez está el secreto de las identidades, en la resistencia de los sujetos para mantener sus culturas. Son estas cuestiones muy debatidas en estos tiempos, si realmente esas fronteras son sostenibles o no.

Los debates s obre i dentidad e i dentidad cultural, no pue den s er debates e nclaustrados s ino abiertos y r eflexivos, ha y que a sumir los conceptos e n los t iempos presentes c omo conceptos plurales y t olerantes. Desde que e sta i nvestigación i ntroduce e l c oncepto de hi bridación, e stá optando por una manera de asumir la identidad cultural, o sea, la identidad cultural, con sus matices,

su hibridez, sus ligamientos, las identidades culturales fronterizas, o las que se construyen a través de la experiencia, no las identidades estáticas.

### 1.4 Latinos, hispanos, mexicoamericanos, ¿cómo nos identificamos?

Debido a las grandes migraciones a lo largo de la historia de los Estados Unidos, se han buscado algunas soluciones terminológicas para agrupar a los migrantes y sus descendientes en dicho país. La acción de definir a una población, ya sea por su origen, raza, idioma, resulta un factor que no logra siempre un c onsenso social total. El caso de la comunidad mexicana en Estados Unidos lo demuestra: ha n s ido l la+mados hi spanos, hi spanoamericanos, l atinos, l atinoamericanos, mexicoamericanos, chicanos.

Si bien no es propósito de esta investigación ahondar en cada una de estas definiciones, sí es de gran importancia plasmar qué términos son manejados ho y dentro de la comunidad mexicana en Estados Unidos, cuáles toleran y cuáles no, o cuán inclusivos o no pueden ser dichos términos.

En muchas ocasiones los vocablos hispano y latino se identifican como sinónimos, se emplean indistintamente, s in e mbargo no t ienen pr ecisamente por qué s er ho mólogos. Incluso, e xisten quienes no a ceptan ni nguno de los dos términos y deciden identificarse según su país de origen. También hay quienes optan con más frecuencia por el término latino que por el de hispano, vocablo que comenzó a usarse para nombrar a la comunidad de habla o raíces españolas a partir del Censo de población de 1980 (Cortina, 1988, p.13). Latino comprende a todas las personas provenientes de países de América Latina, mientras que hispano denomina a los descendientes de un lugar o cultura en la que se habla español.

En las en trevistas r ealizadas para es ta investigación, al gunos de los entrevistados e legían los términos latinos, o mexicoamericanos, y en menor medida el de hispano, por eso resulta importante esclarecer los significados de dichos vocablos.

El diccionario de Oxford (1989) contempla que *latino* (adj.) es "Relativo a los pueblos en los que se habla alguna lengua procedente del latín, o a sus habitantes", y *latinoamericano* "Relativo a los

países de América que fueron colonizados por países europeos de origen latino (España, Francia y Portugal) o a sus habitantes".

Por otra parte, el diccionario de Oxford (1989) propone que *hispano* (adj.) es "Relativo a las personas de origen hispanoamericano que viven en Estados Unidos de América", e *hispanoamericano*, "Relativo a los países de América que fueron colonizados por España o a sus habitantes".

Una encuesta publicada en Pew Research Center (2015), reveló que la mayoría de los que son denominados hispanos o latinos no a cepta totalmente e sos términos, sino que suelen identificarse más con el país de origen de su familia.

Sólo el 24% de los hispanos prefieren una etiqueta que habla de una gran etnia, como lo hacen los términos hispano o latino. La mayoría –51%- dijo utilizar la identidad nacional (...) Sólo el 21% dijo emplear con frecuencia el término estadounidense para describir su identidad". La encuesta arrojó ad emás que u n 3 7% s e i dentificaban co mo m iembros d e "alguna otra raza", con lo cual se adherían a términos como mexicano, hispano o latino. No obstante, para la Oficina del Censo las categorías anteriores –hispano, latino- no se refieren a la raza de la persona, sino al origen, y que personas que identifican su origen como español, hispano o latino pueden ser de cualquier raza<sup>3</sup>.

El diccionario de Oxford, por su parte, no contempla el concepto de mexicoamericano, vocablo que, en ocasiones, es también referido como Mexican-American, o mexicano-americano. Este es el término, además de chicano, que más se utilizó por los entrevistados en el momento de definir su identidad c ultural. El v ocablo e s utilizado para i dentificar a c iudadanos de los E stados U nidos

2

 $Cohn, D\ y\ Passel,\ J\ (2015).\ Size\ of\ U.S.\ Unauthorized\ Immigrant\ Workforce\ Stable\ After\ the\ Great\ Recession.$   $Recuperado\ de\ http://www.pewhispanic.org/2016/11/03/size-of-u-s-unauthorized-immigrant-workforce-stable-after-the-great-recession/$ 

<sup>3</sup> 

mexicanos o descendientes de es tos. No o bstante, p ara N éstor R odríguez, el primer cat edrático mexicoamericano en la Universidad de Houston, dice que el mexicoamericano es mucho más que eso, según él, "un grupo social de ascendencia mexicana que se formó en los Estados Unidos en un contexto histórico de minoría, de exclusión social, con una subcultura basada en esa experiencia y, en muchos casos, con una separación inmensa de la sociedad mexicana" (Rodríguez, 2008, p.63).

### 1.4.1. Pocho, cholo, pachuco: todas las derivaciones del mexicano en Estados Unidos

No han sido pocas las maneras de nombrar, a lo largo de la historia de las migraciones fronterizas, a los mexicanos en Estados Unidos. Desde chicano, denominación que surge a finales del siglo XIX y principios del XX y que agrupó, despectivamente, al migrante de origen mexicano que trabajaba en labores agrícolas o en la industria ferroviaria estadounidense.

En las década de los años 40 y 50 del pasado siglo (Galeana de Valadés, 2008, p.90), comenzó a darse una novedad dentro de una parte de la población de origen mexicano en Estados Unidos, y fue el surgimiento del pachuco. Esta palabra nombró a las cuadrillas o grupos de trabajadores chicanos, muchos de 1 os c uales vivían e n ba rrios de e migrantes considerados marginales, ut ilizaron un vestuario pe culiar que se 1 lamó Z ootSuit, -por 1 o que t ambién e ran 1 lamados z ootsuiters- y representaban la imagen del obrero en los Estados Unidos. El pachuco llegó a implantar el lenguaje caló, que ut ilizaba i ndistintamente pa labras de 1 i nglés y d el e spañol para comunicar. P or 1 o pintoresco de 1 ve stuario y s u i rreverencia j uvenil, 1 os pa chucos 1 legaron a c onsiderarse contestatarios, jóvenes en busca de una identidad. Refiriéndose a los pachucos Octavio Paz escribió en *El Laberinto de la soledad*: "El pachuco no quiere volver a su origen mexicano; tampoco –al menos en apariencia— desea fundirse a la vida estadounidense. Todo en él es impulso que se niega a sí m ismo, nudo de contradicciones, enigma. Y el primer enigma es su n ombre m ismo: pa chuco, vocablo de incierta filiación, que dice nada y dice todo... Queramos o no, estos seres son mexicanos, uno de 1 os e xtremos a que pue de 1 legar e 1 mexicano" (Paz, 2008, p.12) N i c ompletamente

mexicanos, ni completamente estadounidenses, los pachucos, valiéndose de ambas culturas, trataron de implantar y definir una propia.

Cholo, por su parte, ha sido otra de las formas de referirse a la población de origen mexicano en Estados Unidos —aunque se ha utilizado para nombrar a otros latinos muchas veces-, por su color mestizo y rasgos i ndígenas. E n o casiones t ambién e ste voc ablo e s v isto c omo s inónimo de resistencia social o a sociado a la búsqueda de la identidad, y también ha sido asumido como algo peyorativo.

Asimismo, el pocho, que alude al mexicano "agringado o de snacionalizado" (Arce, 2014, p.20) también es el nacido en los Estados Unidos de origen mexicano y que se encuentra asimilado, habla perfectamente el idioma inglés y tiene incorporadas las costumbres anglosajonas, por tanto, es el sujeto al que en México llaman gringo y en Estados Unidos los perciben como mexicanos, por sus rasgos físicos.

El término pachuco, al pasar la moda zoot-suit, cayó en desuso. No obstante, podemos ver que los vocablos pocho y cholo se siguen utilizando dentro de la comunidad mexicana, aunque menos que chicano o que mexicoamericano. Solo una de las entrevistadas para la investigación se definió como chola.

Vale destacar que los vocablos pocho o cholo, no cargan con la militancia, o s ea, el sentido de pertenencia política al movimiento chicano, que tiene dentro de la comunidad mexicana en Estados Unidos la palabra chicano, que apela a su vez por una identidad cultural específica.

### 1.5 Chicano, el término

Hay expresiones que, por su amplitud, se hace imposible encontrarles una definición única, pues dependen del contexto histórico-social o de los escenarios donde se enmarcan y cobran sentido. Si un término se ha impregnado de significaciones, connotaciones y divergencias, es el de chicano. Cuando esta investigación inició, la búsqueda documental, en su mayoría, develaba que el vocablo chicano primeramente in cluía sólo a los ha bitantes que na cían en territorios estadounidenses que

pertenecieron a nteriormente a M éxico c omo U tah, Texas, Arizona, C alifornia, N uevo M éxico, entre otros. También el término sumó acepciones que lo atribuyen a los mexicanos o descendientes de estos en Estados Unidos, pero una definición así carga con muchísimas imprecisiones, pues no todos aceptan o asumen el término por igual. Por eso es necesario esclarecer que el término chicano no es a ceptado por toda la comunidad de ascendencia m exicana en los Estados Unidos, ya que también lo a sumen o pe reiben como un a manera de spectiva de nombrarlos. El término tenía una connotación "clasista y racista" (Arce, 2014, p.20).

Por ot ra p arte, m uchos c oinciden e n l a de finitiva c onfluencia d e los t érminos c hicano y mexicoamericano: "P ara al gunas p ersonas l os t érminos m exicano-norteamericano y chicano s on sinónimos, mientras que para otros no significan la misma cosa. Aunque ha sido esa duda, hoy día, estos términos han llegado a ser considerados categorías similares" (Corcoran y Segal, 1995, p.1). Para ot ros no t ienen por qué s er ne cesariamente i guales. H ay q uien p refiere l lamarse mexicoamericanos a secas, o está el mexicoamericano que también se visualiza chicano.

El concepto que brinda la Real Academia Española, por su parte, es el siguiente: "Se dice del ciudadano de los Estados Unidos de América perteneciente a la minoría de origen mexicano al lí existente". Pero a catarnos a un concepto que vi sualice y homologue lo chicano con ciudadanía, sería restringir el amplio sentido de este.

La estancia en una ciudad como Los Ángeles, la permanencia y contacto con los ciudadanos, principalmente con mexicanos o descendientes de mexicanos allí, permitió verificar que no todos asumen por igual dicho término, que unos lo aceptan y otros no, que ha sido una palabra en pugna, con m atices s egún l a etapa h istórica a l a que s e h a as ociado. E l contacto d irecto con l os entrevistados para esta investigación deja al descubierto varias premisas: No todo el chicano nació en los Estados Unidos; no todos los mexicanos en Estados Unidos o sus descendientes se asumen como chicanos; reconocerse como chicano implica una manera de militancia, un compromiso, o una

manera de manifestar orgullo por la raza; se puede no ser mexicano o descendiente de mexicano y asumirse como chicano.

De acu erdo co n es tas r ápidas aseveraciones, es d e i nterés p ara l a i nvestigación ex poner l as distintas connotaciones del concepto de chicano y llegar a uno por el que se rija el presente trabajo.

El término proviene, de acuerdo a algunos estudios, directamente de la palabra *mexicano*, de esta se extrajo la voz *xicano*, y se asumió la *x* en forma de *ch*, dando lugar entonces al vocablo *chicano*.

Como se ha tratado de dar a entender, chicano no ha sido un término con una definición estática en la historia de los mexicanos en Estados Unidos, sino que ha sido utilizado en varios contextos que lo han dotado de significación. La palabra chicano se utilizó para nombrar al obrero emigrante de origen mexicano que llegaba a los Estados Unidos a trabajar en las labores que el estadounidense no hacía. Puede decirse que era una denominación peyorativa, la manera de a ludir a una minoría relegada por el color de su piel, y caracterizada por la pobreza y la marginación social. Chicano era "una categoría social de bajo estatus para referirse a u n o brero e ventual, transitorio, básicamente asignado a las labores agrícolas, relegado por ello a una categoría secundaria (Ramírez, 2003, p.9).

En la década de 1940, con el surgimiento del pachuco y el sentimiento de orgullo y diferencia que se experimentó e ntonces, hubo un a ne cesidad de reivindicar la raza, i nsertarse d entro de la cultura estadunidense sin relegar su pasado mexicano, o sea, crear un e spacio propio de tolerancia cultural en la sociedad. Pero la figura del pachuco fue fuertemente controversial, al punto de que el término l legó a adquirir un s ignificado que a djetivaba a e sta población c omo "vagos", "pillos", "maleducados".

Fue a partir de la década del 60 que el término chicano se dotó de una connotación meramente política, teniendo como trasfondo las luchas del sector laboral chicano, las manifestaciones por los derechos civiles de 1960 y 1970. A partir de este momento, la chicana comenzó a visualizarse como una co munidad f uerte, asentada, capaz, r econocida, cu ltural y s ociopolíticamente r esistente. E l término c hicano t iene u n s entido pr ogresista, que nom bra a un grupo c apaz de c onstruir una

identidad cultural dentro de una cultura tan fuerte y dominante como la anglosajona. La comunidad chicana h a r einterpretado t anto l a cu ltura m exicana como l a e stadounidense, y ha t ratado de implantar l a s uya pr opia. " Presionado a de fenderse de l a m arginación y el dom inio político, económico y s ocial de una m ayoría e stadounidense dom inante, i ntentó f racturar l a r elación de dependencia y retomó el t érmino chicano con t oda s u c arga i deológica, p ara h acer frente a esa sociedad" (Ramírez, 2003, p.9).

La palabra se ha utilizado para nombrar a la comunidad, a los mexicanos e hijos de mexicanos nacidos al norte de la frontera, para nombrar un movimiento político y también artístico, para aludir al s entido d e p ertenencia. "S e d efendió l a p referencia p or es te t érmino co mo d eclaración d e autoafirmación, ya que habla de l o que e s a utóctono y s incrético e n la e xperiencia hi stórica" (Gómez-Quiñones, 2004, p.19).

Vale indicar que el chicano ha sido discriminado de una u otra parte de la frontera. En territorio estadounidense por ser considerado el emigrante sin ciudadanía legítima, y en territorio mexicano se le ha llamado muchas veces "pocho" o "pocha" de manera despectiva, al pretender decir que son o quieren ser iguales a los gringos, negando entonces sus raíces. La alternativa de esta comunidad ha sido autodefinirse, sencillamente, como chicana, y manifestarse como tal, y tener una cultura que nace de la hibridez, de la fusión.

Hoy dí a, cada ve z más, vi sualizarse c omo c hicano e s una cuestión i ndividual. Algunos lo identifican con el reconocimiento a l as raíces, o tros a l a mezcla de ambas culturas, hay quienes prefieren llamarse mexicoamericanos o latinos. Incluso, llama la atención cómo muchos latinos, sin tener origen mexicano, se autodenominan también chicanos.

Esto sucede porque el término chicano carga, indudablemente, con una connotación política. Ser chicano es también una manera de asumir la vida, y asumirse, de identificarse culturalmente. "El término chicano es, pues, un término claramente revolucionario, que evoca en síntesis la lucha de un pueblo, de una cultura por pervivir y afirmarse en un ambiente hostil" (Peñuelas 1978, p.133).

Por ot ra pa rte, l os c hicanos que s on c onscientes de l l ado político de l a palabra, v en e n l a categoría mexicoamericano una dosis de querer ser aceptado, de ser aceptado socialmente. Depende también de la generación a l a que pertenezca la persona de o rigen mexicano, de su relación con México o sus familiares mexicanos o de l tiempo que ha yan permanecido viviendo en los Estados Unidos.

En una encuesta realizada a parte de la población de mexicana del Este de Los Ángeles, por el Centro de Estudios C hicanos de UCLA (Rodríguez, 2001, p.56) el 34.6% de los encuestados entiende el término chicano como i dentidad política, el 24.1% la entiende como de scriptiva del origen mexicano, 18% contestó que no sabelos que qui ere decir chicano y el 22.6% no qui so contestar a la pregunta.

La palabra chicano hoy significa mucho más que identificarla con los mexicanos o descendientes de e stos n acidos en E stados U nidos. En e sta i nvestigación, di cho voc ablo s e de vela como una cuestión cad a v ez m ás p ersonal, co mo l a m anera i ndividual de m ilitancia (o no) qu e t iene e l mexicoamericano: "El término Chicano abarca todo un uni verso ideológico que sugiere no s ólo la audaz postura de autodefinición y desafío, sino también el empuje regenerativo de autovoluntad y de autodeterminación, potenciado todo ello por el latido vital de una conciencia de crítica social; de orgullo é tnico-cultural; de concientización de clase y de política" (Villanueva 1 985 citado por Ramírez, 2003, p.10).

#### 1.6 Concepto vórtice: identidad cultural chicana

El hecho de que el chicano ha sido un pue blo conformado en constante oposición, que nace de un conflicto y ha estado marcado por continuas luchas, demandas y reivindicaciones, la cultura e identidad c hicana t ambién s e ha gestado po r o posición; por forcejeo entre la implantación o penetración de una cultura s obre ot ra, y el de ber de mantener un a "autocultura" –si podr íamos llamarla de ese modo- que se han agenciado los mismos chicanos y que algunos no de finen como estadounidense ni c omo m exicana propiamente, s ino co mo chicana. "N uestra i nsistencia e n

llamarnos nosotros mismos Chicanos, se apoya en la realidad de que no somos únicamente un grupo minoritario m ás e n l os E stados U nidos. R echazamos l os j uegos s emánticos de s ociólogos y mexicanos 'blanqueados' que frenéticamente n os i dentifican co mo: M éxico-americanos, hi spanoamericanos, latino-americanos, de habla hispana, de apellido hispano, americanos de as cendencia mexicana, etcétera" (Villanueva 1985 citado por Ramírez 2003, p.10).

Sin e mbrago, no todas las generaciones de chicanos —y a quí de sempeñan un r ol i mportante factores co mo la clase social- asumen el tema s in prejuicio. Aunque ya no t iene la connotación política que por la coyuntura el término adquirió en los años 60, s igue cargando con esa dosis de diferencia identitaria, de orgullo étnico, de acto de pertenecer. Hay qui enes de fienden el término, asumiendo la connotación política que este implica, y otros prefieren llamarse mexicoamericanos, y alejarse de las implicaciones ideológicas que sí tiene aún la palabra chicano. No es un término con poca carga semántica, sino todo lo contrario, porque lleva en sí una carga histórica importante. Es innegable, por otra parte, que de acuerdo a las realidades existentes, ha ido mutando su significado, evolucionando, cambiando.

Hoy lo chicano, más que un término para denominar a una comunidad que libra la pelea por su posicionamiento en la sociedad e stadounidense, se ha convertido en una manera de a sumirse, de manifestarse social y culturalmente, u na forma de di stinción, que tiene r eferentes culturales específicos que se diferencian de otras comunidades de migrantes en Estados Unidos.

La chicana es u na cultura que tiene u n acervo de costumbres es pecíficas, muchas heredadas directamente de la cultura mexicana. Tiene marcas específicas en el idioma y podría decirse que el tema del idioma es un punto neurálgico para esta comunidad, un trauma persistente que puede verse en las entrevistas realizadas durante la investigación. Es también la vía para transmitir elementos de la cultura madre.

En muchas ocasiones combinan el inglés y el español, dando lugar a lo que llaman *espanglish*. Bien de jó e scrito de Saussure (1945, p.132) en su *Curso de Lingüística General* que el lenguaje genera identidad y es una manera de manifestación de la identidad: aunque a veces no es necesaria la correspondencia, hay identidad cuando un mismo "trozo" de sonoridad se corresponde con una misma significación en diferentes situaciones.

Así, podemos ver cómo entre la comunidad chicana se utiliza en ocasiones la palabra *parkear* para referirse a la acción de estacionar el auto, y que proviene del inglés, del verbo *park*, y podrían citarse infinidad de ejemplos. "But Chicano Spanish is a border tongue which developed naturally. Change, *evolución*, *enriquecimiento de palabras nuevas por invención o adopción* have c reated variants of C hicano S panish, *un nuevo lenguaje*. *Un lenguaje que corresponde a un modo de vivir*. Chicano Spanish is not incorrect, it is a living language" (Anzaldúa, 1999, p. 76).

Para algunos investigadores, los años 60 m arcan una fecha delimitadora y clave para el estudio de la cultura chicana, pues ha y una constante b úsqueda y un interés por conocer la historia y la cultura chicana, más aún con la publicación en 1967 del poema *Yo soy Joaquín*, de Rodolfo Corky González, que los hace volver sobre la historia y la cultura mexicana.

La chicana es una c ultura c on un r epertorio de c anciones, m itos, c uentos, l eyendas que s e manifiestan in distintamente, mu chos de es tos a doptados d e l a cu ltura mexicana o as ociados a México. Pueden verse en barrios donde reside gran parte de esta comunidad desde el uso de colores más llamativos al pintar las fachadas de las casas, hasta el uso de trajes de charros para los festejos. La concepción de lo que significa la familia y el espacio familiar es sumamente importante para ellos. Diversos símbolos, leyendas o hé roes se han mantenido o tomado una forma homóloga a la cultura estadounidense: en los cumpleaños se cantan "Las Mañanitas" o "Happy Birthday", tienen panaderías donde se fabrica pan dulce, tienen leyendas como "La Llorona" y la "White Lady".

Es innegable el interés constante por la historia mexicana, por la búsqueda y mirada hacia los orígenes y antecedentes, que básicamente s on la historia de México: Chichén Itzá o Teotihuacán siguen siendo lugares de referencia a las raíces indígenas y así lo reconocen. En términos religiosos,

muchos veneran a la Guadalupe, o mantienen vivo el mito de Aztlán, aludiendo al lugar de origen del pueblo mexicano, y por tanto a sus raíces.

El chicano ha sabido moverse entre la cultura de sus ancestros y la cultura del país donde nació, o s ea, l a anglosajona, y ha s abido, a demás, p rocurarse r asgos m uy únicos e n l a bús queda y afirmación de s u i dentidad, por l o c ual ha de venido e n un s ujeto bi lingüe, c on f acilidad pa ra moverse entre una cultura y otra. La cultura chicana ha sido también un nicho de resistencia frente a la c ultura e stadounidense. S e ha di stinguido po r formas a rtísticas muy p articulares, ya s ea en el ámbito de la música, el baile, el teatro, la poesía -prácticamente inventaron un género de la poesía, al que nombraron poesía bilingüe, donde se usa tanto el inglés como el español-. Tienen tradiciones muy específicas d evenidas de l a cultura mexicana y que se reflejan p or ejemplo, en la medicina tradicional, en formas curativas, en los juegos. Vale referir que la comunidad chicana carga con los problemas de discriminación y estereotipos impuestos por la comunidad anglosajona, que los tilda muchas veces de vagos, bebedores, machistas, o a la mujer de sumisa.

No todos los mexicanos o de scendientes de mexicanos en los Estados Unidos se asumen como chicanos —como ya se ha dicho- o ni tan siquiera a ceptan o t ienen que ver con los rasgos de la cultura chicana que se han estado exponiendo. Depende en gran medida de la generación a la que se pertenezca. Si se es chicano o mexicoamericano de primera generación, casi siempre se está muy cerca de los elementos devenidos de la cultura mexicana por herencia directa de los padres, y puede también pasar en la segunda generación. Tratan en sus hogares, por ejemplo, de transmitir la cultura originaria para la preservación de esta, puede verse en que persisten en mantener el español, aunque el aprendizaje del inglés sea imprescindible en la sociedad en que se desenvuelven y de acuerdo a las normas sociales que la rigen. Por eso casi siempre ha sido la segunda generación la que suele lanzarse e i nvolucrarse con l os movimientos pol íticos, pue s siente l a necesidad d e d efinir s u identidad —ellos mismos a veces dicen que se encuentran en un l imbo, en México los tratan como "gringos" y e n E stados U nidos c omo m exicanos, a sí de muestran algunas d e l as entrevistas

realizadas-, que está más lejos de México y se mueve entre lo que les enseñan sus padres y lo que aprenden en el país donde nacieron y se formaron.

No obstante, ya la tercera generación se encuentra un poco alejada en el tiempo de los orígenes, aunque hay qui en siempre se vuelve a ellos. Podríamos estar de acuerdo con la siguiente cita de Jürgen Habermas (2004), al tener en cuenta que cuestiones como la identidad y la cultura a veces son procesos heredados, incorporados, que se dan de manera "inconsciente" aunque podamos tener un grado de conciencia política o activista, también es cierto que "Los miembros de u na nueva generación deben tener la posibilidad, y saber, además, que tienen una posibilidad realista, de decir no a las tradiciones heredadas. Deben poder decidir con qué elementos de una rica tradición quieren continuar y cuáles quieren rechazar. Porque en una sociedad compleja, en la que confluyen muchas tradiciones opuestas, la vitalidad de una tradición fuerte sólo puede mantenerse bajo las condiciones de una opción de salida" (Habermas, 2004, p.68).

La i dentidad c ultural c hicana nos s itúa frente a la di scusión na da s imple de las i dentidades culturales en general, más aun cuando hablar de estos términos en un panorama como el actual puede resultar complejo.

"Las i dentidades culturales s e es tablecen m ediante r edes s imbólicas d e s entimientos, pensamientos y prácticas culturales comunes que posibilitan la asignación de sentido a las acciones sociales, y con ello las identidades se reconstruyen o recrean (...). Esto nos conduce a un escenario cultural donde ocurren procesos globales de hibridismo, o s incretismo cultural en los que perviven identidades profundas o resistentes" (Arce, 2014, p.34).

El mundo globalizado, la Era de las Comunicaciones, el pensamiento posmoderno, o cualquier categoría que se le quiera asignar a la forma en que vivimos y nos comunicamos hoy, ha venido a reconocer las identidades culturales como procesos fluidos y cambiantes.

La globalización s upone e l r ompimiento de l as g eografías i mpuestas, l a di solución de l as fronteras. Habla del sujeto que hoy se mueve con facilidad, que ha tenido la experiencia de visitar

varias c iudades, incluso de vi vir en otros países, y por ende, c onocer, practicar, asimilar y hasta incorporar esas otras culturas. Se refiere, además, a ese espacio de intercomunicación donde todos, de a lguna manera u otra, c onfluimos. P or t anto, e l proceso de construcción de i dentidad e n un panorama que se presenta como tal es un fenómeno complejo, más cuando ya no es legítimo hablar de identidades fijas, establecidas, identidades puras, estáticas y definidas. Más bien conviene hablar de una de un ir y venir de estas, o sea, la relación un tanto dialéctica que tienen las identidades en la sociedad actual.

Tal es el caso de u na i dentidad cultural como la chicana, i nserta en es e flujo constante de intercambio entre la cultura de sus ancestros y la del país donde nacieron y al cual pertenecen. Por una p arte es tá el a fán de m antener la cultura originaria —y s e m anifiesta p rincipalmente en el movimiento chicano de los años 60, y por otro el proceso de asimilación y aceptación de un sistema económico, político y social del cual forma parte.

Por eso, hablar de una identidad única, compacta y homogénea es completamente erróneo. Ni tan siquiera todos los chicanos o m exicoamericanos se visualizan como tales, unos se identifican más con la cultura m exicana, o tros con la estadounidense, lo cual puede v erse en las respuestas que brindan los entrevistados. Los chicanos o los mexicoamericanos se han desabotonado una y otra vez la camisa de la que habla Hobsbawn (1997) según lo que cada cual prefiera, o s egún la enseñanza que ha n r ecibido o la e xperiencia de vi da que hayan t enido. C omo s e di jo a nteriormente, las cuestiones sobre identidad cultural chicana no s on i guales en todos los sentidos, las personas han asumido este concepto según su experiencia y sus verdades.

Si b ien es ci erto que l'uego de la S egunda Guerra M undial la i dentidad cu ltural ch icana s e muestra en la figura del pachuco, es con el movimiento chicano de los años 60 que se fortalece la construcción de la identidad cultural de este grupo. Fueron estos años un espacio importante para unificar s entimientos, a spiraciones, i deas c omo c omunidad y pa ra la c oncepción de lo que entendemos por su identidad.

At ravés de los movimientos sociales se construye una realidad cuyo fundamento lo constituyen formas es pecíficas de conflictos sociales. En el caso de los migrantes, el conflicto a l que se enfrentan se relaciona con la reconstrucción de una identidad social, cultural y política, puesto que de ben ha cer va ler su comportamiento de grupo (collective behavior) a nte el otro. Es de cir, con los movimientos sociales se constituyen i dentidades colectivas, 'proceso en el cual di ferentes i ndividuos confluyen en una experiencia aglutinándose en torno a un objetivo que los identifica como grupo y generando una solidaridad colectiva que se sobrepone a las distintas perspectivas individuales' Valenzuela (1998, citado en Herrera, p.9).

Era n ecesaria u na sublevación por p arte d e la c omunidad c hicana, y que por t anto m uchos chicanos en vía de asimilación total se percataron de que la "norteamericanización" implicaba una pérdida de sus valores culturales arraigados en su origen mexicano, es decir, un *autoetnocidio* que finalmente no conduciría a la aceptación total por parte de la población anglosajona dominante. Es aquí donde se presenta el síndrome del hijo pródigo, o sea, un cambio de actitud que conlleva una toma de conciencia, una revalorización y acercamiento de la imagen étnica y la cultura materna que había sido abandonada (Ramírez, 2003, p.11).

Sin duda s, e ste m ovimiento s ocial c ristalizó e l s entimiento c olectivo, de c omunidad, de l os chicanos. La tensión que en momentos como estos se crea hacen que florezca una organización, un sentido común que aúna a las personas y comienzan a sentirse identificadas como grupo. Por esta razón, Ibáñez (1999, p.129) llama a los chicanos "héroes culturales", por ser una comunidad que se reveló contra un sistema hegemónico para asentar sus valores, y que ha tenido que transitar por un proceso de sincretismo, identificación, asimilación y resistencia cultural.

Las cel ebraciones del Cinco de Mayo - conmemora el triunfo del ejército mexicano frente al ejército francés de 1862 - son, para este pueblo, la fiesta de reivindicación de la identidad cultural chicana, un momento donde se recrea el nacionalismo cultural mexicano. Los festejos tienen gran

popularidad en las ciudades con mayor cantidad de emigrantes mexicanos, los conecta de al guna manera con sus raíces porque son es pacios de reafirmación de la identidad y que implica u na manifestación de autoconciencia.

La identidad cultural chicana – es preciso entenderlo de este modo- no consiste en reclamar la identidad cultural m exicana, s ino que e s un f enómeno e l c ual ha y qu e e ntenderlo e n t oda s u complejidad, donde s e m ezclan los a tributos or iginarios de México c on los a portes de la cultura estadounidense m ediante un proceso de hi bridación de a mbas. Algunos l laman a la identidad cultural chicana la "búsqueda de una tercera cultura que adquiere consenso a partir de los años 60" (Lugo, 2006, p.16).

Tino Villanueva (1980) di ce que este fenómeno se genera a partir de un bisensibilismo que ha sido creado por la circunstancia bicultural, ese moverse la cultura chicana entre dos cultura, el coger de una y de otra hace que tenga esa categoría. "Es decir que, como ciudadanos norteamericanos de estirpe mexicana, claro está que nos movemos entre dos culturas: la de la intrahistoria, o sea, la heredada, que a diario seguimos mamando del seno del hogar; y la otra, la oficial, la que formula nuestra vi da e ducativa y que rige nue stro comportamiento pr ofesional de a cuerdo c on l as tradiciones y las leyes anglosajonas-norteamericanas" (p.22).

Llegado a este punto, resulta algo extremadamente importante —y comprueba la flexibilidad que tienen los conceptos de identidad-, que como un mexicano o descendiente de este se desentiende del término chicano, no lo acepta o no qui ere pertenecer a este grupo, ex isten muchas personas de la comunidad l atina que se i dentifican con el término y lo acogen. Así ha pasado con muchos latinoamericanos, el término implica o rgullo y militancia y por tanto lo asumen como tal. "Esta forma de autonombrarse no se ci rcunscribe al o rigen mexicano, em pieza a hacerse ex tensivo al resto de latinoamericanos que viven en Estados Unidos" Sánchez (1945 citado en Rodríguez (2001), p. 48).

Según Rodríguez (2001) este suceso en la comunidad latina es un hecho, lo cual no quiere decir que t odos l os l atinos s e a suman chicanos, t iene que v er en gran m edida c on l as r elaciones personales que las personas establezcan en la escuela, o como familia. Sin embargo, "los chicanos se en cuentran en fuerte debate respecto a ab rir la i dentidad chicana h acia o tras n acionalidades, aunque esto es lo que ocurre en realidad. Los más ortodoxos consideran que no se puede desdibujar la identidad chicana puesto que tiene un contenido político y diluirla en la denominación latina sería despolitizar la identidad" (p.58).

Lo cierto es que se trata de una identidad cultural distinta a la mexicana, donde el chicano se constituye como un sujeto bilingüe, bicultural. La identidad cultural chicana es una manifestación autoconsciente de una comunidad como expresión de sus raíces, de pertenecer, con muchísimos rasgos heredados inevitablemente de la cultura mexicana y con otros que toman e incorporan de la anglosajona, una cultura que se mueve y subsiste entre esas otras dos culturas, con rasgos muy propios, no e státicos, que son e lementos i dentitarios que los di stinguen con precisión de otras comunidades, que los hace reconocerse frente a otros, y que se componen de elementos culturales históricos en muchos casos y que se mantienen en el tiempo.

### 1.7 Se asume el riesgo: el concepto de hibridación

Estando en consonancia con aquellos que ha n a firmado que la sociedad actual —sin dejar a u n lado l as é pocas que n os ha n a ntecedido, por que ni ngún fenómeno es de por s í pr opio y completamente novedoso- cada día suele ser menos pura, de pocos límites, más convergente, y por el hecho de que este estudio en sí tiene bases en esos planteamientos, se hace necesario retomar un concepto como el de hibridación, propuesto por Néstor García Canclini, que, se sabe, ha despertado fuertes c ríticas y pos iciones que l e s on c ontrarias, pe ro que ha s ervido pa ra e xplicar pr ocesos esenciales del escenario actual, posmoderno, intercultural, o como pretendamos llamarle.

Por hi bridación G arcía C anclini (1990) e ntiende l os "procesos s ocioculturales e n l os que estructuras o prácticas discretas, que existían en forma separada, se combinan para generar nuevas estructuras, objetos y prácticas" (p.14).

Algunos investigadores le señalan a Néstor García Canclini ser poco crítico en sus definiciones y consideraciones, o s er de masiado de scriptivo en vez de ir más en la bús queda de sentidos de los procesos, o de pecar de ciertos facilismos a la hora de decir que precisamente se puede entrar y salir de la modernidad, y que esta no acabará de una vez con las identidades locales. Aunque puede haber relativismo en esto, el autor de *Culturas Híbridas* propuso un término que, como él mismo luego ha declarado, fue su mejor manera de abarcar las mezclas interculturales, y en eso esta investigación está en consonancia.

Además, s i a lgo c ompetente t uvo —tiene- el co ncepto d e h ibridación, f ue es a cap acidad p ara poner en tela de juicio nociones que se han manejado por años y han sido objeto de estudio de las Ciencias S ociales. P or e jemplo, la palabra hi bridación —mucho ha tenido s u a utor que aclarar en cuanto a su génesis biológica, ya que a lgunos han entendido que se refiere a cierto cruce que no procrea, y este lo a sume en un s entido contrario- nos lleva a preguntarnos y cuestionarnos, entre otros conceptos y pares opuestos, los de cultura e identidad.

Se sabe que adoptar, asumir, optar en un estudio por esta concepción de hibridación, aliarse a su significado, c onlleva t ambién una m anera d e s ituarse f rente a ot ras c oncepciones. Asumir hibridación e s una m anera de a sumir la cultura; a sumir hi bridación e s u na m anera de asumir la identidad. Se apuesta por no reconocer lo puro, lo completamente "legítimo", y por una relevancia de los contrastes, de los matices, de es as mezclas indetenibles que cada día pue den verse en, por ejemplo, las ciudades, en las fronteras entre países, y en las que no lo son también. Ese desdibujarse de los límites y las pos ibilidades de e star en c ualquier s itio. "Cuando se de fine un a i dentidad mediante un proceso de ab stracción de rasgos (lenguas, toradiciones, ciertas conductas)

estereotipadas) se tiende a menudo a desprender esas prácticas de la historia de mezclas en que se formaron" (García Canclini, 1990, p.17).

Como decía, adoptar el concepto de hibridación viene a situar a los ya trabajados conceptos de identidad y cultura en arenas movedizas, en sitos inestables. ¿Qué es identidad hoy?, o ¿ existe una identidad, por ejemplo, mexicana, cubana, puertorriqueña? ¿Qué es ser, en este caso, un mexicano en los Estados Unidos? Por otra parte: ¿ existe una cultura legítima, no influenciada, no penetrada por otras culturas? ¿Qué somos realmente? ¿El producto de un fenómeno que se expande con las migraciones, con la interconexión?

El término viene a complejizar los acercamientos a estos temas. Aquel pensamiento maniqueo y tremendista que decía que las i dentidades locales i ban a ser tragadas por las globales, que la modernidad extinguiría las tradiciones, pasa ahora a un segundo plano. Los procesos sociales han demostrado que las situaciones, las personas, las comunidades, los grupos de indígenas, los grupos de emigrantes, se adaptan, se resitúan, se nivelan. Son capaces de coexistir.

"Hoy existe una visión más compleja sobre las relaciones entre tradición y modernidad. Lo culto tradicional no es borrado por la industrialización de los bienes simbólicos" (García Canclini, 1990, p.38).

Néstor García Canclini en sus diferentes estudios con comunidades de artesanos mexicanos lo ha demostrado: el artesano reconfigura su arte y de esta manera saca provecho también del turista. Los estudios s obre chicanos han de jado a ver c ómo hubo un m omento en que, para estos c onseguir trabajo, optaban por cambiarse el apellido por uno a corde al entorno anglosajón, cosa que ha ido cambiando con la constante perseverancia por el reconocimiento de los chicanos en Estados Unidos. Pero en otro tiempo fue así para algunos. No solo los chicanos, los emigrantes del mundo entero históricamente han bus cado e strategias de inserción en las sociedades que p or factores políticos, económicos, personales, o de cualquier otra í ndole, han e legido para vi vir: a prenden un nue vo idioma, a doptan una manera de ve stirse, o a prehenden há bitos a jenos. Todas e stas imbricaciones

cada vez mayores en las sociedades contemporáneas, pueden traducirse en una hibridación de las culturas, o de las identidades: "el resultado es un cruzamiento, una interpenetración de objetos y sistemas simbólicos" (García Canclini, 1990, p.150).

Por l o a nterior, a l plantearse este a utor t oda s u t eoría y m iradas s obre l os pr ocesos de hibridación, propone desplazar, como apunta Goldberg (1994, citado en García Canclini, p.17), el "objeto de estudio de la identidad a la heterogeneidad y la hibridación interculturales". Esto viene precisamente de los planteamientos que insisten en lo dificil que es ho y separar lo "culto", lo popular y lo masivo, lo moderno y lo tradicional. Se trata de cómo las formas conviven, se trata de entender que lo rural y lo urbano siguen conectados, que lo distinto, lo tradicional, lo vernáculo sigue a trayendo a las grandes urbes, que aunque las ciudades va yan en a scenso, el s er hum ano guarda una parte que se aferra a lo individual, o lo distintivo, a las raíces.

Donde quizás puede verse una de las generalizaciones de Néstor García Canclini, y por eso esta propuesta genera polémica, es, entre otros aspectos, en el hecho de afirmar que la hibridación llega a desmentir las teorías hegemónicas. Así como ve los cruces entre lo popular y lo masivo, lo ve también e ntre lo h egemónico y lo subalterno, y a quí e stos límites —aun cu ando l as sociedades funcionen ya ba jo ot ras l ógicas—siguen s iendo m arcados. Lo que sí es i ndudable e s que este concepto de hibridación se alza más desde lo subalterno, es una noción más desde lo popular, una mirada de abajo hacia arriba. El concepto de hibridación—ese concepto social, como deja claro su autor—llegó a m irar l as co sas desde o tros ángulos n ecesarios, ad emás de ser u n p lanteamiento esencial en el momento de entender y abordar la comunicación, la cultura, la sociedad.

Entre t odos s us pl anteamientos a cerca d el c oncepto y l os p rocesos de hi bridación, G arcía Canclini c omplejiza s us noc iones c uando s e r efiere a l a de sterritorialización de l os pr ocesos simbólicos y s u importancia en el momento de ex plicar las hibridaciones i nterculturales. A esta investigación, p articularmente, es te fenómeno le es de i nterés, p ues la e migración desde México hacia Estados Unidos resulta uno de los escenarios continentales más fuertes y constantes en cuanto

a flujos migratorios. No obstante, según García Canclini (1990), "No se borran los conflictos como pretende el ne oconservadurismo; s e c olocan e n ot ro r egistro: e l de una creciente desterritorialización de la cultura: los movimientos populares que reubican su acción en este nuevo escenario c ombinan l a defensa de s us t radiciones pr opias c on una vi sión de l a c ultura m ás experimental, es decir, multifocal y tolerante" (p.20).

Este planteamiento encierra todo el conflicto que tiene en sí el fenómeno migratorio: el acto de irse del territorio donde se nace para adaptarse a otro medio y así traer un repertorio identitario e incorporar otros. Estos flujos migratorios a la larga resultan s er flujos culturales. Los constantes cruces de la frontera de México y Estados Unidos, históricos por demás, son la prueba constante de esta cr eciente d esterritorialización d e l a q ue h abla N éstor G arcía C anclini, y p or en de, d e l os procesos de hibridación.

Las crecientes o las migratorias h an i nfluido d e m anera t al e n e l t erritorio e stadounidense y también en su cultura —en mayor grado en ciudades como Los Ángeles, que es además el escenario de esta investigación-, h asta el punto en que ya puede hablarse de un bi lingüismo, es el segundo país, luego de México, con mayor presencia de hispanoparlantes; la alta concentración de latinos — en su mayoría mexicanos- al sudoeste del país va en ascenso, los mexicanos allí siguen vendiendo comida tradicional mexicana o vistiendo con ropas de tejidos o colores que remiten a México.

Muchos h ablan en términos felices de la gran presencia y la incidencia de los latinos en la cultura e stadounidense, sin e mbargo, ot ros ven en e ste fenómeno cada vez mayores indicios de peligro, un a amenaza por lo perjudicial que podría ser para la cultura en general de los Estados Unidos esta penetración de culturas foráneas. Así lo ha declarado Samuel Huntington en su ensayo *Reto Hispano:* "La llegada constante de inmigrantes hispanos amenaza con dividir Estados Unidos en dos pueblos, dos culturas y dos lenguas. A diferencia de grupos anteriores de inmigrantes, los mexicanos y otros hispanos no se han integrado en la cultura estadounidense dominante, sino que han formado s us propios e nclaves políticos y lingüísticos -desde Los Á ngeles h asta M iami-y

rechazan los valores angloprotestantes que construyeron el suelo americano. EE UU corre un riesgo si ignora este desafío." (2004, párr.1)

En e sa "heterogeneidad multitemporal" de 1a que ha bla N éstor G arcía C anclini, donde pue de convivir hoy lo diverso, con esas mezclas culturales, siempre hay un componente, así lo afirma, que "no s e deja h ibridar" (García C anclini 1990, p.18). Es la parte que forcejea en es te rejuego de búsqueda de 1o i dentitario, de 1a preservación de 1as raíces, pero que entra y se reacomoda "en medio de conjuntos interétnicos, transclasistas y transnacionales" (García Canclini, 1990, p.18).

La noción de desterritorialización que se da como proceso en los flujos migratorios, no significa para el au tor que se an ulen las preguntas bá sicas tan importantes s obre la identidad. Más bi en, García C anclini (1990) alude a que "En lo s in tercambios de la s imbólica tradicional c on lo s circuitos i nternacionales de c omunicación, c on las i ndustrias c ulturales y las migraciones, no desaparecen las preguntas por la identidad y lo nacional, por la defensa de la soberanía, la desigual apropiación del s aber y e la rte. No se bor ran los conflictos, c omo pretende e l pos modernismo neoconservador. Se colocan en otro registro, multifocal y más tolerante, se repiensa la autonomía de cada cultura –a veces- con menos riesgos fundamentalistas" (p.20).

El concepto de desterritorialización, co mo puede verse, no nos permite mirar las cosas en blancos y negros, ni a ferrarnos e n la polaridad de los procesos culturales que se dan en las sociedades, sino a nalizar los resultados de los movimientos, de la diáspora latinoamericana. Además, dicho concepto, que vino a reconfigurar consideraciones en los Estudios Culturales en cuanto a teorías, metodologías, y a firmaciones es tablecidas, marca un recorrido para es ta investigación; y es casi un deber as umir los procesos interculturales que se dan en la sociedad contemporánea comprendiendo su sentido, las mezclas culturales y de identidad, ya sea a niveles locales o transnacionales.

Hasta e l m omento, e ste c apítulo ha pr etendido ha cer una r eflexión de una de l as c ategorías fundamentales de esta investigación: la de identidad cultural chicana. Los autores a los que se acoge

el trabajo se encuentran en consonancia con los planteamientos hechos desde el incio, que abordan a la identidad y la cultura desde una concepción simbólica, que permite entender un fenómeno como el c hicano. P or s u p arte, e l c oncepto de hi bridación vi ene a s er un a he rramienta p ara m irar d e manera particular los procesos interculturales que tienen lugar con las migraciones, una mezcla de la cual la sociedad actual no escapa.

# CAPÍTULO 2: EL "NEGOCIO" DE LA RECEPCIÓN

La presente investigación selecciona como referente es encial en su trabajo al LTC, a grupación que llevó a los escenarios de Los Ángeles la obra de teatro chicano *A Mexican trilogy: an American history*. Esta investigación ha analizado, a través de un estudio de recepción, la manera en que el teatro chicano contribuye con la negociación de la identidad cultural chicana. Para dicho estudio de recepción s e h a en trevistado a un grupo de es pectadores mexicoamericanos/chicanos—quienes constituyen el público más fiel de LTC- con el propósito de conocer sus distintas interpretaciones de la obra; cómo a través de la obra se puede (o no) reafirmar la identidad cultural chicana; cuánto puede el público reconocerse en la obra y si el teatro constituye un medio efectivo para el reflejo y la reafirmación de la identidad cultural.

Partiendo de que era un interés particular hacer un estudio que se centrara en las personas, y con ellas los espacios donde se desenvuelven, comunican, interactúan, dan sentido a su vida; y teniendo en cuenta a demás que, a l m enos de sde donde se e stá vi sualizando e sta investigación, uno de los aspectos m ás i mportante e s c ómo ne gocia l a ge nte s u i dentidad, c ómo construyen s ignificados, propongo, primeramente, un r ecorrido por los principales s upuestos que s ustentan los e studios de recepción. No será el que viene a continuación un capítulo revelador, ya muchísimos otros autores se han encargado de ello.

Por tanto, teniendo presente que lo importante es "¿qué más son las audiencias antes, durante y después de sus interacciones mediáticas?" (Orozco, 2000, p.18), se pretende sistematizar, repasar las nociones de recepción que convienen altrabajo; construir también lo que se a sumirá como negociación de las identidades culturales, lo cual constituye uno de los principales ejes, y enfatizar la recepción como proceso necesario en los estudios de Comunicación: lo fue hace unas décadas y lo es hoy. Es, diríamos, una demanda, un compromiso aún con el público, con la audiencia, con los receptores, en general, una deuda con las personas que son parte de estos procesos.

Los estudios de recepción –más en América Latina- han a bordado el concepto de mediaciones como una noción fundamental, asumiendo que estas mediaciones traspasan la categoría de medio en sí, para prestar atención a la cultura, y mirar la recepción desde y dentro de la cultura, lo que se traduce e n abarcar t ambién los contextos donde se produce la recepción. Resulta conveniente abordar desde esta perspectiva conceptos claves como cultura, i dentidad cultural, o i dentidad cultural chicana, teniendo en cuenta que "Los *Cultural Studies* pueden a yudar a comprender las coyunturas de que forman parte, a yudarnos a esclarecer cómo y por qué se o riginan, en qué consisten, cuáles son sus dinámicas y cómo se puede trabajar para cambiarlas" (Hall, 2010, p.41).

El adoptar el enfoque culturalista en la investigación no significaría situarnos sólo en la parte que influye p ero que 1 e e s "externa" a l r eceptor, dí gase c ontexto e conómico, político, s ocial u ot ros factores, s ino que e sto vi ene a c omplementar l a i nvestigación, a sumiendo l a pos tura que h a beneficiado más el estudio de los procesos socioculturales y comunicacionales, donde los medios de comunicación no son el centro, sino los interesantes fenómenos que generan.

Los Estudios Culturales se han dedicado a abordar las audiencias abarcándolas etnográficamente, estudiando a fondo s us costumbres, tradiciones, c uestiones de i dentidad o pr ácticas c ulturales, y justamente lo anterior "ha conducido a los estudios de audiencia a ampliar la perspectiva y, con el fin de estudiar los procesos de entendimiento y de interpretación de los mensajes por parte de la audiencia, incorporar al lado del texto (novela, película, programa de televisión, etc.) y del receptor al contexto de recepción, entendido básicamente como contexto social en cuyo interior los mensajes adquieren sentido" (Corominas, 2011, p.3)

#### 2.1 El placer de los sujetos: la llegada de los estudios de recepción

Por años, como se sabe, los estudios de Comunicación resaltaron el rol del emisor en el proceso comunicacional. Asumieron una postura hipodérmica en la que el receptor era la víctima y el emisor un tipo de victimario.

Quienes pr imero s e preocuparon de e studiar qué s ucedía y e n qué c onsistían l os procesos comunicativos, resolvieron las interrogantes c on el fácil ej emplo de u na b ala: "s i u na persona es alcanzada por la propaganda, pu ede s er c ontrolada, m anipulada, i nducida a a ctuar" (Wolf 2005, p.13). E sto c ontenía el primer m odelo de c omunicación de la *communication resarch*, la Teoría Hipodérmica o *Bullett Theory*.

Unos a ños de spués a parece el modelo comunicativo lasswelliano, que finalmente no s e a lejó mucho de la *Teoría Hipodérmica* en cuanto a s eguir r econociendo la falta de resistencia del individuo ex puesto al mensaje, p ero hacía én fasis en el análisis del emisor, en el contenido del mensaje emitido exclusivamente por ese emisor, y en quien recibe dicho mensaje y los efectos que produce. O bligatoriamente, c on el a vance de los e studios y las i nvestigaciones, t uvieron que superarse también estos supuestos teóricos, y el ejemplo de la bala debió quedar como referente y aporte esencial de los estadounidenses, por que entendieron que el ejemplo de la bala no bastaba para comprender el proceso de comunicación.

Así, surgieron otros modelos para explicar el fenómeno comunicativo que prestaban atención a la relación emisor-mensaje- receptor, dándole a cada cual el rol que desempeña en el proceso. Se hace necesario mencionar aquí el importante texto 5 tradiciones en busca del público, de Jensen y Rosengren (1997), y que reúne las cinco grandes tradiciones de investigación que estudian a los públicos; y que constituyen un intento fundamental de comprender la complejidad de las audiencias en las situaciones de comunicación.

La primera de estas tradiciones es la investigación sobre los efectos, que argumenta el tránsito de los e fectos di rectos y a c orto pl azo, a los efectos di fusos, i ndirectos y a l argo pl azo, donde s e transforma l a i magen d el r eceptor, p asando de un r eceptor pa sivo a un o m ás s electivo con los contenidos (Jensen y Rosengren (1997, p.337). S e pregunta qué e fecto tienen los medios sobre la audiencia, una audiencia que vi sualiza, a ún, en c ondiciones uni laterales de c omunicación. Busca conocer "el poder del impacto en la audiencia" (Orozco, 1990, p.176).

La segunda de estas tradiciones e s l a i nvestigación s obre l os us os y gratificaciones. Aquí el receptor, cuya actividad en el proceso comunicativo había sido obviada (*Bullett Theory*), y luego un tanto tomada en cuenta (Lasswell y los estudios psicológicos experimentales), ahora puede actuar con el mensaje -siempre pudo, pe ro esto no lo explicaban las teorías- según sus necesidades: "los mensajes s on di sfrutados, i nterpretados y a daptados a l c ontexto s ubjetivo de e xperiencias, conocimientos, m otivaciones" (Merton, 1984 c itado por Wolf, 2005). U na a severación c omo l a anterior, que dota al receptor de la capacidad de sentir o de descifrar, no se había planteado hasta el momento. S in e mbargo, f altaba por r econocer aún e l ve rdadero r ol de l r eceptor en el p roceso comunicativo, sus facultades para intercambiar, y hasta negar. En los años cuarenta fue esencial la mencionada *teoría de los usos y gratificaciones* que se p reguntaba es encialmente qué h acen l os individuos con los medios.

La tercera de las tradiciones vendría a ser el análisis literario, donde se estudian las situaciones de comprensión de la literatura. "El análisis literario se refiere a lo que la estructura de los textos literarios le hace a los lectores más que a lo que los lectores hacen con la literatura" (Jensen y Rosengren, 1997, p.340). Esta tradición centra su atención en el mensaje, no en el emisor ni en el receptor, s ino en el texto que se intercambia en tre los actores de la comunicación a través de la lectura. El texto, apuntan, es cerrado y el lector es "ideal".

Por su parte, el enfoque culturalista agrega el estudio del contexto en que se produce el acto de comunicación, se interesa por las prácticas sociales y culturales, fuera de los medios, o sea, el poder de estas en la construcción social de sentido. Lo importante en el acto de comunicación está afuera, más al lá d el emisor, d el r eceptor y d el m ensaje; y según esta t radición, h ay n egociaciones d e sentidos por parte t anto de l e misor c omo de l r eceptor, y e ste t iene l a posibilidad de a propiarse críticamente de los significados.

La ú ltima d e l as t radiciones es l a r eferida a l os an álisis d e r ecepción, q ue i ncorpora l os componentes del proceso comunicativo de las tradiciones anteriores como emisor, receptor, mensaje

y contexto. Aunque es ta t radición ex perimentó m ás co n t eleaudiencias, p uede ex tenderse a cualquier situación de comunicación. Pone énfasis en el proceso de comunicación, los escenarios en que tiene sentido y las etapas del proceso; y muy importante, contempla que no es solo en el acto donde se realiza la recepción del mensaje, sino antes y después, tan así que llega integrarse con la vida cotidiana. "Hay escenarios presenciales y no presenciales en los que continúa la recepción y negociación d e s ignificados" (Orozco, 1990 p.179), o s ea, no ne cesariamente l a r ecepción de l mensaje s e ha ce de manera i nmediata, ni momentánea, s ino que los s ujetos pue den llevarse l a experiencia a su hogar, su trabajo, su cotidianeidad.

Hay un t ránsito y avance de los planteamientos de una primera tradición a otra, como puede verse, s on el pul so t ambién de la e volución e n los e studios de c omunicación, e l ne cesario redireccionamiento en la concepción y el ab ordaje d el mensaje, la a udiencia, el emisor, los contextos, los interesantes procesos que tienen cabida en el acto comunicativo.

Cerca de los ochenta, los autores latinoamericanos —quienes se nutren directamente de la Escuela de Birminghan y l os c uales s erán referentes principales en es ta i nvestigación- comienzan a preocuparse por estos e studios, y s e da entonces una "vuelta a l s ujeto" c on e l m odelo d e comprensión l lamado R ecepción Activa y e l c uestionamiento de l os modelos a nteriores: "Un cambio m etodológico p uede a brirnos ot ra p erspectiva. H asta a quí i ndagamos e l de stino de l a modernidad desde los lugares de quienes la emiten, la comunican y reelaboran. Hay que mirar cómo se d esenvuelve d esde el lado d e los r eceptores. U n cam ino p ara averiguarlo es la i nvestigación sobre e l consumo c ultural. E l ot ro e s el e studio y el debate s obre l a s ituación d e l as cu lturas populares" (García Canclini, 1990, p.133).

Los i nvestigadores c onfluyeron e n qu e i mportaban l as pe rsonas, ha bía que, i nevitablemente, volver al sujeto, que significaba situar al hombre en el centro mismo de las investigaciones, en este caso de l as i nvestigaciones e n C omunicación, c onferirle el pode r qu e ha t enido s iempre de resemantizar, i nterpretar, t omar p artido. E nfocar m ás l a at ención en l a g ente co mún y en s us

circunstancias cu lturales, ya que s iempre estuvo c entrada e n l os m edios. S i l os e studios s obre Comunicación s on r elativamente j óvenes e n c uanto a s u e xistencia s i l o c omparamos c on ot ras ciencias y disciplinas –partiendo de los comienzos de la Mass Communication Research en los años veinte d el p asado siglo- los E studios de R ecepción l o s on a ún más. Han s ido m uchas ve ces criticados por sus métodos, por su aparente "facilidad", o porque vinieron a romper con los grandes paradigmas establecidos sobre el "omnipotente" emisor. No obstante, hay algo irrebatible: "Así, el referente mediático ya no es determinante, sino sólo una mediación más del proceso comunicativo en su conjunto" (Orozco, 2000, p.16)

Por e so, e sta investigación pretende a nalizar y asumir la recepción c omo un proceso que no acaba en el acto, en el momento del consumo, sino visualizarlo precisamente como proceso, como algo que las personas llevan a c asa, a s u cotidianeidad, y a l o cu al le incorporan inconsciente o indistintamente el repertorio contextual y vivido. O sea, la recepción – el consumo, término también utilizado- "no sólo abordado únicamente en su dimensión de posesiones individuales de objetos o de r eproducción de l as fuerzas e conómicas, s ino t ambién, y pr incipalmente, c oncebido c omo producción de sentidos y un espacio de lucha y acción social que forma parte de un conjunto de interacciones socioculturales complejas" (Cogo, 2011, p.4)

Se trata de entender que las personas se apropian y reapropian del contenido de los medios; que las personas, como se comprendió desde ha ce mucho tiempo, no son inoculadas y mucho menos una masa a morfa. "En algunos contextos, la relación a udiencia-texto pue de existir tan solo en el espacio-tiempo en que se mira un programa. Pero es bastante posible que la relación continúe fuera del marco de este contexto" Nightingale (1999, citado en Corominas, 2011).

Y p recisamente f uera de es e contexto car a a car a que se es tablece con los medios, t ambién existen ot ros e scenarios que los e studios de recepción ha n e studiado y v alorado, y que s on imprescindibles: e sas interacciones se ha n nombrado como indirectas —frente a las directas o de contacto in mediato-, o de s egundo y t ercer grado, y que s on las e stablecidas luego de la cto

comunicación per se. O sea, en otros lugares, contextos, y en el intercambio con otros sujetos. Es por eso que este tipo de estudios han valorado y hecho hincapié en instituciones como la familia, el hogar, la escuela, el barrio y de más e spacios de interacción, reconociendo que es a hí donde "se producen y reproducen nuevos significados entre los sujetos sociales miembros de la audiencia y se usan los referentes mediáticos" (Orozco, 2000, pp. 17-18). Por eso, ciertos autores han señalado que existen dos ni veles s ociales, uno m acrosociológico y ot ro m icrosociológico. El pr imero ha ce referencia a la economía, la política, la cultura, mientras el segundo alude al ámbito familiar, el vecindario, dond e se da n relaciones más di rectas. La conjunción de e sos dos ni veles, micro y macro, las lecturas y significaciones de es a confluencia, constituyen u na fuente es encial para los estudios de recepción.

Aunque l os e studios de recepción, de sde s us i nicios, ha n e stado e nfocados e n e l a nálisis de audiencias en su mayoría televisivas, el género telenovela, por así decirlo, ha constituido su fuente casi esencial, la presente investigación pone sobre la mesa otros tipo de "audiencia" –si pudiera así llamarse, o qui zás debamos asumirla como público o e spectadores- y pone sobre la mesa otro tipo de "medio", como se denomina en este estudio al teatro.

No he encontrado un estudio de recepción teatral que provenga desde la Comunicación. Cierto es que el teatro es un espacio de menor alcance, una manifestación artística a la que la gente asiste no por casualidad sino por elección, pero eso no deja de lado todo lo que el teatro –demostrado en los hechos- ha influenciado, m ovilizado, incidido. Sostengo, por tanto, lo siguiente como casi una premisa: "Investigar para intervenir', aunque sea en escenarios micro, parece sintetizar el interés principal de la mayoría de los ERM en la región" (Orozco, 2000, p.19).

Asumiendo lo de scrito a nteriormente, donde el sujeto es capaz de ne gociar, de interpretar, de experimentar placer, e insistiendo en la cualidad de estos estudios de enfatizar en "la posición activa que le da su 'saber r econocer', su l ibertad de l ectura, su ha bilidad pa ra r esistir a los m ensajes dominantes, el carácter negociado de los procesos de apropiación." (Medina, 1995, p.25), se ha ce

imprescindible introducir un c oncepto que sustenta esta investigación y es el de negociación, es e espacio donde los sujetos llegan a acuerdos, resignifican. Sin preámbulos, negocian.

## 2.2 La recepción también se trata de "negociar"

Llegado a este punto, nadie pondrá en dudas que hablar hoy sobre el fenómeno de la recepción no es i gual que haberlo he cho ve inte a ños atrás. No solamente por el redireccionamiento de los estudios, por el a cto de haber reconocido lo i ndispensable de este ot ro polo en el proceso de comunicación o haber abierto y flexibilizado las teorías que involucraban a emisor y receptor, sino porque los tiempos, el contexto donde nos situamos hoy, hace cuestionarse, repensarse una y otra vez los paradigmas y teorías por años diseñados para describir y evaluar el proceso comunicativo.

Tanto es a sí, que se ha bla en términos de "autocomunicación" (Castells, 2009), o se ha bla de "prosumidores", y hasta de "webactores", que aluden a la acción de participación en el escenario de los me dios. Inevitablemente, in ternet y el p anorama de la s mú ltiples pa ntallas pone en j aque conceptos que se manejan desde hace tiempo en materia de comunicación, como por ejemplo, en este cas o, el de au diencia, o la misma relación de emisor y receptor. En el nuevo p anorama, sabemos, estos polos se desdibujan, intercambian roles, se difuminan. Y aunque a esta investigación no le concierne visualizar este tipo de audiencias necesariamente, sí es preciso dejar plasmado que ha ha bido un cambio i nteresante c uando ha blamos en e sos términos: "ser audiencias s ignifica muchas cosas a la vez, desde el posicionamiento más tradicional de meros espectadores, hasta el más hi peractivo de us uario multitasking, conectado s imultáneamente a v arios di spositivos" (Orozco, 2010, p.6).

A esta investigación le interesa poner el foco de atención en la capacidad que tienen los públicos para apropiarse de significados, para dialogar y coquetear con el texto. Por eso, se hace necesario introducir es te co ncepto fundamental para los estudios de recepción y que tiene lugar en el acto mismo de la recepción, y es el de negociación; y más que introducirlo, llegar a una definición sobre este o construirla, lo cual no resulta algo ligero. Podríamos suponer que hablamos de negociación

entre un interlocutor y otro u otros, en tanto se ponga en práctica el acto de la significación, y esté verdaderamente aceptado que hay un rol activo por parte de la audiencia en su relación con el texto.

Si en algo ya han estado de acuerdo los estudios de recepción, es en la importancia que tiene en el act o d e co municación, e n e l pr oceso e n s í, l os m últiples s ignificados, e l r epertorio que l as personas traen e influye en su interpretación o manera de asumir un hecho.

Los ER han asumido la "polisemia" como característica o cualidad de cualquier referente. No sólo se entiende, entonces, que la producción de sentido se realice por la confluencia o convergencia de diversos referentes (lo cual también es el caso) sino que ninguno de ellos es monolítico, monosémico, ni de finitivo, sino susceptible siempre de di stintas interpretaciones, diacrónica y sincrónicamente. Lo que, entonces, se convierte en objetivo de investigación en los ER, es el dar cuenta de las posibles combinaciones y/o "negociaciones" entre diferentes el ementos en los intercambios mediáticos para comprender la producción misma de sentido, las fortalezas interpretativas y las significaciones que de todo ello resulten (Orozco, 2003, p.8).

En consecuencia con esto, pode mos ver cómo los autores -desde Stuart Hall y su modelo de codificación/decodificación donde trata de demostrar la articulación que evidentemente pueden darse entre texto y audiencia- han buscado esa complejidad que descarta la linealidad del proceso de comunicación. Es por esto que el modelo de Hall (1980) confirió tanta importancia a la relación y la articulación de los momentos de Producción, Circulación, Distribución/Consumo y Reproducción en el proceso comunicativo.

Así, "debemos reconocer que la forma discursiva del mensaje tiene una posición privilegiada en el intercambio comunicativo (desde el punto de vista de la circulación), y que los momentos de 'codificación' y 'decodificación' son momentos determinados, a través de una 'autonomía relativa' en relación con el proceso de comunicación como un todo" (Hall, 1980, p.132)

Para Hall, la Producción y Circulación de mensajes se en cuentra u bicada en el terreno de la codificación, y la Distribución/Consumo y la Reproducción en el terreno de la decodificación.

Esta "es tructura co mpleja d ominante", co mo r efiere H all, r esulta d e s uma importancia, pue s critica desde sus propuestas la condición inductiva del proceso comunicativo, y alude a la polisemia del m ensaje, añ adiendo q ue, p recisamente, el mensaje t iene d iversas maneras d e as umirse, d e interpretarse, o s ea, d e d ecodificarse. E n es te pr oceso de c odificación/decodificación l os significados se negocian entre los actores de esos dos polos. Ahora bien, estos actos de codificación y decodificación no son simétricos. Asumiendo que el emisor es un ente diverso, con un repertorio cultural e identitario, con una marca contextual además, es muy posible que existan los grados de comprensión e incomprensión en el momento del intercambio, a la hora de decodificar un mensaje. No todos los códigos tienen que ser necesariamente compartidos en el momento de la interpretación del mensaje. Lo que precisamente sucede es que ciertas demarcaciones culturales, como Hall llama a las condiciones que tienen los sujetos sociales en cuanto a etnia, raza, género o nacionalidad, entre otras, no son compartidas por ambos, y se depende de los grados de simetría/asimetría del mensaje, o sea, inteligibilidad o ininteligibilidad, para la comprensión del mensaje transmitido.

Antes de que este mensaje pue da producir un 'efecto' (sea como fuere que se de fina), o satisfacer una 'necesidad' o engendrar un 'uso', de beser primero percibido como un discurso con sentido y descodificado con un significado. Es ese conjunto de significados descodificados los que 'tienen un efecto', influencian, entretienen, instruyen o persuaden, con una se consecuencias perceptivas, emocionales, cognitivas, i deológicas o de comportamiento complejas (Hall, 1980, p.219).

Asimismo, Hall (1980) ha presentado también tres tipos de significados otorgados a los mensajes por las audiencias, y que tienen que ver con la posición que el receptor asume ante dichos mensajes y con los códigos que, al articularse con algunas de estas posiciones, dan lugar al fenómeno de la recepción. Estas son: la lectura preferente, cuando el receptor admite la ideología contenida en el

mensaje; la lectura negociada, cu ando el receptor reconoce v alores del mensaje pero es capaz de desechar otros e incluso agregarle algunos; por último se encuentra la lectura oposicional, cuando el receptor es capaz de hacer un acto de rechazo al mensaje transmitido.

Interesa particularmente vol ver s obre una posición como la negociada. Esta posición que Hall (1980) refiere es un tipo de mezcla, como él mismo señala. Una mezcla entre lo hegemónico y lo propio, l o pe rsonal. E n e sta a rticulación d e e stos d os ex tremos s e debate y t iene l ugar l a significación n egociada: "E sta v ersión n egociada d e l a i deología d ominante es d e esta forma atravesada p or contradicciones, au nque és tas s e h acen t otalmente v isibles s ólo en d eterminadas ocasiones. Los códigos negociados operan a través de lo que podríamos llamar lógicas particulares o concretas: esas lógicas surgen de la posición diferenciada de aquellos que ocupan esta posición en el espectro, y de su relación desigual y diferenciada con el poder" (Hall, 1980, p.35).

En r esumen y como p uede v erse, s e t rata de l a capacidad d e l os s ujetos d e i nterpretar, resignificar. No solamente el reconocimiento de su actividad, sino que los sujetos pueden llegar a negociar, término que inmiscuye el acto de acordar, dotar de significado, interpretar, significar algo, se trata de la "posibilidad para la negociación de significados y la producción de sentido" (Orozco, 2003, p.8).

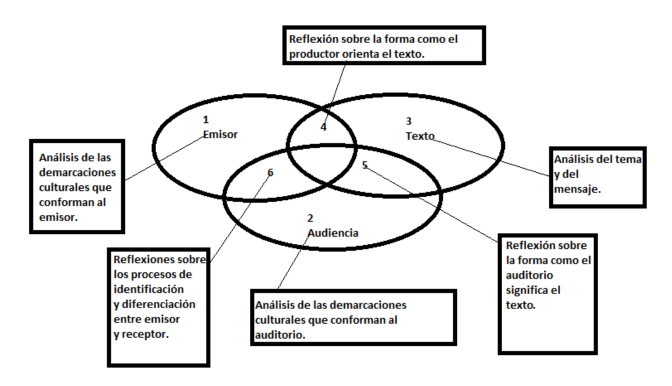
Ahora bien, la negociación no puede verse separada de la articulación, ese concepto esencial que Hall propone y que se refiere a "la forma de conexión que puede crear una unidad de dos elementos diferentes, b ajo d eterminadas co ndiciones. E s u n en lace q ue n o n ecesariamente es d eterminado, absoluto y esencial por todo el tiempo" (Hall, 2010, p.85).

El act o de n egociación depende de la articulación de pares de elementos i ndispensables del proceso de comunicación. La negociación se presenta como un proceso activo de la audiencia con el texto, la interacción que el sujeto puede es tablecer con el texto, i mprimiéndole, a la vez, la interpretación —o las múltiples interpretaciones que de este se puedan hacer- que viene de la mano de su repertorio cultural.

El concepto de ne gociación, e videntemente, ha bla de a ctividad por parte de 1 a a udiencia. El receptor podrá hacer múltiples lecturas y tiene toda la libertad para interpretar un texto.

El siguiente esquema, de Laura Elena López (2008), muestra los niveles de análisis y reflexión en los abordajes de los procesos de comunicación, de donde se desprenden los grados de criticidad del receptor a la hora de conferir significado, dependiendo de las articulaciones que sea capaz de hacer.

Según López (2008, p.106), "Si c onsideramos la ne gociación c omo un proceso donde s e articular emisor, texto y audiencia, encontramos las siguientes relaciones":



López (2008, p.107)

Según López (2008) la comunicación es un proceso dond e se ve n articulados va rios de los agentes del proceso de comunicación, y por tanto, la criticidad de la audiencia y su actividad "se verán favorecidas en la medida que el auditorio ubique estas articulaciones, las analice y reflexione

sobre ellas" (p.108) a unque, según la autora, los auditorios pue den ser activos y críticos aún sin aceptar las significaciones dominantes del texto.

Las posibles articulaciones entre emisor, mensaje y audiencia a las que se refiere López (2008) en el esquema anterior son:

- 1. El análisis de las demarcaciones culturales que conforman al emisor.
- 2. El análisis de las demarcaciones culturales que conforman a la audiencia.
- 3. El análisis del tema y del mensaje.
- 4. La reflexión sobre la forma como el emisor orienta el texto.
- 5. La reflexión sobre la forma como el auditorio significa el texto.
- 6. La r eflexión s obre l os procesos de i dentificación y di ferenciación en tre el em isor y la audiencia.

De estas posibles articulaciones, a este trabajo le interesa abordar las relaciones (procesos de negociación, interpretación) que se producen al articular, en este caso, la audiencia y el texto, una reflexión sobre la forma como el auditorio significa el texto.

Por lo tanto, el concepto de negociación es fundamental para entender y abordar la recepción desde esta perspectiva.

"La a udiencia y el t exto e ntran e n una i nteracción, e n dond e l os dos s istemas d e s entido *negocian*. Es de cir, los individuos, por un lado, aportan a la lectura parte de lo que ellos son; el texto, sugiere formas de aproximación e interpretación a partir de su estética y contenido" (López, 2010).

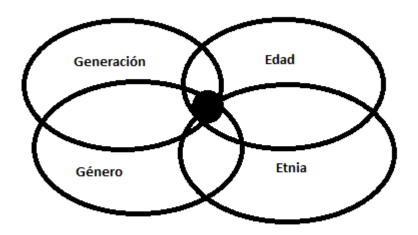
López (2010) propone e ntender la recepción como un proceso donde los pares (en este caso audiencia y texto) n egocian. O sea, en tender la recepción como el es pacio donde n egocian los elementos contrarios.

"Pensar y construir a la comunicación dentro de esquemas de negociación, de contradicción y de dinamismo, abre una serie de posibilidades para comprender su complejidad" (López 2010).

Por otra parte, la interpretación de los textos tiene mucha influencia por parte de los contextos de los sujetos, por tanto las negociaciones son afectadas por dichos contextos individuales y sociales.

Esta i nvestigación, que es tudia la recepción desde la lógica de la negociación, realizó u na recogida de información en una audiencia teatral seleccionada, y tuvo como propósito acercarse a las interpretaciones que el público teatral hace de una obra de teatro según sus características, sus demarcaciones culturales.

Por tanto, es necesario decir que de acuerdo a las demarcaciones culturales será la significación que el emisor le confiera al mensaje. Vale esclarecer que a esta investigación le interesa abordar la negociación t eniendo en cu enta las siguientes d emarcaciones culturales y la articulación que se pueden establecer entre ellas a la hora de interpretar: edad, generación, género, y etnia. El esquema a continuación (López, 2008, p.21) muestra cómo estas demarcaciones culturales, al articularse, se funden e ntre e llas, t iene una r elación po r l a que no s e v en c omo e ntidades a utónomas, s ino entrelazadas y varían de acuerdo al contexto donde cobran sentido.



Demarcaciones culturales que se articulan durante un proceso de recepción para dotar de significado al mensaje

Se consideraron estas demarcaciones culturales y no otras, porque fueron las mismas utilizadas en los estudios de público realizados en el grupo de teatro (Ver anexos), donde archivan estadísticas importantes sobre estas cuatro demarcaciones. Además cada una desempeña un papel importante en la construcción de la identidad cultural de la comunidad chicana.

En cuanto al género, de la cultura chicana suele decirse que es una cultura patriarcal, sexista, suele es tereotiparse en cuanto a l os r oles de h ombre/mujer, es tereotipos que muchas v eces s on reproducidos por los medios de comunicación. Por un l ado, a la condición de hombre se le han conferido los adjetivos de machista o dominante, a veces hasta maltratador o borracho, mientras la mujer ha cargado con la imagen de abnegada o sumisa. En el caso de la mujer (García Giménez, 2010, p.365), históricamente ha sido desdeñada por su doble condición de mujer y de pertenecer a la cultura chicana. E sto ha influido en el momento de o cupar cargos laborales, o de sempeñarse socialmente. La obra seleccionada para la investigación narra varios conflictos, donde se ven muy marcadamente l os roles de l hom bre y l a m ujer. D e a cuerdo c on el género, s e podr á t ambién interpretar de determinada manera las historias presentadas.

Por o tra p arte, l a generación de chicanos a l a que pueda pertenecer u na persona i nfluye inevitablemente en el momento de asumirse como chicano, o de identificarse y estar más o menos apegados a la identidad cultural chicana; si están más cercanos a la cultura mexicana o no. El núcleo familiar es indispensable como transmisor de tradiciones, como ya se ha comentado. Los chicanos de primera generación suelen todavía estar más apegados a l a cultura mexicana, porque les llega más directamente; la segunda generación, a unque se distancia un poc o más porque ha crecido en Estados U nidos, suele estar e mparentada con la cultura mexicana por el vínculo di recto de sus padres o ab uelos, mientras que la tercera generación se mantiene más alejada. Muchas veces la segunda y tercera generación apenas habla español, y es este, el idioma, un rasgo esencial que habla de la identidad chicana. La obra con la cual trabaja esta investigación tiene como propósito, entre

otros, r eflexionar a cerca de 1 t ema generacional, l o c ual c onstituye uno de l os c onflictos fundamentales en dicha obra (Corcoran y Segal, 1995)

La edad es un factor importante cuando hablamos de la comunidad chicana/mexicoamericana en Estados U nidos, y v a d irectamente relacionado co n l a g eneración a l a q ue s e p ertenece. Las personas de más edad suelen pertenecer a l a primera generación, y las más jóvenes a las últimas generaciones, aunque esto no constituye una regla. Del público que suele asistir a las obras de teatro del grupo seleccionado para esta investigación, un 33% tiene entre 35 y 49 años de edad, un 29% de 50 a 64, y un 17% 65 o más (Ver anexos). Los entrevistados para este trabajo se encuentran en ese rango de edades, y de acuerdo con la edad que se tenga habrá una manera de asumir la identidad, de reconocerse dentro de la comunidad, de identificarse con algún hecho, de las experiencias vividas y, por ende, de la interpretación de la obra.

Las características étnicas<sup>4</sup> por su parte, dan cuenta del sentido o no de pertenencia, configuran las identidades colectivas en gran medida, en las etnias se traslucen las tradiciones, la manera de ser parte o no, la cultura en general, el sentimiento de pertenencia, el grado de identificación. La etnia puede ha blar de 1 a c omunión, de 1 os r asgos compartidos, c omo pod rían s er l engua, r eligión, tradiciones, expresiones artísticas, manera de vestir, y demás rasgos distintivos de un grupo (Flores, 1997; Durand Ponte, 2000; García y García, 2007).

La articulación de estos cuatro elementos, o demarcaciones culturales -se reconoce que existen otras d emarcaciones p ero es ta i nvestigación co nsidera esenciales l as cu atro s eñaladas anteriormente-, que son los elementos que median el proceso y el acto de recepción, van a influir – unas más que otras- en la manera en cómo se resignifica, se negocia el sentido del mensaje.

<sup>4</sup> 

Se utilizará la palabra etnia, en tanto se refiere, según Oxford, "a un conjunto de personas que pertenecen a una misma raza y, generalmente, a una misma comunidad lingüística y cultural".

Por otra parte, en los estudios de público que se realizan en el grupo de teatro, se utiliza el término etnia para referirse a las distintas clasificaciones: mexicanoamericanos, chicanos, latinos, mexicanos... Así lo asume también esta investigación.

Llegado a este punto, y expuestos algunos argumentos, esta investigación se plantea el proceso de recepción como u na relación también de negociación, en tre el texto y la audiencia. O sea, la recepción como práctica de construcción de sentidos donde tienen lugar los procesos de articulación a los que nos referimos anteriormente.

## 2.3 La identidad cultural, un asunto de recepción

Quienes e narbolaron los E studios C ulturales, y el propio S tuart H all que tanto a portó con su modelo para el análisis de la audiencia, y también los investigadores latinoamericanos, han sabido que los e studios de recepción no pue den e star desatendidos de cuestiones como la identidad o la cultura. No solo eso, sino que son casi inherentes, e stán emparentados. Hall nos dice que cu ando pareciera haber una explosión hacia a fuera, en un mundo cada vez más transnacional, globalizado, conectado, de economías capitalistas, lo que realmente hay es un retorno a lo local, una mirada a las raíces, a lo étnico. "El retorno de lo local suele ser una respuesta frente a la globalización" (Hall, 1991, p.18).

Puede verse en todos los estudios de este corte cómo ha interesado siempre la manera en que las personas co nstruyen el m ensaje, s i s e i dentifican co n él , o s ea, s i l os m edios s on cap aces d e transmitir y generar identidad: "Los medios de comunicación fueron considerados como elementos creadores, r enovadores y /o de c onsolidación de l as identidades cu lturales; p erspectiva q ue h a alimentado la exploración empírica, que ha sustentado las hipótesis sobre la relación entre procesos de recepción e identidad cultural" (Jacks, 1999, párr.26).

Por eso un concepto como el de cultura, que tan ligado está al concepto de identidad, tanto que el uno co ntiene al o tro y v iceversa, co mo h e t ratado d e ex plicar, s e vuelve es encial en 1 as investigaciones. P or es o también h a interesado tanto a 1 a comunicación ese concepto d e cultura donde s e da n 1 as di námicas s ociales, donde c obran s entido, donde s e r eproducen pa trones de comportamiento, 1 a c ultura, s egún M artín B arbero, c omo m ediación de los procesos s ociales, incluso la comunicación, "lo cual implica -y esto es fundamental- empezar a pensar los procesos de

comunicación no de sde las disciplinas, sino desde los problemas y las operaciones del intercambio social. E sto es, d esde las matrices de i dentidad y los conflictos que articula la cultura" (Martín Barbero, 1991, p.24).

Los m edios h an s ido c onsiderados como r enovadores, t ransmisores, r eafirmadores de identidades culturales. Ahora bien, es necesario apuntar que el hecho de que este tipo de estudios se base tanto en lo empírico, en salirse de los medios muchas veces e i r en busca de los sujetos en sociedad, e sto no qui ere de cir que s e de satienda de los medios pa ra i r a las mediaciones, s ino "evidenciar aquello que el fenómeno receptivo dice con respecto a un modo de vida, cu ya lógica está forjada dentro de un universo cultural propio, incrustado en una memoria y en un i maginario, ambos expresión de las condiciones de existencia de cada grupo social" (Jacks, 1993, p.20)

Vale la pena introducir un concepto que puede servir a este estudio y que considero importante, y es el de "comunidad interpretativa", y que de alguna manera resume lo que he tratado de explicar anteriormente, es a posibilidad que tiene el sujeto de interpretar el mensaje, y de tener el ementos compartidos con otros sujetos lo cual se manifiesta en el momento de recibir los mensajes de los medios: "La comunidad interpretativa por tanto, la propongo básicamente como un grupo de sujetos sociales unidos por un conjunto particular de prácticas sociales de las cuales surgen televidencias específicas a lo largo de una combinación específica de mediaciones" (Orozco, 2003, p.69).

Creo que es te concepto toma plena conciencia en un escenario como el actual, donde somos sujetos cada vez más interculturales, donde los espacios parecen haberse acortado por lo conectado que el m undo a ctual e stá, donde pode mos compartir códigos con personas de otros parajes y culturas, o reconocer otros que no ne cesariamente e stán en nue stro radio de acción. Con un panorama por delante de nuevas tecnologías los estudios de recepción comienzan a repensarse. Los propios investigadores consideran e stas nue vas dinámicas lógicas como retos en los estudios de audiencia: "La integración de estas lógicas, con diversos lenguajes, técnicas, formatos y géneros programáticos y con las propias ex periencias, mediaciones y ex pectativas de las au diencias, s e

percibe como uno de los ámbitos más fértiles en los ERM por venir. No sólo los medios cambian, las au diencias también y mucho. Ambos se transforman y su a preciación di námica, en continuo movimiento, siempre es un desafío para la investigación de la comunicación (Orozco, 2000, p.29).

Son precisamente por estos nue vos contextos donde la identidad cultural cobra relevancia en tanto categoría de los estudios de recepción, pues "se propone ve rificar la manera como los contenidos masivos se consumen en la vida cotidiana, a su vez sustentada por la prácticas sociales originadas en la memoria colectiva, pero actualizada por la dinámica contemporánea" (Jacks, 1993, p.22)

Hall afirma que en este mundo globalizado lo local emerge cada vez. Lo subalterno se ha hecho atractivo p ara m uchos, p ara l as ar tes, p or ej emplo. Lo s ubalterno d e al guna m anera s e v a empoderando y teniendo un di scurso propio que defiende. Pareciera que ante una avalancha y un desorden del mundo, un c aos de lo uni versal, la alternativa e s retornar al barrio, a la comunidad. "Los s ujetos de lo local, del margen, s ólo p ueden en trar en la representación —por as í decirlo—recuperando sus propias historias ocultas. Tienen que procurar narrar, nuevamente, la historia, pero esta vez de atrás para adelante (Hall, 1980, p.20).

Puede verse cómo una categoría como la de identidad, y más aún, la identidad cultural, está tan emparentada con el papel que juegan en sociedad los medios de comunicación. Y más que todo, es necesaria esa p osición de los medios de comunicación en los debates a ctuales s obre i dentidad, cierto "partidismo" por parte de los estudios en el momento de abordar nociones como hegemonía o democracia, que siguen estando entre los conceptos más debatidos del continente. Por eso continúa resultando tan conveniente estudiar los procesos sociales desde la recepción, analizar los diferentes agentes del proceso comunicacional y las relaciones que pueden establecerse entre ellos. En el caso de e sta i nvestigación, q ue s e i nteresa p articularmente por 1 os r eceptores, da 1 a pos ibilidad de l contacto directo, de los datos extraídos de los propios sucesos y de los propios sujetos.

### 2.4 La recepción teatral: espacio de espontaneidad

No podría de cirse que es precisamente la Comunicación uno de los campos disciplinarios que más haya aportado a los estudios sobre recepción teatral. Abundan las investigaciones en torno a las audiencias televisivas, o radiofónicas, o s obre u suarios de Internet, pero como se ha di cho han escaseado los e studios que de sde e se campo disciplinario a borden el teatro, qui zás por no visualizarlo o no es tar en el es pectro que ha contemplado tradicionalmente a los medios de comunicación de masas.

Asun Bernárdez en su investigación Recepción Teatral: ¿A la búsqueda de un público posible?, sostiene que la semiótica, por ejemplo, ha sido una disciplina que en los últimos años ha tratado el tema de la recepción en el teatro de modo tangencial: "Me pregunto si esto se debe más que a una pereza metodológica, a una imposibilidad de ac ercarse a un elemento de la representación teatral difícil de ab arcar desde p resupuestos teóricos. E sta difícultad ¿ es al go que se r educe al teatro?; ¿existen otras parcelas de la comunicación a las que les ocurre lo mismo?; ¿tiene algo de específica la comunicación teatral que la separa del resto de espectáculos de masas?".

Del teatro, en sus inicios, se estudió principalmente la parte estética, y los públicos carecieron de importancia. Por años los estudios de teatro se dedicaron a evaluar estadísticamente a los públicos mediante encuestas, cuestionarios, enfocándose en "la composición numérica de los espectadores sin interesarse en los incentivos que los llevan al teatro" (Duvignaud, 1965, pp.37-38).

Los e studios s obre l os públicos de teatro s on transdiciplinares. A l o l argo de l os a ños l as disciplinas más interesadas en estudiar el espectador de teatro han sido el psicoanálisis, la crítica literaria, l a filosofía d el ar te, l a s emiología, ca da u na co n s us es pecificidades y miradas co mo campos disciplinarios. De la sociología, por ejemplo, dice Deuvignaud (1966) que "Por muy poco desarrollada que se encuentre hasta ahora, la sociología del teatro ya tiene mala reputación, pues

ella ha dejado la puerta abierta a muchas confusiones y equívocos" (p.37), esto refiriéndose a que solo se han enfocado en los estudios sobre el público.

Es decir, los estudios acerca del teatro –desde cualquier campo del conocimiento- han carecido de un tratamiento más cualitativo de sus públicos y se han dirigido más hacia audiencias televisivas, o radiales, y no precisamente para la teatral.

Con el teatro ha pasado como ha sucedido con los estudios de comunicación: hasta un momento en el tiempo, el es pectador —receptor, si lo situamos en un á mbito comunicacional- fue as umido como un ente pasivo, que iba a la sala de teatro a recibir, nunca, digamos, a intercambiar. Al igual que en las investigaciones en Comunicación, el espectador de teatro y sus nociones sobre él han tenido que r edimensionarse, a ceptando ya a un es pectador capaz de experimentar s ensaciones durante la puesta en escena. Pero no sólo esto, sino aceptar a un espectador necesario: en primer lugar, porque sin él no tendría sentido la puesta en escena, no tendría sentido para el actor la sala vacía; en s egundo lugar, por que ya la concepción que se tiene del teatro da la pos ibilidad, en ocasiones, de que el espectador tome partido en la obra, interactúe, se convierta también en un actor más, o defina incluso el curso o final de una obra: "El espectador moderno (...) no desea ser tutelado ni ser objeto de violencia, sino que simplemente quiere recibir de manera clara el material humano, para ordenarlo por sí mismo" (Brecht, 1972, p.32).

No solo en el teatro, sino que el arte contemporáneo en general está signado por la cada vez mayor participación de l público en la obra, o su relación e interacción con ella, i ncluso en el proceso de creación.

Según Marco de Marinis (2005), teatrólogo y profesor i taliano de Semiología de l Teatro y a quien esta investigación toma como referente esencial, "Se puede hablar, y no metafóricamente, de una dramaturgia (activa) del es pectador refiriéndose a l as varias a cciones/operaciones r eceptivas que cumple en el teatro: p ercepción, interpretación, apreciación estética y así s ucesivamente. En

efecto, es solo gracias a esto que el texto espectacular al canza su plena existencia dramatúrgica a nivel estético, semántico y comunicativo" (p.117).

Esto, se sabe, ha venido a cambiar la relación del artista y la obra con su público. Este último tiene la opción de intervenir, de interpretar, de discutir, hasta de decidir el curso que quiere darle en consecuencia c on s u i nterpretación o e 1 s ignificado que 1 e c onceda a 1 a obr a. Algunos, c omo Humberto Eco (1992) han hablado de "obra abierta", haciendo referencia a la condición del arte (o de cualquier texto) de brindar un espacio de autonomía al público, poner en sus manos el sentido de la obra, a una escala también personal. En este punto, es evidente el cambio en la concepción de espectador.

Para de Marinis (2005, pp.142-143) hay dos cuestiones imprescindibles que marcan el curso que tomaron l as i nvestigaciones s obre r ecepción t eatral cu ando s e em pezaron a p reocupar p or el espectador. La primera se refiere al tránsito necesario que hubo de la noción homogénea de público a la de espectador, mucho más completa esta última en tanto está "determinada no solamente por factores sociales, sino también, y sobre todo, por factores sicológicos, culturales y hasta biológicos, etc."

La otra cuestión que de Marinis contempla como clave para los estudios de recepción teatral es la de admitir la relación entre espectáculo y espectador como una relación de comunicación o, en sus propias pa labras, como una "interacción significante", donde e stos significados no son impuestos desde la escena hacia el público, sino que se construyen en el espectáculo.

# 2.5 De Marinis y el acercamiento a una teoría posible

Marco de Marinis ha sido uno de los investigadores que más ha guiado su trabajo por cuestiones relacionadas c on la recepción de público. S i bi en e s c ierto que de Marinis e studia la recepción teatral desde el campo de la sociosemiótica, no puede dejar de verse como un autor que viene a ser esencial pa ra e sta i nvestigación, por las noc iones que br inda s obre e le spectador c omo pa rte fundamental del espectáculo, porque plantea una metodología para su estudio y es referente esencial

para quienes h an ab ordado la recepción t eatral: "creo que n o h ay n ecesidad de recordar el lugar totalmente secundario, a ccesorio, puramente formal, que el receptor, todo tipo de receptor, (y a sí mismo el espectador), tenían en la semiología estructuralista y formalista en los años sesenta y la primera mitad de los años setenta" (de Marinis 2005, p.141). Y es que fue precisamente a inicio de los años 80 que di sciplinas c omo l a C omunicación s e c entraron e n l a r ecepción c omo pa rte imprescindible de l acto comunicativo, trazando el camino hacia una tradición de estudios que ha posicionado al receptor, que le ha otorgado la importancia que tiene en este tipo de procesos.

La au tora m exicana L ucina J iménez t ambién t iene v arias i nvestigaciones s obre la recepción teatral, y es preciso destacar con su libro "El Lado Oscuro de la Sala: Teatro y Públicos", donde analiza l a p articipación d el p úblico en l a act ividad t eatral. S u t rabajo s e h a b asado en l as investigaciones realizadas por Néstor García Canclini sobre consumo cultural, uso del tiempo libre y hábitos socioculturales de los individuos.

Para Jiménez (2000), una investigación sobre los efectos en las audiencias teatrales debe tomar en cuenta ciertos factores sobre el ambiente social, económico y político donde se lleva a cabo el estudio; además de la situación y características personales de quienes participarán en las encuestas y entrevistas.

Ahora bi en, tanto para de Marinis (2005) como para Jiménez (2000) coinciden en que existen muy pocas investigaciones que estudien el público a profundidad.

Asimismo, en la realización de esta investigación hubo dificultad para encontrar bibliografía que abordara la recepción teatral, por su escasez. En el área de la comunicación –en las investigaciones realizadas en la Facultad de Ciencias Políticas y Sociales-, que es el que nos concierne, abundan los estudios de dicados, por e jemplo, a la recepción t elevisiva o c inematográfica, u ot ros t antos enfocados en las teorías de la recepción, pero no se encontró alguna donde se realizara un estudio de recepción con espectadores de teatro.

En el cen tro d e Documentación en C iencias d e l a C omunicación, de l a U niversidad d e Guadalajara, ha y va rios e studios s obre t eatro y c omunicación, pe ro s olo s e e ncontró uno s obre teatro y público en el trabajo "Haydin, Rinaldi, Cuba y flamenco: los diversos públicos del Teatro Blanquita", donde s e a naliza e l pe rfil de l púb lico a sistente a sí c omo s us c omportamientos y opiniones durante y sobre los espectáculos.

En la Facultad de Filosofía y Letras, por su parte, se encontraron tres investigaciones dedicadas a la recepción teatral. "Identidad y recepción chicana en la obra y puesta en escena de Crystal City 1969", se enfoca en el impacto de es a obra en la audiencia, para lo cual utiliza citas del público sobre sus percepciones acerca de lo visto; pero la tesis no cuenta con un soporte teórico dedicado a los estudios de recepción teatral.

"La es tesis y el ev ento t eatral co ntemporáneo. Un e studio de r ecepción", e s ot ra de 1 as investigaciones que hace un recorrido por los antecedentes y enfoques de la recepción teatral, por algunas teorías sobre recepción teatral.

Por último, "El fenómeno de la recepción estudiado a través de El Pato Salvaje, de Henrik Ibsen también presenta algunas teorías sobre la recepción y el espectador.

Ahora bien, estas tres investigaciones son del nivel de Licenciatura, no se encontró ninguna del de Maestría.

Algo en común que también tienen estas tesis es que el referente esencial cuando hablan de la recepción teatral y las teorías relacionadas con el tema, es Marco de Marini, lo que demuestra que aunque existen t rabajos y personas d edicadas a i nvestigar el tema, n o p uede h ablarse d e u na abundancia como quizás exista en otros ámbitos de la recepción.

De Marinis, consecuente con sus estudios sobre cuestiones de recepción teatral, ha propuesto un modelo para an alizar distintas dimensiones en cuanto a la experiencia del espectador, además de una disciplina teórica n ombrada N ueva Teatrología que también s e i nteresa po r e stos e studios, donde la semiótica —con otras disciplinas agregadas— es el enfoque de donde parten y el ángulo

desde donde miran la recepción teatral. Así, de Marinis enfatiza por una parte en los contextos comunicativos de los espectadores, y por otra propone entonces la categoría de relación teatral, dos ejes que convienen a esta investigación. Por tanto, el objetivo de este apartado es sistematizar las nociones esenciales que sobre el espectador teatral y su estudio ofrece este autor.

Según de Marinis, las tres dimensiones principales del acto de recepción teatral –y así también lo concibe en otros tipos de recepción- son: "a) presupuestos del acto receptivo: b) procesos y subprocesos que lo componen (las operaciones receptivas); c) el resultado (o sus resultados)" (de Marinis, 2005, p.123).

La recepción t eatral, c ontraria a ot ros t ipos de procesos r eceptivos, que s on m ediados por artefactos, se presenta con características distintas. Para de Marinis (2005, p.115) las características de la recepción t eatral s e r esumen en: s increticidad, m ultidimensionalidad, n o p ersistencia en el tiempo, i rrepetibilidad, s imultaneidad e ntre producción y c omunicación, con la presencia r eal de emisores y receptores.

Cuando e l a utor ha bla de m ultidimensionalidad, s e refiere a dos procesos que pue den da rse durante el suceso t eatral: u no, l a i ncidencia que el es pectáculo (donde e ntra el trabajo t anto d el dramaturgo, como del director y los actores) se propone sobre el público que –aunque efectiva o notiene el objetivo de incidir en sus emociones o comportamientos; y dos, está la parte de autonomía que el espectador es capaz de en frentar en este proceso, y que vienen a s er las interpretaciones, o negociaciones que hace el espectador de lo que ve.

Para el autor, los procesos más importantes en el acto de la recepción están contenidos en los dos bandos: e l d e l os emisores, que pa ra d e M arinis (2005, p.144) s erían t anto l os a ctores c omo dramaturgos, d irectores, es cenógrafos, q uienes ponen en p ráctica es trategias d e co municación y manipulación; y por otra parte están los espectadores, que poseen las estrategias receptivas y que de Marinis las encuentra en la serie de procesos y subprocesos como la percepción, la interpretación, la emoción, la apreciación y la actividad de la memoria, además de la comprensión del espectador, que

vendría a ser el resultado de la recepción, y lo que llama "presupuestos del acto de recepción" que son l os f actores que i nfluyen en l a a ctividad de l a r ecepción, y que e l a utor c ita c omo l os tradicionales r aza, s exo, pr ofesión, c lase s ocial, pe ro t ambién l os c onocimientos que t iene e l espectador sobre teatro, por ejemplo.

Las otras características que menciona de Marinis vienen de una relación directa con el medio en que se hace la recepción, en este caso el teatro. Nada en el teatro se repite, cada presentación puede ser distinta a la otra; es un acto en la que posee espontaneidad por parte tanto de los actores como del público presente. Nadie sabe ni pue de predecir qué sucederá en cada nue va función. Nadie controla ni prevé—aunque sea intencional- las risas, los aplausos, o al público cuando súbitamente se levanta de sus asientos. El actor, por su parte, si ve que lo que está haciendo funciona en su público, lo extiende, lo acentúa. Son procesos que se dan en el momento y son irrepetibles en cada función.

A p esar d e l a i mportancia de l os ot ros procesos de que s e nut re un e spectáculo, c omo l a elaboración y montaje de un t exto, e ntre ot ros, de Marinis (2005, p.116) c oloca e n un l ugar de relevancia -desde su sociosemiótica- a la relación autor-espectador y a esta relación la ha nombrado *relación teatral*, afirmando que el objeto de una semiótica del teatro no podrá ser ya el espectáculo, o el texto, sino dicha relación teatral. Esta relación, además, considera que es "el modo en que se realizan las posibilidades de sentido".

Por u na p arte, en ef ecto, l a r elación t eatral p arece co nsistir, f undamentalmente, en u na manipulación del espectador por parte del espectáculo (y por lo tanto, "in primes", por parte del act or). M ediante s u acci ón, m ediante l a p uesta en act o d e d eterminadas es trategias seductivo-persuasivas, e l es pectáculo t rata d e i nducir en el espectador d eterminadas transformaciones intelectuales y pasionales (ideas, creencias, valores, emociones, fantasías, etc.) tratando también, a veces, de impulsarlo directamente hacia comportamientos concretos (de Marinis, 2005, p117).

Es precisamente el teatro un e spacio que da 1a pos ibilidad de esta relación, 1a pos ibilidad de interpretaciones infinitas, las que propone el espectáculo en sí o las que el espectador es capaz de conferirle. El espacio donde ese "espectador implícito" del que también habla el autor referenciado cuando parte de desechar las teorías que ven la recepción como algo premeditado y no espontáneo, y expone su noción de "espacios va cíos", que vendrían siendo los hue cos que el espectador va llenando a partir de su interpretación del espectáculo, ese margen que le brinda para la creatividad y la autonomía. Esos espacios serán llenados de acuerdo a los referentes culturales, políticos, o s ea, contextuales de cada espectador.

El concepto de "espacios vacíos", que también trabaja la Escuela de Constanza, marcó hito en el ámbito de la recepción estética. Wolfang Iser, u no de sus representantes, lo introdujo a partir del concepto de indeterminación, que retoma de Roman Ingarden. Las indeterminaciones (Iser, 1989, p.155) movilizan la imaginación para producir el objeto imaginario como correlato de la conciencia representativa, son condiciones de comunicación y a partir de estas surgen los espacios vacíos, que son los que permiten la interpretación por parte de los lectores y dan lugar a la interacción del lector y el texto. Hay que recordar que Iser trabaja este concepto en los textos literarios, pero que puede abrirse a cualquier tipo de audiencia. Los define como "aquellas cuestiones que el texto deja sin resolver, expectativas de spertadas que pueden ir solucionándose o modificándose y que requieren del trabajo mental del lector (Iser, 1989, p.152).

Los e spacios va cíos da n l a pos ibilidad de que e l l ector oc upe un l ugar e n e l pr oceso comunicativo, e n el t exto m ismo. S egún Iser (1989, p.127) los es pacios v acíos m aterializan l as articulaciones, l as condiciones el ementales d e c omunicación en el t exto, l as cu ales p ermiten l a participación del lector en la producción de la intención del texto. Para él, todo texto de ficción crea los l lamados e spacios vacíos, que l e br inda a l l ector l a pos ibilidad de l lenarlos m ediante s u imaginación, e spacios q ue or ientan l a pos ibilidad de c onjugar s u c onocimiento e i nterpretar, l o

involucra en la construcción de sentidos. El significado final de la obra, dependerá también de esta interacción.

Como puede verse, el planteamiento de los "espacios vacíos" tiene una relación indiscutible con el concepto de negociación, por lo que contribuye con el significado y la solidez de esa categoría central. Aunque esta concepción de espacios vacíos habla de "lector" y "texto", lo mismo sucede con el espectador teatral y el texto de la obra: hay situaciones durante la puesta en escena que esta no resuelve, sino que deja la posibilidad al público para que pueda llenarla de significados, lo cual se muestra en las diferentes interpretaciones que este pueda hacer. Por ejemplo, hay partes de la obra en las que el público aplaude, se ríe, llora, mantiene silencio con mensajes que no tienen que ser necesariamente explícitos.

## 2.6 Otras miradas al acto de la recepción teatral

Corrientes como la filosofía del arte, que ha estudiado la relación de los sujetos sociales respecto al a rte e n s í, pr opone un c oncepto que e n s u c ontenido e ncierra y d a f e de 1 a actividad de l espectador, y es el de *experiencia estética*, categoría que l es p ermite es tudiar al t eatro d esde el punto de vi sta de l e spectador. O s ea, e s una c ategoría que i mplica una preocupación por 1 o que puede o no experimentar el espectador, por cómo recibe la obra y cómo la interpreta.

Como vi mos, e 1 modelo t elegráfico de 1 a c omunicación procuraba e stablecer 1 a homegeneidad de las respuestas, en virtud de su exigencia central de la identidad de códigos entre los emisores y los «receptores». La noción de experiencia estética, por su parte, insinúa la fortaleza de 1a subjetividad y de 1a o riginalidad que concierne al dominio de 1as artes, tanto de sde el punto de vista de 1a o ferta, como desde el punto de vista de 1a a ceptación, negociación o rechazo de ella (Santagada, 2004, p.25).

La recepción t eatral es un t ipo de experiencia (Santagada, 2004) p ara a lgunos a utores, qu e coinciden en que es posible estudiarla si se abordan a algunos de los espectadores presentes en la

sala de teatro, teniendo en cuenta que hay una experiencia individual, pero que también existe una relación escena-sala, de tipo colectiva.

"A partir de estas puntualizaciones, los estudios empíricos de recepción teatral son factibles en la medida en que sean entendidos como juegos lingüísticos en los que investigadores y espectadores verbalizan la experiencia e stética promovida por un e spectáculo de terminado" (Santagada, 2004, p.2)

No obstante, según Santagada, la corriente filosófica del arte tiene sus limitaciones, en tanto la categoría de experiencia estética "está conectada a una dimensión restringida en razón de la matriz disciplinaria impuesta por la filosofía" (Santagada, 2004, p.4), además de que no se le ha prestado la suficiente atención a los estudios teatrales.

Santagada, como de Marinis, apuesta por los contextos específicos de los espectadores para dar sentido al espectáculo teatral. Analizar el teatro desde esta perspectiva "exige caracterizar al sujeto de la recepción en las ci rcunstancias es pecíficas de la dinámica cu ltural en que tiene lugar el encuentro de los espectadores con un espectáculo determinado. Tales circunstancias están lejos de ser enteramente accidentales" (Santagada, 2004, p.4).

Cuánto contribuyen los contextos culturales a establecer patrones de interpretación más o menos homogéneos dentro de una determinada clase (socioeconómica, etaria, de género, de profesiones, de oficios y ocupaciones, etc.), hasta dónde llega la libertad de lectura de los receptores, cu ál es la fuerza m anipuladora del texto y cu ánto debe su eficacia a la legitimidad de la fuente, son a suntos que la teoría de la comunicación ha e stado considerando desde siempre. Los estudios de recepción a que aludimos intentan especificar estas cu estiones mediante tareas de campo destinadas a la obtención de datos recabados entre e sa por ción restringida de consumidores culturales que conforman los e spectadores teatrales (Santagada, 1999, p.4).

O s ea, u n es tudio de recepción de teatro i dóneo s e debería l levar a cabo p ensando el teatro también desde las prácticas culturales del espectador y teniendo en cuenta la experiencia estética de estas p ersonas q ue v an a l a s ala y experimentan i ndividual y colectivamente s ensaciones, sentimientos, u na v ez q ue p rocesan e i nterpretan el espectáculo t eatral. Abordar l as p rácticas teatrales d esde u na p erspectiva cu lturalista r emite i rremediablemente a buscar y ahondar en l os contextos, en las prácticas culturales de los receptores, o sea, los espectadores de teatro.

Este capítulo ha reflejado la dificultad para construir y de sarrollar u na cat egoría co mo la de recepción teatral, desde una disciplina como la Comunicación. Por tanto, el objetivo fue llegar a un consenso s obre di cha c ategoría a través de c onceptos de di stintos a utores, e scuelas, c ampos de estudio o corrientes filosóficas que pudieran contribuir con la construcción de lo que se asumirá en este trabajo como recepción teatral, y desde qué perspectivas se abordará.

| Marco de<br>Marinis                                                                                                                                                | Humberto Eco   | Escuela de Constanza                  | Estudios de<br>Recepción                                                | Miguel Ángel<br>Santagada<br>(corriente<br>filosófica del<br>arte)             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| -Dramaturgia activa del espectador (percepción, interpretación, apreciación estética)Contextos comunicativos de los espectadoresRelación teatralTeatro como medio. | -Obra abierta. | -Espacios vacíosLas Indeterminaciones | -Negociación -Articulación -Identidad culturalComunidad interpretativa. | -Experiencia<br>estética.<br>-Contextos<br>específicos de los<br>espectadores. |

La siguiente tabla -a modo de conclusión de capítulo- reúne a esos principales autores, escuelas y corrientes cuyas propuestas ayudaron a desarrollar la categoría de recepción teatral.

En la i nvestigación un au tor de referencia fundamental es M arco de M arinis, quien es tudia específicamente la recepción teatral, por eso su teoría y metodología son esenciales en el trabajo. Son de i nterés s us pl anteamientos a cerca del público, e xplicados en conceptos como el de "dramaturgia activa del es pectador", que habla de la actividad y el rol del sujeto, tal como ha pretendido asumirlo este trabajo.

Los estudios de recepción, por su parte, son fundamentales también para desarrollar la categoría de recepción teatral, teniendo en cuenta un concepto esencial como el de "negociación", que define la manera en que se aborda o asume un fenómeno como la recepción.

Humberto Eco con su propuesta de "obra abierta", la Escuela de Constanza con la de "espacios vacíos", o de Marinis con la de "relación teatral" apoyan el desarrollo del concepto de espectador teatral, y por tanto el de recepción teatral. Asimismo lo hace la corriente filosófica del arte con sus planteamientos sobre "experiencia estética".

Si a lgo e n común t ienen t odos e stos a utores, c orrientes o e scuelas, e s que vi sualizan a l espectador como un sujeto con libertad para interpretar textos, interactuar con ellos, replanteárselos y hasta cuestionárselos. Sus de finiciones hablan de interacción, de una relación de comunicación entre un texto y una audiencia completamente activa.

La negociación, que es u na categoría fundamental en esta investigación, en cierra a s u v ez las esencias de los conceptos anteriores, los cuales lo reafirman, ya que es imprescindible as umir en este trabajo a l a recepción teatral co mo u na relación de negociación que tiene lugar mediante la articulación de pa res de contrarios. E l i ndividuo tiene l a capacidad de a propiarse del texto y "negociar" significados con este. También es de suma importancia subrayar que las demarcaciones culturales s eleccionadas p ara trabajar con los sujetos en la recogida de información tienen u na influencia directa en las interpretaciones del texto.

Otro de los planteamientos fundamentales que tienen en común los autores, corrientes o escuelas reflejadas en la tabla, son los contextos de la audiencia como factores esenciales en la interpretación

de un texto. Algunos se refieren a "contextos comunicativos", otros a "comunidad interpretativa", pero e n general todos ha blan de la importancia a un ni vel individual o social que tienen los contextos de los sujetos en su capacidad de apropiarse de los textos y dotarlos de sentido.

Cabe destacar que estas propuestas, todas, están a fin con la perspectiva culturalista que desde un inicio s e pl anteó e l t rabajo, y p ermiten f undamentar y a bordar una categoría c entral de l a investigación como es la de identidad cultural, y la importancia de un m edio como el teatro para generar o r eafirmarla. P or e so l os procesos de recepción y un concepto c omo el de i dentidad cultural están tan emparentados.

Como de Marinis es el único autor que aborda y trabaja explícitamente la recepción teatral, es necesario destacar la importancia que este -y por tanto la investigación- confieren al teatro como medio. Los resultados que pue de tener un estudio de recepción televisivo comparado con uno e n una sala de teatro son completamente distintos. El teatro, en este caso, es un espacio donde se tiene la pos ibilidad de e studiar i nstantáneamente la reacción e spontánea de l público; donde a ctores y espectadores e stán e n u n m ismo l ugar y tiempo i nteractuando; donde no s e pue de p redecir qué sucederá, p orque cad a es pectáculo y cada p úblico es i rrepetible.

# CAPÍTULO 3: UNA CIUDAD Y UN TEATRO: APUNTES DE UN MARCO CONTEXTUAL

### 3.1 Latino Theater Company: espacio de confluencia cultural

La agrupación teatral escogida como referente para realizar esta investigación fue Latino Theater Company (LTC), que pertenece al The Los Angeles Theater Center (LATC), u bicado en la calle Spring 514 en el *downtown* de la ciudad de Los Ángeles, un centro donde además coexisten otras agrupaciones de danza o musicales, y que funciona también como lugar de aprendizaje, encuentro, pasantías, e spacio pa ra e ventos, f oros, t odo di rigido a l di álogo i ntercultural e n una ciudad esencialmente diversa. El LATC atrae unas 45 000 personas al año al centro de Los Ángeles.

José Luis Valenzuela, a ctual di rector de LATC y di rector a rtístico de LTC, qui en también es profesor de teatro chicano en 1 a F acultad de Teatro, C ine y Televisión de UCLA, n ació en S an Francisco, California, y creció en Los Mochis, S inaloa, fue parte del movimiento chicano, estudió teatro en la Ciudad de México hasta que regresó a San Jose State, donde se vinculó a El Teatro de la Gente, y allí comenzó su acercamiento con el teatro chicano. Luego formó parte de El Teatro de la Esperanza, en Santa Bárbara. En 1984 José Luis se mudó a Los Ángeles y recibió la propuesta de dirigir el LATC, donde fundaría el LTC. "Nuestra misión en el Centro de Teatro de Los Ángeles (LATC), es proporcionar un centro de arte de clase mundial para aquellos que buscan la excelencia artística; un laboratorio donde tanto la tradición como la innovación son honradas y perfeccionadas; Un lugar donde la convergencia de personas, culturas e ideas contribuye al futuro", así declaran en su página web<sup>5</sup>.

LTC f ue f undada en el a ño 1985 por el propio José Luis Valenzuela j unto a otros a ctores miembro. Podrían mencionarse obras realizadas por esta a grupación y de significativo éxito tales

<sup>5</sup> 

Esta es una traducción propia. En la página web de LATC la cita es la siguiente: ""Our mission at The Los Angeles Theatre Center (the LATC), is to provide a world-class arts center for those pursuing artistic excellence; a laboratory where both tradition and innovation are honored and honed; a place where the convergence of people, cultures, and ideas contribute to the future".

como *La Virgen de Guadalupe, Dios Inantzin*, o *Dementia*, entre otras. Su teatro, y así lo demuestra su repertorio, constituye y está marcado por una vuelta constante a las raíces, el reconocimiento, la búsqueda de lo que s omos, e n un c ontexto multicultural que persiste e n una c iudad c omo Los Ángeles. Desde su creación, LTC se ha caracterizado por el compromiso creativo con la comunidad latina en Los Ángeles, y así ha guiado su creación artística. En entrevista con José Luis Valenzuela en octubre de 2016 en la ciudad de Los Ángeles, expresó:

"Para m í l o i mportante de l c entro e s que podamos t ener di álogos c on ot ras c omunidades, asiáticas, a froamericanas, y tratamos de presentar obras también para es as comunidades, tenemos programas muy diversos, porque el propósito es que vengan y podamos conectarnos y decir 'esta ciudad nos pertenece a nosotros".

"Como ves, aquí en Los Ángeles hay mucha gente de color, afroamericanos, asiáticos, indios, latinos, y no tienen un lugar donde hacer sus obras. Se creó el laboratorio como un e spacio para entrenar, dialogar, crear obras".

Vale destacar que la obra de LTC escogida para trabajar en esta investigación es *A Mexican trilogy: an American history*, por lo que será parte de le orpus investigativo, ya que durante sus sesiones se realizó el estudio de recepción, central para esta investigación.

# 3.2 Los Ángeles y la comunidad latina como primer escenario

La historia de una ciudad como Los Ángeles, y la historia de la migración<sup>6</sup> hacia Estados Unidos no p ueden co ntarse s in l a m igración m exicana co mo as pecto es encial y el r ol d e l os m exicoamericanos en este país.

Con la firma del Tratado de Guadalupe Hidalgo y la anexión de parte del territorio mexicano por Estados Unidos al finalizar la guerra de 1847, un número considerable de mexicanos —la literatura afirma que un a proximado de 100 000 - comenzaron a pertenecer a territorio estadounidense, sólo

78

6

<sup>&</sup>quot;Movimiento de población hacia el territorio de otro Estado o dentro del mismo que abarca todo movimiento de personas sea cual fuere su tamaño, su composición o sus causas; incluye migración de refugiados, personas desplazadas, personas desarraigadas, migrantes económicos" (Glosario sobre Migración, 2006, p.38)

por motivos geográficos, pue s eran los mexicanos que entonces vivían en Nuevo México, Texas, California, C olorado y Arizona. E 1 Tratado 1 es a seguraba de rechos c omo c iudadanos norteamericanos, ad emás del respeto a su lengua y cultura, pero nunca fue as í y los mexicanos comenzaron a ser extranjeros en su territorio, a ser invadidos culturalmente y desechados. Fue un acto de de sheredación, de de spoje de l territorio donde s e na ce, d e r ompimiento de una cultura, considerado por muchos un a cto de barbarie c ontra e l pue blo mexicano: "En t odas l as é pocas, después de la caída del Imperio Romano, no s e conoce, en la historia de un pueblo, un genocidio espiritual tan grande" (de Andrade, 2013, párr.5).

Estas personas, que empezaron entonces a "pertenecer" a otro país, también ahí comenzaron a hacer y a sentar a s us familias, a trabajar, a de senvolverse d entro y ba jo t erritorio a nglosajón. Comenzó también toda una historia de racismo, marginación, lucha por derechos civiles, hue lgas laborales. Muchos mexico-americanos fueron y son de scendientes de quienes vivían al inicio al suroeste de los Estados Unidos, y otros de las olas de emigrantes que han llegado después. Esta historia h a es tado marcada t ambién p or la situación f ronteriza: p asajes de r epatriaciones de mexicanos aun habiendo nacido ya en territorio estadounidense—algo que marcó definitivamente a la población mexicoamericana-, maltrato a la inmigración, mano de obra barata, puestos laborales como minería o a gricultura que realizaban los mexicanos por que los estadounidenses no estaban dispuestos a ocuparlos.

El flujo de migrantes desde México hacia Estados Unidos se ha realizado en distintas etapas, y por distintos motivos y vías. Como consecuencia de la Revolución Mexicana en 1910 hubo una oleada de migrantes a ese país. A lo largo del tiempo los mexicanos han buscado opciones laborales en el país vecino, y a estos les han servido en tanto hacen los trabajos más pesados y mal pagados.

7

Es la persona que emigra. En el Glosario sobre Migración aparece el término emigración: "Acto de salir de un Estado con el propósito de asentarse en otro. Las normas internacionales de derechos humanos establecen el derecho de toda persona de salir de cualquier país, incluido el suyo. Sólo en determinadas circunstancias, el Estado puede imponer restricciones a este derecho. Las prohibiciones de salida del país reposan, por lo general, en mandatos judiciales" (2006,p.23)

Se han sucedido también períodos en los que muchos mexicanos han sido deportados a su país de origen, nombrándose, por ejemplo, a la década de 1929-1939, la "era de las deportaciones". En la década de 1 40 s e i nstauró e l pr ograma l aboral de l os "braceros", que t rasladó m ano de obr a mexicana para trabajar la agricultura en Estados Unidos, y que fue muy controversial en tanto fue tildado de vi olación de de rechos hum anos, s ueldos ba jos, i nadecuadas c ondiciones l aborales. Aunque a ntes ya m uchos m exicanos s e i ban a E stados U nidos a t rabajar e n l os t endidos de ferrocarriles, el bracero es el primer programa que se establece entre ambos países para trabajadores migrantes, y en los 22 años que duró, permitió la entrada de casi cuatro millones de trabajadores mexicanos a E stados U nidos de manera legal. Ha habido, además, leyes como la *Immigration and Nacionality Act* para la concesión de visas de trabajo y otras por reunificación familiar. Muchos, por otra parte, son los que por años han optado por la emigración ilegal fronteriza, lo que representa una vía pe ligrosa p ara la vida de estas personas, al punto de que las cifras señalan que más de 3 00 mexicanos mueren cada año tratando de cruzar ilegalmente la frontera.

O sea, el flujo migratorio desde México hacia Estados Unidos no es un fenómeno en ningún caso joven, sino que viene ligado a la historia común de ambos países, a su situación geográfica y las marcadas diferencias económicas que han hecho que los mexicanos busquen una opción de vida en el país del norte, aun cuando son mal remunerados, pero su salario sigue siendo mayor comparado con el que tenían en México<sup>8</sup>.

Estadísticas recientes han señalado que, en la actualidad, el número de inmigrantes que entran a los Estados Unidos de manera ilegal se está reduciendo. Según un a rtículo publicado en The New York Times "desde 2008 han llegado más inmigrantes de Asia que de América Latina y la diferencia no deja de aumentar" (Brooks, 2016) Y con esto, también las estadísticas demuestran que el número

c

Es necesario tener en cuenta que este trabajo fue realizado antes del mandato de Donald Trump, período que se ha caracterizado -incluso desde su campaña electoral- por un recrudecimiento de los controles hacia la inmigración ilegal, la seguridad fronteriza y la condición de los migrantes en Estados Unidos. Estos temas resultan de gran interés para futuras investigaciones.

de mexicanos que deciden emigrar a los Estados Unidos ha ido en descenso, incluso se habla de un mayor número de mexicanos retornando a su país que los que emigran.

Aun as í, l a m exicana es l a n acionalidad co n m ás p resencia en E stados U nidos, y por t anto, México la principal fuente de emigrantes.

Dentro de los Estados Unidos, Los Ángeles, California, es la ciudad con mayor población latina. Según el último c enso r ealizado en e se país, el número total de latinos es de 5,8 m illones. Los demógrafos previeron que para 2015 los latinos serían mayoría en California, que junto a Nuevo México, son los estados con más población de este tipo. Por su parte, Los Ángeles solamente tiene 4.9 millones de población latina.

La comunidad latina es mayoría en California, pero la comunidad de origen mexicano en ese estado es mayoría dentro de la mayoría. De acuerdo con datos de 2013 de la Oficina del Censo en Estados Unidos, 33. 6 millones de personas provenientes de México viven en ese país, y de esa cantidad, 11. 4 millones se encuentran instaladas en California, lo cual representa un 35 por ciento de la población de ese estado estadounidense<sup>9</sup>.

Deben entenderse entonces los grandes aportes que una cultura como la mexicana ha hecho a la estadounidense. Se habla, por ejemplo, que de tan asimilada la comida mexicana en ese país, hoy se vende p rácticamente l a m isma can tidad d e *hog dog* que d e to rtillas y los n orteamericanos incorporan cada vez más este producto como parte de sus a limentos. También podría hablarse de música y ritmos latinos que han llegado a la escena y el panorama musical de Estados Unidos y que hoy confunden, mezclan o confluyen con los estadounidenses.

Si caminamos por una ciudad como Los Ángeles no es difícil darse cuenta de la fuerte presencia de la cultura mexicana. Desde las tradiciones hasta la religión católica que se hace mayor con la oleada de inmigrantes. Pueden verse en las calles numerosos sitios de venta de comida mexicana o de murales referenciando alguna tradición.

<sup>9</sup> 

Podríamos mencionar el barrio Boyle Heights al este de Los Ángeles, que durante años fue un lugar a donde llegaron cantidades de inmigrantes, en su mayoría mexicanos. En este barrio angelino se en cuentra la Plaza Mariachi, lugar donde se congregan músicos con su vestimenta mexicana e instrumentos y que s on contratados para serenatas y fiestas. No en va no suele de cirse que Los Ángeles es la segunda ciudad mexicana por la cantidad de mexicanos que viven en el la y lo arraigada que está su cultura en cada lugar.

El idioma es algo también peculiar de esta ciudad, se dice que allí todas las personas hablan o entienden "algo" de español. Es el idioma que ha traído la inmigración latina y puede palparse en las calles el uso indistinto del inglés y el español, aunque predomine el primero. La mayoría de los chicanos han recibido poca educación en español, el sistema educacional está estructurado para que sea e l i nglés e l i dioma que pr evalezca, a unque algunas c onquistas ha n logrado que e n a lgunos centros se manejen ambos i diomas. No obstante, es el inglés el que abunda en los libros y con el que se imparten las clases.

Es precisamente en esta ciudad, que no es cualquier ciudad porque está marcada por el fenómeno de l a i nmigración, dond e pe rmanece e l gr upo d e t eatro y el t rabajo q ue es te h ace. Sobre L os Ángeles José Luis Valenzuela ha dicho: "This city will define theater for the 21st century because of its diversity, To me, culture is not static. It changes every day. We make a decision, and it becomes part of culture" (Gelt, 2014). 10

#### 3.3 El fenómeno chicano

Antes del fuerte movimiento político y social que se diera en la comunidad chicana en los años 60 del pasado siglo, existieron también importantes fenómenos que permitieron que surgiera, como lo fue el pochismo en los años 30, y el cual "creó una tajante división de clases sociales a mediados

<sup>10</sup> 

<sup>&</sup>quot;Esta ciudad definirá el teatro para el siglo XXI debido a su diversidad, para mí, la cultura no es estática. Cambia cada día. Tomamos una decisión, y se convierte en parte de la cultura "(Gelt, 2014).

<sup>\*</sup>Las traducciones son realizadas por la autora de esta investigación.

de los años treinta, pero también coadyuvó a crear una conciencia de clase; la aparición del pocho originó e n e sa é poca u na s ituación c uyo r esultado f ue l a m arginación s ocial d el r esto d e l os descendientes m exicanos, i ncluso de los trabajadores que llegaban a Estados Unidos en bus ca de mejores condiciones laborales" (Galeana de Valadés, 2008, p.88)

Luego, e n l os a ños c uarenta e n l os E stados U nidos, s e di o un hecho que s e c onsidera fundamental para explicar el origen del movimiento chicano y el surgimiento de la figura misma del chicano, entendida en su sentido político. El caso de Sleepy Lagoon fue, en el orden cultural, uno de los hechos más i mportantes de la comunidad. A un g rupo de mexicanos se les llamó, de manera despectiva, zootsuiters, y se les inculpó un c rimen el cual no ha bían cometido, por lo cual el juez fue sancionado a causa de los prejuicios raciales que se manejaron en el juicio. En este tiempo surge el fenómeno del pachuquismo, con la figura del pachuco, que fue más bien un fenómeno cultural, un grupo de jóvenes se manifestó en contra de la segregación y el racismo. Constituyó una muestra de resistencia y se considera el antecedente más importante del movimiento chicano. "Es un e rror muy común pensar que el movimiento chicano se originó por primera vez en los sesenta, porque en realidad de lo que se puede hablar es de su renacimiento o r esurgimiento, manifiesto en toda una serie de protestas sociales cuyo escenario geográfico fue el suroeste de los Estados Unidos (Galeana de Valadés, 2008, p.92).

Los años 60 y 70 del pasado siglo, fueron los de mayor lucha de la comunidad mexicoamericana por sus derechos, por su reconocimiento. Habían sido segregados por su condición de inmigrantes, por c uestiones r aciales, ha bían s ido e stereotipados, s e ve ían vul nerados s us de rechos c iviles y políticos, y en esos años se comenzó a gestar un verdadero movimiento a favor del reconocimiento de esa comunidad, que fue el movimiento chicano contemporáneo.

El activismo chicano surgió como desafío a los supuestos, las políticas, y los principios del orden vigente con énfasis en la autonomía de la comunidad, la autoestima, el orgullo cultural y la igualdad política y económica; abarcó cuestiones de educación, derechos civiles, salud,

pobreza, t rabajo, a cceso a pr ofesiones, r acismo i nstitucionalizado, pa rticipación pol ítica, arte, ecología urbana, derecho a la tierra y muchos otros aspectos (Gómez-Quiñones, 2004, p.235).

Las protestas de la comunicad chicana las iniciaron los agricultores, que se manifestaron por los derechos s obre la tierra, y comenzaron a sumarse en tonces a es ta cau sa instituciones ed ucativas, artísticas, religiosas, de derechos civiles. Pueden citarse importantes huelgas que marcaron el inicio y carácter de este movimiento, como La Huelga de La uva, en California; La Marcha de Delano a Sacramento, La Retirada de Albuquerque, La Huelga de Texas. Cabe destacar la figura de César Chávez, uno de los principales líderes a ctivistas chicano que hizo frente por los derechos de los campesinos mexico-americanos. Entre sus luchas estaba el contrarrestar la inmigración ilegal de mexicanos que se dedicaban a trabajar en el campo, quienes eran explotados por los empresarios estadounidenses. Chávez se pronunció por la mejora de los pagos y derechos de los trabajadores de la agricultura y sus sucesivas protestas y huelgas dieron al traste para a cabar de u na v ez con el programa bracero.

El chicano fue un movimiento que se manifestó por rescatar el orgullo étnico, combatiendo el estereotipo y va lidando la cultura mexicoamericana, con un fuerte a ctivismo político y un gran movimiento artístico que se hizo eco de la estética chicana. Se pronunció por los derechos básicos de igualdad, justicia social, derechos civiles para los mexico-americanos en Estados Unidos, contra el racismo y la discriminación. Fue un movimiento que afloró en diferentes sectores sociales además de los campesinos, como los estudiantes, o los que se oponían a la guerra en Vietnam, por ejemplo. Tuvo como premisas la reivindicación de los obreros, el reconocimiento de sus derechos como ciudadanos estadounidenses, o los de rechos a la preservación de su cultura y fundamentalmente la conservación del idioma. Uno de los partidos políticos más importantes de la historia chicana lo constituyó La Raza Unida Party, en el año 1970, en el intento por representar los intereses de la comunidad mexicoamericana en Estados Unidos.

Este grupo s'iempre está en condiciones de crear y desarrollar movimientos de l'iberación, porque mantiene viva su cultura a pesar de la represión permanente, y organiza en su contra, pues aunque otro tipo de resistencia sea aniquilado seguirá resistiendo culturalmente. Y es la resistencia cultural la que, en un momento da do, pue de tomar nue vas formas (políticas o económicas) para impugnar la dominación (Cabra, 1985, p.20).

El mundo en los años sesenta tuvo una efervescencia política sin par, que muchas veces nació de la iniciativa joven. Al igual que en varios países, se sucedieron en este período muchísimas huelgas estudiantiles por la causa chicana, podría mencionarse la importante repercusión que tuvieron en Denver y el Este de Los Ángeles. Por citar uno de los más conocidos, el grupo universitario llamado MECha, (Movimiento E studiantil C hicano de Aztlán), es una organización de activismo político chicano, que na ce de las uni versidades de C alifornia y que a boga por el reconocimiento de la comunidad c hicana, el mantenimiento de su identidad, sus de rechos y l ibertades políticas, económicas, civiles, así como un mayor acceso de los chicanos a la educación superior.

Otro movimiento importante de estos años fue la conocida Moratoria Chicana, que también nace del seno estudiantil, principalmente de Los Ángeles, y en el que se congregaron muchas personas para protestar contra la guerra de Vietnam, una guerra en la que morían miles de chicanos y por la cual ya la comunidad se sentía extenuada. Hubo en e se período muchas hue lgas por el abuso policial o la discriminación en las escuelas. Hay un hecho que dejó la historia de la Moratoria con una marca i mborrable y fue el asesinato del periodista chicano Rubén Salazar en 1970, primer reportero en cubrir asuntos relacionados con la comunidad chicana en *Los Angeles Times*. Es ta marcha protesta fue un punto de referencia importante en cuanto al desenlace de la lucha de esta comunidad, y en la que concurrieron también chicanos de Kansas City, Minnesota, Chicago y el suroeste.

No puede hablarse de los chicanos sin referirse al forcejeo y la significación que ha representado en esa comunidad el idioma que, precisamente, es uno de los aspectos que ha marcado y marca a la población mexicoamericana en los Estados Unidos. Los habitantes mexicomericanos de una ciudad como Los Á ngeles, por e jemplo, pue den s er t estigo de esto: c asi t odos t ienen una experiencia directa con el idioma, sufrieron algún tipo de marginación o discriminación en las escuelas. Algunos dominan perfectamente el e spañol, otros s olo hablan i dioma i nglés, otros ha blan el e spañol c on dificultad. Muchos, principalmente los mexico-americanos de primera generación, lo dominan por transición directa de sus padres al hablarlo en el espacio familiar, otros lo han hecho por recurrir a las raíces, al idioma de sus antepasados. En generaciones más alejadas de la primera ya hay muchos que no dominan el español. Algunos, por otra parte, son criticados por el acento con que pronuncian el inglés. Rubén Rumbaut (1999) declaró en un estudio que el 88% de los hijos de inmigrantes en California p referían hablar i nglés a p esar de que el 90% hablaba o tro i dioma en casa, y que la tercera generación hablaba solamente inglés.

This p attern o f r apid lin guistic a ssimilation is c onstant a cross n ationalities a nd socioeconomic levels. It suggests that, over time, the use of and fluency in foreign languages will in evitably d ecline r esults p roviding in formation w hich d irectly r ebut n ativist a larms about the perpetuation of foreign-language enclaves in immigrant communities (p.6).<sup>11</sup>

Lo ci erto es que es un tema que marca la cultura mexicoamericana prácticamente más que cualquier o tra co sa. Se ha llegado a manejar el término "es panglish" para referirse a la mezcla idiomática del español y el inglés en esta comunidad y que se usa de forma coloquial.

El r acismo, i ndiscutiblemente, t ambién h a estado p resente en l a carrera d e l os m exicoamericanos e n E stados Unidos. H a m arcado l a vi da de m uchos. E n l os a ños s esenta, cuando comenzó el movimiento chicano, las escuelas eran crueles nichos de racismo, principalmente en las ciudades del Este. Abundan las anécdotas sobre cuán difícil fue para los niños, y más para quienes

11

<sup>&</sup>quot;Este patrón de rápida asimilación lingüística es constante entre nacionalidades y niveles socioeconómicos. Sugiere que, con el tiempo, el uso y la fluidez de las lenguas extranjeras inevitablemente disminuirán los resultados proporcionando información que refute directamente las alarmas nativistas sobre la perpetuación de los enclaves de lengua extranjera en las comunidades de inmigrantes "(p.6).

<sup>\*</sup>La traducción fue realizada por la autora de esta investigación.

no sabían hablar inglés. Fueron maltratados, señalados. Así pasó en los centros de trabajo o incluso para solicitar empleo: el color de su piel y el idioma no eran afines con las normas perpetuadas. Por esto t anto l as hu elgas como l os m ovimientos or ganizados t uvieron siempre e ntre s us i deas fundamentales las de luchar y eliminar el racismo ex istente, las actitudes racistas manifestadas de cualquier f orma, c omo la opr esión, l a t ortura, la pe rsecución, l a f alta de de rechos c iviles, de representatividad.

El chicano ha sido de alguna manera discriminado de una u otra parte de la frontera. En territorio estadounidense por ser considerado inmigrante, sin ciudadanía legítima, y en territorio mexicano se le ha llamado muchas veces "pocho" o "pocha" de forma despectiva, al pretender decir que son o quieren ser iguales a los gringos, negando entonces sus raíces.

Luego de e stos s ucesos y con la continua l ucha de l pue blo c hicano —en la cu al, ad emás d e obreros, campesinos, e studiantes y ot ros c iudadanos de sempeñaron un papel pr otagónico, o l as manifestaciones a rtísticas c omo e l a rte mu ral, la p oesía, la mú sica, l a l iteratura y el t eatro-, comenzaron a ab rirse márgenes de libertades y derechos para los chicanos y latinos. Lo cierto es que, de una forma u ot ra, los chicanos han logrado, s i no t odas las que deberían —porque aclaro, persisten a un mu chísimas formas d e d iscriminación al em igrante, al chicano en específico-, s í importantes de rechos c omo c iudadanos e n l a sociedad nor teamericana: c omenzaron a oc upar mejores puestos laborales, mayor aceptación en las escuelas, algunas libertades políticas, una mayor atención a la comunidad, que puede verse en el auge que tomaron en esos años los estudios sobre chicanos, l a n ecesidad de l os i ntelectuales d e formar cen tros d e i nvestigación p ara ab ordar l a temática chicana en las universidades, comienza a producirse mayor bibliografía, hasta el momento escasa.

A pe sar de todo e sto, la discriminación ha persistido. Hoy en día, s egún los e specialistas, el problema más serio que enfrenta el movimiento chicano es la Reforma Migratoria. En 2014 L uis Valdés, c hicano que luchó por los de rechos de su comunidad e i mportante di rector de teatro

chicano, di jo dur ante e l P rimer F estival de l C ine D ocumental C hicano/Latino e n l a U niversidad Nacional Autónoma de M éxico, que e n l os a ños 50 y 60 " estábamos m ás pr eocupados po r problemas domésticos. La migración no era nuestro problema, sino el racismo y la desigualdad para quedarnos en la escuela; educarnos para hallar buen trabajo y ser parte de la vida social".

Con la entrada de nuevos residentes empezó el tema de la migración y el de la migra. Hoy están echando a muchas personas y separando familias. En la mayoría de los casos los hijos son nacidos en EU, por lo que son chicanos; los padres no, porque son nacidos en México. Los que llegamos hace mucho queríamos un cambio. A nuestros padres no los echaron. Un tiempo los estadunidenses se acostumbraron a tener emigrados.

Con la nue va m igración se c reó un problema político, m uy serio y trascendente, por que involucra los derechos civiles. Separar familias es inhumano (Valdés, 2014)

Actualmente uno puede sentir —y los mismos habitantes de la ciudad se encargan de reafirmarloque persisten situaciones de discriminación en la comunidad chicana, en este caso de Los Ángeles. No s on a jenos l os pr oblemas de dr ogadicción, de sempleo, c rimen, a buso p olicial c ontra la comunidad chicana. Otro de los fenómenos que más a fecta la ciudad es el de las pandillas, por la lucha de las drogas y el reconocimiento o la implantación del respeto o el terror en algunas zonas, así como por cuestiones raciales. Hoy Los Ángeles (Almada, 2015) es nombrada "capital mundial de las pandillas", con aproximadamente más de 45 mil pandilleros.

El movimiento chicano de mitad del pasado siglo se enmarca en un período del despertar del sentimiento n acionalista y de la concientización política, cultural, e conómica de la comunidad chicana en Estados Unidos. El chicanismo, que vendría siendo la ideología nacionalista que primó en e ste mo vimiento, está ligado a la idea de reafirmación cultural, de a similación, de reconocimiento de las minorías. Manifestaciones artísticas como la poesía, el arte gráfico, la danza, la música, y en el caso que nos concierne, el teatro, también se hicieron eco de ello.

#### 3.4 La peculiaridad de un teatro chicano

Si un brazo importante tuvo el movimiento chicano de la década del sesenta, fue el movimiento artístico que s e de sarrolló de forma pa ralela, complementándolo. E la rte c hicano fue un a rte esencialmente político, activista, ideológico, aludiendo siempre al orgullo cultural, a la necesidad de recurrir a la cultura ancestral. Por eso cuando se habla del movimiento chicano no pue de dejar de aludirse al rol que desempeñó el arte en este período.

El arte chicano se desarrolló en todas las manifestaciones posibles como la poesía, el cine, la literatura, la pintura, escultura, el arte mural, el *graffiti*, el teatro. El principal propósito fue siempre la reafirmación cultural en un contexto desfavorable para la comunidad, la manera de expresión de los in migrantes me xico-americanos p ara h acer frente a la situación s ocial que e staban vi viendo, además de ser símbolo de resistencia cultural.

El artista chicano pi ensa que tiene a lgo e special que of recer: un hum anismo or ientado a l espíritu de la comunidad y del mundo, el derecho a la libre expresión creativa y el derecho a encontrar un c entro e stabilizador en s u vi da c on va lores de s u c ultura. Él a bre un nue vo camino es tético en s u obra ad emás d el ar te de p rotesta q ue exhibe, s u i magen está cambiando el estereotipo, ya no es visto como 'la novedad', 'lo exótico', 'lo espanglishado' ahora surge como un artista visual (Gorodozki, 1993, p.37)

Este arte, que comienza siendo un arte que involucra la rebeldía y el acto de imponerse por la asimilación, no solo debe ser considerado como arte de frente o protesta ni como arte conformado de estereotipos. Aunque es innegable su fuerte presencia ideológica, encaminada a la reafirmación de la identidad cultural de los chicanos, con referencia directas del arte mexicano, en un panorama donde se yergue la cultura anglosajona, este arte ha trabajado por mantener los valores estéticos que debe caracterizar al arte universal.

El teatro chicano fue una de las manifestaciones artísticas que más destacó dentro del arte de los sesenta y tiene sus orígenes en el nacimiento del emblemático Teatro Campesino, de Luis Valdés,

que surge en 1965 como apoyo a los campesinos en huelga y es antecedente directo y esencial del movimiento t eatral c hicano e n ge neral, e n una bús queda c onstante por r escatar l a hi storia y reivindicar las raíces, unificados en el activismo político y en aras de rescatar el orgullo étnico. El Teatro Campesino emergió de las representaciones campesinas y mexicanas, según la tradición oral, y trabajaron el Acto, u na m anera artística d el teatro a través d e pequeñas p iezas y l a cr eación colectiva para improvisar acontecimientos populares. Según su propio creador, uno de los objetivos fue i mpulsar al p ueblo a l a acci ón s ocial. *Zoot Suit* es, p rácticamente, l a o bra m ás ex itosa o representativa d el Teatro C ampesino y de l teatro c hicano e n general, un a pi eza que de nuncia el sistema judicial existente en la época y que es hasta hoy distintiva de la comunidad chicana.

En los años 70 —con el Teatro Campesino como antecedente- comenzaron a aflorar muchísimos grupos de teatro, se podrían mencionar Teatro Sinergia, Teatro La Esperanza, El Teatro de la Gente, Teatro la Libertad, Teatro Urbano, entre otros.

El teatro chicano suele acudir a los mitos, a la tradición, al uso del *espanglish* en la narración. Alude a personajes de la historia o de la cultura popular mexicana, además de la utilización de la música de ese país, como recursos apelativos de la cultura mexicana y chicana en Estados Unidos. Es un teatro de llamado de la conciencia, de exhortación a no olvidar las raíces, de reafirmación de la identidad cultural chicana y mexicoamericana, un medio para alentar a la comunidad a reclamar el reconocimiento social.

Hoy día p uede h ablarse d e u n t eatro ch icano q ue p osee características s imilares —aunque recontextualizadas porque el panorama social y político es otro- al teatro chicano de los sesenta o setenta. La es encia s e mantiene: la b úsqueda de las raíces, la s átira como recurso, el deber de reafirmar una cultura de minoría. No obstante, muchas veces en la actualidad podemos encontrar quien se dirija a este tipo de teatro como teatro latino, que no excluye al teatro chicano sino que lo integra, que busca reflejar la situación en la que vive el latino en Los Estados Unidos y ser eco de la identidad latina, que es de los grandes asuntos a tratar en el teatro. El teatro latino se hace con el uso

del idioma español o portugués, o la mezcla de estos y el inglés. Lo anterior sucede por dos razones: una, en ciudades como Los Ángeles, con una fuerte concentración de inmigrantes 12, el teatro se ve con e 1 de ber de e xtender s us l ímites, no solo r epresentar a l a c omunidad c hicana o mexicoamericana, pues su público se compone cada vez más de puertorriqueños, de cubanos, de brasileños, de asiáticos, de centro y sudamericanos. Dos, a causa de lo controversial que puede ser a veces el término chicano, los propios directores coinciden en acudir a la definición de teatro latino — que ve ndría a s er un t eatro t ambién de 1 as m inorías e n E stados U nidos- aunque s us grupos s e caractericen por hacer teatro chicano en sí. Esto no quiere decir que todas las agrupaciones teatrales chicanas apelen a la distinción única de latino, se nombra el teatro chicano como se nombra el teatro puertorriqueño o *nuyorican*, o el teatro cubano. La estética teatral de los latinos en Estados Unidos conforma —aunque con sus especificidades cada cual- un nicho, un corpus. Quizás el más estudiado o referido sea el teatro chicano dentro de este pa norama de teatro latino, por mayor presencia de esta co munidad en el país e stadounidense y por lo e xitosos que ha n s ido tanto s us d ramaturgos como directores.

En entrevista para esta investigación con el director José Luis Valenzuela en octubre de 2016 en la ciudad de Los Ángeles, le pregunto si el LTC hace teatro chicano o latino, a lo cual responde: "Claro que es teatro chicano, se en uncia co mo teatro latino ah ora porque el chicano fue u n movimiento político y a la gente no le gustan los políticos, preferimos llamarlo así, teatro latino. El teatro chicano tiene el propósito de tener un mensaje político todavía. Hay gente que no le gusta la *Trilogía* porque es muy política la tercera parte de la obra.

"El teatro chicano ha bla s obre una comunidad, no s e trata de a bordar cualquier tema en las obras, lo chicano tiene objetivos muy claros, de crear comunidad, y no todo el teatro latino tiene esos propósitos. El teatro latino pue de a daptar obras, por ejemplo, de Lope de Vega, de García Lorca, el teatro chicano trata de otras cosas".

12

Es la persona que inmigra. En el Glosario sobre Migración aparece el término inmigración: "Proceso por el cual personas no nacionales ingresan a un país con el fin de establecerse en él" (2006, p.32)

La dramaturgia chicana está enraizada al folclor mexicano, a la mitología y el sentido espiritual de las cosas, donde se funden el drama con la música y el ba ile. Es, i ndiscutiblemente, un a rte comprometido, dirigido a la revalorización cultural. Rescata la historia mexicana, pero sin olvidar el papel que juegan y deben jugar los mexicoamericanos en Estados Unidos, el país donde nacieron. Es el rejuego de juntar am bas cultura, de validar la dominada en un es cenario dominante, de rescatar el orgullo indígena, la historia de los antepasados, el lugar primero, de dónde se viene y de quiénes descendemos. Consiste en relatar la experiencia mexicana, mexicoamericana, chicana en Estados Unidos.

# 3.5 A Mexican trilogy: an American history, una obra chicana

La o bra *A Mexican trilogy: an American history* fue l a s eleccionada p ara r ealizar es ta investigación. Se eligió esta pieza, en primer lugar, porque es una obra chicana, por la temática que aborda; en s egundo lugar, por que el grupo que la representa, LTC, e s una a grupación que ha ce teatro chicano, y el público que a siste a sus espectáculos lo constituyen, en su mayoría, personas que se identifican como chicanas, mexicoamericanas o latinas, lo cual er a imprescindible por los objetivos de la investigación y para llevar a cabo el estudio de recepción requerido.

A Mexican trilogy: an American history no siempre fue una totalidad, o sea, una trilogía como lo es ah ora. E velina F ernández, la dramaturga, escribió p rimero la tercera parte l lamada Charity a finales de los 2000, y luego se dio cuenta de que la comunidad mexicoamericana en los Estados Unidos merecía una obra que rememorara las distintas etapas de su paso por el país norteamericano. Así, e scribió Faith, que es la primera parte de la Trilogía, y por último Hope, que constituye la segunda parte. Faith, Hope y Charity componen la Trilogía que e sta i nvestigación t oma como referente esencial en su estudio. LTC hizo temporadas de las tres obras por separado, en 2011 y 2012, y esta vez las sitúa sobre el escenario como un todo en la Trilogía, dirigida también por José Luis Valenzuela.

A Mexican trilogy: an American history lleva a las tablas la historia de una familia que abarca cuatro generaciones de mexicanos y mexico-americanos en Estados Unidos, en un período de casi 100 años. Los primeros integrantes de la familia Morales emigraron de México a Arizona, en el período de la Primera Guerra Mundial; luego la familia se establece en Phoenix, en la etapa de la Crisis de los Misiles y termina en Los Ángeles en el año 2005, en que muere el Papa Juan Pablo II.

La serie de E velina Fernández es tá l lena de h umor, s átira, en el la el es tereotipo denuncia y desacraliza al propio estereotipo, encarnado en la figura del mexicano o del mexico-americano. Se suceden alusiones a determinados acontecimientos importantes o personajes históricos que juegan con los actores como Franklin Delano Roosevelt, John Fitzgerald Kennedy, y el Papa Juan Pablo II.

La obra está marcada todo el tiempo por el debate y el rejuego entre el español y el inglés, que utilizan in distintamente lo s a ctores y q ue constituye u n e lemento f undamental d e la c ultura mexicoamericana y chicana.

La f amilia M orales -que s e m ueve t odo el t iempo e ntre dos culturas, l a m exicana y l a estadounidense- se convierte en una caricatura de su época, del contexto político y social donde se desenvuelven s us m iembros, de sde que de ciden i rse de M éxico l os pr imeros i ntegrantes de l a familia hasta los ya adaptados de la cuarta generación, que hasta les cuesta trabajo hablar el español y están un poco más al ejados ya de la cultura mexicana. El público aprecia la evolución de la familia, su traslado, algunos de sus miembros mueren, otros crecen, crean familia, y puede verse cómo las tradiciones o se van perdiendo o perduran de generación en generación. La o bra se convierte en una crónica familiar, en un registro cultural, identitario, donde se juega con la herencia y la historia de la experiencia mexicano-americana. Evelina Fernández en entrevista para *Latinheat* (Reynolds, 2012) "We've be en he re over a hundred years now—that's t hree generations of American-born Latinos—and these stories deserve to be told. Latino's have been contributing to this country for hundreds of years now. It's true that all immigrants go through this same process,

while liv ing th rough the same social/political events as e veryone else: the D epression, WWII, Vietnam, Iraq and Afghanistan Wars". 13

A E velina F ernández el tema que ab orda la Trilogía le toca muy de cer ca. E velina tuvo la experiencia de haber estado involucrada en el movimiento chicano y de trabajar con Luis Valdés en el Teatro Campesino, con participación en la obra clásica de teatro chicano *Soot Zuit*. Además de la experiencia de Evelina en estas lides, en varias ocasiones la dramaturga ha declarado que la historia de la familia Morales, s alvando a lgunas di stancias, c ontiene mucho de l testimonio de s u propia familia, una familia intergeneracional que también emigró, en su caso sus abuelos emigraron desde México a Arizona, co mo lo mu estra la primera parte de la obra. Dijo la dramaturga al respecto (Fernández, 2016) " It i s m y s mall c ontribution t o unde rstanding, not only t he M exican a nd Mexican-American ex perience, b ut t he i mmigrant ex perience, t heir d escendants an do ur contributions to the fabric of 'American' culture'. 14

A Mexican trilogy: an American history es la obra retrato de las familias intergeneracionales de inmigrantes mexicanos en Estados Unidos, que describe variados entornos urbanos, con la música como ej e cen tral r elatando l os c ontextos, i dentificando a l os propios pe rsonajes o ubi cando al espectador en época, que llega a convertirse en el retrato de vida de los mexico-americanos. Pone delante de los espectadores las preguntas: ¿Quiénes somos? ¿De dónde venimos? Es una respuesta a la r etórica ne gativa que ha pe rmeado l os m edios de c omunicación e stadounidenses c uando s e refieren a los mexicanos en ese país. Es una reclamación deliberada de la narrativa estadounidense

-

<sup>&</sup>quot;Hemos estado aquí más de cien años, son tres generaciones de latinos nacidos en Estados Unidos, y estas historias merecen ser contadas. Los latinos han estado contribuyendo a este país por cientos de años. Es cierto que todos los inmigrantes pasan por este mismo proceso, mientras viven los mismos acontecimientos sociales y políticos que todos los demás: la depresión, la Segunda Guerra Mundial, Vietnam, Irak y las guerras de Afganistán" (Reynolds, 2012).

<sup>14</sup> 

<sup>&</sup>quot;Es mi pequeña contribución a la comprensión, no sólo de la experiencia mexicana y mexicano-americana, sino de la experiencia del inmigrante, de sus descendientes y de nuestras contribuciones al tejido de la cultura" americana" (Fernández, 2016).

de l os m exicanos, una de claración de s u c ontribución a l te jido s ocial, p olítico y cultural d e la nación.

"Es una obr a que habla de f e, d e e speranza, de c aridad, d e i dentidad, de l ucha, de discriminación... y de una r ealidad que m uchos ha n que rido ne gar: l os m exicanos y m exico-americanos forman y son parte importante de este país" (Fernández, 2016)

Faith es la primera historia de la *Trilogía*, se remonta al período de 1910, 1940 y 1944, o s ea, poco tiempo después de la R evolución M exicana, y cuenta la historia de la familia M orales que emigra a J erome, en Arizona, d esde M éxico, y se enfrenta al r eto de m antener las antiguas tradiciones y la memoria cultural en medio de la agitación social y política del momento. *Faith* se desarrolla en un lugar donde se trabaja en las minas, el padre de familia es uno de los organizadores del s indicato de m ineros m exicano-americanos que s on m uy m al pa gados frente a los m ineros estadounidenses. Uno de los personajes esenciales tiene por nombre Esperanza, quien es la madre en esta p rimera p arte y el personaje que s obrevive h asta la última, y que en carna la h erencia, lo ancestral, el espíritu de la mexicanidad a través del tiempo.

La obra y los personajes representan la rigidez en el ambiente familiar, la protección a las hijas por parte de la madre, quien está aún muy vinculada a las tradiciones mexicanas y de las cuales las hijas quieren desprenderse en busca de un ambiente de mayor libertad.

"Elegantly directed by José Luis Valenzuela, the trilogy understands the deepest changes of heart are b est ex pressed in melody. F ernández m ust be doi ng s omething r ight, be cause when h er characters break into song, you know exactly how they feel" (Stoudt, 2012). 15

Hope, la segunda parte de la *Trilogía*, está ambientada en Phoenix a principio de los años 60, y el personaje principal es Elena, hija de Esperanza (personaje de la primera parte) y que para entonces ya hizo su propia familia. En esta aparecen y se hace alusión a personajes históricos como Kennedy

-

<sup>15</sup> 

<sup>&</sup>quot;Elegantemente dirigida por José Luis Valenzuela, la trilogía entiende que los cambios más profundos de corazón se expresan mejor en la melodía. Fernández debe estar haciendo algo bien, porque cuando sus personajes se rompen en la canción, sabes exactamente cómo se sienten" (Stoudt, 2012).

y Fidel Castro y se hace referencia a la guerra de Vietnam y las pérdidas humanas que reportó la guerra pa ra la comunidad latina. Se di stingue por el repertorio musical de la década sesentera estadounidense, además de poner de relieve los cambios políticos, sociales y culturales de la vida estadounidense en esta é poca -la revolución sexual, la participación militar cuando se al ude a la guerra de Vietnam, el a sesinato de un presidente como John F. Kennedy-todo visto a través del lente de una familia mexicoamericana en el proceso de asimilación.

La década de 1 960 marcó la primera ve z que los latinos, c omo un grupo demográfico, s e involucraron en el proceso político de elegir a un presidente. Para el director José Luis Valenzuela este es el mayor v ínculo en tre la década de 1 960 y el presente: la i dea de la es peranza y la posibilidad de cambio.

Sobre la obra dijo Los Angeles Times: "With its bittersweet nostalgia, 'Hope' should be a hit for the Latino Theater Company" (Shirley, 2012). 16

Charity es la tercera parte de la *Trilogía* y narra la vida de una familia establecida y a en L os Ángeles, una familia muy en consonancia con las libertades de una ciudad como esa y más distantes de cualquier manifestación estricta de la cultura mexicana.

En es ta se van desarrollando diferentes tramas paralelas y contextuales como son la visita del Papa Juan Pablo II, o la visita a la familia centenaria del fantasma de un nieto muerto en Irak, o la inesperada llegada de un pariente mexicano que viene a b uscar nuevas posibilidades de trabajo y superación a la gran ciudad.

En esta parte de la *Trilogía* puede verse cómo los padres inmigrantes luchan para transmitir y conservar las tradiciones culturales mexicanas en los hijos, mientras que los hijos se en frentan al conflicto personal de sentirse que, inevitablemente, forman parte de la cultura estadounidense.

96

<sup>16&</sup>quot;Con su nostalgia agridulce, 'Esperanza' debería ser un éxito para la Compañía de Teatro Latina" (Shirley, 2012).

Sobre esta tercera parte de la obra se dijo en *Latin Heat*: "Fernández explores the deeply-held emotional convictions of her Latino family. Dealing as she does with the grander mysteries of life and the more prosaic problems of just living, she deepens her story with strong characterizations" (Lopez, 2012).<sup>17</sup>

En entrevista con José Luis Valenzuela para esta investigación en el mes de octubre de 2016 en la ciudad de Los Ángeles, expresó: "La obra empieza en 1910, luego se va a los 40 y luego al 2005, y la idea es que se deje de hablar de nosotros los mexico-americanos como si fuéramos criminales, como di ce Trump, t oda e sta na rrativa que t ienen de 1 os m exicanos (...) El pr oblema que m ás persiste en la narrativa de los Estados Unidos es que no existimos, somos invisibles, la discusión es entre a froamericanos y blancos, en su na rrativa los latinos no e xistimos, ¿y cómo, si no e xistes, puedes cambiar el orden social? Es complicado. Si, por ejemplo, esta obra fuera una obra blanca o afroamericana, fuera inmensa, un suceso, pero no existimos."

A Mexican trilogy: an American history es la historia de los mexicanos y mexicanoamericanos pero se extiende y puede ser la historia de cualquier latino o inmigrante. Una obra que muestra que la presencia mexicanoamericana y mexicana en Estados Unidos es una realidad, que son parte de un proceso de a similación, de participación, de contribución cultural. La obra permite al público ver sus historias, y las historias de sus familias como una parte importante de la historia de Estados Unidos.

17

<sup>&</sup>quot;Fernández explora las convicciones emocionales profundamente arraigadas de su familia latina, tratando como lo hace con los grandes misterios de la vida y los problemas más prosaicos de la vida justa, profundiza su historia con caracterizaciones fuertes" (López, 2012).

# CAPÍTULO 4: LA EXPERIENCIA DE UN ESTUDIO DE RECEPCIÓN TEATRAL: METODOLOGÍA Y HALLAZGOS

## 4.1 Acercamiento metodológico para un estudio de recepción teatral

A lo largo de esta investigación se desarrollan tres categorías fundamentales como la identidad cultural, la negociación y la hibridación cultural.

La investigación es **cualitativa**, por su naturaleza y propósitos, porque interesa más que probar con datos duros, explorar para describir, trabajar con sujetos reales en el terreno, confrontar y poner a di scutir opi niones. De a cuerdo c on el t ema s eleccionado, que i mplica e ntrar e n contacto c on personas que forman parte de un públ ico de teatro, la investigación depende en gran medida de criterios p ersonales, de vivencias y punt os de v ista i ndividuales de los entrevistados. Es de cir, "resultan de i nterés las interacciones e ntre i ndividuos, g rupos y c olectividades. El i nvestigador pregunta cu estiones generales y abiertas, r ecaba d atos ex presados a t ravés del l enguaje es crito, verbal y no verbal, así como visual, los cuales describe y analiza y los convierte en temas, esto es, conduce la i ndagación de una manera s ubjetiva y reconoce s us t endencias pe rsonales" (Todd, Nerlich y McKeown, 2004). Debido a ello, la preocupación directa del investigador se concentra en las vivencias de los participantes tal como fueron (o son) sentidas y experimentadas" (Sherman y Webb, 1988 en Hernández Sampieri 1991).

Esta i nvestigación, a demás, e s **descriptiva**, p ues d e acu erdo a 1 os obj etivos y p reguntas planteadas, el propósito es analizar la manera en que se negocian las identidades culturales entre el teatro chicano y su público. Es su objetivo también identificar causas y por qués en la manera de construir esa identidad, además de describir situaciones contextuales y coyunturales.

Según Hernández S ampieri (1991), l a m eta de l i nvestigador que c onduce s u l abor por l a investigación d e t ipo d escriptiva, c onsiste en "describir fenómenos, s ituaciones, c ontextos y eventos; esto es, detallar como son y se manifiestan. Los estudios descriptivos bus can especificar

las propiedades, las características y los perfiles de personas, grupos, comunidades, procesos, objetos o cualquier otro fenómeno que se someta a un análisis (Danhke, 1989). Es decir, miden, evalúan o recolectan datos sobre di versos conceptos (variables), a spectos, di mensiones o componentes del fenómeno a investigar" (p.85).

Como se explicó en el Capítulo I, el enfoque adoptado es el **culturalista**, entre otros aspectos, por la influencia y los a portes que la escuela de Birmingham y sus famosos Estudios Culturales hicieron a los estudios de recepción, por la manera de articular los fenómenos sociales donde se imbrican los sujetos, con su variedad de matices, con su inminente polaridad, por las herramientas que brindan para entender las prácticas contextuales de las personas, por lo interesante de abordar, desde esta perspectiva una cuestión como las identidades culturales.

El adoptar el enfoque culturalista no significaría situarnos sólo en la parte que influye pero que le es "externa" al receptor, dí gase contexto e conómico, político, social u otros factores, sino que esto viene a complementar la investigación, asumiendo la postura que ha beneficiado más el estudio de los procesos socioculturales y comunicacionales, donde los medios de comunicación no son el centro, sino los interesantes fenómenos que generan aunque no sea en la interacción inmediata con estos

La condición de estudio cualitativo, además de manifestarse en su planteamiento y objetivos, se trasluce en 1 as t écnicas d e r ecopilación d e d atos ap licadas, co mo s on l a **entrevista** semiestructurada, la observación no participante y la revisión bibliográfica.

Hacer uso de la entrevista semiestructurada como técnica investigativa permite —ya pensadas y trazadas las preguntas de corte abierto- invitar al interlocutor a que, además de responder lo que se requiere, t enga u n m argen p ara h ablar d e o tros as pectos d el t ema, s in s alirse d el o bjeto d e l a entrevista. La obs ervación no participante, br inda a l i nvestigador l a p osibilidad de e star e n el terreno y t ener c ontacto c on l a r ealidad a e studiar, a unque no f orme parte de l g rupo objeto de estudio. M ediante l a obs ervación e l i nvestigador pue de percibir y a nalizar c omportamientos,

tendencias, va lorar opi niones y l uego l legar a c onclusiones s obre l o obs ervado. La r evisión bibliográfica p ermite r astrear d atos, ci fras, s ucesos, d e o btener i nformación ace rca d el o bjeto d e estudio y complementarla con la adquirida en el trabajo de investigación.

Como se estableció en el Capítulo III, el estudio planteado se realizó con el grupo de teatro LTC, ubicado en el *downtown* de Los Ángeles. Las entrevistas semiestructuradas se aplicaron al director, actores y el público.

La obra con la cual se trabajó lleva por nombre *A Mexican trilogy: an American history* y que estuvo en cartelera de jueves a domingo durante el mes de septiembre y hasta mediados de octubre de 2016, en The Los Angeles Theater Center.

La obra tiene una duración total de 5 hor as. Los días jueves se exponía la primera parte de la obra y mitad de la segunda; los días viernes se exponía la segunda mitad de la segunda parte y la tercera, con hor ario de 7:30 P.M a 10:00PM. Los días sábado, la obra comenzaba a las 5:00PM hasta las 10:00PM, con un intermedio para una cena en el mismo teatro de 30 m inutos. Los días domingo la obra comenzaba a las 3:00pm, y culminaba a las 8:00PM, con el mismo tiempo de intermedio. Las entradas a la obra tenían un costo total de 100 dólares (cada parte 50 dólares).

Los cuestionarios de entrevista (que figuran en el anexo 1) s e a plicaron i ndistintamente, lo mismo luego de la obra, que en el intermedio de esta, durante la cena, según la disponibilidad del entrevistado. Algunos de estos estuvieron de acuerdo en concertar citas posteriores, y en este caso el cuestionario se aplicó en el lugar de la cita. La aplicación de los cuestionarios no resultó sencilla, pues como la obra tenía tanto tiempo de duración, muchas veces al terminar algunos entrevistados debían irse y no querían participar de las entrevistas, o no se podía entrevistar a más de dos persona del público por día, pues mientras se entrevistaba a uno los otros se marchaban. Esto quizás haya sido una limitación durante la investigación. Con los entrevistados que aceptaron concertar citas luego, las entrevistas fueron de mayor provecho.

Se aplicaron tres cuestionarios distintos: uno específico para el público, otro para el director y otro para los actores. Sin embargo, los tres cuestionarios tuvieron en común el estar enfocados y estructurados de acuerdo a las tres principales categorías de la investigación: i dentidad cultural, hibridación y negociación (Ver anexos).

Se realizaron un total de 14 entrevistas: una al director y 13 a personas del público. También se realizaron t res en trevistas a actores p ero n o s e u tilizaron al desarrollar l os r esultados de l a investigación, p ues co mo er a de i nterés an alizar l a r elación en tre au diencia y t exto, i ncluir l as entrevistas a actores supondría otro estudio con otros objetivos, donde se tendría que tener en cuenta otras ar ticulaciones y perspectivas. Vale aco tar q ue es tas s irvieron p ara i nformar s obre l os espectadores, el contexto de la ciudad y la experiencia t eatral en sí. Las entrevistas a l público fueron t rece p orque en es en úmero se detectó el p unto de s aturación y redundancia en s us respuestas. O sea, las opiniones de los entrevistados comenzaron a repetirse, y el conjunto de sus respuestas ya ofrecían los datos necesarios para la investigación. Noté que eran suficientes las que hasta al momento había realizado cuando detecté que las respuestas eran similares.

Los e ntrevistados s on t odos m exicoamericanos, qui enes s on e l público m ás fiel de LTC. S e tuvieron en cuenta demarcaciones culturales en los entrevistados tales como el género, la edad, la etnia y la generación a la que pertenecían. E sto se sustenta y apoya en las estadísticas que en la primavera de 2016 realizó el grupo de teatro y las cuales facilitó para esta investigación (Ver anexo II). E stas cu atro demarcaciones culturales fueron s eleccionadas por varias razones: ya se habían hecho estudios estadísticos que podían ser utilizados para caracterizar al público seleccionado; son factores que han influido históricamente en la comunidad chicana, que tienen relación directa con sus vivencias, como se apreciará m ás adelante, y son parte es encial en la construcción de la identidad cultural chicana (Ver Capítulo II).

El equipo de LTC también puso a disposición de esta investigación el texto teatral de la obra de forma íntegra, con el cual se trabajó para construir específicamente la categoría de negociación.

Cabe destacar que durante la observación no participante realizada en el teatro, fue necesario el apoyo de una bitácora de trabajo, construida para cada uno de los días de asistencia a la obra y en la que se registraron datos como las reacciones del público, la relación evidente y las conexiones que estos hacían con el texto de la obra y sus actores. Son datos que no son medibles de otra forma que percibiéndolos en el momento en que suceden, y que indiscutiblemente forman parte del acto de la recepción y c omplementan e l e studio. E sas pe reepciones que pr ovienen de l os a puntes e n l a bitácora se incluyen en los resultados de la investigación. Por ejemplo, como investigadora percibí que en c iertos m omentos de la obra, c on de terminados di álogos, e l público s iempre a plaudía, o hablaba, o se reía, algo que se repetía de función en función y que da la medida de la identificación de estas personas con el texto de la obra.

Como s e e xplicita e n e l C apítulo I I, l a pr esente i nvestigación l levó a c abo un e studio de recepción, con el propósito de abordar las categorías principales. Así, se asumió la recepción como ese proceso que no culmina en el acto, sino que se lleva luego a otros espacios. O sea, la recepción más a llá del momento de la recepción: en qué c onvierte o c ómo construye los significados de la obra de teatro su público. La recepción c omo el sitio don de se ne gocian significados, donde los llamados "d emarcadores cu lturales" q ue i ntervienen, s e a rticulan p ara l ograr es te p roceso d e interpretación. La recepción para en contrar "¿qué más son las audiencias antes, durante y después de sus interacciones mediáticas?" (Orozco 2000, P.18).

Las entrevistas s e r ealizaron a m exicanoamericanos/chicanos, q uienes s on el p úblico m ás frecuente en l as o bras d e LTC, au nque as isten t ambién p ersonas d e o tras n acionalidades o comunidades de la ciudad.

En e ntrevista en s eptiembre de 2016 e n Los Á ngeles con e l di rector de LTC, J osé Luis Valenzuela, este dijo que para él, "algo importante del Centro es que podemos tener diálogos con otras co munidades, as iáticas, af roamericanas, y t ratamos d e p resentar o bras t ambién p ara es as comunidades. Los m exicoamericanos s omos l a mayoría e n l a ciudad, t enemos pr ogramas m uy

diversos, por que e l pr opósito e s que ve ngan y poda mos c onectarnos y decir `esta c iudad no s pertenece a nosotros'".

Si a Iguna pr emisa c onstante t uvo e sta i nvestigación, f ue co nocer s i el t eatro er a c apaz d e movilizar, t ransmitir, c ambiar a Igo, no s olo dur ante l a pue sta, s ino e n l a c otidianidad de l os espectadores, a través de un estudio de recepción donde fuera importante conocer "¿qué más son las audiencias antes, durante y después de sus interacciones mediáticas?" (Orozco, 2000, p.18).

Desde el momento en que se en uncia como una categoría es encial la de n egociación, fue de sumo interés en el contacto con los entrevistados indagar en las distintas interpretaciones que estos hicieron de la obra, o si la obra fue capaz (o no) de remover algo en ellos, si se reconocieron (o no) en l os pe rsonajes o e l t exto, s i vi eron (o no) r eflejada s u i dentidad c ultural c omo mexicoamericanos/chicanos durante la puesta en escena, si el teatro es u n medio (o no) capaz de contribuir con la reafirmación de la identidad cultural en una comunidad.

Para esto, se trabajó con la información recopilada en el trabajo de campo y se analizó a d os niveles: un primer nivel según las categorías de la investigación, y un segundo nivel de acuerdo con las articulaciones posibles entre esas categorías, y entre ellas y las demarcaciones culturales.

Esta i nvestigación es tableció cu atro demarcaciones cu lturales que se tendrían en cu enta en el momento de entender el sentido que los entrevistados confieren al texto (Ver Capítulo teórico II, p.13). Las cuatro demarcaciones consideradas fueron la generación, la edad, el género y la etnia. La articulación en tre el las da como resultados diversas interpretaciones por parte de los sujetos, a sí como con las categorías fundamentales del trabajo. Las entrevistas realizadas son una muestra de ello, ya que según la edad o la generación a la que se pertenezca, o el hecho de ser hombre, o mujer, o considerarse chicano o simplemente mexicoamericano, dependerá en tonces la manera de interpretar determinados fenómenos.

Los significados e interpretaciones que el público hace de la obra, es decir, la forma en que negocia significaciones con el texto, tienen u na explicación en las demarcaciones culturales que están de manifiesto.

### 4.2 Identidad cultural chicana, esa tercera cultura...

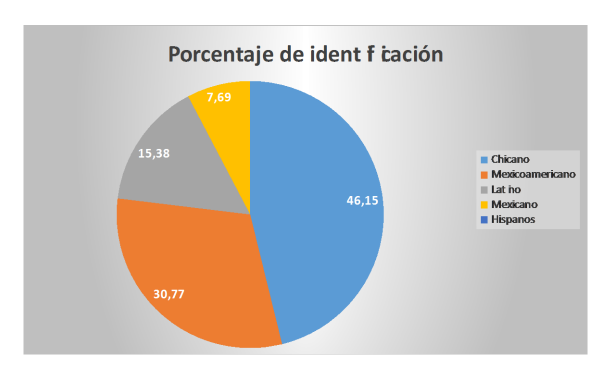
Sin dudas, la identidad cultural chicana era una de las principales categorías a abarcar en esta investigación. Era de interés poder indagar sobre cómo se ven y consideran los chicanos, con qué se identifican, qué entienden por identidad cultural chicana y a través de qué factores la visualizan o concretan.

Fue n ecesario co mprender que la i dentidad cultural chicana no consistía en reclamar ni apropiarse completamente de la identidad cultural mexicana. Es algo más complejo que esto, es una cultura hí brida que se constituye de elementos de la cultura mexicana y la estadounidense, es también es a tercera cultura que se ad quiere, a conciencia, a partir de los años 60 (Ver Capítulo teórico I).

Aunque en mucha de la bibliografía utilizada para esta investigación no queda claro lo anterior, y se p ersiste en h omologar la p alabra chicano a l os m exicanos o d escendientes d e m exicanos en Estados U nidos, l os entrevistados s í a sumen el término de m anera di stinta. El di álogo con e llos conllevó a la formulación de tres premisas importantes (ver Capítulo teórico I): no todo el chicano nació en los E stados U nidos; no t odos l os m exicanos en E stados U nidos o s us de scendientes s e asumen co mo chicanos; r econocerse como c hicano i mplica u na m anera d e m ilitancia, u n compromiso, o una m anera de m anifestar or gullo por l a r aza; s e pue de no s er m exicano o descendiente de mexicano y asumirse como chicano.

#### 4.2.1 ¿Qué piensan los entrevistados de su identidad cultural?

Cuando s e i ndagó e n e sta i nvestigación a cerca de c ómo s e a sumen l os e ntrevistados, primeramente puede verse que no todos se denominan chicanos.



Del gráfico anterior se infiere que de l total de entrevistados, l a mayor proporción (46%) s e asume como chicano al preguntarle por su identidad, seguido de un 31% que prefiere denominarse mexicoamericano. Una menor cantidad (15%) dijo identificarse como latino, sólo el 8% utilizó el nombre del país de procedencia (mexicano) para definir su identidad y nadie utilizó el término de hispano.

Todos los entrevistados aceptan tener como base y herencia cultural la mexicana, de hecho en sus respuestas puede verse el orgullo que muestran todos por esa cultura ancestral, o e la fán por enseñarle a las generaciones nuevas el orgullo de ser mexicano, de ser chicano, el orgullo por su cultura. N o obs tante, todos r econocen que son e stadounidenses, que la cultura e stadounidense también les pertenece y que han crecido entre esos dos universos culturales.

Aunque algunos de los entrevistados no visitan México desde hace muchos años, todos –excepto uno- conocen el país, ya sea porque sintieron la necesidad de reencontrarse con las raíces, con la cultura de los padres o abuelos, o para visitar a sus familiares. Daniel Alba, de segunda generación y nacido en Los Ángeles, quien afirma haber comenzado a reconocer su herencia luego de estudiar la

historia, de asistir a la escuela, y quien no se considera chicano sino mexicoamericano, dice: "Yo sí siento que hay una conexión con mi herencia mexicana, de ahí es de donde mi abuelo vino".

Los lazos con México no son ni casuales ni distantes, sino algo presente en cada uno de los entrevistados. Es evidente el intercambio constante que tienen con la cultura mexicana y con el país: o ellos visitan a sus familiares en México, o los familiares mexicanos los visitan en Estados Unidos, o sea, hay un flujo e interacción constante con lo mexicano.

En los relatos de los entrevistados muchos dijeron haber crecido en barrios de mexicanos o latinos en Estados Unidos, o a sistir a la escuela junto a mexicanos o latinos, de una forma u otra crecieron compartiendo esa cultura.

El reconocimiento de la cultura mexicana en cada entrevistado es evidente en sus respuestas. Puede verse en las entrevistas, lo cual resulta interesante, que quienes tienen más avanzada edad y pertenecieron al movimiento chicano, consideran que ya "ser chicano" no es lo mismo, ni tiene la misma s ignificación que tuvo en otros a ños, porque ven el término completamente ligado a la actividad política. El entrevistado Samuel Paz, quien perteneció al movimiento chicano y que hoy tiene 73 años, dice al respecto: "Yo creo que esa época era de nosotros, durante los 60, hasta tal vez 1985, esa fue la época. Ya somos viejos, somos profesionales, hemos tratado de cambiar el mundo, no lo hemos hecho, pero tratamos. Los chicanos tenían implicación con la política, eran activistas, teníamos el sueño de una comunidad más fuerte, más poderosa".

Lo anterior también puede verse reflejado en las opiniones del entrevistado Daniel Alba: "La identidad chicana es más para las personas de mi generación, no para los jóvenes de hoy. En los 70 nosotros estábamos más al tanto de la política, más envueltos en la política y conocíamos mucho de la historia, eso no significa que no exista en la actualidad para los jóvenes de hoy, pero yo creo que en la actualidad la mayoría de las personas que se consideran chicanos es más como una identidad cultural y menos como identidad política".

Excepto una de las entrevistadas, todos los que se reconocen como chicanos –así dicen definirse también en el censo de los Estados Unidos- asumen el término con la connotación política de este, han e stado o e stuvieron i nvolucrados e n e l movimiento c hicano, y s on c onscientes de l as implicaciones militantes de esa manera de autodefinirse.

Por otra parte, s ólo hay un entrevistado que no hom ologa el término con política n i con lo s mexicanos o descendientes de estos en Estados Unidos.

Algunos de 1 os e ntrevistados di jeron ha ber e xperimentado s entido de pe rtenencia c on 1 a comunidad chicana y empezado a asumirse como tal, cuando comenzaron a ir a las escuelas. Los de más avanzada edad vieron en las escuelas de los años cincuenta o sesenta focos de racismo, y a su vez, un movimiento emergente por los derechos de los chicanos en ese país en el cual muchos se involucraron.

Tal es el caso de Miguel Silveiro Roura, quien se asume como chicano, de primera generación: "Me involucré (en el movimiento chicano) cuando hubo paros escolares. Estas marchas comenzaron en marzo de 1968, y en ese año histórico hubo manifestaciones escolares mundialmente en Japón, París, por todos lados. La guerra en Vietnam era una preocupación para jóvenes como yo, que los agarraban y los mandaban a p elear, y la mayoría eran jóvenes mexicoamericanos, la única forma que había de que no te mandaran era si ibas a la universidad, y la mayoría de los mexicoamericanos no tenían la posibilidad de ir".

El he cho de que 1 a m ayoría r elacione l a i dentidad c ultural c hicana c on un m omento y un movimiento e specífico en un pe ríodo t ambién e specífico, que qu edó e n un é poca p asada, es completamente comprensible si tenemos en cuenta la relación indisoluble de las identidades y los contextos, esa relación que hace que el uno cobre sentido por la coyuntura que le brinda el otro. Retomando del Capítulo I a Gilberto Giménez (2010, p.14), "En cuanto construcción interactiva o realidad intersubjetiva, las identidades sociales requieren, en primera instancia y como condición de posibilidad, de *contextos de interacción* estables constituidos en forma de 'mundos familiares' de la

vida ordinaria, conocidos desde dentro por los actores sociales no como objetos de interés teórico, sino con fines prácticos" (p.14).

Por su parte, la entrevistada Carla Corona, de 39 a ños, qui en pertenece a una generación más joven, expresó que en la escuela "aprendí mucho de la cultura, de política, de la identificación de la mezcla, de lo latino. Por mucho tiempo yo me sentía muy vacía porque no s oy gringa ni parezco una gringa, y t ampoco s oy mexicana y necesitaba en contrar al guna i dentificación. E n m i identificación pongo chicana, mis padres nacieron aquí en Los Ángeles, los abuelos por el lado de mi papá son de México y los del lado de mi mamá son de Nuevo México, California".

La misma opinión le merece Daniel Alba, de 61 años. Ambos entrevistados son de generaciones distantes, pero el contacto con la militancia chicana en las escuelas fue lo que sembró en ellos una necesidad de bús queda de la i dentidad. Según Daniel Alba, su i dentidad "se formó por que yo estudié historia, y yo sé la historia".

O sea, en estas opiniones podemos ver cómo el término –para muchos- es algo que no se conoció ni se heredó desde la infancia o los primeros años en el hogar, sino que vino con la madurez, con el contacto s ocial e n c entros c omo las e scuelas donde s e de nunciaban los a busos a la c omunidad mexicoamericana. Muchos conocieron o reconocieron el término chicano una vez alcanzada ya la madurez o la conciencia política.

En el cas o de Carla Corona puede detectarse al go interesante: decidió as umirse como chicana cuando se percató de que no pertenecía completamente a México o a Estados Unidos, y esa fue su manera de encontrar una identificación que no la restringiera de uno u otro universo cultural.

Si bien quienes se asumen como chicanos son conscientes de su sentido militante, quienes no se asumen como tal también son conscientes, y por tanto prefieren no inmiscuirse en asuntos políticos, ven en el vocablo chicano una "connotación negativa".

Los entrevistados vi sualizan y asumen la i dentidad cultural chicana como una i dentidad que tiene rasgos i nnegables de la cultura mexicana, que convive en tre la cultura estadounidense y la

mexicana, c on e sos c omponentes he redados, p ero e l he cho de qu e m uchos ve an en l a pa labra chicano un a connotación ne tamente pol ítica ha ce que s u i dentidad pr efieran llamarla mexicoamericana, l atina, o m exicana en o tros cas os. Q uienes p refieren d ecir q ue s u i dentidad cultural es mexicoamericana, la ven completamente despolitizada, no niegan el complemento de las culturas mexicana y estadounidense.

Maria Castein, quien emigró a la edad de 3 años a los Estados Unidos y quien actualmente tiene 80, dijo que cuando era joven la palabra chicano era muy mal vista, "era insultante que te dijeran chicana. Ahora ya no. Prefiero decir latino". También expresó que en otros casos podría utilizar el término de m exicoamericano pa ra de finirse, por que "hablamos e l e spañol, t enemos c ostumbres mexicanas, tengo muchas amigas americanas y hay diferencias con ellas".

Como puede verse, latino o mexicoamericano puede usarlo indistintamente, no crea conflicto, lo cual demuestra una vez más la connotación política que para muchos carga la palabra chicano.

En la entrevista a Maria Castein también se refleja algo vital cuando hablamos de identidad, y es el saberse reconocer a partir de la diferencia con lo otro, lo opuesto. Ella dice: "(...) tengo muchas amigas americanas y hay diferencias con ellas".

Así, pode mos ve r qu e S tuart H all, un a utor de r eferencia obl igatoria e n e sta i nvestigación, considera que la identidad existe por la diferencia y en la diferencia (Ver Capítulo teórico I). Hall (1991) dice: "sólo puede construirse a través de la relación con el Otro, la relación con lo que él no es, con lo que justamente le falta, con lo que se ha denominado su afuera constitutivo (...)" (p.18).

O sea, la entrevistada sabe que su identidad es mexicoamericana, entre otras cosas, porque tiene "diferencias" con sus amigas estadounidenses. Es su forma de reconocer y darse cuenta de su identidad, en oposición con la otra, ella tiene y posee algo que las demás no tienen, y viceversa; y de eso se conforma también su identidad, de esa oposición.

Quienes prefirieron llamarse mexicoamericanos, dicen que el término se refiere a los ciudadanos estadounidenses con raíces mexicanas, y lo único que hace diferenciar este término del vocablo chicano es el sentido político que le asignan a este último.

Los entrevistados que se han asumido como chicanos lo dicen con orgullo. Patricia Díaz, quien durante la entrevista llevaba u na blusa con tejidos y colores que remiten al vestuario mexicano, cuenta que todos sus trajes son de muchos colores, que trata de usar vestidos mexicanos, llevaba también u na flor en el cabello: "Yo soy chicana. Soy feminista primero, y luego chicana. Para luchar por la igualdad y el mejoramiento de nuestra raza".

Algunos de los entrevistados expresaron que cuando ha n i do a México, no los a ceptan como mexicanos. Es una opinión prácticamente generalizada. En México los ven como "gringos", por lo cual en o casiones no sienten pertenecer. Elizabeth Ruela, de primera generación y quien prefiere llamarse mexicoamericana o latina, por la connotación política del término chicano, dijo: "Cuando chica iba a Guadalajara. Allá me notaban acento, yo me hacía pasar por mexicana y me decían: 'tú no er es de aquí, tú er es de al lá del norte'. Y aquí m is am igos también me s ienten acen to". D ijo además que le gustaría "dominar más el idioma español, las tradiciones de mi cultura".

La entrevistada Ramona Cortés, quien se identifica como chicana, de primera generación, habla sobre la cuestión de identificarse de esa manera: "Me identifico así, y sé las dos caras del conflicto que todavía existe a veces con la identidad cultural, la afinidad que tiene uno por ser nacida en el país. Soy mexicana y americana en el sentido de definirse a sí mismo. Soy mexicana por base y cultura, y americana porque soy nacida aquí".

Es decir, es ta en trevistada es chicana, perteneció al movimiento chicano, es conscientemente política, pero reconoce que es mexicana y americana, por tener raíces de México y haber nacido en los Estados Unidos. No desliga los términos, sino que reconoce y busca qué tiene de una cultura u otra.

Por su parte, Socorro Gamboa, quien se identifica como chicana, ve en el término un sentido de resistencia: "El tiempo cuando decidí llamarme chicana lo tengo muy cerca en mi co razón, p or todas las injusticias que vi, toda la gente que murió por abrir las puertas de la educación, trabajé muy cerca con el movimiento de los campesinos. (Ser chicano) es una filosofía, un modo de vivir, parte de mi estilo de vida. Cuando hacen aquí los censos, te preguntan qué eres, siempre hay una línea y yo s iempre pon go 'chicana', por que pa ra mí e s una parte de la lucha que ba tallamos nosotros. En ese tiempo en los 70, cuando uno decía que era mexicanoamericano, estaba aceptando que América era nuestro conquistador, y para mí tengo el entendimiento de que estábamos aquí, y diciendo el nombre de chicano me separaba de eso. La gente se identifica como chicano porque les da como fuerza, orgullo, poder. A mi papá no le gustaba que dijera que era chicana cuando iba a la universidad. Él estaba orgulloso de ser mexicoamericano".

Otro de los entrevistados, Miguel Roura, opina respecto a qué es para él la identidad cultural chicana, con la cual se define: "Un escritor mexicano lamado Rubén Salazar definió que un chicano es un mexicano que tiene una identidad no anglosajona. Es de cir, somos americanos, pertenecemos a es tepaís, tenemos los derechos de todo americano que están en la Constitución, pero con un modo de ver la vida que toma en cuenta su herencia indígena, su herencia mexicana. No me refiero al gobierno de Peña Nieto".

Podemos ve r que en las r espuestas de estos e ntrevistados ha y constantes, c onceptos que s e repiten: el haber nacido en los Estados Unidos y saberse estadounidenses pero sentir también cuánto tienen de la cultura mexicana en sus vidas. Incluso quienes no s e identifican como chicanos, sino como mexicoamericanos, tienen incorporadas esas nociones, r econocen la h erencia, las raíces, el vínculo i nevitable c on México. S on, de finitivamente, un g rupo, s on parte de una comunidad que posee r asgos c omunes, y la i dentidad e s eso que c omparte un grupo d e pe rsonas, algo que l es confiere uni cidad ( Ver C apítulo t eórico I, p.1 8) y que c omparten c on ot ros s ujetos de e sa

comunidad. La i dentidad c ultural ha ce que 1 os s ujetos s e r econozcan e ntre e llos, que s ean conscientes de pertenecer a algo a través de rasgos que los diferencian de otras culturas.

El caso de la entrevistada Sofía Lorenz resulta interesante. Es de madre salvadoreña y de padre con as cendencia m exicana ( ella es 1 a t ercera generación), t iene 3 1 años, 1 a m ás j oven d e 1 os entrevistados, y s e considera chicana. P uede v erse en s us r espuestas có mo 1 a concepción d e 1 o chicano está completamente d espolitizada y que trasciende lo s límite s in cluso d e la cultura mexicana, es 1 a ú nica d e 1 os en trevistados q ue 1 a s ume d e esa manera. Al p reguntársele q ué entendía por identidad cultural chicana responde: "Para mí, es gente que nace aquí, pero que tienen padres que son descendientes de muchas partes de Latinoamérica y de México".

Puede verse cómo, al sentirse en tierra de nadie, esta entrevistada se asume como chicana: "No me identifico con algo político, es porque nací aquí en los Estados Unidos, pero no soy americana, porque los a mericanos no nos a ceptan tampoco, no s oy salvadoreña, e ntonces s oy c hicana (...) Tengo a migos que s on guatemaltecos o s alvadoreños y se identifican como chicanos, lo escriben con la ch o c on la x, y con la x significa cualquier persona. Las generaciones jóvenes lo escriben con la x y las más viejas con la ch".

La opinión de Sofía Lorenz —quien fue la única que sostuvo una tesis así, quizás porque tiene raíces salvadoreñas y mexicanas, no solo mexicanas, y por su edad- muestra una de las tendencias sobre la concepción de lo chicano que en estos momentos está planteando a brir o extender el concepto de identidad chicana a la comunidad latina establecida en los Estados Unidos en general, no restringirla sólo a lo mexicano (Ver Capítulo Teórico I, p.35). Aunque un planteamiento así ha conllevado ciertas inconformidades en aquellos que creen que el término solo puede referirse a una comunidad con una hi storia específica y al orgullo de los miembros que pertenecen a esa comunidad, vemos cómo en la práctica el vocablo está extendiendo su significado.

Igualmente, en la entrevista realizada al director de LTC, este expresa: "El concepto de chicano va m ás al lá d e l o na cional, e specialmente e n e stos t iempos, ha y j aponeses, ni caragüenses, salvadoreños, que se consideran chicanos ahora".

# 4.2.2 Visualizar la identidad cultural: idioma, comida, tradiciones...

Durante el proceso de entrevistas para esta investigación, resultó que a1 indagar sobre cuestiones como la i dentidad c ultural, los entrevistados, a l de finirla, s olían r elacionarla c on a spectos t ales como el idioma, la comida, y las tradiciones de la comunidad. Esto es algo completamente natural si se habla de identidades.

Según Ignacio G onzález-Varas (2000), "La identidad c ultural de un pue blo vi ene de finida históricamente a t ravés de múltiples as pectos en los que se p lasma s u cultura, co mo la lengua, instrumento de comunicación entre los miembros de una comunidad, las relaciones sociales, ritos y ceremonias propias, o los comportamientos colectivos, esto es, los sistemas de valores y creencias (...) Un rasgo propio de estos elementos de identidad cultural es su carácter inmaterial y anónimo, pues son producto de la colectividad" (p.43).

Así, pue de ve rse que s e r epiten m uchos de 1 os a spectos a nteriores en 1 as opi niones de 1 os entrevistados, 1 o c ual asumen y vi sualizan c omo s u i dentidad. S on 1 os a tributos de pertenencia social y los particularizantes de los cuales habla Gilberto Giménez (Ver Capítulo teórico I, p.8), que conforman la identidad de 1a persona y del grupo o c omunidad a 1a cual pertenece, que implican identificación con determinadas categorías o con grupos sociales.

#### 4.2.2.1 El idioma

El idioma es, indudablemente, uno de los aspectos que marcan y diferencian una cultura, y por tanto, de finen t ambién las i dentidades. Los elementos c ulturales nos ha cen pe rtenecer, o nos diferencian. Las cuestiones sobre el idioma, el debate sobre el español y el inglés, la necesidad de hablar en el idioma regente de una sociedad para insertarse, y hasta las invenciones que llegan con

la hi bridación (el *spanglish*), s on a suntos que de finen y a compañan la historia de la comunidad chicana, mexicoamericana o latina en general. Según Gilberto Giménez (2005): "(...) la identidad no es más que la cultura interiorizada por los sujetos, considerada bajo el ángulo de su función diferenciadora y contrastiva en relación con otros sujetos" (p.5).

Solo uno de 1 os entrevistados para esta investigación no ha blaba español, el resto sílo domina, algunos con más di ficultades que otros, unos mezclan ambos i diomas, o ha cen us o del llamado spanglish.

Se h a d icho en es ta i nvestigación que el i dioma es tan i mportante en la cultura de es ta comunidad, que llegó a ser en un tiempo —y aún quedan rezagos— un tema traumático. Esto también lo revelan las entrevistas realizadas. La entrevistada Patricia Díaz dijo: "Cuando yo iba a la escuela nos prohibían hablar español, yo recuerdo dos veces que me lavaron la boca con jabón en la escuela por hablar español. Existía racismo".

Si algo en común tienen todos los entrevistados, es el dominio del idioma inglés, que viene a ser una especie de factor común.

Se parte de que todos dominan el inglés, y en algunos casos los entrevistados enfatizan que en sus respectivos hogares se dominan ambos idiomas, y educan a los hijos y nietos para que aprendan y se comuniquen en español.

Mayormente, según puede apreciarse en el estudio, los chicanos de primera generación hablan español en casa, y para cuestiones profesionales o r elaciones fuera de l hogar, ha blan inglés. No obstante, está el caso de que la persona haya llegado de muy joven a los Estados Unidos, y que los hijos y la pareja hablen principalmente inglés, y por tanto esta persona también hablará ese idioma. Tal es el caso de Blanca S ánchez, quien h oy tiene 6 5 años, p ero l legó a Los Á ngeles d esde Chihuahua, México, con 19 años, y cuyo esposo es nacido en Los Ángeles: "En mi casa se habla en inglés, por mi esposo y los muchachos que hablan inglés, yo les aconsejo que hablen español y lo hablan, pero no como para mantener una conversación".

Puede verse que en los mexicoamericanos/chicanos de segunda o tercera generación hay u na gran disposición para que se hable español en los hogares, para que los hijos y nietos dominen la lengua de los ancestros. U na de las entrevistadas (Socorro Gamboa) di ce que su padre tenía por regla que los fines de semana se hablara español en casa, si iban a salir de paseo con las amigas había que pedirle permiso en español.

Los de primera generación aprendieron el inglés en las escuelas, pues el español era el idioma que manejaban sus padres. Ya los de segunda generación aprenden el inglés desde el hogar.

Existen núcleos familiares, más en la primera generación, donde en el hogar se habla todo el tiempo i dioma español. No obstante esto no es una regla. Carla Corona, de padre mexicanos, de segunda generación, creció en un hogar donde, a pesar de tener padres mexicanos, se hablaba solo inglés. Según la entrevistada, su madre tuvo "vergüenza de la raza, porque cuando era niña en la escuela no fue aceptada", por lo que nunca enseñó español a sus hijos. Corona, durante la entrevista, habla español e inglés indistintamente, pide perdón en ocasiones por no dominar mejor el español, idioma que se propuso aprender por cuenta propia: "Yo a los 18 años me dije no, eso es parte de mis raíces y yo lo necesito aprender y me fui a vivir a México cinco meses para aprender el idioma. Mi papá habla conmigo español ahora que sé, pero todavía me falta mucho, estoy tratando".

Dijimos que el idioma er a un as pecto n eurálgico d entro de la cultura chicana, que esta tiene marcas específicas en el idioma, y que el idioma es una especie de trauma aún persistente dentro de la comunidad (Ver capítulo teórico I).

Vemos cómo dominar el español, hacer énfasis en que la descendencia lo domine, lo aprenda, se comunique en español, la mayoría de los entrevistados lo relaciona con una necesidad cultural, lo ven como un pa cto, una de uda con la identidad, la cultura, los orígenes, a unque el inglés sea su primer y principal idioma.

#### 4.2.2.2 La comida

Otro de los aspectos que relacionan con la identidad los entrevistados, es sin dudas la comida, un factor tan i mportante y distintivo de la cultura mexicana y que llegó a Estados Unidos con los primeros i nmigrantes, t ransmitiéndose de generación en generación. En una ciudad como Los Ángeles, con altos índices de población mexicana o mexicoamericana, es normal que existan—como en efecto hay- innumerables negocios de venta de comida mexicana. No es algo ajeno. No obstante, dependiendo de la generación, los entrevistados di jeron comer más comida mexicana o estadounidense, o la presencia casi ha bitual de ambas. Todos, no obstante, reconocen y se identifican con la comida mexicana, algo que los une también como comunidad: "En efecto, nuestra identidad sólo pue de consistir en la apropiación distintiva de ciertos repertorios culturales que se encuentran en nue stro entorno social, en nue stro grupo o en nu estra sociedad", (Giménez 2005, p.1).

Todos los entrevistados de clararon comer y hacer en sus hogares comida estadounidense, pero también mantener mucho de la comida mexicana, principalmente en días festivos. Algunos dijeron comprar tamales, buñu elos para Navidad, mole poblano. Existe una identificación con la comida tradicional mexicana.

Los chicanos de primera y segunda generación, muchos tienen aún a los padres y abuelos que son quienes mantienen con mayor frecuencia las tradiciones mexicanas en la comida.

Algunos de primera generación, por el tiempo que llevan viviendo en Estados Unidos, di cen haberse acostumbrado ya a la comida americana. Esther Pacap, de primera generación, expresa: "Ya la comida es variada, porque con tantos años aquí las mezcla uno".

Algunas r espuestas de jan ve r que 1 os e ntrevistados c omen a mbas i ndistintamente, c omida mexicana y estadounidense.

Teniendo en cuenta que Los Ángeles es una ciudad donde confluyen gran cantidad de latinos, también se mezclan otros sabores y tradiciones culinarias. Uno de los entrevistados, Samuel Paz,

chicano de primera generación, reitera que come comida mexicana y puertorriqueña, costumbre que le viene de su esposa.

Todas las respuestas de velan que los entrevistados, a unque en su cotidianeidad está presente la comida mexicana, o sea, no es algo para ellos folclórico sino común, lo relacionan con la identidad, con las raíces, con los familiares que llegaron a Estados Unidos desde México como la figura de los abuelos. Lo anterior pu ede verse en la opinión de Socorro Gamboa: "Bueno, siendo chicana uno dice que tiene un pie aquí y uno en México. Mis abuelos por parte de mamá eran muy tradicionales, y toda la comida era mexicana. Mi p apá se crio en el centro y mi mamá en el barrio, él estaba acostumbrado a comer comida más americana aunque también mexicana. Él se fue a luchar a Corea y le en cantaba la comida mexicana. Los domingos cuando s alíamos a comer comíamos co mida mexicana. Después del tiempo mi mamá empezó a hacer comida americana, aunque siempre había tortillas y frijoles. Había los dos, *hog dog* y tortillas".

#### 4.2.2.3 Las tradiciones

Si hay un aspecto que hace que un grupo se perciba como comunidad, que lo distingue de otros y habla de identidades personales o colectivas, son las tradiciones. Aunque no hay consenso en todas las respuestas, también hay aspectos reiterativos que los entrevistados reconocen como rasgos que los hacen pertenecer al mismo grupo cultural.

Muchos tienen familia a un en México, y aunque a lgunos declaran no ha ber i do nunc a, o no visitar México hace muchos años, otros sí van con frecuencia, lo cual los mantiene muy unidos a cuestiones c omo la c omida, el i dioma, las tradiciones, los festejos. "Los latinoamericanos s omos más d e cel ebrar, s iempre b uscamos u na ex cusa p ara cel ebrar, es o es l atinoamericano", d ice l a entrevistada Esther Pacap.

Acuden a festivales de mariachis, como el Riverside Mariachi Festival. Los mariachis pueden verse en la ciudad, se reúnen mayormente en la Plaza Mariachi, en Boyle Heights, al este de Los Ángeles, allí son contratados para celebraciones.

La entrevistada Carla Corona, declara que su abuelo materno fue mariachi y su padre, nacido en México, también lo fue, y que por tanto le gusta mucho ese tipo de música.

En todos los entrevistados resalta la importancia que le dan a la reunión familiar, al espacio para encontrarse. Ramona Cortes dice al respecto: "Y es más la cosa de familia, de reunión, de ayudarse unos con otros, el chisme de familia".

Y cuando hablan de e stos e spacios d e r eunión l os ve n como a lgo he redado d e l a c ultura mexicana, no t anto de l a e stadounidense, que r econocen c omo m ás di stante o " fría" pa ra e sas cuestiones f amiliares. E l d ía d e l as m adres y l os p adres es m uy i mportante p ara ellos, l o cu al relacionan con la tradición mexicana de la reunión familiar.

Excepto cuatro de los entrevistados, los de más di jeron celebrar el Día de Muertos. También cuatro dijeron festejar el Grito de la Independencia, el 16 de septiembre. La entrevistada Patricia Díaz expresó: "Aquí vamos a dar el grito de ¡Viva México! Mi mamá y mi papá me enseñaron a ser muy orgullosa de mis raíces".

El 4 de julio también es una de las fechas que dijeron celebrar los entrevistados. Elizabeth Ruelas dijo: "Celebramos el 4 de julio, mi hermano era de la Marina, tenemos esa tradición en lo militar, me gustaría decir gracias a los Estados Unidos por abrir las puertas a mis papás por estar aquí, por darnos esa oportunidad. Mis padres son de Guadalajara, yo nací aquí".

Sin embargo, un solo entrevistado mencionó celebrar el 5 de mayo, fecha que se identifica con las celebraciones de la identidad y cultura chicana.

Un aspecto que destaca en casi todos los entrevistados fue que dijeron mantener las tradiciones que les transmitieron los padres.

Prácticamente todos admitieron que celebran la Navidad a la manera estadounidense, con figuras como Santa Claus, o Halloween.

También tienen tradiciones de la religión católica, como asistir a la Iglesia, cantar las Mañanitas, no comer carne los viernes.

Solo uno de los entrevistados dijo que no mantenía ninguna tradición de la cultura mexicana, lo cual suele pasar mayormente en personas de la tercera generación, que ya están más alejados de sus primeros familiares que llegaron a Estados Unidos, por eso muchos no dominan el idioma español y se h an ad aptado completamente a la cultura estadounidense. Lo anterior es al go completamente válido, que puede suceder, si tenemos en cuenta que "Los miembros de una nueva generación deben tener la pos ibilidad, y saber, a demás, que t ienen una pos ibilidad r ealista, de de cir no a las tradiciones he redadas. Deben pode r de cidir con qué e lementos de una r ica t radición qui ieren continuar y cuáles quieren rechazar. Porque en una sociedad compleja, en la que confluyen muchas tradiciones opuestas, la vitalidad de una tradición fuerte sólo puede mantenerse bajo las condiciones de una opción de salida" (Habermas, 2004, p.68).

Tal es el caso de Socorro Gamboa, quien dice que aunque antes no e ra así, ahora se siente más cerca de la cultura y los co stumbres es tadounidenses: "T engo raíces en Jalisco, viajé mucho a México p or el teatro y para ver a mi familia, porque es taba en el movimiento chicano y que ría conocer las pirámides y venía inspirada de nuestra cultura y tengo ya muchas raíces aquí, pero reconozco que es parte de mi cultura".

Las tradiciones también las relacionan muchos con figuras como los abuelos, son figuras a las que se les debe la permanencia de la cultura mexicana en la familia. Socorro Gamboa expresó: "En casa mi abuelita tenía su altar, con todos los difuntos, y los honrábamos con ceremonias que hacía mi abuelita, en aquel tiempo no e ntendía aun que era parte de la cultura, fue después cuando me involucré en el movimiento indígena. Pero me crie con tradiciones muy fuertes en la familia".

Por su parte, Sofia Lorens, de madre salvadoreña y padre mexicano, ha heredado las tradiciones de ambas culturas. "Por la parte de mi papá la cultura es más americana, y las tradiciones son más chicanas con él".

Las tradiciones, así como la comida o el idioma, son aspectos que hablan de un grupo, de una comunidad. Podemos decir, que la identidad cultural mexicoamericana y chicana está conformada

también por rasgos culturales como los anteriores. No comparte es as características la comunidad cubana, ni la asiática, son rasgos que los diferencia de otras culturas y en esa diferencia se refleja también la identidad.

El c oncepto que s obre i dentidad c ultural br inda C onrad K ottak r esume l o a nterior: "todos aquellos rasgos culturales que hacen que las personas pertenecientes a un grupo humano y a un ni vel cultural (...) se sientan iguales culturalmente" (Kottak, 1994, p.64).

### 4.3 Mexicoamericanos: el producto de una hibridación cultural

Desde que esta investigación a sumió el concepto de hi bridación, tomó partido por a ceptar que la identidad y la cultura no son conceptos pur os, sino que su significado remite a la mezcla, a la conjunción, a la hibridez.

Como lo he mos considerado e n e ste trabajo, asumir e l concepto de hi bridación e s también una manera de asumir la cultura y la identidad (Ver Capítulo teórico I).

Según G arcía Canclini (1990) l a hi bridación s on l os "procesos s ocioculturales e n l os que estructuras o prácticas discretas, que existían en forma separada, se combinan para generar nuevas estructuras, objetos y prácticas" (p.14).

De acuerdo con el propio García Canclini, esta fue su mejor manera (el concepto de hibridación) de abarcar las mezclas interculturales.

#### 4.3.1 El concepto de hibridación en la experiencia de los entrevistados

Podemos pe rcatarnos de que los e ntrevistados, desde que de claran qué e ntienden e llos p or identidad, o cuál es su identidad y dónde se refleja, están de alguna manera expresando un concepto de identidad que no puede alejarse de lo que estamos entendiendo por hibridación.

Y es que el concepto de identidad cultural chicana habla de mezcla, de fusión, de una tercera cultura que se nutre de dos otras culturas, en este caso la mexicana y la estadounidense. Es la única manera de

explicar que una de las entrevistadas (Ana Rojas, tercera generación) diga, al preguntársele por su identidad: "Tengo la cultura y herencia mexicana, pero me siento y soy americana".

El fenómeno de las hibridaciones culturales, encierra una gran complejidad, que proviene de la mezcla cultural, que da paso a preguntas del tipo: ¿existe una cultura legítima, no influenciada, no penetrada por otras culturas? ¿Qué somos realmente? ¿El producto de un fenómeno que se expande con las migraciones, con la interconexión? (Ver Capítulo teórico I).

Asimismo, la entrevistada Blanca Sánchez, quien define su identidad como mexicana, dice que se siente en el medio de ambas culturas, que no se siente más apegada a una u otra, sino "en medio de los dos, porque mi familia aún está en Chihuahua".

Y a sí, t odos los entrevistados reconocen en s us respuestas (aunque se a suman c omo chicanos, mexicoamericanos, mexicanos o l atinos) que aunque nacieron en los Estados Unidos —y como tal son e stadounidenses— arrastran el ementos d e l a cu ltura m exicana, h eredan h ábitos, co stumbres, tradiciones propias de sus predecesores, básicamente padres y abuelos.

Por eso vemos cómo en sus respuestas acerca de la comida confluyen *el hot dog* y las tortillas; en cuanto a las tradiciones celebran el 4 de julio como mismo celebran el 16 de septiembre; y donde más se ha perpetuado esta mezcla de culturas es indudablemente en un asunto como el idioma, es decir, s on personas que crecen de batiéndose entre lo que s on y significan el inglés y el español, haciendo usos de uno u otro en el entorno familiar, en la escuela o el trabajo.

Y es os el ementos de la cultura mexicana que mantienen e stas personas en Estados Unidos en medio de la "heterogeneidad multitemporal" de la que habla García Canclini y que han heredado de generación en generación, es aquello que "no se deja hibridar" (García Canclini 1990, p.18), que perdura en el tiempo, que r esiste, que c onvive c on ot ros e lementos culturales "en medio d e conjuntos interétnicos, transclasistas y transnacionales" (García Canclini, 1990, p.18).

Del total de los entrevistados, 10 di jeron sentirse más cerca de la cultura estadounidense, algo que es completamente comprensible, pue s es el país donde na cieron algunos y donde otros han

pasado e l m ayor t iempo de s us vi das. E l c aso de l a e ntrevistada Ana R ojas, qui en s e de fine mexicoamericana, lo demuestra. Dice que aunque es la tercera generación, "los americanos siempre me van a ver c omo mexicana, nunc a me van a ver a su ni vel, a unque s oy una persona e ducada, tengo trabajo, siempre he sentido eso".

Vemos có mo a pesar de haber nacido en Estados Unidos, incluso de pertenecer a la tercera generación, sienten que no han sido completamente aceptados en ese país, el color de la piel o el acento los delata como descendientes de mexicanos. Aun así, la mayoría se identifica más con los Estados Unidos y sienten or gullo por ello. Dice Ana Rojas: "Aunque tengo herencia mexicana, cuando ve o la bandera a mericana siento mucho or gullo, todos mis tíos estaban en el ejército y fueron a de fender a nue stro país dur ante la Segunda Guerra Mundial. Para mí eso es algo muy especial. Tengo un tío que recibió el *Purple Heart*, el Corazón Morado, es el certificado más valiente que le pueden dar a un soldado americano".

#### 4.3.2 El biculturalismo en la identidad

Dos de 1 os entrevistados, por su parte, di jeron s entir i gual cercanía con la cultura de ambos países: Ramona Cortés, chicana de primera generación, dice: "He tenido el privilegio de poder vivir en las dos culturas, hablar el español que es lo que nos une a todos, tengo familia y relaciones en México. Para mí hay rasgos en mi vida política que hacen que me identifique mucho con la cultura mexicana, y en lo profesional se identifica uno como americana. Tengo una identidad que me ayuda y me guía, para mí ha sido una base fundamental, tengo mucho orgullo de quien soy".

Podemos ver cómo la coexistencia de ambas culturas en la vida de estas personas es un hecho, hecho que hace que repiensen su identidad y reconozcan cuánto de mexicano y de estadounidense tienen: "En l os i ntercambios de l a s imbólica tradicional c on l os c ircuitos i nternacionales de comunicación, con las industrias culturales y las migraciones, no de saparecen las preguntas por la identidad y lo nacional, por la defensa de la soberanía, la desigual apropiación del saber y el arte. No se borran los conflictos, como pretende el posmodernismo neoconservador. Se colocan en otro

registro, multifocal y más tolerante, se repiensa la autonomía de cada cultura –a veces- con menos riesgos fundamentalistas" (García Canclini 1990, p.20)

Solo un entrevistado dijo sentirse más identificada con México. Tal es el caso de Patricia Díaz, quien s e de nomina c hicana, de s egunda generación, y qui en di ce ha berse s entido e stereotipada muchas v eces p or s u h erencia m exicana: "P ero con la fuerza y el ap oyo de m is p apás yo luché contra eso, no me sentí cohibida, aunque muchas compañeras sí, no querían hablar español, les daba vergüenza hablar español. Mi mamá siempre enfatizó en ser orgullosa de m is raíces, s oy bilingüe. Yo crecí en un barrio con muchos mexicanos hasta que fui a la universidad, ahí me sentí diferente, salí de mi ambiente".

El chicano o mexicoamericano vive en una situación y circunstancia completamente bicultural, fenómeno que, a l de cir de Tino Villanueva (1980) c rea un bi sensibilismo por la c ondición de desenvolverse c onstantemente e ntre dos uni versos c ulturales: "Es de cir que, como c iudadanos norteamericanos de estirpe mexicana, claro es tá que nos movemos entre dos culturas: la de la intrahistoria, o sea, la heredada, que a diario seguimos mamando del seno del hogar; y la otra, la oficial, la que formula nue stra vi da e ducativa y que r ige nue stro comportamiento profesional de acuerdo con las tradiciones y las leyes anglosajonas-norteamericanas" (p.22).

Indiscutiblemente, la identidad de estas personas es producto de la hibridación, de la fusión de las culturas mexicana y estadounidense, donde "el resultado es un cruzamiento, una interpenetración de objetos y s istemas s imbólicos" (García C anclini, 1990, p.150) . P or tanto s e c onstituyen c omo sujetos bilingües, biculturales.

Esta comunidad en Estados Unidos se debate todo el tiempo entre el "quién soy", por qué si soy nacida aquí, igual a los demás, con los mismos derechos constitucionales, piensan y me ven como de "allá", un país del que "tampoco soy". Los estereotipos hacen que los relacionen todo el tiempo con la cultura mexicana, por no pos eer el color de piel o de ojos como lo impone la norma en la sociedad estadounidense, o no ha blar con el acento debido, por muy buen inglés que se hable. Lo

anterior es algo que demuestra cuán patriarcal es la sociedad norteamericana, una sociedad donde una gran parte de la población es inmigrante. La entrevistada Elizabeth Ruelas, mexicoamericana, de primera generación, dice al respecto: "Crecí en una comunidad latina y todos mis compañeros eran latinos. Algunos me dicen, como soy blanca, que no soy mexicana, pero ¿ qué pue de ser un mexicano? Puede ser una blanca de ojos azules o morena".

Que la fuerte e migración m exicana ha cia los E stados U nidos ha provocado una i ndiscutible hibridación e ntre las culturas mexicana y e stadounidense, no cabe la menor duda. Los flujos migratorios ha n l legado a convertirse también e n flujos culturales. E s i mposible que un a inmigración que e stá teniendo lugar de sde ha ce tantos a ños, donde se ha conformado una comunidad resistente, que es a demás la mayor comunidad de ntro de las demás comunidades de inmigrantes en el país, que llega hasta la tercera, cuarta generación, que ha sido resistente cultural y políticamente, no tenga la magnitud ta l para llegar a fusionar la cultura a neestral con la cultura dominante. La cultura dom inante—la e stadounidense—en ni ngún sentido se ha tragado a la mexicana, sino que ha nacido una tercera cultura surgida de la imbricación de esas dos, con la que se ha identificado la emigración mexicana en Estados Unidos, y que aquellos que la han defendido políticamente la lla man chicana, y lo s que e stán divorciados de e sta a rista la lla man mexicoamericana.

García Canclini (1990) habla del concepto de desterritorialización, que también pudiera describir este fenómeno: "No se borran los conflictos como pretende el neoconservadurismo; se colocan en otro registro: el de una creciente desterritorialización de la cultura: los movimientos populares que reubican su acción en este nuevo escenario combinan la defensa de sus tradiciones propias con una visión de la cultura más experimental, es decir, multifocal y tolerante" (p.20).

La entrevistada María Castein, quien se identifica como latina, nacida en México y que emigró en e l a no 1940 a E stados U nidos c uando t enía t res an os, d ice: "R ealmente ya m e am ericanicé

mucho, hablamos español, pero casi siempre inglés, con el tiempo uno se va acostumbrando a los Estados Unidos".

Asimismo, Esther Pacap, mexicoamericana, nacida también en México, dice verse más cercana a los Estados Unidos: "Son 35 años ya viviendo en este país, mis hijos ya nacieron, se casaron acá, y las raíces ya se van formando acá. Aun así mi país es México".

Estas personas tienen en común el haber estado viviendo muchos años en los Estados Unidos, incluso más de lo que vivieron en México, han forjado su familia en ese país, o sea, es imposible que no se asimile la cultura estadounidense y ocurra un proceso de fusión cultural. A tal punto se dan los procesos de hibridación en una situación como esta, que ya se habla de un "proceso de latinización" de los Estados Unidos (Ver Capítulo teórico I).

El flujo migratorio en la frontera entre México y Estados Unidos ha conllevado a tal proceso de hibridación cultural: una ciudad como Los Ángeles, en la cual viven todos los entrevistados para esta investigación, es una muestra viva de ello. Una ciudad donde casi cualquier persona te pueda hablar e n e spañol o i nglés, dond e e xistan l os c olores, ol ores, pue stos de ve nta, pr esencia d e símbolos que remiten a la cultura m exicana, e s una s ociedad donde ha oc urrido un pr oceso de hibridación c ultural. Tanto e s a sí que ho y Los Á ngeles e s conocida c omo l a s egunda c iudad mexicana, porque tiene la mayor cantidad de población mexicana después de Ciudad de México.

El testimonio de Miguel Silveiro Roura constituye un ejemplo de todo este proceso migratorio y cultural. Su madre, embarazada de él, cruzó la frontera de Tijuana, para que él naciera en National City, Estados Unidos. Luego regresó a México, pero su hijo ya había nacido en los Estados Unidos: "ellos solo querían ese papelito, lo hicieron para entrar a este país, querían venir acá", dice Roura.

A R oura le sucedió c omo a muchos en un a ciudad c omo Los Ángeles, "Cuando yo fui a la secundaria h abía en e se ba rrio r usos, j aponeses, j udíos, a froamericanos, pe ro l a m ayoría e ran mexicanos, m exicoamericanos, c hicanos". E s decir, un e ntorno a sí, donde c onfluyen t antos emigrantes, es muy difícil que escape a una situación de intercambio cultural, de imbricación, de

asimilación. S egún e ste e ntrevistado, la ciudad e n sí (Los Ángeles) e s un s itio que no t e de ja desprenderte completamente de la cultura m exicana: "E s p arte de la cultura contemporánea. Ves muchos tacos por todos lados, el taco es fácil, es rápido, cocinar una comida es todo un r ito. Ves viñateros, m ercaditos, la música, la comida, el estilo de v estir". E sta confluencia en la sociedad estadounidense de culturas, e sas m ezclas qu e c onviven y constituyen la realidad de una ciudad como Los Ángeles, se explica porque es innegable que lo local o tradicional, para llamarlo de algún modo, confluyen con las maneras de las grandes urbes: "Hoy existe una visión más compleja sobre las r elaciones e ntre t radición y m odernidad. Lo c ulto t radicional no e s bo rrado por l a industrialización de los bienes simbólicos" (García Canclini, 1990, p.38).

Roura no presenta interés alguno en ir a México, por la situación social actual del país, y aunque hace más de 30 años no lo visita, reconoce tener mucha herencia mexicana en su vida, al igual que estadounidense: "Me gusta la música americana, me gusta ir a tiendas que estén muy abarrotadas de muchas co sas, m e g usta t ener l a p laya y t ener l as m ontañas. D e M éxico t engo m i p iel, l as enseñanzas de mi madre que aún están en mi mente. Lo material es americano, tengo mi casa aquí, la vida, aquí están mis nietos y mis hijos. Un 90 por ciento soy americano, y un 10 mexicano".

Por otra parte, Roura habla de sus hijos. Según él, dos de sus hijos también son maestros, han tenido que aprender el español porque sus alumnos son la mayoría mexicoamericanos. Ambos están casados con americanas, y su hija está casada con un mexicano.

Es evidente cómo pervive la mezcla entre lo estadounidense y lo mexicano, y cómo en el caso anterior, las generaciones más nuevas y más asimiladas a la cultura de Estados Unidos se casan con mexicanos, o los mexicoamericanos con estadounidenses. Imposible que no sea así en una ciudad con tan notable inmigración mexicana, la unión, la fusión, la hibridación cultural es un proceso vivo e i ndetenible. "Cuando s e de fine una i dentidad m ediante un proceso de a bstracción de r asgos (lenguas, t radiciones, ci ertas co nductas es tereotipadas) s e t iende a moenudo a do esprender esas prácticas de la historia de mezcla en que se formaron" (García Canclini, 1990, p.17).

Es importante señalar que, a un cuando estos entrevistados ha blan de identidad cultural se ven ante todo estadounidenses, no ni egan y reconocen su herencia cultural mexicana. La entrevistada Carla Corona, quien ha sentido la necesidad de volverse hacia la cultura an cestral, para lo cual, como se di jo, de cidió ir a México y aprender e l i dioma español, se sabe e n primer l ugar estadounidense, "porque soy de aquí y mi historia no está tan cerca de la historia de las migraciones (...)". No obstante, muchos en ese país no la consideran como tal: "(...) y para mí es muy triste, porque no soy rubia, y me ven como latina".

Aunque los entrevistados no utilizan la palabra hibridación para nombrar esa fusión cultural de la cual indiscutiblemente son parte, sí son conscientes de este fenómeno de las mezclas culturales. Por ejemplo, a 1 pr eguntársele a 1 e ntrevistado S amuel P az sobre qué e s un c hicano o u n mexicoamericano, responde: "Ser parte de los Estados Unidos y ser americanos, pero a la vez tener las tradiciones de los mexicanos. (...) La comunidad en esos años (se refiere a la década del 60) era casi c ompleta de 1 atinos, m exicanos, no ha bían m uchos a mericanos o negros e n l a c iudad, no vivíamos mezclados como hoy día, que el país es mucho más mezclado".

Por s u p arte, l a en trevistada E lizabeth R uelas en s u t estimonio cu enta q ue "De ch ica, m e mandaban a México cada verano y me identificaba como una mexicana, yo decía en el aeropuerto que había nacido en Guadalajara, aunque en mi acta de nacimiento no decía eso, las autoridades me decían t u n aciste aquí. Pero ah ora t engo t radiciones m exicanas, p ero c on l a ed ucación q ue n os ofrece este país me gustaría decir que soy de aquí, me gustaría aprovechar los recursos de aquí, lo que está pasando en México ahorita me da tristeza, yo soy latina, y me siento más americanizada".

El caso de la entrevistada Sofía Lorenz es de sumo interés y muestra lo polémico que pue de llegar a ser un f enómeno donde la confluencia cultural, la diversidad, y por tanto la hibridación, tiene lugar cada vez más. No se siente estadounidense, ha ido a El Salvador (donde nació su madre) unas cinco veces y no ha visitado nunca México (su padre es mexicoamericano). "(...) no me siento

ni am ericana, n i m exicana, ni s alvadoreña. S iento c omo que t engo m i propia c ultura, que es l a chicana", dice.

El hecho de que Sofia Lorenz tenga influencia de tres culturas, no qui ere de cir que se sienta completamente cerca de alguna. Ni tan siquiera de la estadounidense, que es donde nació y se ha desenvuelto. E sto pa sa —y es al go que se deja ver en las respuestas de los entrevistados citados anteriormente- porque la discriminación a la comunidad latina en Estados Unidos no es algo que ya pasó, s ino que e s pa lpable y los e ntrevistados los ienten. Los e stereotipos ha cia los mexicoamericanos o la comunidad latina en general son un hecho hoy. La propia Sofia Lorenz dice no sentirse aceptada del todo en la sociedad estadounidense, lo cual la hace sentirse no pertenecer realmente a ningún sitio: "Porque no soy güera, no tengo pelo rubio, ni piel blanca, ni ojos claros, soy oscura, entonces nunca he sentido que soy americana sino mexicana o salvadoreña, pero a los mexicanos y salvadoreños no les gusta la piel oscura. A la gente que le gusta mi color son a los afroamericanos. Por eso a veces no sé cuál es mi espacio, mi identidad. Por eso siento que soy de todo y de nada al mismo tiempo".

La historia del entrevistado Daniel Alba reafirma lo anterior pero desde otro punto de vista. Su experiencia como mexicoamericano, de segunda generación, ha sido distinta, en tanto su crianza y educación fueron prácticamente a la manera estadounidense, además de tener un color claro de la piel y dom inar s olo e l i nglés, no conoce e l i dioma español: "Yo creo que la mayoría de los estadounidenses ven a los chicanos, a los latinos como inmigrantes y lo más probable es que nunca serán considerados como americanos, debido a la gran historia entre México y Estados Unidos, los mexicanos sienten su lealtad y afinidad por su cultura, su idioma y su historia (...) Una de las cosas que yo tengo, que es diferente de la mayoría de los latinos, es que yo la mayoría de las veces paso por blanco (se refiere a pasar por estadounidense). Entonces, como yo paso por blanco, a veces veo a americanos haciendo chistes sobre latinos y ellos no saben que yo soy latino; de hecho yo se los

digo y ellos s e s orprenden y e ntonces s e s ienten a vergonzados. Y t ú pr obablemente s entirías l o mismo aquí por tu tipo de piel".

No es menos cierto que los medios, la sociedad misma, la gran industria que es Hollywood, siguen reproduciendo a través de estereotipos los rasgos de la comunidad latina en Estados Unidos. Y si es una realidad que la situación de los chicanos/mexicoamericanos y los latinos en ese país ha cambiado, también es verdad que persiste la discriminación. Las entrevistas realizadas dan prueba de ello.

Elizabeth R uelas o pina al respecto: "Ahorita l os l atinos t enemos mucho pode r pol ítico y económico, pero todavía no estamos donde debemos estar".

Por su parte, Miguel Roura dice que la situación de los inmigrantes mexicanos en Estados Unidos ha evolucionado "(...) desde cuando yo era joven, que estábamos radicalmente peleando por tener un pedazo del pastel americano, el *american pie*. En mi perspectiva, queríamos representación, aun luchamos por eso, que se represente y no se abuse la identidad, como cuando dicen que todos los mexicanos que vi enen a quí s on c riminales, e sa i magen s iempre ha s ido por 1 as películas, 1 os programas de televisión, el mexicoamericano siempre ha sido la imagen de la persona mala. Por eso hemos luchado, al final la imagen más importante es la que uno tiene de sí mis mo. Pero está la imagen del malo, en este país hay más cárceles que escuelas, los policías matan a jóvenes, ayer hubo una manifestación aquí, porque acaban de matar a un chico, y eso siempre ha pasado. Desde que yo era chico, cada año ha bía a lguien que moría en las manos de un policía. Y esos temas prevalecen, pero hay mejoras, aunque a veces aún se mantiene esto. (...) He trabajado de maestro, principalmente en esta comunidad mexicoamericana (se refiere al barrio de Boyle Heights). Los muchachos que viven aquí, están segregados respecto a los güeritos que viven allá".

A pesar de la gran mezcla en un país de inmigrantes como lo es Estados Unidos y las libertades que estos han ganado, puede verse en las respuestas de los entrevistados que hay un trecho por recorrer para que los inmigrantes mexicanos se sientan completamente asimilados en esta sociedad.

No obstante, es una realidad que en la ciudad de Los Ángeles, y en Estados Unidos como país, los procesos de hi bridación c ultural s on procesos vi vos, presentes, y por tanto e sto c omplejiza conceptos como el de identidad cultural, que en el caso de los inmigrantes es una categoría marcada por la mezcla, la fusión. C onlleva a plantearnos preguntas como: ¿ Qué e s s er, en e ste caso, un mexicano en los Estados Unidos? o ¿existe una cultura legítima, no influenciada, no penetrada por otras culturas? ¿Qué s omos r ealmente? ¿El producto de un f enómeno que s e expande c on las migraciones, con la interconexión? (Ver Capítulo teórico I, p.13). Un concepto este del cual no cabe dudas que s e alza de sde los ubalterno, s on estos e ntrevistados—inmigrantes m exicanos o descendientes de estos- quienes se hacen estas preguntas, quienes se cuestionan de dónde vienen o vinieron sus padres, por qué tienen las costumbres que tienen y de qué elementos culturales están conformados, algo que los marca y que llevan consigo, elementos que conforman su cultura y por tanto su identidad.

# 4.4 Las negociaciones de un espectador teatral

La capacidad de negociación de los espectadores, tal como se ha trabajado en esta investigación, se t raduce en s u cap acidad d e i nterpretar, experimentar s ensaciones, d esde u na p osición completamente activa como público, que tiene la licencia de quedarse con lo que prefiere de la obra y desechar aquello que no le transmite o no le interesa, donde su posición activa "le da su 'saber reconocer', su libertad de lectura, su habilidad para resistir a los mensajes dominantes, el carácter negociado de los procesos de apropiación" (Medina, 1995, p.25).

## 4.4.1 La Trilogía... ¿una obra de teatro chicano?

La obra, según su director José Luis Valenzuela, es indiscutiblemente una obra de teatro chicano. De acuerdo a las respuestas del director, puede hablarse de un teatro chicano en este caso porque "tiene el propósito de transmitir un mensaje político".

"El teatro chicano habla sobre una comunidad, no se trata de trabajar cualquier tema en las obras lo chicano tiene obj etivos m uy claros de crear comunidad, y no todo el teatro latino tiene e sos propósitos. El teatro latino puede adaptar obras de Lope de Vega, García Lorca, el teatro chicano trata otras cosas".

Sin embargo, cuando la obra se enuncia, cuando se le publicita o cuando los medios se refieren a esta, no di cen que es una obra de teatro chicano, sino una obra de teatro latino. No obstante, Valenzuela acota que "claro que es teatro chicano, se enuncia como teatro latino ahora porque hay a quien no les gustan los chicanos, hay muchos problemas con los latinos en general. Entonces, como era un movimiento político y a la gente no le gustan los políticos, preferimos llamarlo así. Pero esta obra es bien chicana. (...) no la enunciamos así para que no suene a *agit prop*".

Como puede verse reflejado en las declaraciones del director de LTC, sucede al go similar a cuando los e ntrevistados, a nteriormente, de finieron su i dentidad. Algunos preferían mantenerse distanciados completamente del término chicano por su dimensión política, y los que se asumieron de ese modo eran conscientes de su sentido militante. Pero es notable que el término despierta en muchos cierto rechazo. No es el caso del director, que se asume como chicano y qui en participó además e n e l m ovimiento c hicano d e l os a ños 60 c on s u f uerte f rente a rtístico c on un f in marcadamente político en la lucha por el reconocimiento y las libertades de la comunidad.

Sin embargo, es una realidad que entre la población de Los Ángeles algunos prefieren mantener un distanciamiento respecto a la categoría chicano: "Hay gente que no le gusta la *Trilogía* porque es muy política la tercera obra (se refiere a *Charity*)", dice Valenzuela.

#### 4.4.2 La obra: retrato de la comunidad

A pe sar de 1 as di stintas f ormas de a sumirse o i dentificarse, t anto qui enes s e nom bran mexicanoamericanos, como los que se nombran chicanos, mexicanos o latinos, dijeron haber visto en 1 a o bra t eatral r eflejada a 1 a comunidad y s u h istoria, o s ea, la s h istorias f amiliares d e ellos

mismos, de acuerdo a su condición de inmigrantes o de scendientes de inmigrantes mexicanos en Estados Unidos.

La obra contempla en sus cinco horas de duración varias temáticas generales y es enciales: la añoranza por el país de origen, el conflicto de abandonar el país en busca de un "futuro mejor", el dilema de retornar al país de nacimiento, el conflicto entre las viejas y nuevas generaciones, más distanciadas ya de la cultura mexicana. También la obra se hace eco de distintas subtramas como el amor, la familia, la superación profesional, la guerra, la política.

Precisamente, de las diferentes articulaciones que pueden hacer los sujetos durante el proceso de recepción, esta investigación se centró fundamentalmente en las negociaciones que se producen al articular la audiencia y el texto, pues el interés radicaba en cómo esa audiencia significaba el texto (Ver Capítulo teórico II, p.12).

En su desarrollo, la dramaturga de la obra, Evelina Fernández, acude a distintos referentes de la cultura mexicana, que pueden verse en la escenografía utilizada, en las canciones, los nombres de los pe rsonajes ( son e n español, nom bres c omo E lena, S ilvestre, E speranza, C aridad, F e, J osé Sánchez). Uno de los conflictos principales de la obra es el del idioma, que es también, como se ha dicho, un tema crucial en la historia de los inmigrantes mexicanos en Estados Unidos, y dentro de la comunidad mexicoamericana/chicana. En toda la obra, los personajes combinan indistintamente el inglés y el español.

Una de las alusiones con la cual el público se siente más identificado, es la siguiente:

"No sé. I can't move to Mexico. And do what? I'm from here, born and raised. In Mexico I feel like a gringo and here I feel like a Mexican. Qué pinche suerte. I can't speak good English and I can't

speak good Spanish... Estoy

jodido" 18 (Fernández 2016, p.120).

Cuando el personaje llamado Enrique di ce lo anterior, es posible ver cómo ha y una conexión instantánea entre los actores y el público. Pudo constatarse cómo en distintas puestas en es cena, durante diferentes días, el texto provocaba en el público risas, aplausos, las personas comentaban entre ellas. Indudablemente, era posible percibir cierta complicidad entre lo que decían los actores y el público.

Y es que, p recisamente, es a es u na de las p artes de la o bra con la que los en trevistados s e identificaron más. Carla Corona, chicana de tercera generación, de 39 años, dice al respecto: "Sí, me ha pasado, yo tuve que aprender español, los otros mexicanoamericanos aquí (en Los Ángeles) no me aceptaban porque no hablaba español, y cuando estaba allá (en México) me decían 'por qué quieres ap render es pañol, s i es tás en los E stados U nidos no t e h ace f alta nada más, nos otros queremos saber inglés'. Y hacíamos un intercambio, yo les enseñaba inglés y ellos a mi español".

Asimismo, la entrevistada R amona C ortés, chicana, de primera generación, de 57 a ños, dijo: "Me i dentifiqué con el comentario que se hizo en la obra de cuando estoy en México me siento gringa, y cuando estoy aquí me siento mexicana. P orque ex actamente cuando estamos al lá, lo critican a uno, que se veía uno americana, por ser pocho o pocha, y cuando venían aquí te criticaban por ser mexicana y había discriminación contra u na. Me i dentifico as í, y sélas dos caras del conflicto que todavía existe a veces con la i dentidad cultural, la a finidad que tiene uno por ser nacida en el país. Yo llegué de 13 a ños, y fue cuando vi el beneficio de lo bicultural, lo bueno de

18

<sup>&</sup>quot;No sé. No puedo mudarme a México. Y ¿hacer qué? Soy de aquí, nacido y alzado. En México me siento como un gringo y aquí me siento como un mexicano. Qué pinche suerte. No puedo hablar bien inglés y no puedo hablar bien español ... Estoy Jodido" (Fernández 2016, p.120) (La traducción es propia)

hablar e spañol, a unque en e se t iempo no s e de jaba ha blar e spañol, no había na da de bilingual

education ni nada".

Con esa parte del texto de la obra Miguel Roura, chicano, de primera generación, de 67 años,

siente la misma identificación: "También en México hay discriminación. No me gustó cuando visité

a mi familia en Guadalajara, me decían 'tú no eres mexicano'. Yo iba a conocer mi identidad, me

decían 'tú eres pocho'. Se ve mucho en esa obra, me identifiqué mucho".

Bastante s e h a d icho ya q ue el i dioma es u no d e l os g randes t emas d e l a co munidad

mexicoamericana/chicana en Estados Unidos, y la obra alude todo el tiempo a ese fenómeno. Una

de las es cenas, hace referencia a es a manera de hablar indistintamente el es pañol y el inglés. El

personaje de Esperanza les dice a sus hijas:

"Ya les dije que no anden con esa

lengua de chu chu! Either you speak

Spanish or you speak English. But,

not both at the same time" 19 (Fernández 2016, p.13).

Constantemente, a lo largo de la obra, pueden verse los guiños que se hacen al idioma, los cuales

remiten a los en trevistados a roccordar sous experiencias roceseto a es e toema. Ana Rojas,

mexicoamericana, de tercera generación, de 52 años, dice sentirse reflejada en la obra, "porque mi

papá na ció en El Paso, Texas, y cuando él estaba a llí e ra prohibido ha blar español, y cuando lo

hablaba lo castigaban o golpeaban los maestros. Cuando en la obra hablaron de eso, recordaba los

cuentos que me hacía mi papá".

Todas las personas entrevistadas dijeron que la obra reflejaba la identidad mexicoamericana, al

remitirlos a sus experiencias como inmigrantes o la de sus padres o abuelos. O sea, cuando se les

19

"¡Ya les dije que no anden con esa lengua de chu chu! O hablan

(La traducción es propia)

134

pregunta si vieron reflejadas su identidad como mexicoamericanos/chicanos en la obra, responden con alguna escena de la obra que fue capaz de conectarlos con sus experiencias personales. A decir de la entrevistada Esther Pacap, la obra "tiene cosas que si no las viviste en algún momento, las leíste". O sea, son anécdotas, temas que les son muy cercanos a la comunidad, por lo cual no e s extraño que se sientan identificados.

La entrevistada Socorro Gamboa, chicana, de segunda generación, de 56 años, recuerda, entre otras cosas, su relación con las escenas de la obra donde asesinan al presidente John F. Kennedy en el año 1963 y cuando el Papa Juan Pablo II visita los Estados Unidos. Vemos en su respuesta cómo la obra la conecta con su historia familiar, y es su manera de sentirse identificada: "Unas americanas que e staban la otra noc he vi endo la obra me di cen, 'nosotros nos i dentificamos, a unque s eamos americanas'. Y un afroamericano me dijo 'That's my history, that's my granma, that's my family'. En la obra ves que sale Kennedy y el Papa, mi mamá tenía fotos con velas en un al tar para los Kennedy y el Papa, mi abuelita también, y mis tías. (...) La obra da ese conocimiento de lo que estaba pasando. Por ejemplo, mi abuelito estaba muy involucrado con los braceros, como cuando en la obra aparecen los mineros de Jerome, y uno puede conectarse con eso, con lo que estaba pasando en los 60, ver cómo los niños que crecen aquí se quieren involucrar con la música americana".

De a cuerdo con las opiniones recogidas, la obra refleja la identidad del inmigrante mexicano, manifiesta en las distintas historias que conforman la trama.

Por s u p arte, l a entrevistada R amona C ortés d ice: "M e gusta d e l a o bra q ue s us d iferentes elementos dan la posibilidad de que te identifiques de diferentes maneras, tiene diferentes historias con las cuales cada persona se puede identificar, si no es la música es la política".

Asimismo, el entrevistado Miguel Roura, chicano, de primera generación, de 67 años, expresa: "Lo l indo de 1a obr a e s que t iene m uchos t emas hum anistas, que t raspasan l os p roblemas d el chicano, y uno es la emigración. Ese es un tema común en la literatura chicana, la emigración a este

país, luego la asimilación o a daptación a los valores a mericanos. C omo la muchacha que que ría cantar, una de las tres tuvo el valor de dejar a la familia para seguir sus sueños, las otras no".

Existe un consenso visible en las respuestas de los entrevistados. Desde el momento en que la historia teatral la extrapolan a su historia personal, significa entonces que el texto les está hablando, que les hace mover emociones, buscar en los recuerdos. Se reconocen y se identifican con el texto en la medida en que ven sus vivencias o la de sus antepasados contadas en la obra. A su vez, el texto los h ace r eflexionar s obre l a co munidad a l a que p ertenecen, s obre e l r ol en g eneral q ue h a desempeñado el inmigrante m exicano en E stados U nidos. Los e spectadores, interpretando, e stán llevando a cab o la lectura negociada de la que habla Stuart Hall (Ver Capítulo Teórico II) y que se refiere al rol del receptor de reconocer valores del mensaje y ser capaz de desechar otros o agregarle diferentes sentidos.

Por o tra p arte, l os entrevistados d ijeron h aber v isto en l a o bra l a mezcla d e l as cu lturas mexicana y estadounidense, es decir, la fusión, la hibridación de la cual nace y se nutre la identidad cultural mexicoamericana/chicana. La entrevistada Elizabeth Ruelas, mexicoamericana, de primera generación, de 44 años, dijo al respecto: "Veo un *clash* de las culturas, un México más tradicional y Estados Unidos con más libertades, un *clash* de generaciones".

Y precisamente ese es uno de los objetivos que persigue esta obra y LTC de manera general. El director J osé Luis Valenzuela ex presó que "La Trilogía es u na manera de informar a la cultura estadounidense. El escenógrafo es de Canadá, el de sonido es de Brasil, el diseñador de vestuarios es de México, la que hace las proyecciones es de Corea, el de las luces es mexicoamericano, es un caleidoscopio, las i mágenes vi enen de e sas s ensibilidades, de s u propia cultura. P ero e so e s los Estados Unidos, y estás en Los Ángeles, la ciudad más diversa, y la cultura es una cuestión que es no es estática, tiene movimiento".

El entrevistado Daniel Alba, mexicoamericano, de segunda generación, de 61 años, percibe esa confluencia d e 1 as c ulturas e stadounidense y m exicana en 1 a cu al s e d ebaten 1 os

mexicoamericanos/chicanos en una parte del texto donde se alude a la iglesia católica y la presencia cada v ez menor de es ta en las generaciones más jóvenes, situando la religión católica como una herencia de las ancestros mexicanos en una sociedad que cada v ez se aleja más de esto: "Así que hay algo que aún se aferra al pasado, y yo creo que eso es una de las cosas que los niños de hoy se preguntan, ¿ cuánto debo aferrarme a lo que México representa y cuánto debo dejar ir para poder encajar y ser parte de es ta sociedad? Y esa es la mayor pregunta sobre la identidad, no solo para mexicanos, sino para cualquiera que venga de otro país. Qué mantengo y qué dejo ir, y en qué me convierto. Es como que estás en un t erreno a trapado con esas preguntas sobre la identidad", di ce Alba.

La o bra t odo el tiempo tiene r eferentes de la cultura m exicana, p rincipalmente en su p rimera parte, cuando la familia emigra a Arizona. Elementos escenográficos todo el tiempo brindan ese tipo de información al público: los a yuda a situarse en las distintas épocas, a distinguir las diferentes generaciones de m exicanos e n E stados U nidos, los principales c onflictos y di syuntivas de la comunidad mexicoamericana.

Desde el vestuario, primero más colorido y convencional a ludiendo a los años cuando recién llegó la familia de México, luego el desenfado cuando ya se encuentran en una ciudad como Los Ángeles. La música contribuye también a distinguir épocas y sirve como identificación cultural: los primeros años las canciones en es pañol, con alusiones directas a México; luego las canciones en inglés, el rock, el pop.

El texto de la obra todo el tiempo i ncluye referentes que manifiestan tanto la añoranza hacia México, como la cultura originaria tan a rraigada a la comunidad mexicoamericana de la cual no pueden desprenderse: brindan con tequila, muestran las banderas de ambos países, aparece la figura de la comadre, comen frijoles y tortillas. Una parte del texto dice:

"Yes, because she helped my Mom when

my Dad died in the mine. We had no

food, no money and your Mom would

come over and bring us beans and

tortillas. I was so hungry those

beans and tortillas were delicious.

I promised I'd never complain about

eating beans and tortillas again"<sup>20</sup> (Fernández 2016, p.5)P.50

En otra parte del texto uno de los personajes expresa:

"Muchachas! Cuántas veces les tengo que decir que limpien la cocina después de hacer las tortillas. I am so tired of having to remind you girls..."<sup>21</sup> (Fernández 2016, p.86)

Vemos como todo el tiempo el texto hace es a especie de "guiños" a la cultura mexicana, a lo tradicional, p orque p recisamente d e es os rasgos h eredados s e c onstituye l a i dentidad mexicoamericana. E stos el ementos h acen p osible q ue el p úblico s e reconozca en el los, en l os personajes, identifiquen su historia y la de su comunidad, y negocien interpretaciones, significados.

Asimismo, las personas entrevistadas que vieron la obra, pueden negociar significados diferentes de acu erdo co n l as d emarcaciones cu lturales que s ea cap az d e ar ticular. D e este m odo, el

20

"Sí, porque ella ayudó a mi mamá cuando Mi padre murió en la mina. No teníamos Comida, no hay dinero y tu mamá Vino y trajo frijoles y tortillas. Estaba tan hambriento de esos Frijoles y tortillas, eran deliciosos. Le prometí que nunca me quejaría Comiendo frijoles y tortillas de nuevo" (Fernández 2016, p.50)

21

"Muchachas! Cuantas veces les tengo Que decir que limpien la cocina Después de hacer las tortillas. Yo Estoy tan cansada de tener que recordarles" (Fernández 2016, p.86) (La traducción es propia) entrevistado de más edad puede haberse llevado un mensaje diferente a un entrevistado más joven. Según López (2008) la comunicación es un proceso donde se ven articulados varios de los agentes del proceso de comunicación, y por tanto, la criticidad de la audiencia y su actividad "se verán favorecidas en la medida que el auditorio ubique estas articulaciones, las analice y reflexione sobre ellas" (p.108).

Sucede con el caso de Sofía Lorens, de 31 años, chicana, de tercera generación y con el caso de Maria Castein, de 80 años, mexicoamericana, de primera generación. Desde la forma de percibir la concepción de lo chicano, hasta la manera de asumir su identidad y por tanto interpretar la obra o identificarse con las historias, va a ser completamente distinta. Igualmente sucede con el caso de los hombres, qui enes fueron a la guerra y por tanto de terminadas escenas de la obra les puede qui zás hablar m ás que a l as mujeres, o el t ipo de trabajo que ha n tenido q ue h acer en el p aís estadounidense.

La obra también abarca el tema político, tan importante para los mexicoamericanos/chicanos, y algunos de los entrevistados sintieron mucha emoción y se identificaron con esos pasajes de la obra. El entrevistado Samuel Paz, latino, de segunda generación, de 73 años, dice: "Salí llorando, porque en verdad, el tema yo lo podía identificar mucho. Yo nací en 1943, y reflejaba la etapa que yo viví. Yo recuerdo cuando balacearon al presidente (se refiere a John F. Kennedy), yo venía en un barco de Alaska, y pensábamos que iba a haber una guerra, que alguien estaba atacando al presidente, no sabíamos lo que estaba pasando, y luego de tres días nos dijeron, y llegamos el día que estaban enterrando al presidente. Toda mi familia estaba ahí, nos quedamos en San Francisco viendo cuando lo enterraron".

Asimismo, la o bra se hace eco de es tereotipos que remiten a la cultura mexicana: el marido machista o maltratador, los prejuicios sobre la homosexualidad, la mojigatería, Los Ángeles como la ciudad de la libertad y las o portunidades mientras que la mexicana es u na sociedad con más tabúes, o la alusión del mexicano como una persona melodramática.

Una parte del texto de la obra dice:

divorció de mi papá, porque le pegaba".

"I know I am! I'm from Mexico. We

are very dramatic"<sup>22</sup> (Fernández 2016, p.165)

Muchos de 1 os entrevistados de tectaron e n 1 a obr a e 1 r ecurso de ut ilizar e 1 e stereotipo pa ra reflejar parte de la cultura mexicana y para crear cierta empatía con el público. Es un hecho que los estereotipos, llevados al absurdo, los hacen reír, los hace cómplices, el público comienza a aplaudir en tanto s e siente 1 a i dentificación de el los con el texto a p artir de 1 as ex periencias que en tonces evocan. Por su parte, el entrevistado Miguel Roura dice sobre el recuerdo que le traen las escenas del marido machista: "E1 padre de mi ex esposa ha tenido muchas relaciones ex tramatrimoniales, algunos mexicanos s on tomadores, a busadores, por e so mi madre vi no a e ste país, y por e so s e

En contraste con es ta o pinión es tá la de la entrevistada E lizabeth R uelas: "M i p apá es m uy trabajador, nunca fue machista ni celoso, yo nunca vi el machismo en mi casa aunque sí en casa de mis amigos. Vemos en Hollywood que así presentan a los mexicanos, pero no es mi experiencia".

Otra de las historias con las que las mujeres más se identificaron en la obra fue la de la madre estricta en la crianza de las hijas. Vemos cómo las entrevistadas se conectan con estas historias que las remite a sus historias familiares. Uno de los diálogos de la obre dice de la siguiente manera:

#### **FREDDIE**

"Hey, what do you say I come over

your house?"

**CHARITY** 

"No!"

22

"¡Lo sé, soy dramática! Yo soy de México. Nosotros somos muy dramáticos" (Fernández 2016, p.165) (La traducción es propia)

```
FREDDIE
```

"No, why?"

#### **CHARITY**

"My Mom's really strict".

#### **FREDDIE**

"I can try to talk to her".

### **CHARITY**

"No! No, please don't do that" <sup>23</sup> (Fernández 2016, p.29)

La entrevistada Esther Pacap, mexicoamericana, de primera generación, de 55 años, dice que "el trato de la señora con las hijas me recuerda a mi madre con los regaños, con los permisos que no daba".

Igualmente, E lizabeth R uelas d ice al r especto: "Yo n ací en u na casa así, m i m amá er a m uy estricta, aún lo es, el tipo de madres que limitan a las hijas en lo que hacen porque son mujeres, eso proviene de tradiciones latinas, y uno siendo de aquí de este país con más libertades, y viendo a sus compañeros, quiere explorar, pero estás atada a la casa".

La entrevistada Carla Corona dice al respecto que se identificó más con la familia de la tercera historia, lo que e s a lgo m uy c omprensible s i t enemos en cu enta q ue la en trevistada es d e u na generación más j oven, y la tercera p arte cu enta la historia de la tercera generación, p ersonas ya asimiladas a la cultura estadounidense, que oyen ese tipo de música, que hablan escaso español, que

23

*FREDDIE* 

**FREDDIE** 

(La traducción es propia)

<sup>&</sup>quot;Oye, qué dices, puedo ir a tu casa?"

**CHARITY** 

<sup>&</sup>quot;No!"

<sup>&</sup>quot;No, ¿por qué?"

**CHARITY** 

<sup>&</sup>quot;Mi madre es muy estricta".

**FREDDIE** 

<sup>&</sup>quot;Puedo tratar de hablar con ella".

**CHARITY** 

<sup>&</sup>quot;No! No, por favor, no hagas eso" (Fernández 2016, p.29)

poco les queda a veces de la herencia mexicana: "Me identifico con la familia en la tercera parte donde están ya muy asimilados en las costumbres de los Estados Unidos, pero la muchacha no sabe nada de español. Mi mamá no tiene orgullo por su raza, por lo que pasó cuando iba a la escuela, que había discriminación, es güera, es muy triste para mí, mis hermanos tampoco sienten orgullo, pero mi papá sí está muy orgulloso de su raza", dice Corona.

El argumento de la mujer, sus libertades o limitaciones, es un tema que aborda el texto y con el cual las mujeres se sintieron aludidas. Ramona Cortés dice que se identifica con "(...) lo que sucede políticamente, y también co mo mujer, porque lo que es tá pasando políticamente se refleja en los cambios dentro del hogar y el papel de ser mujer. Las mujeres están en sí mismas desarrollándose para hacer más. Me reflejo en ese sentido".

Las canciones de la obra son recursos que complementan el texto, brindan información sobre la época en que se sitúan las historias, y los entrevistados se sintieron identificados con estas, algunos las tarareaban o las cantaban junto a los actores. El entrevistado Miguel Roura, dijo sentirse "muy representado en l os pe rsonajes de E velina ( Evelina F ernández, dr amaturga), yo s oy un gran admirador de su trabajo, de su escritura. (...) Me identifiqué mucho con las canciones, canciones que a mí me gusta cantar. El tema del amor, los hijos, me gustó cuando el papá quería jalar al hijo para que se fuera con él y este le dijo que se quedaba con su madre. Yo aún mantengo esos valores de mi madre".

Por su parte, la entrevistada Ana Rojas expresó: "Me identifico con todo, yo me veía ahí, veía a mis hijos, exactamente como es la vida mexicoamericana".

### 4.5 Mensaje de la obra, al público

Prácticamente t odos los en trevistados s ostienen q ue el m ensaje q ue l a o bra l es d eja es tá relacionado con l a familia, l a h istoria, l as co stumbres, l a n ecesidad d e transmitir l a h erencia y cultura mexicana de generación en generación, de mantenerla y preservarla.

Así, la entrevistada Ana Rojas dice que el mensaje que se lleva es que "la familia y el amor a la familia es lo más importante y que pasemos tradiciones a cada generación".

Blanca Sánchez, i gualmente, dice que la obra le en seña a que "sigamos con nue stra tradición, nuestras costumbres, y transmitirlas a nuestros hijos, nietos, bisnietos".

Las dos entrevistadas anteriores (la primera de tercera generación y de 52 años; la segunda de primera generación y de 65 años) sostienen que la familia y la transmisión de la herencia mexicana es lo más i mportante. Aunque de un a generación más j oven, la entrevistada C arla C orona (de segunda generación y de 39 años) piensa similar: "Sí, pienso que hay un mensaje que es la historia de una familia, que a unque s omos di ferentes t enemos la misma historia y h erencia que s e d ebe preservar".

Patricia Díaz, por su parte, expresa que la obra "está enseñando y educando a la gente que quizás no conoce nue stra cultura, nue stras raíces, nue stra historia, cuánto ha contribuido el mexicano, el mexicoamericano a este país. Es una obra bien hecha, quizás porque yo conozco mi historia, por ser chicana, estuve en movimientos estudiantiles, en huelgas por derechos civiles, trabajando con los campesinos, organizando las huelgas, diciendo ¡no compren lechuga, no compren las uvas!".

Podemos v er q ue el m ensaje d e l a o bra l os r emite a s us h istorias f amiliares, v ivencias y necesidad d e ed ucar a l as g eneraciones futuras como h erederos t ambién d e l a cultura m exicana. Socorro Gamboa relató: "Antier mi sobrino cumplió 10 años, es el más chiquito, tengo 21 sobrinos, yo hablé en esa fiesta del legado de nuestra familia, lo importante para los jóvenes es saber que la puerta se abrió porque hubo una batalla que la gente luchó, y que caminaron para abrir esa puerta. El mensaje que tenemos que entender es el legado. Todos tenemos nuestra historia y a veces no nos sentimos que tenemos valor en el mundo. S i a ceptáramos que las personas s omos di ferentes, que todos tenemos nuestras raíces, fuera mejor, y la obra habla de eso, sé que en la obra hay una lección ahí. Cuando estoy con mis sobrinos y mis hermanas digo, hay un tiempo en el futuro, cuando yo no esté aquí, ellos van a poder hablar de eso".

Además del mensaje an terior en que tantos entrevistados están de a cuerdos, a lgunos también consideran importante que la obra haya resaltado el legado de la comunidad mexicoamericano en Estados Unidos, que algunas veces no es del todo tenido en cuenta. Visualizan los Estados Unidos como el país que les dio oportunidades, pero al que ellos también han contribuido como comunidad.

Miguel Silveiro Roura, dice que "ese sueño americano, tanta gente viene a este país buscándolo de todas partes del mundo, aún existe y hay posibilidades de realizarlo. Yo soy un ejemplo de ello, mi madre y vo vinimos a este país, y vivíamos en un garaje, y ahora no vivo una vida perfecta, pero estoy bien".

Por su parte, Sofía Lorenz opina que el "gobierno dice que nosotros los mexicanoamericanos no hemos contribuido con los Estados Unidos, pero sí lo hemos hecho. Somos americanos aunque ellos no quieran, hemos ayudado a este país con nuestro trabajo".

Para o tros en trevistados, el mensaje principal de la obra y donde reside su es encia, es en su capacidad de decirle todo el tiempo a la comunidad mexicanoamericana de dónde vienen y quiénes son. Y es que precisamente, si hay algo que la obra se plantea, es advertirle a su público que no olviden o abandonen la herencia de sus ancestros, la cual habla de lo que ellos son. En varias partes de la obra, los actores repiten un t exto que encierra completamente este sentido y es un t exto que guía a la obra en sus tres partes:

"Do not forget that you have come

from someone; that you are

descended from someone; that you

were born by the grace of someone;

that you are both the spine and the

offspring of our ancestors; of

those who came before us and of

those who have gone on to the

beyond." I wish you... the best" 24 (Fernández 2016, p.82).

Al respecto, el entrevistado Daniel Alba dice de la obra: "Creo que tiene muchos mensajes pero me p arece que el mensaje principal es que te recuerda quién eres, p or el hecho de que tienes ancestros y de que tú tienes un propósito en esta vida, y creo que esa es una de las cosas principales, que uno no de be ol vidar de dónde viene. Pero eso no s ignifica que te tengas que a ferrar a viejas ideas, no significa que tengas que a ferrarte a las tradiciones. Pienso yo que la única constante en el mundo es el cambio, y nosotros seguimos cambiando y no ha y nada malo con eso, pero creo que además de eso, las personas necesitan saber de dónde vienen, hay algo acerca de ese sentimiento de saber de dónde uno viene que trae consigo un sentimiento de lugar, de herencia, de identidad".

### 4.6 El teatro como medio de reafirmación de la identidad

Una de las premisas de esta investigación contempla que el teatro ha sido un m edio artístico utilizado muchas veces para convocar, debatir, ser espejo de la realidad, reflejar a una comunidad, ha sido un m edio, a demás, de protesta, y en el caso del teatro chicano ha tenido un r ol esencial como transmisor y defensor de la comunidad chicana y de su identidad cultural.

Interesó a esta investigación indagar si el teatro –y en este caso el teatro chicano- era un medio con la capacidad aún de transmitir el ementos que contribuyan a la reafirmación de la identidad cultural chicana en la comunidad.

Según el di rector J osé Luis Valenzuela, l a obra pr ecisamente t iene c omo pr opósito el de reafirmar l a i dentidad c ultural de l a c omunidad e n E stados U nidos: "no pue des ve nir y c antar canciones cubanas por cien años. En la obra son 95 años desde que empieza, empieza en 1910 con

24

<sup>&</sup>quot;No olvides que has venido de alguien; eso eres Descendiente de alguien; que Tú Nacieron por la gracia de alguien; Que ambos son la columna vertebral y la Descendencia de nuestros antepasados; de Los que vinieron ante nosotros y de Aquellos que han pasado a la "Te deseo lo mejor" (Fernández 2016, p.82). (La traducción es propia)

la Revolución Mexicana, luego se va a los 60 y luego al 2005, y es la idea de que dejen de hablar de nosotros c omo s i fuéramos c riminales, c omo d ice Trump, t oda e sta na rrativa que t ienen de 1 os mexicanos".

Los e ntrevistados c oincidieron e n que, efectivamente, a través de l teatro c omo m edio pa ra exponer, d enunciar, r eflejar los v alores y la cultura de la comunidad m exicoamericana, s e podí a transmitir a las personas un mensaje de conciencia, de reconocimiento, de identidad.

La entrevistada Carla Corona dice al respecto: "Yo pienso que el teatro es una reflexión de la sociedad, es un espejo. Me gustaría ver en el teatro las historias de la tercera generación que están en el medio, es ta o bra también lo hace. Puedes escoger en la o bra, hay diferentes mensajes para diferentes personas, mi historia es más con la tercera parte, pero la primera también porque con la música me i dentifico mucho por mis a buelos, yo he llorado mucho con la música de la primera parte porque me recuerda a mis abuelos, ellos son de esa época y por eso me atrae más".

Por otra parte, la entrevistada María Castein dice que le gustaría que más personas tuvieran la posibilidad de ver la obra, pues es una especie de retrato de la comunidad.

Así, M iguel S ilveiro R oura pi ensa que "el teatro e s un ve hículo pa ra a brir nue vos t emas y discusiones acerca del modo de vivir de los seres humanos".

Por último, Socorro Gamboa, quien participó en el movimiento teatral de los años 60 y 70, dice que "habían diferentes problemas de la comunidad que no se quería hablar de ello, y el teatro los puso sobre el escenario. Le dimos vida a la comadre, a la abuelita, a las chismosa, caracteres que están e n nue stra familia y que tenían sabiduría. Yo pi enso que fue una de las más i mportantes puertas que se abrieron e inspiró a mucha gente. El presidente Obama le dio un premio muy grande a Luis Valdez (...)".

Según G uillermo O rozco (2011), l a recepción no e s un acto que solamente s ucede en el momento, sino que "hay escenarios presenciales y no presenciales en los que continúa la recepción y negociación de s ignificados" (p.79). No necesariamente l a recepción del mensaje s e h ace de

manera inmediata, ni momentánea, sino que los sujetos pueden llevarse la experiencia a su hogar, su trabajo, su cotidianeidad. El testimonio de la entrevistada Socorro Gamboa ilustra en gran medida lo anterior. Vemos cómo el significado que le atribuye a la obra, la relación que fue capaz de establecer con esta, no termina en el acto mismo sino que se traslada e influye en decisiones de su vida.

La entrevistada dice: "Ya tengo muchos años viendo esta obra, pero le decía a una amiga que algo resucitó con esta obra dentro de mí, y tengo una ansiedad de ir a México. Tengo una gran tía, que tiene 85, y qui ero ir, y tengo primas que están allá. Y estoy pensando que necesito ir, m is hermanas van más frecuentemente. Especialmente el sábado, cuando vi la última parte, sentí que algo resucitó, me dije *I have to go to Mexico*, tengo que ir antes que muera mi familia".

Vemos cómo, de alguna manera, el teatro puede ser un medio para movilizar, para exhortar, para transmitir sensaciones o sentimientos que pueden llevar a la toma de decisiones. Gamboa además agrega: "Después de ver la obra he estado hablando con mi mamá, estuvimos sacando unas cartas que el la le es cribió an tes de i rse a l a guerra, y hay mucha s imilitud con la obra y he tenido la sensación de que tengo que hablar más con mi mamá".

Indudablemente, la relación de esta entrevistada con la obra no culmina cuando finaliza la puesta en escena, sino que lo que fue capaz de transmitirle la obra ella lo lleva a su casa e influye en sus decisiones y en la relación familiar. Y este, precisamente, es uno de los méritos de los estudios de recepción, que puede dar cuenta si hay cambios reales o influencia de los medios en las personas y su relación con estos, con el mensaje. Específicamente, da la medida también de que el teatro puede contribuir a reafirmar o transmitir valores identitarios a una comunidad como la mexicoamericana.

### 4.7 Categorías y demarcaciones: articulaciones posibles

Hasta el mo mento, e l a nálisis c on la información r ecopilada pa ra esta i nvestigación s e h a realizado por categorías. Interesa también conocer las posibles articulaciones que pueden realizarse entre las principales categorías y las demarcaciones culturales por las cuales se guía el trabajo (Ver Anexo 3).

De a cuerdo c on l as articulaciones que podr ían ha cerse e n un s egundo ni vel de a nálisis e ntre categorías y demarcaciones culturales, puede concluirse que la generación a l a que pertenecen los entrevistados define la relación con el texto de la obra y la interpretación de la misma, o sea, las negociaciones que es capaz de realizar. Lo anterior se explica por las vivencias que pudieron haber tenido l as p ersonas: l os d e m ás av anzada ed ad q ue en el caso d e l os en trevistados p ara es ta investigación pertenecen a l a segunda y tercera generación, vi vieron pe riodos hi stóricos que l os remiten y los hacen conectarse con historias específicas que son narradas en la obra. Por tanto en sus respuestas ejemplifican con experiencias vividas por ellos o su familia. Según la generación a la que pertenecen es como se identifican con la obra, la cual narra la la historia de tres generaciones de una misma familia.

La edad de los entrevistados también influye en las negociaciones que hacen con el texto de la obra. Es este un factor que define los periodos en que han vivido los entrevistados, determina las experiencias de estos y por tanto las negociaciones que hacen con las historias de la obra según sus vivencias. Puede verse cómo en las respuestas todos al hablar sobre sus interpretaciones del texto se remiten a una experiencia personal o familiar. En el caso de Samuel Paz, lloró durante la obra, pues revivió la etapa en que mataron al presidente Kennedy.

Los entrevistados se van identificando según su edad y la historia generacional a la cual alude el texto de la obra. Por ejemplo, Maria Castein, de 80 años y primera generación, se siente mas cerca del personaje de la abuela de la obra que también fue la primera generación llegada desde México a Estados Unidos.

Según las respuestas de estos entrevistados, la edad también puede influir en su forma de asumir la identidad cultural y de identificarse a sí mismos étnicamente. Por citar un ejemplo, la entrevistada Ana Rojas, de 52 a ños, tiene de finida cuál es su identidad (mexicoamericana) y siente orgullo de pertenecer a los Estados Unidos. No sucede igual en el caso de las entrevistadas más jóvenes en esta investigación (Carla Corona de 39 a ños y Sofía Lorenz de 31), qui enes no s ienten pertenecer ni a

México ni a Estados Unidos. Como vemos las tres entrevistadas pertenecen a la tercera generación, sin embargo no se asumen de la misma manera y su relación con estos dos países es distinta. La edad es la que realmente define la relación entre ellos y su forma de asumirse, pues nacen en épocas distintas, han crecido en períodos distintos, y por tanto sus experiencias también son distintas.

Además, puede ap reciarse que las en trevistadas más jóvenes utilizan el término chicano para definir su i dentidad, con un sentido di stinto a como lo a sumen los de más a vanzada e dad. La concepción de chicano que tienen, cuando se refieren a la identidad cultural, tiene una relación directa con la edad, aunque no sucede así con la generación. Vemos cómo entrevistados que incluso vivieron el movimiento chicano, no se vi sualizan como chicanos, y sin embargo los que no lo vivieron se nombran de esa manera. No considero que la definición étnica a la que se acogen tenga que ve r con factores como el sexo ol a generación, sino con las experiencias vividas y la implicación política. Mientras Carla Corona o Sofía Lorenz se asumen como chicanas porque no se sienten ni mexicanas ni estadounidenses, Socorro Gamboa o Miguel Silveiro consideran el sentido político de l término. La e dad desempeña un rol fundamental, pue se quienes tienen más edad (podríamos contemplar un rango mayor de 45 años y que pertenecen en este caso en su mayoría a la primera y segunda generación) vi vieron el movimiento chicano de los años 60, y por tanto estuvieron implicados políticamente. Por su parte, los más jóvenes utilizan la palabra chicano en un sentido completamente despolitizado.

Aunque con m ayor o m enor m edida e n un os u ot ros e ntrevistados, e n i ndicadores c omo l a comida, las tradiciones, las festividades o el idioma pueden apreciarse la constante presencia de la cultura mexicana. Cuando hablan sobre categorías como identidad cultural o hibridación cultural, se remiten a estos indicadores para ejemplificarlos de acuerdo a sus experiencias.

La cat egoría hi bridación e stá pr esente en l as r espuestas de t odos los e ntrevistados a unque pertenezcan a una u otra generación, di fieran en la e dad o en la i dentidad que asuman. Todos declaran tener influencia de ambas culturas, y se manifiesta en las categorías antes mencionadas.

Ahora bi en, qui enes han permanecido más tiempo en Estados Unidos, en su mayoría de primera generación, suelen decir que se sienten más cerca ya de ese país. Además, las entrevistadas más jóvenes, aunque le son transmitidos algunos de estos elementos culturales, están más distantes de esas prácticas.

La categoría hibridación está en directa relación con la identidad cultural y la etnia, pues cuando los e ntrevistados s e de finen c omo m exicanos, c hicanos, l atinos o m exicoamericanos e i ncluso cuando de finen s u i dentidad, ha blan i rremediablemente de m ezcla. C uando ut ilizan i ndicadores como e l i dioma, l a c ultura, l as t radiciones o l a c omida, s e ve e sa m ezcla, y por t anto ha blan entonces de hibridación.

Por s u pa rte, e l género no e s uno de l os factores que explícitamente m ás p revalece en l as respuestas que dieron los entrevistados sobre la manera en que asumen su identidad. La entrevistada Ramona Cortes, por ejemplo, sí hace conexiones con su género y las interpretaciones que realiza de la obra, las negociaciones que es capaz de hacer están en sintonía con su rol de mujer. Aunque los otros entrevistados no relacionan su género de forma directa y consciente con sus interpretaciones cuando hablan de identidad, sí podemos percibir que se identifican con escenas de la obra donde se alude a las labores bien de finidas entre hombres y mujeres, o l os impedimentos que tuvieron en determinada época l as mujeres por e sa condición. Los hombres se i dentifican m ás con l os personajes m asculinos y s us hi storias y l as mujeres con l os femeninos. Se reconocen e n e sos caracteres.

Hasta a quí, la investigación ha analizado la información recopilada en dos niveles: un pr imer nivel de acuerdo con los testimonios de los entrevistados s egún las categorías principales, y un segundo nivel de acuerdo a las articulaciones que pueden hacerse entre estas categorías y entre ellas y las demarcaciones culturales, así como algunos indicadores.

Como e s pos ible de tectar, estas dos m aneras de analizar e nriquecen l os r esultados de l a investigación. La primera parte da la posibilidad de introducir los testimonios de los entrevistados

que fueron recogidos en el proceso de entrevistas, y la segunda de articular información y encontrar significaciones y l ecturas en l as r espuestas o frecidas.

# CONCLUSIONES DE LA INVESTIGACIÓN

Como toda investigación que comienza, esta tuvo que reajustarse, redefinirse, someterse a toma de nuevas decisiones en el camino. Lo que comenzó hablando de reafirmación de la identidad o de teatro cubano, terminó indagando sobre negociación de la identidad y teatro chicano. En el dificil sendero que a veces suele ser la construcción del objeto de estudio, esta investigación tuvo que repensarse una y otra vez: se estableció el teatro chicano como punto de referencia, se de finió la realización de un estudio de recepción, se sustituyó la categoría reafirmación por la de negociación. En un primer momento se contempló la realización de grupos de discusión, pero teniendo en cuenta el hecho de enfrentarme sola al trabajo de campo y la insuficiencia de recursos o equipos técnicos, fue necesario hacer entrevistas y llevar como apoyo una bitácora con apuntes provenientes de una observación no participante.

A m edida que s e fue a vanzando, fue i mportante a sumir que a lgunas pr eguntas de l pr oyecto inicial e staban contenidas e n ot ras, o que una s eran i ncluso más i mportantes que ot ras. Así, las preguntas y objetivos se sometieron a transformaciones en la medida que la investigación se hizo más fuerte y la información obtenida ofrecía diferentes datos y percepciones del fenómeno.

Es necesario dejar plasmado que esta investigación no es concluyente. Los estudios de recepción tienen v arios e i nteresantes án gulos d esde l os cuales ab ordarse, y es te t rabajo d eja abierta la s puertas a futuros y n ecesarios e studios s obre r ecepción t eatral que po drían s eguir a portando al campo de estudios de la Comunicación.

### 1. Apuntes sobre la teoría utilizada

A m edida q ue av anzaba l a i nvestigación, al t ener en cu enta q ue es ta co ntenía c ategorías fundamentales como i dentidad cultural chicana, hibridación cultural y negociación que eran en sí mismas grandes universos para abordar, se tomó la decisión de realizar dos capítulos teóricos: uno dedicado a la recepción y otro a las cuestiones de identidad e hibridación cultural.

# 1.1 Reflexión teórica

Este estudio, con una perspectiva completamente culturalista, pretendió construir a través de la teoría la cat egoría de i dentidad cultural chicana, y para el lo recorre los conceptos de i dentidad, cultura, hibridación cultural, tomando como referentes a autores esenciales como Gilberto Giménez o Stuart Hall, por solo mencionar algunos.

Teniendo e n c uenta que t anto el concepto de cultura como el de i dentidad cultural ha n s ido ampliamente abordados por importantes autores, esta investigación no tiene como propósito hacer una nue va propuesta del concepto s ino r etomar las voces c on una perspectiva de interés para el estudio.

El de cultura es un concepto ampliamente abordado por distintas disciplinas, pero este estudio se acogió a 1 a c oncepción s imbólica de 1 a c ultura, una propuesta de 1 a ntropólogo c ultural C lifford Geertz que 1 a dot a de un s entido social y construido, o s ea, 1 a c ultura e ntendida c omo fuente de sentidos, que c onfiere s ignificaciones a 1 as c osas, una de 1 as f ormas que t iene e 1 hom bre de explicarse ciertos fenómenos.

Otros de los autores referenciados y que plantean concepciones sobre i dentidad los cuales se mantienen en la misma línea de pensamiento son Néstor García Canclini, Gilberto Giménez.

Por ot ra pa rte, l a concepción e structural de l a c ultura de J ohn B. Thompson a porta y complementa l a construcción de l a c ategoría de i dentidad, p ues p one én fasis en el ca rácter simbólico de los fenómenos culturales, los cuales se insertan siempre en un contexto determinado y se transmiten a otros individuos.

La anterior propuesta se diferencia, s in embargo, de la de Geertz, quien concibe a l a cultura como algo ya establecido y que s e transmite, s in importar los contextos o las articulaciones que puedan ponerse en juego. Ambas permiten una mirada más profunda y completa del fenómeno.

El concepto de cultura al cual se acoge la investigación no lo visualiza como sinónimo de bellas artes, sino que se encarga de nombrar a otros muchos fenómenos sociales. Se trabaja con propuestas que permiten entender la interculturalidad que desde luego influye en las identidades de los sujetos.

Así como en uno de los capítulos teóricos de esta tesis se aborda el concepto de cultura para llegar al de identidad cultural, también se trabaja con el de identidad. La cultura y la identidad son dos conceptos indisolubles, que hace falta el u no para ex plicar el o tro. La cultura en perfecta relación y ví nculo con la identidad. Como diría Gilberto Giménez, la identidad como el lado subjetivo de la cultura.

Autores citados como Giménez o Larraín aportan a esta investigación una simbólica del concepto de identidad, y Hall, por su parte, cuando habla de este remarca la importancia de la relación de las identidades con la historia, con lo contextual, que conlleva a observar los fenómenos en su relación con lo que le rodea, no de forma aislada.

Particularmente, esta se propone un concepto de identidad cultural que se refiere a aquello que unifica a una comunidad o grupo de personas, que los distingue y les confiere unicidad, que los marca y los diferencia de otros grupos. La identidad cultural permite que los sujetos se reconozcan como miembros de un grupo, que digan pertenecer a él y estén conscientes de por qué pertenecen. Su cultura tiene rasgos inevitables que los diferencian de otras culturas, que les permiten anunciarse como no iguales, y definirse por su diferencia.

Como era de interés construir la categoría de identidad cultural chicana, fue necesario delimitar lo que se entendería entonces por el término chicano. Durante el trabajo de campo realizado para el estudio, uno de los hallazgos más importantes está relacionado con el uso y significado del término. En la literatura consultada, muchos autores definían como chicano a los hijos de mexicanos nacidos en Estados Unidos. Sin embargo, pudo constatarse durante las entrevistas realizadas en la ciudad de Los Ángeles que el término chicano tiene hoy diferentes usos, más amplios e incluyentes.

En primer lugar, no todas las personas que se asumen como chicanos nacieron en los Estados Unidos. Este es un término que muchos han utilizado ya sea por identificación política (pudieron haber pa rticipado e n e l m ovimiento c hicano de los a ños 60, o r econocerse en l a c ausa o l os principios proclamados por los chicanos), pa ra mostrar or gullo por la raza, o por que en algunos casos es la manera que utilizan para definir su identidad, pues no sienten pertenecer a ninguna etnia específica. Por tanto, hay quienes no son mexicanos ni descendientes de estos en Estados Unidos y se a sumen como c hicanos. E n un s entido c ontrario, t ampoco t odos l os m exicanos o s us descendientes s e a sumen c omo c hicanos. Algunos ut ilizan e l t érmino m exicano, l atino, mexicanoamericano, po cho o c holo, pue s pr efieren di stanciarse d e l a connotación pol ítica de l término.

No obs tante, l o c hicano s igue hom ologándose a l a cultura y el p ueblo m exicano. A e sta investigación le sigue interesando la connotación que hermana al término con lo mexicano, pues de ahí n ace. P or o tra p arte, al go m uy i nteresante e n l a investigación es que s e constató que h oy el vocablo chicano no s e circunscribe solamente al significado que lo relacionaba solo con su origen mexicano, sino que se está haciendo extensivo al resto de los latinoamericanos que viven en Estados Unidos.

Lo que s e h a dado l lamar cu ltura chicana, t iene m uchas co stumbres h eredadas d e l a cu ltura mexicana, que p ueden detectarse en l a co mida, l os f estejos, t radiciones, l a r eligión. E l id ioma también e s un a specto e sencial e n e sa c omunidad, c aracterizada por e l bilinguismo, e l dom inio indistinto del inglés y el español. Muchos se refieren a l a cultura chicana como esa tercera cultura conformada de dos como la mexicana y la estadounidense.

Por t anto l a i dentidad c ultural c hicana e s pr oducto de un f enómeno de hi bridación e ntre l a cultura m exicana y estadounidense, a p artir d e al go q ue el au tor Tino Villanueva h a l lamado bisensibilismo, c reada e n una circunstancia bicultural, c on s ujetos c ompletamente bilingües y biculturales.

Es una identidad diferente a la mexicana y a la estadounidense, y constituida de ambas. Es la manifestación autoconsciente de una comunidad que ha convivido entre dos universos culturales, haciéndose t ambién d e r asgos pr opios, e lementos i dentitarios que ha cen a s us m iembros reconocerse entre ellos y diferenciarse de otros grupos.

Como se confirma en las entrevistas realizadas para la investigación, no se puede hablar de una identidad c ultural como c oncepto hom ogéneo e n e l c aso de t odos l os e ntrevistados. Algunos chicanos o m exicoamericanos s e i dentifican m ás co n l a cu ltura es tadounidense y o tros con l a mexicana, está en dependencia de factores como la generación a la que pertenecen, cuán vinculados están con una u otra cultura.

Ahora b ien, esta i nvestigación t iene como o tras d e s us t res categorías f undamentales l a d e hibridación. E l a sumir un c oncepto c omo e l de hibridación c ultural, e s una m anera t ambién de asumir la identidad cultural, con sus herencias, influencias, convergencias.

En el trabajo se ha considerado que para entender procesos de identidades en la sociedad actual - donde las fronteras se disuelven, donde el flujo c omunicativo llega a lugares i nsospechados, y donde la mezcla es cada vez más un hecho y las personas se mueven de sus países y se establecen en otros con mayor naturalidad- es necesario remitirse al concepto de hibridación de Néstor García Canclini, que ha estado inmerso en tre debates y críticas, pero que ha sido es encial para ex plicar procesos en escenarios multiculturales.

De hecho, según el propio García Canclini, e ste concepto fue su mejor manera de abarcar las mezclas interculturales. Por tanto, el concepto es también un prisma a través del cual se puede mirar los de cultura e i dentidad. Asumir hi bridación e s una manera de asumir la cultura; a sumir hibridación es una manera de asumir la identidad.

Es una apuesta por reconocer las mezclas, lo di fuso de los límites, la he terogeneidad de las culturas; niega las teorías que ap untaban a que las i dentidades locales serían tragadas por las globales, y que la modernidad extinguiría las tradiciones. En oposición a esos planteamientos, hay

una realidad que demuestra que los grupos de emigrantes, las comunidades que estos hacen fuera de sus países de origen, se readaptan, son capaces de coexistir, de mantener elementos de la cultura originaria, incluso de formar terceras culturas.

García Canclini cuando habla de los procesos de hibridación se refiere también a lo que nombra como desterritorialización de los procesos simbólicos, que de al guna manera ex plica también las hibridaciones interculturales.

El de desterritorialización ha sido un planteamiento de gran apoyo para este trabajo, ya que si por algo se caracteriza la identidad cultural chicana, es por ser el producto de un proceso migratorio de años a través de la frontera entre México y Estados Unidos. El concepto de muestra que, a la larga, los flujos migratorios resultan ser flujos culturales e identitarios, donde tienen lugar procesos de hibridación.

El segundo capítulo teórico del trabajo está dedicado a la recepción, y por ende al desarrollo de una categoría fundamental como la de negociación.

Teniendo en cuenta que provengo de una disciplina como el Periodismo, era de interés propio que este trabajo se basara en el contacto con personas, que las historias de vida y los testimonios de la gente ayudaran a validar teorías y arribaran a resultados interesantes a través de sus vivencias.

Para esto un estudio de recepción podía ser ideal: brinda la posibilidad de tener contacto directo con l os e ntrevistados, de t rabajar e n e l c ampo, de e stablecer una i nteracción, de c onocer l os espacios y contextos donde se comunican y desenvuelven esos sujetos.

Por tanto, uno de los propósitos fue ahondar en los estudios de recepción, en la recepción como proceso que continúa i ncluso de spués del acto, la recepción en su relación con las i dentidades culturales, y muy específicamente la recepción teatral.

Ahora bi en, e ste e studio no c oncibe la recepción c omo un f enómeno que termina luego de la exposición de los sujetos a determinado producto, sino como un proceso, la recepción después de la recepción, lo que hacen las audiencias antes, durante y luego de exponerse a la obra de teatro.

Por el he cho de que mucho se ha ha blado y a sobre los estudios de recepción, se ha ce un a sistematización en el trabajo sobre las fases por las que han transcurrido los estudios de público; ese recorrido as cendente desde la Teoría Hipodérmica o Bullett Theory, y pa sando por las cinco tradiciones pa ra abordar a los públicos de las que ha blan Jensen y Rosengren (1997): la investigación sobre los efectos, la investigación sobre los usos y gratificaciones, el análisis literario, el en foque culturalista y los análisis de recepción. Se dice fácil, pero pasaron años para que los estudios de Comunicación llegaran a los planteamientos que manejamos hoy, para que a cada ente del proceso comunicativo se le concediera el rol que realmente de sempeñaba, y por tanto, para reconocer el papel activo y la autonomía del receptor. El panorama actual de la comunicación se ha complejizado de tal manera que pode mos hablar ha sta en términos de autocomunicación, prosumidores o webactores, en la era de Internet.

La perspectiva culturalista de este trabajo amplía las posibilidades para reflexionar sobre la parte que le es externa al receptor, como el contexto económico, político y social donde se desenvuelve y que c onstituye un e lemento f undamental e n e l m omento de a nalizar e l f enómeno e n t oda s u magnitud. O sea, mirar la recepción desde y dentro de la cultura. Los medios dejan de ser el centro y los fenómenos que se generan a su alrededor comienzan a ser el punto de interés.

Como el objeto -y una de las principales categorías- de la investigación es conocer cómo negocia la gente la identidad cultural a partir de una puesta en escena, se trabajó el concepto de negociación, entendiendo por e ste l a m anera en que l as personas s ignifican y resignifican el t exto, l a interpretación que son capaces de realizar.

A la investigación le interesó particularmente indagar en la capacidad que tienen los públicos de teatro para apropiarse de significados del texto, de la capacidad de interpretar la puesta en escena, conocer el mensaje que les transmiten y los diálogos que s on capaces de establecer con la obra teatral.

El c oncepto d e ne gociación vi ene a s er f undamental e n l os e studios de r ecepción. Las negociaciones s on pos ibles dur ante y luego de es e p roceso, p or p arte d e u na au diencia completamente activa.

Esta i nvestigación s e ad hiere a u na d efinición d e l a cat egoría n egociación q ue h abla d e l a capacidad de los sujetos de interpretar, resignificar, negociar significados. Como propone Hall, este trabajo contempla l a n egociación en perfecta relación con l a articulación d e p ares d e elementos claves en el proceso comunicativo.

Al e studio l e i nteresó, a demás, a bordar l as ne gociaciones que s e pr oducen a l a rticular l a audiencia y el texto, que es a la larga una reflexión sobre la forma como el auditorio significa el texto.

Se contemplaron cu atro d'emarcaciones cu lturales que i nfluyeron en la significación que los sujetos hicieron del texto de la obra. La articulación en tre estas demarcaciones i nfluye en las interpretaciones que los entrevistados hacen de la obra y cobran sentido en determinados contextos.

La generación, la edad, el género y la etnia fueron las demarcaciones culturales escogidas para el análisis por que fueron las mismas utilizadas en los estudios de público realizados en el grupo de teatro (Ver anexos), los cuales fueron facilitados para la investigación, además de ser características fundamentales cuando se habla del tema chicano.

Como el obj eto de e sta i nvestigación e ra r ealizar un e studio de r ecepción c on a udiencia de teatro, fue necesario dedicar un espacio de la teoría a la recepción teatral.

Ahora bien, considero que los estudios enfocados en la recepción teatral desde el ámbito de la Comunicación no son todo lo abundantes que pudieran ser, como sí lo son respecto a otros medios como cine, radio, televisión e Internet.

El teatro, como otros medios, es un creador y transmisor de identidades culturales. Contribuye además con su consolidación o reafirmación.

Del teatro se ha estudiado en abundancia su lado estético, y los estudios de públicos se centraban mayormente en evaluaciones estadísticas de estos mediante encuestas. Por tanto, por mucho tiempo se trató al espectador como el sujeto que va a la sala a recibir, a contemplar. Hoy sabemos que el teatro co ntemporáneo e xplota la i nteracción en tre act ores y público, de ja es pacios para que el público intervenga en la obra, incluso pudiendo darse los casos en que el público puede cambiar hasta el curso de la obra.

Esta investigación se centra fundamentalmente en la teoría del teatrólogo y profesor italiano de Semiología del Teatro, Marco de Marinis, qui en ha de fendido el cambio de la relación entre el artista y la obra con su público, el cual puede intervenir, interpretar, negociar significados. Para de Marinis, el espectador es parte fundamental del espectáculo, y por tanto plantea una metodología para su estudio. Su modelo tiene como objetivo a nalizar las distintas dimensiones en cuanto a la experiencia del espectador, y enfatiza en los contextos comunicativos de estos.

Esta investigación solo abarcó en el estudio de recepción a los espectadores. Aunque reconoce la importancia de otros factores en la obra de teatro que pudieran hacer más completo un estudio de recepción, e ste trabajo sólo se c entró e n e l público, pe ro de ja a bierta las posibilidades a futuras investigaciones donde se pueda abordar la recepción, por ejemplo, desde los actores, el director, o la dramaturga de la obra.

El aporte de esta investigación en cuanto a la teoría consiste en haber llegado a un concepto propio de identidad cultural chicana, con el apoyo de las definiciones de diferentes autores; haber agrupado variados conceptos sobre cultura, identidad, identidad cultural e hibridación cultural para entender el fenómeno chicano, tal como se planteó en los objetivos iniciales del trabajo.

As u v ez, c onstituye un a porte pa ra l os e studios de r ecepción e n C omunicación, y específicamente los dedicados a la recepción teatral, tan poco investigados en esta disciplina. En ese

aspecto, l a u tilización del co ncepto d e n egociación r esultó es encial p ara n ombrar, an alizar y proyectarse s obre el fenómeno de las i dentidades c ulturales. E n e ste s entido, puede d ecirse q ue también se alcanzaron los objetivos planteados.

## 2. Metodología utilizada en la investigación

En el trabajo se analizaron sujetos y procesos con el apoyo de técnicas como la observación no participante y la entrevista semiestructurada, además de realizar una extensa revisión bibliográfica. La observación no participante (la cual se apoyó en u na bitácora) fue llevada a cabo durante el proceso de la puesta en es cena. Las entrevistas s emiestructuradas fueron hechas a los sujetos a través de cuestionarios aplicados.

Con la información recopilada se construyeron los resultados, a nalizándola a dos niveles: un primer nivel donde se trabajó de acuerdo con las tres categorías fundamentales, y un segundo nivel donde se ar ticularon las categorías con las demarcaciones culturales para l legar a mayor profundidad en los resultados.

A la investigación le interesó trabajar con los testimonios de las personas, por lo que cuentan, por lo interesante de s us r elatos e h istorias de v ida, y es p or esto que e l capítulo de r esultados s e construyó principalmente a través de citas directas de los entrevistados, analizándolas a su vez.

Ahora bien, para llegar más a fondo, se hizo necesario la construcción de una tabla de apoyo para cruzar la información, lo cual permitió encontrar datos importantes en las respuestas ofrecidas.

Se trabajó con la obra *A Mexican trilogy: an American history*, de la agrupación LTC, radicada en el downtown de Los Ángeles. La temática de la obra (la historia intergeneracional de una familia que emigra de México hacia Estados Unidos) estaba en completa sintonía con los objetivos de la investigación, y por tanto fue la elegida.

Los cuestionarios se aplicaron indistintamente a los entrevistados (todos mexicanoamericanos) durante los intermedios de la obra y cuando esta terminaba. Es necesario decir que no se trabajó con

una muestra de la población chicana, sino que las entrevistas fueron realizadas a personas del público que asistieron al teatro impulsados por sus propios intereses acerca de temáticas abordadas.

Con a Igunos e ntrevistados s e c oncertaron c itas pa ra ot ro m omento. La a plicación de 1 os cuestionarios no f ue tarea fácil, pue s muchas personas no que rían ofrecer entrevistas luego de 1a obra, ya que esta se acababa muy tarde, o c ontaban con poco tiempo, a veces no d aba tiempo de entrevistar a más de dos personas por día. Aun así, las preguntas realizadas abarcaron las principales categorías abordadas en 1 a i nvestigación. Las entrevistas aco rdadas p ara m omentos pos teriores resultaron ser de mayor profundidad.

Para el análisis del estudio de recepción, la información de las entrevistas fue complementada con la observación no participante, que dio la posibilidad de percibir comportamientos seriados de las personas en de terminadas pa rtes de la ob ra dur ante funciones di stintas. La interacción, la conexión de l público c on t extos, a ctuaciones, la i dentificación c on ciertas hi storias o a ctores pudieron ser percibidas en la observación no participante. La entrevistas, por su parte, o frecen un nivel de profundidad e individualidad mayores, pues los entrevistados tuvieron la oportunidad de contar sus testimonios e historias personales.

El texto de la obra -facilitado por LTC- fue utilizado también para complementar y contrastar la información recopilada, pues al gunas partes es pecíficas de es te despertaban en el público cierta identificación, y respondían a determinadas escenas de manera singular, lo cual ofreció pistas sobre la conexión que se establecía con el público.

Esta investigación no hace propiamente un aporte desde el punto de vista metodológico, pero sí demuestra que técnicas como la entrevista, la observación no participante y el apoyo de una bitácora pueden complementarse para obtener la información necesaria en un estudio de recepción teatral.

#### 3. Resultados obtenidos

El estudio también permitió la construcción de la categoría de identidad cultural chicana a través de las respuestas que los entrevistados o frecieron s obre lo que consideraban como s u i dentidad cultural o cómo la visualizaban.

Según puede percibirse en el análisis, la identidad cultural chicana no consiste en reclamar ni apropiarse completamente de la identidad cultural mexicana. Es una tercera cultura, híbrida, que se constituye de elementos de la cultura mexicana y la estadounidense.

Uno de los aspectos más importantes encontrados en la investigación es que el término chicano tiene varias maneras de abordarse: no todo el chicano nació en los Estados Unidos; no todos los mexicanos en Estados Unidos o sus descendientes se asumen como chicanos; reconocerse como chicano implica una manera de militancia, un compromiso, o una manera de manifestar orgullo por la raza; se puede no ser mexicano o descendiente de mexicano y asumirse como chicano.

La mayoría de los entrevistados que se reconocen como chicanos asumen el término con la connotación política de este, han estado o estuvieron involucrados en el movimiento chicano, y son conscientes de las implicaciones militantes de esa manera de autodefinirse.

También la mayoría relaciona la identidad cultural chicana con un momento y un movimiento específico en un período también específico, enmarcado en los años 60 del pasado siglo.

Si bien quienes se asumen como chicanos son conscientes de su sentido militante, quienes no se asumen como tal también son conscientes, y por tanto prefieren no inmiscuirse en asuntos políticos, ven en el vocablo chicano una "connotación negativa".

Los entrevistados vi sualizan y asumen la i dentidad c ultural c hicana como una i dentidad que tiene rasgos i nnegables de la cultura mexicana, que convive en tre la cultura estadounidense y la mexicana, con componentes he redados, pero el hecho de que muchos vean en la palabra chicano una c onnotación n etamente p olítica h ace que s u i dentidad p refieran l lamarla m exicoamericana, latina, o mexicana e n ot ros c asos. Q uienes prefieren de cir que s u i dentidad c ultural e s

mexicoamericana, la ven completamente despolitizada, no niegan el complemento de las culturas mexicana y estadounidense.

Por otra parte, términos como latino o mexicoamericano pueden ser usados indistintamente, no crean conflicto, lo cual demuestra una vez más la connotación política que para muchos carga la palabra chicano.

Durante el análisis de la información obtenida, se pudo constatar que los entrevistados acudían a elementos como la comida, las tradiciones, las celebraciones o el idioma para ejemplificar, explicar, definir su identidad cultural.

#### 3.1 En cuanto al idioma

Todos dom inan e l i dioma i nglés, i ncluso m ejor que e l español. S on s ujetos bilingües. En dependencia de la edad o la generación hablan más el español en casa. Fuera del ámbito familiar, casi toda la comunicación se establece en inglés.

El idioma tiene un gran peso para esa comunidad, es una especie de trauma persistente, que les recuerda su historia y la de la comunidad mexicoamericana.

Además, ex iste i nterés en 1 as generaciones de más avanzada ed ad e n que sus hijos y nietos dominen el idioma español, para mantener las raíces, la cultura originaria.

# 3.2 En cuanto a la comida

Todos los entrevistados se i dentifican con la comida mexicana, a unque suelen comer ambas indistintamente la comida mexicana es un factor cultural que se ha transmitido de generación en generación y que los define como comunidad.

La comida la conectan mucho con la figura del abuelo, ya que es la persona llegada de México, que cocinaba en casa, que mantenía las tradiciones culinarias en días festivos.

#### 3.3 En cuanto a las tradiciones

Cuando los entrevistados se refieren a sus tradiciones, son conscientes de que provienen de una cultura, en es te cas o la mexicana, y que es as tradiciones, cel ebraciones, f estejos, l os u ne co mo grupo o comunidad.

También consideran el espacio de reunión familiar de suma importancia, y mantienen tradiciones, festejos y celebraciones directas de la cultura mexicana y otras que son propias de la comunidad chicana.

#### 3.4 Abordando la hibridación

La concepción que los entrevistados tienen de su identidad está completamente conectada con lo que entendemos por hibridación, ya que son conscientes de la mezcla cultural que conforma su identidad. De hecho, el concepto mismo de chicano habla de hibridación cultural.

La hibridación cultural los propios entrevistados la perciben en el idioma, la comida, los festejos y celebraciones que tienen de una u otra cultura.

La chicana/mexicoamericana e s una comunidad marcada por el bi culturalismo, y por tanto s u identidad cultural es tá at ravesada por es a circunstancia. La ciudad de Los Ángeles, donde viven todos los entrevistados, es una ciudad completamente donde conviven los procesos de hibridación cultural.

### 3.5 Abordando la Negociación

Por la carga de sentido político del término chicano, el teatro -aunque sea teatro chicano- se difunde o publicita como teatro latino.

Algo importante es que todos los entrevistados, tanto los que se definen como chicanos como los que se de finen como mexicoamericanos o l atinos, di jeron sentirse i dentificados con la obra y el tema que aborda, y que esta constituye un reflejo de su comunidad.

Esa identificación del público con la obra puede percibirse también en sus reacciones durante la puesta en escena, como por ejemplo, aplausos, risas, exclamaciones, llanto. Esos estados se repetían

en el público diferente durante distintas puestas en escena, pues determinadas partes del texto los conectaba directamente con sus historias personales.

La obra, por su parte, tiene referentes directos que constituyen elementos fundamentales de la identidad cultural chicana y de la hi bridación cultural que ya los entrevistados ha n i dentificado, como e l i dioma, l a c omida, l os f estejos, l a música. E sos e lementos c rean una c onexión e identificación instantánea entre obra y público.

La manera que los entrevistados tienen de decir si se identificaron o no con la obra es recordando sus ex periencias e h istorias p ersonales con l as que s e t rataron en l a o bra. Los en trevistados s e reconocen y s e i dentifican co n el t exto e n l a m edida e n que ve n s us vi vencias o l a de s us antepasados contadas en la obra. A su vez, el texto los hace reflexionar sobre la comunidad a la que pertenecen, sobre el rol en general que ha desempeñado el inmigrante mexicano en Estados Unidos. Como el texto de la obra constantemente hace "guiños" a la cultura mexicana y mexicoamericana, el público se reconoce en ellos, en los personajes, en su historia y la de su comunidad, y negocian interpretaciones, significados.

Los entrevistados di jeron h aber v isto en 1 a o bra 1 a m ezcla d e 1 as cu lturas m exicana y estadounidense, es de cir, 1 a hi bridación de 1 a c ual n ace y s e nut re 1 a i dentidad c ultural chicana/mexicoamericana.

Otro as pecto r elevante es que los entrevistados, a demás, n egocian s ignificados d iferentes d e acuerdo con las demarcaciones culturales que sean capaces de articular. En este caso intervienen la edad, el sexo, la generación y la etnia.

El estereotipo es un recurso que utiliza la obra para reflejar parte de la cultura mexicana y para crear cierta empatía con el público. El público a su vez se identifica mucho con estos, se puede ver en los aplausos, las risas que les provoca durante la puesta en escena.

Los entrevistados opinan que el mensaje que la obra les deja está relacionado con la familia, la historia, las costumbres, la necesidad de transmitir la herencia y cultura mexicana de generación en generación, de mantenerla y preservarla.

Cuando ha blan de l m ensaje de l a obr a e jemplifican c on s us hi storias f amiliares, vi vencias y necesidad de educar a las generaciones futuras como herederos también de la cultura mexicana.

Algunos en trevistados s e s ienten s atisfechos d e q ue l a o bra h aya resaltado el l egado d e l a comunidad mexicoamericana en Estados Unidos, que algunas veces no es del todo tenido en cuenta.

Otro de los mensajes fundamentales que los entrevistados declararon fue la capacidad que tiene la obra de decirles todo el tiempo a la comunidad mexicanoamericana de dónde vienen y quiénes son. En este sentido, la investigación demuestra que el teatro es un medio capaz de reafirmar la identidad cultural chicana y ser un r eflejo de la comunidad, tal como se e nunció en el objetivo principal.

Los en trevistados co incidieron en que, efectivamente, a través del teatro como medio para exponer, de nunciar, reflejar los valores y la cultura de la comunidad mexicoamericana, se podía transmitir a las personas un mensaje de conciencia, de reconocimiento, de identidad. Las opiniones de algunos demuestran que el teatro pue de ser un medio para movilizar, para exhortar, para transmitir sensaciones o sentimientos que pueden llevar a la toma de decisiones. La obra es capaz de exhortarlos a tomar decisiones futuras de su vida. Por tanto, la relación público-obra no termina cuando termina la puesta en escena.

La generación a la que pertenecen los entrevistados define la relación con el texto de la obra y la interpretación de la misma, o sea, las negociaciones que es capaz de realizar.

La edad de los entrevistados también influye en las negociaciones que hacen con el texto de la obra. Es este un factor que define los periodos en que han vivido los entrevistados, determina las experiencias de estos y por tanto las negociaciones que hacen con las historias de la obra según sus

vivencias. La edad t ambién pue de i nfluir e n s u f orma de asumir l a identidad c ultural y de identificarse a sí mismos étnicamente.

Los e ntrevistados m ás j óvenes ut ilizan e l t érmino c hicano pa ra d efinir s u i dentidad, c on un sentido di stinto a c omo l o a sumen l os d e m ás av anzada edad. La concepción d e ch icano q ue asumen, cuando se refieren a la identidad cultural, tiene una relación directa con la edad, aunque no sucede a sí c on l a generación. Vemos c ómo e ntrevistados que i ncluso vi vieron e l m ovimiento chicano, no s e asumen como c hicanos, y s in e mbargo l os que no l o vi vieron s e a sumen de esa manera. Por su parte, la definición étnica a la que se acogen los entrevistados no tiene que ver con factores como el sexo o la generación, sino con las experiencias vividas y la implicación política.

En el caso de la categoría hibridación, está en directa relación con la identidad cultural y la etnia, pues cuando los entrevistados se definen como mexicanos, chicanos, latinos o mexicoamericanos e incluso c uando d efinen s u i dentidad, ha blan irremediablemente de mezcla. C uando ut ilizan indicadores como el idioma, la cultura, las tradiciones o la comida, se ve esa mezcla, y por tanto hablan entonces de hibridación.

El género también es un factor que incide en la manera en que asumen la identidad. Aunque solo una entrevistada, Ramona Cortés, hace conexiones con su género y las interpretaciones que realiza de la obra están en sintonía con su rol de mujer, los demás entrevistados se refieren a su condición de género de manera implícita, identificándose con determinadas escenas o historias de hombres o mujeres indistintamente.

#### 4. Otros temas de interés

Durante la investigación empírica, salieron a la luz inquietudes y opiniones de los entrevistados que no se contemplaron en los objetivos, preguntas y planteamientos iniciales, pero que enriquecen el trabajo y dejan puertas abiertas a futuras investigaciones.

Algunos de los entrevistados, en su mayoría los de más avanzada edad, consideran que en estos momentos y a no e xiste un m ovimiento c hicano c omo t al, y que 1 as nue vas g eneraciones no s e identifican con lo que ellos nombraron en un época pasada como chicanismo.

Las opiniones de ciertos entrevistados aseguran que lo chicano como manera de asumirse, como palabra pa ra i dentificarse, e stá en extinción. S egún C arla C orona (2016), "el chicanismo está desapareciendo, yo s oy maestra en un colegio, y esas personas que s on de raíces mexicanas, n o dicen que son chicanos, no saben qué es chicano, mis alumnos tienen de 18 a 27 años y es muy interesante para mí, tengo 39 y creo que en mi generación era más común que la gente supiera o se interesara por e studios c hicanos, a hora s olo s e ha bla de 1 atino, no de c hicano, pi enso que 1 os jóvenes creen que los chicanos tienen que ver solo con la política".

Se debe tener en cuenta que es ta investigación fue realizada en vísperas de las elecciones de 2016, que llevaron a Donald Trump a la presidencia de los Estados Unidos. Por tanto, aunque no fuera objeto de las entrevistas, muchas veces se dejaba ver en las respuestas la incertidumbre por la situación de los latinos y migrantes en general con el nue vo mandatario. Por ejemplo, cuando se interrogó por los temas que les gustaría ver reflejados en el teatro s obre la comunidad chicana, algunos dijeron que precisamente las elecciones dictarían los próximos temas para abordar.

Un as pecto i nteresante, que ser efleja en 1 ar espuesta de al gunos en trevistados, es 1 a preocupación constante por 1 a situación política y social que vi ve México actualmente. E sa preocupación deja ver que no están desentendidos de México, que hay un vuelco constante a mirar hacia un país el cual sienten que de alguna manera les pertenece. Aunque este no era objeto de la investigación, algunos de los entrevistados sintieron que debían hablar sobre esa situación. Ramona Cortés (2016) expresó: "Y también nos importa lo que está pasando en México, nos importa porque tenemos todavía familia y lo que están pasando nuestras familias a causa del liderazgo de allá y acá, que creo se acentúa ahorita con lo que pasó con Trump<sup>25</sup>, que fue a México, y fue una estupidez que

25

el presidente ha ya extendido una invitación a los dos candidatos, e se tipo de relaciones políticas afecta a l a g ente, y n o p uedo creer q ue n o s ean conscientes de lo que s ignifica p ara la g ente mexicana. Tenemos esa conexión, sabemos que lo que pase aquí va a repercutir allá".

Es notable también el sentimiento de invisibilidad que sienten algunos entrevistados como parte de toda una comunidad que aunque es ya activa en cuestiones económicas, políticas, con cada vez mayor presencia en Estados Unidos, aun no t iene el reconocimiento que desean y deben alcanzar. Como ejemplo podemos citar la respuesta del director José Luis Valenzuela (2016): "En la narrativa de l os E stados U nidos no e xistimos, s omos i nvisibles, l a di scusión e s e ntre a froamericanos y blancos, en su narrativa los latinos no e xistimos. ¿ Y cómo, si no e xistes, puedes cambiar el orden social? Es complicado. Si esta obra fuera una obra (*A Mexican Trilogy: an American history*) blanca o afroamericana, fuera inmensa, un suceso. Pero como no existimos...".

Las entrevistas realizadas reflejaron que a 1 os chicanos/mexicoamericanos les interesa que se visualicen por mediación del teatro los problemas que afectan a 1a comunidad. Así, consideran de gran necesidad que se representen diversas problemáticas sociales como son: el tema de la salud en la comunidad latina, que exista educación sobre su salud; el tema del idioma en la comunidad, la discriminación hacia las personas que hablan español; la gentrificación, ya que los barrios donde se ha concentrado la comunidad mexicoamericana están cerca del centro económico de Los Ángeles, y las propiedades de e sos barrios están siendo compradas por gente de dinero, lo cual cau sa un desplazamiento de la comunidad; los prejuicios ha cia la homo sexualidad; los problemas medioambientales que a fectan a las comunidades pobres que viven cerca de las industrias; la invisibilidad a la que ha estado sometida la comunidad chicana/mexicoamericana en Los Estados Unidos; la situación de las pandillas en la ciudad de Los Ángeles; los jóvenes indocumentados en ese país; el racismo y las relaciones entre padre e hijos de diferentes generaciones.

Se refiere a la etapa final de las elecciones de 2016, cuando eran favoritos Donald Trump y Hillary Clinton. Aún Trump no había sido elegido presidente de los Estados Unidos.

Todas e stas opi niones podr ían s er el punt o de partida de futuras investigaciones s obre l a comunidad chicana en los Estados Unidos, y sobre la posibilidad del teatro como medio para servir de reflejo activo, consciente y movilizador de una comunidad.

#### **FUENTES CONSULTADAS**

- Anzaldúa, G. (1999). Borderlands/La Frontera: The New Mestiza (2da ed.). San Francisco: Aunt Lute Books.
- Almada, J.M. (2015, May 5). Los Ángeles, capital mundial de las pandillas: 450 g rupos, 45 m il individuos e n g uerrras. *Sin Embargo*. Ciudad de M éxico. R ecuperado d e: http://www.sinembargo.mx/05-05-2015/1335143
- Arellano, I. (n.d.). E 1 m ovimiento c hicano. Retrieved f rom http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/2/896/6.pdf
- Bárcenas C ruz, A. (2014, M ay 5). Los chicanos e nfrentaban e 1 racismo; a hora 1 o fuerte e s 1 a reforma m igratoria. *La Jornada*. C iudad de M éxico. R etrieved f rom http://www.jornada.unam.mx/2014/05/05/espectaculos/a12n1esp
- Barragán Cabral, A. (2010). "Espacios vacíos" y "la estructura apelativa de los textos": Wolfgang Iser y l a es cuela d e C onstanza. *Sincronía Spring*. R etrieved f rom http://sincronia.cucsh.udg.mx/barragancabralspring2010.htm
- Bernández, A. (2016). Recepción Teatral: ¿ A la búsqueda de un públ ico imposible? *Facultad de CC. De La Información Universidad Complutense*. R etrieved f rom http://pendientedemigracion.ucm.es/info/per3/profesores/abernardez/pdfs/recepcion\_teatral\_y\_semiotica.pdf
- Brecht, B. (1972). Escritos sobre teatro. Barcelona: Alba Editorial.
- Brooks, D. (2016, February 23). Mitos y realidades sobre la migración en Estados Unidos. *The New York Times*. N ew York. R etrieved f rom h ttps://www.nytimes.com/es/2016/02/23/mitos-y-realidades-sobre-la-inmigracion-hacia-estados-unidos
- Cabra, A. (1985). El papel de la cultura en la lucha por la independencia. In *Cultura y resistencia cultural, una lectura política* (pp. 34–45). Ciudad de México: Ediciiones El Caballito.
- Casillas Herrera, P. (2011). Cultura e identidad migratoria en América Latina. Revista Semestral Del Departamento de Estudios Ibéricos Y Latinoamericanos de La Universidad de Guadalajara, enero-juni(4).

  Retrieved f rom http://www.revistascientificas.udg.mx/index.php/CL/article/view/2853
- Castell, M. (2009). *Comunicación y Poder*. Madrid: Alianza Editorial.

Cesán, A. (2007). Hacia una rearticulación dialógica de los estudios teatrales. La recepción teatral. *Revista de Teoría Y Crítica Teatral*, (6).

Cogo, D. (2011). Los E studios de R ecepción e n América Latina: pe rspectivas t eóricometodológicas. *Portal de La Comunicación*. R etrieved f rom <a href="http://www.portalcomunicacion.com/uploads/pdf/48">http://www.portalcomunicacion.com/uploads/pdf/48</a> esp.pdf

Cohn, D y Passel, J (2015). Size of U.S. Unauthorized Immigrant Workforce Stable After the Great Recession. Recuperado d e <a href="http://www.pewhispanic.org/2016/11/03/size-of-u-s-unauthorized-immigrant-workforce-stable-after-the-great-recession/">http://www.pewhispanic.org/2016/11/03/size-of-u-s-unauthorized-immigrant-workforce-stable-after-the-great-recession/</a>

Corcoran, A., & Segal, J. (1995). Los chicanos. Tulane University.

Corominas, M. (2011). Los estudios de Recepción. *Portal de Comunicación*, 1–10.

Cortina Rodolfo, J., & Moncada, A. (1988). *Hispanos en los Estados Unidos*. Madrid: Ediciones Cultura Hispánica.

De Andrade, M. (2013). Los Chicanos. *Revista Electrónica de Los Hispanistas de Brasil*, 52(14), 1–12.

De Marinis, M. (2005). En busca del actor y del espectador. Comprender el teatro II. Buenos Aires: Galerna.

De Saussure, F. (1945). Curso de Lingüística General. Buenos Aires: Editorial Losada.

Delfino, S. (1980). Culture, Media y Lenguaje. London: Hutchinson.

Dubatti, J. (2011). *Introducción a los Estudios Teatrales* (Primera ed). Ciudad de México: Libros de Godot.

Durand Ponte, V. M. (2000). Etnia y cultura política: los mexicanos en Estados Unidos. Ciudad de México: Porrúa.

Eco, U. (1992). Obra abierta. Barcelona: Editorial Planeta-De Agostini, S.A.

- Espinosa Müller, F. N. (2016). *Identidad y recepción chicana en la obra y puesta en escena de Crystal City 1969*. Universidad Nacional Autónoma de México.
- Fernández, E. (2016). A P layright's Theatrical R econning. *Cultural Weekly*. R etrieved f rom http://www.culturalweekly.com/playwrights-theatrical-reckoning/
- Flores, A. (1997). E tnia, c ultura y s ociedad: a puntes s obre e l or igen y de sarrollo de l a nove la chicana. *Estudios Filológicos*, (32), 123 –136. R etrieved f rom http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci arttext&pid=S0071-17131997003200011
- Galeana de Valadés, P. (2008). La migración México-Estados Unidos y su feminización. *Cuadernos de América Del Norte*, (11).
- García C anclini, N. (1982). Las culturas populares en el capitalismo. L a H abana: C asa de Las Américas.
- García Canclini, N. (1990). Culturas híbridas. Estrategias para entrar y salir de la modernidad. Ciudad de México: Grijalbo.
- García Canclini, N. (2004). La globalización: ¿productora de culturas híbridas? In J. Encina & M. Montañés Serrano (Eds.), *Construyendo colectivamente la convivencia en la diversidad : los retos de la inmigración*. Sevilla: Universidad Libre para la Construcción Colectiva.
- García y García, E. (2007). El movimiento chicano en el paradigma del multiculturalismo de los Estados U nidos: de poc hos a chicanos, ha cia la i dentidad. *CISAN-UNAM*. R etrieved f rom https://www.researchgate.net/publication/41574493\_El\_movimiento\_chicano\_en\_el\_paradigm a\_del\_multiculturalismo\_de\_los\_Estados\_Unidos\_de\_pochos\_a\_chicanos\_hacia\_la\_identidad\_ E Garcia y Garcia
- Geertz, C. (1987). La interpretación de las culturas. Barcelona: México.
- Gelt, J. (2014, O ctubre 15). L.A. to host the ambitious Latino theater f estival E ncuentro. Los Angeles Times. Los Ángeles.
- Giménez, G. (2005). La concepción s imbólica de 1 a cultura. *Teoría Y Análisis de La Cultura. Conaculta*, 67–87.

- Giménez, G. (2005). La cultura como i dentidad y l a i dentidad como cultura. *Instituto de Investigaciones Sociales de La UNAM*. R etrieved f rom <a href="http://perio.unlp.edu.ar/teorias2/textos/articulos/gimenez.pdf">http://perio.unlp.edu.ar/teorias2/textos/articulos/gimenez.pdf</a>
- Giménez, G. (2010). Cultura, identidad y procesos de individualización. *Investigaciones Sociales de La UNAM*. Retrieved from <a href="http://conceptos.sociales.unam.mx/conceptos\_final/625trabajo.pdf">http://conceptos.sociales.unam.mx/conceptos\_final/625trabajo.pdf</a>
- Jiménez, S. (2010). Roles y estereotipos de género en hombres y mujeres de comunidades chicanas. Boletín Electrónico de Investigación de La Asociación Oaxaqueña de Psicología. Retrieved from http://www.conductitlan.net/notas\_boletin\_investigacion/130\_roles\_estereotipos\_comunidades chicanas.pdf
- Gorodozky, S. (1993). *Arte chicano como cultura de protesta*. C iudad de México: U niversidad Nacional Autónoma de México.
- Gómez-Quiñones, J. (2004). *Política chicana. Realidad y promesa (1940-1990)*. Ciudad de México: Siglo Veintiuno Editores.
- González-Varas, I. (2000). *Patrimonio Cultural. Conceptos, debate y problemas*. Madrid: Ediciones Cátedra.
- Grossberg, L. (2006). S tuart H all s obre raza y r acismo: E studios C ulturales y l a p ráctica d el contextualismo. *Tabula Rasa*, *julio-dici*(5), 45–65.
- Habermas, J. (2004). ¿Qué entendemos por derechos culturales? Asturias.
- Hall, S. (1980). C odificación y d escodificación e n e l di scurso t elevisivo. *CIC Cuadernos de Información Y Comunicación*. Retrieved f rom https://revistas.ucm.es/index.php/CIYC/article/view/CIYC0404110215A/7318
- Hall, S. (1991). Lo local y lo g lobal: globalización y e tnicidad. *Biblioteca Virtual de Ciencias Sociales*. R etrieved from <a href="https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Lo-local-y-lo-global.pdf">https://centroderecursos.cultura.pe/sites/default/files/rb/pdf/Lo-local-y-lo-global.pdf</a>
- Hall, S. (2010). Sin garantías: Trayectorias y problemáticas de los Estudios Culturales. Q uito: Envión Editores.

- Hall, S., & du G. ay, P. (1996). Cuestiones de i dentidad c ultural. Retrieved f rom https://antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/hall-s-du-gay-p-1996-cuestiones-de-identidad-cultural.pdf
- Hendra, M. (2010). Hispano o l atino: ¿Cuál es el problema de una simple etiqueta? *Borderzine*. Retrieved from http://borderzine.com/2010/07/hispano-o-latino/
- Hernández-Santaolalla, V. (2010). De l a E scuela d e C onstanza a la Teoría d e l a R ecepción Cinematográfica. Un viaje de ida y vuelta. *Frame*, *febrero* (6), 196–218.
- Hispano. (1989). O xford E nglish D ictionary. R ecuperado de <a href="https://en.oxforddictionaries.com/definition/us/hispano">https://en.oxforddictionaries.com/definition/us/hispano</a>
- Ibáñez, C. (1999). Visiones de frontera, las culturas mexicanas del suroeste de Estados Unidos. Ciudad de México: Porrúa.
- Iser, W. (1989). La estructura apelativa de los textos. (R. Warning, Ed.). Madrid: Visor.
- Jacks, N. (1993). La i dentidad c ultural c omo m ediación s imbólica. R ecuperado d e <a href="http://www.publicaciones.cucsh.udg.mx/pperiod/comsoc/pdf/18-19">http://www.publicaciones.cucsh.udg.mx/pperiod/comsoc/pdf/18-19</a> 1993/17-32.pdf
- Jacks, N. (1999). E studios s obre la recepción t elevisiva y la i dentidad cultural. R ecuperado de file:///C:/Users/lenovo/Downloads/10.3916\_c30-2008-01-009.pdf
- Jensen, K., & Rosengren, K. (1997). Cinco tradiciones en busca del público. Barcelona: Gedisa.
- Jiménez, L. (2000). El Lado Oscuro de la Sala: Teatro y Públicos. Ciudad de México: Alteridades.
- Kottak, C. (1994). Antropología Cultural. Ciudad de México: McGraw-Hill Interamericana.
- Larraín, J. (2003). El concepto de i dentidad. *Famecos*, (21). Retrieved from https://es.scribd.com/document/349881037/El-Concepto-de-Identidad-Jorge-Larrain
- Latino. (1989). Oxford English Dictionary. Recuperado de https://en.oxforddictionaries.com/definition/latino

- López Rivera, L. E. (2010). La negociación: proceso clave para comprender a la recepción desde la perspectiva culturalista anglosajona. *XIII Anuario de Investigación de La Comunicación Del Coneicc*. R etrieved f rom https://issuu.com/coneicc/docs/xiii anuario de investigación n coneicc
- López R ivera, L. E. (2008). Análisis de las representaciones de i dentidad en el ci ne al ternativo estadounidense. *Perspectivas En Comunicación Y Periodismo*.
- Lugo, B. (2006). M igración m exicana t ransnacional: nue va i dentidad, e ntre a similación y resistencia cultural e n E stados U nidos. *El Catoblepa*, *dicimebre*(58). R etrieved from http://www.nodulo.org/ec/2006/n058p16.htm
- Martín Rodríguez, M. M. (2010). El teatro chicano a través de los siglos: panorama crítico. *Arrabal*, (7–8). Retrieved from http://www.raco.cat/index.php/Arrabal/article/view/229320/327859
- Martín-Barbero, J. (1991). Comunicación masiva, discurso y poder. Quito: Ediciones CIESPAL.
- Mattelart, A., & Mattelart, M. (1987). Pensar sobre los medios. Madrid: FUNDESCO.
- Medina, I. (1995). Desde el otro lado: una aproximación teórica a los estudios latinoamericanos de la comunicación de masas. Universidad de La Habana.
- Mellino, M., & Hall, S. (2011). *La cultura y el poder. Conversaciones sobre los Cultural Studies*. Buenos Aires: AAmorrortu Editores.
- Méndez y Mercado, I. (1992). *Primer Seminario sobre identidad*. Ciudad de México: Instituto de Investigaciones Antropológicas.
- Molano, O. (2007). Identidad cultural, un concepto que evoluciona. *Revista Opera*, (7). Recuperado de: http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=67500705
- OIM. (2006). Glosario sobre migración. Glosario, Ginebra.
- Orozco, G. (1987). TV y producción de significados (tres ensayos). Comunicación Y Sociedad, (2).

- Orozco, G. (2000). Travesías y de safíos de 1a investigación de 1a recepción en América Latina. *Comunicación Y Sociedad, julio-dici*(38).
- Orozco, G. (2003). Los estudios de recepción: de un modo de investigar, a una moda, y de ahí a muchos modos. Porto Alegre: Intexto.
- Orozco, G. (1990). La mediación en juego. Televisión, cultura y audiencias. Ciudad de México: Comunicación y Sociedad (10-11)
- Orozco, G. (2010). Una coartada metodológica. México: Productora de contenidos culturales.
- Paz, O. (2008). El laberinto de la soledad. Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica.
- Peñuelas, M. C. (1978). *Cultura Hispánica en Estados Unidos*. Madrid: Cultura Hispánica Centro Iberoamericano de Cooperación.
- Ramírez, A. (2003). E ducación y cultura chicana en Estados Unidos. *Reencuentro. Universidad Autónoma Metropolitana Unidad Xochimileo, agosto* (37).
- Redacción Sin embargo. (2015, May 5). Los Ángeles, capital mundial de las pandillas: 450 grupos, 45 m il i ndividuos e n g uerra. *Sin Emgargo*. C iudad de M éxico. R etrieved f rom http://www.sinembargo.mx/05-05-2015/1335143
- Reynolds, D. (2012). Finishes Her Trilogy of Mexican-American Family. *Latin Heat*. R etrieved from h ttp://www.latinheat.com/events/evelina-fernandez-finishes-her-trilogy-of-mexican-american-family/
- Rizk, B. (1992). El teatro de las comunidades latinas en Estados Unidos y su relación con un contexto social de terminado. *Centro de Investigaciones Del Nuevo Teatro*. R etrieved from http://digitalcommons.conncoll.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1032&context=teatro
- Rodríguez, M. (2001). El caso de la identidad chicana y su ciudadanía étnico cultural. *El Cotidiano*, 18(108), 48–59.
- Rodríguez, N. (2008). Los mexicanoamericanos. Quiénes somos y quiénes seremos. Recuperado de <a href="https://books.google.com.mx/books">https://books.google.com.mx/books</a>

- Rumbaut, R. (1999). Transformations: The Post-Immigrant Generation in an Age of Diversity. *JSRI Publications*, *Michigan State University*, *marzo*(30). R etrieved f rom https://jsri.msu.edu/upload/research-reports/rr30.pdf
- Sambarino, M. (1980). *Identidad, tradición y autenticidad. Tres problemas de América Latina*. Caracas: C entro de E studios L atinoamericanos R ómulo G allegos. R etrieved f rom <a href="https://es.scribd.com/document/58408365/Mario-Sambarino-Identidad-tradicion-autenticidad-tres-problemas-de-America-Latina">https://es.scribd.com/document/58408365/Mario-Sambarino-Identidad-tradicion-autenticidad-tres-problemas-de-America-Latina</a>
- Sampieri, R. (1991). Metodología de la investigación. Ciudad de México: McGraw-Hill.
- Santagada, M. (1999). La recepción teatral desde un punt o de vista no informático. *Revista Latina de Comunicación Social*, 73–84.
- Santagada, M. (1999). Preocupaciones y supuestos e n l os e studios de recepción t eatral. *Revista Latina de Comunicación*. R etrieved f rom http://www.ull.es/publicaciones/latina/a1999gin/77sant/agada.htm
- Santagada, M. (1996). La recepción e n el teatro: ¿ Comportamiento i ndividual o práctica significante? *La Escalera*, V, 143–153.
- Santagada, M. A. (2004). La recepción teatral entre la experiencia estética y la acción ritual. UNIVERSITÉ LAVAL, QUÉBEC.
- Stoud, C. (2012, October 24). Theater review: F aith: P art I of A M exican Trilogy. *Los Ángeles Times*. Los Á ngeles. R etrieved f rom h ttp://articles.latimes.com/2012/oct/24/news/la-theater-review-faith-part-i-of-a-mexican-trilogy-20121022
- Thompson, J. (1993). *Ideología y cultura moderna. Teoría crítica social en la era de la comunicación de masas*. México: Universidad Autónoma Metropolitana.
- Todd, Z, Nerlich, B., Mckeown. (2004). *Mixing Methods in Psychology*. Michigan: Psychology Press.
- Urbina O rduña, L. (2003). Teatro c hicano: un secreto que da v oces. REencuentro. Análisis de Problemas Universitarios, (37), 54-63.
- Villanueva, T. (1985). Chicanos (selección). Lecturas Mexicanas, (89).

Villanueva, T. (1980). *Chicanos: Antología histórica y literaria*. C iudad de M éxico: F ondo de Cultura Económica.

Wolf, M. (2005). La investigación de la comunicación de masas. Crítica y perspectivas. Barcelona: Paidós.

## **ANEXO 1**

### Guías de entrevistas:

# Al público:

# (Categoría: Identidad Cultural Chicana)

- -¿Qué idioma acostumbran hablar en sus hogares? ¿Y en el trabajo o la escuela? ¿Por qué?
- -¿Celebran día de muertos? ¿De la Guadalupe? ¿Navidades? ¿Qué religión practican? ¿Por qué?
- -Y en cuanto a festividades históricas, por ejemplo, ¿celebran el 5 de mayo? ¿Alguna otra? ¿Por qué?
- -¿Tienen algún tipo de tradición? En cuanto, por ejemplo, a la comida en sus hogares, las decoraciones, el vestuario u otras...
- -¿Cuál es la visión según su criterio- que se tiene de los chicanos en Estados Unidos?
- -¿Han tenido dificultades como ciudadano, o sea, para conseguir trabajo, o a la hora de ejercer algún derecho?
- -Si tuvieran que definir qué entienden ustedes por identidad cultural chicana, ¿qué me dirían?
- -Los estudios ahondan en los estereotipos que muchos tienen sobre los chicanos, refieren que son bebedores, o machistas, ¿Qué creen de esto? ¿Se han sentido estereotipados?
- -¿Creen que estas obras reflejan su identidad como chicanos?

## (Categoría: Hibridación cultural)

- -Ustedes a quién se ven más cercanos, ¿a México? ¿A Estados Unidos? ¿Por qué?
- -¿Cuáles tradiciones toman de una u otra cultura?
- -¿Cuánto creen que tienen de estadounidenses y cuánto de mexicanos? ¿Se mueven entre una cultura y otra? O sea, ¿hacen o practican cosas indistintamente de ambas culturas o no? ¿Por qué?
- -¿Cómo ven esta mezcla en A mexican trilogy: a american story?

### (Categoría: Negociación)

- -¿Qué mensaje les deja A mexican trilogy: a american story?
- -¿Con qué se identifican de A mexican trilogy: a american story? ¿Por qué?

-¿Qué otros temas actuales sobre la comunidad chicana les gustaría ver en el teatro?

## Al director:

- -Usted viene del movimiento de teatro chicano de los 70. ¿Podría decirse que usted aún hace teatro chicano?
- -¿Con qué objetivos fueron creados The Los Angeles Theater Center (LTAC) y Latino Theatre Lab (1985)?
- -Cuando comenzaron, ¿se visualizaron como un teatro chicano o latino en general?
- -Si es latino en general, ¿Por qué?, ¿la ciudad lo demandaba y lo demanda? ¿han hecho teatro chicano?
- -¿Se puede hablar de un teatro chicano, de un teatro puertorriqueño o mejor hablar de un teatro latino? ¿Por qué? ¿Cuál es el estado de ese teatro?
- -¿Usted diría que hace teatro latino o teatro estadounidense? ¿Qué tienen de ambas culturas?
- -Dijo en una entrevista que era necesario el LTAC "como espacio para unir a las comunidades porque el paisaje de Los Ángeles es muy triste para la gente de color". ¿Me puede ejemplificar esto?
- -Dijo también que quería traer a diálogo todas las culturas, ¿qué hace el LTAC para esto? Más específicamente, ¿qué hace el teatro?
- -He leído que ha trabajado con técnicos, diseñadores de distintos países y que "cada una de nuestras sensibilidades culturales informa a la cultura estadounidense". ¿Cómo se refleja esto en el teatro que hacen, en la Trilogía?
- -¿Podría decirse que informan a la cultura estadounidense o que reafirman su propia cultura entre los latinos que viven en esta ciudad?
- -¿Cuáles son los mayores problemas que a su juicio persisten en la comunidad latina de Los Ángeles?

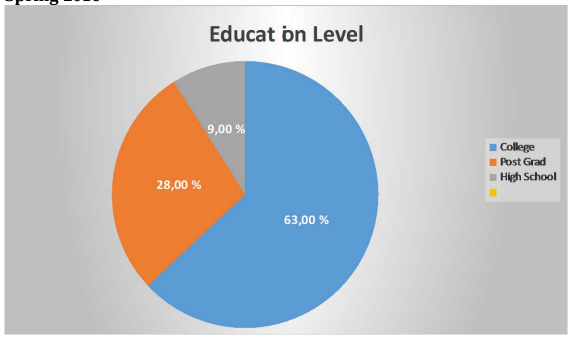
- -¿Tienen un público definido? ¿Para quién es mayormente su teatro? ¿A quiénes ataren más? ¿Cuál es su relación con el público?
- -¿El teatro –su teatro- es un espacio que refleja de alguna manera problemas de la comunidad latina? ¿Han ayudado a resolver algo? ¿Se siente la gente identificada?
- -¿Ya el teatro no cumple la misma misión de los 70, cuando aún el teatro era político y se pronunciaba más por el reconocimiento de las comunidades latinas?
- -¿En qué aspecto del lenguaje teatral (gestualidad, vestuario, escenografía, sonidos) resaltan más la herencia mexicana?
- -Usted se expresó así en el Manifiesto que leyó en el encuentro de teatro de 2014, palabras de nuestros ancestros:
- "Pero no olvides, que primeramente tu provienes de alguien, que tu desciendes de alguien, que tu naciste por la gracia de alguien..."
- "Y estamos reclamando nuestra historia, nuestro lugar y nuestra presencia".
- ¿Podría decirse que este es el propósito de un teatro latino?
- -¿Qué mensajes tienen sus obras o qué mensaje le interesa transmitir? ¿Qué temas?
- -¿Por qué una obra como A mexican trilogy: an american story? ¿Es necesaria? ¿Por qué?
- -¿Qué costumbres, tradiciones que vienen directamente de la cultura mexicana resaltan en sus obras? ¿Por qué?
- -¿Qué entienden ustedes por identidad cultural chicana/mexicoamericana/latina? ¿Es lo que reflejan en su teatro?
- -¿Por qué eligen X idioma (casi todas son en Inglés)? ¿Por qué el uso del "spanglish"? ¿Qué idioma usan?
- -¿Cuál es la visión –según su criterio- que se tiene de los chicanos/mexicoamericanos/latinos en Estados Unidos?

#### A los actores:

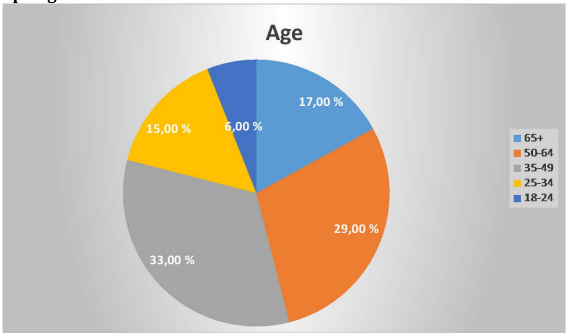
- -¿Ustedes se consideran chicanos, latinos, mexicoamericanos?
- -¿Se han enfrentado a algún tipo de discriminación en la ciudad por ser chicano/latino?
- -¿Cómo ven los problemas de los latinos desde la actuación? ¿Los ha ayudado el teatro a comprenderlos, o a enfrentarlos?
- -¿Una obra como A mexican trilogy: an american story es necesaria? ¿Por qué?
- -¿Qué costumbres, tradiciones que vienen directamente de la cultura mexicana resaltan en la obra?
- -¿En qué aspecto del lenguaje teatral (gestualidad, vestuario, escenografía, sonidos) resaltan más la herencia mexicana?
- -¿Podríamos hablar de un teatro chicano o esta categoría se disuelve cada vez con lo latino?
- -¿Qué entienden ustedes por identidad cultural chicana/mexicoamericana/latina? ¿Es lo que reflejan en su teatro?
- -¿Por qué eligen X idioma (casi todas son en Inglés)? ¿Por qué el uso del "spanglish"?
- -¿Cuál es la visión –según su criterio- que se tiene de los chicanos/mexicoamericanos/latinos en Estados Unidos?
- -¿Cuál es la mejor manera que tienen de reflejar lo chicano/mexicoamericano/latino en el teatro?
- -¿El teatro chicano/latino hoy sigue cumpliendo una función político-social en esa comunidad o el contexto ha conllevado una redimensión del teatro?
- -¿Creen que hoy están marcadas las pautas entre lo chicano/mexicoamericano y lo latino, como hubo en algún momento? ¿Por qué?
- -¿Qué tradiciones de una y otra cultura están presentes en su obras?
- -Los norteamericanos que asisten a ver sus obras, ¿se sienten aludidos? ¿También ellos están reflejados?
- -¿Creen que de alguna forma contribuyen con la comunidad diversa de Los Ángeles?

ANEXO 2

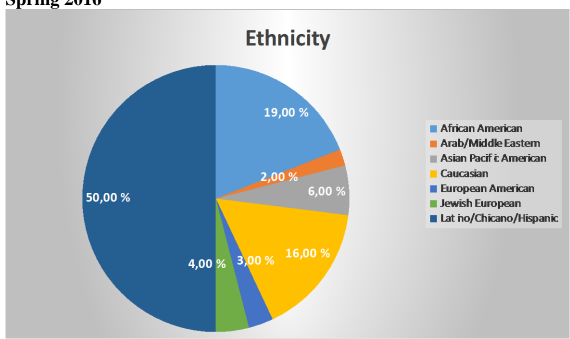
Spring 2016



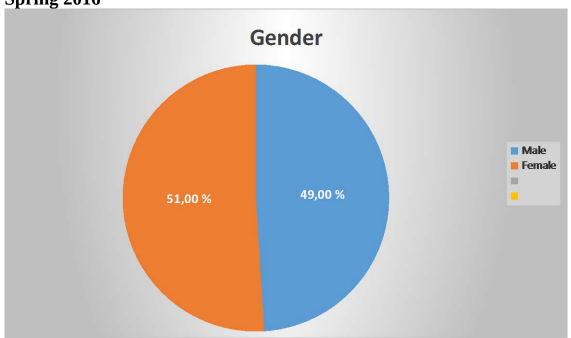




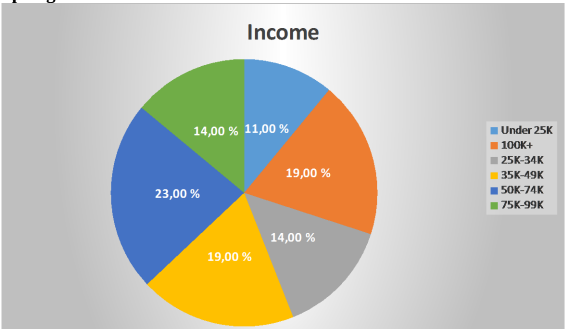












# ANEXO 3

| ANEXO 3           |                                                                                                                |                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                             |            |        |                 |      |  |
|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|--------|-----------------|------|--|
|                   | Identidad<br>cultural                                                                                          | Negociación                                                                                                                                        | Hibridación                                                                                                                                                                                                                 | Generación | Género | Etnia           | Edad |  |
| Ana<br>Rojas      | Siente orgullo de<br>ser de los<br>Estados Unidos.                                                             | La o bra l e recuerda s u historia familiar. La obr a refleja la mezcla en tre lo mexicano y estadounidens e.                                      | Reconoce tener cu ltura y herencia mexicana, pero se s iente estadounidense . Dice q ue l os estadounidense s s iempre la van a ver como mexicana, n o como s e v en ellos. Se m uestra en la co mida, tradiciones, idioma. | 3ra        | F      | Mexicoamericana | 52   |  |
| Blanca<br>Sánchez | Prefiere Ilamarse mexicana, pero siente q ue s u identidad s e mueve en tra la dos, estadounidense y mexicana. | La o bra l e trasmite q ue es n ecesario mantener y transmitir la tradición. La obr a refleja la cultura mexicoameric ana.                         | Se m ueven entre am bas culturas indistintament e. Se m uestra en la co mida, tradiciones, idioma.                                                                                                                          | 1ra        | F      | Mexicana        | 65   |  |
| Carla<br>Corona   | Chicana, porque necesitaba u na identificación. No se sentía ni gringa n i mexicana.                           | Se id entifica con la familia de 3r a generación, ya a similada; y con l os debates s obre el id ioma, aprendió español p ara conocer s us raíces. | Tiene m ás costumbres estadounidense s, m uy p ocas mexicanas. Tuvo l a necesidad d e reencontrarse con sus raíces.                                                                                                         | 3ra        | F      | Chicana         | 39   |  |
| Daniel<br>Alba    | Prefiere d ecir<br>mexicoamerica<br>no, por que no                                                             |                                                                                                                                                    | Sus pa dres<br>trataron de<br>darle                                                                                                                                                                                         | 2da        | M      | Mexicoamericano | 61   |  |

| i                    |                                                                                                                       |                                                                                                                           | T                                                                                                                                                                    | T   | 1 | T               |    |
|----------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---|-----------------|----|
|                      | tiene un significado político c omo chicano. Con l os a ños se s iente m ás orgulloso de su herencia mexicana.        | ancestros, que<br>es n ecesario<br>saber d e<br>dónde s e<br>viene                                                        | estadonuniden<br>se p ero co mo                                                                                                                                      |     |   |                 |    |
| Elizabet<br>h Ruelas | Se s iente m ás americanizada. No u sa el término chicano por connotación política.                                   | Ve en 1a o bra<br>un cl ash<br>generacional.                                                                              | Se muestra en la co mida, tradiciones, idioma. Tiene influencias de ambas culturas, e n l a medida que h a ido c reciendo se h a americanizado más.                  | 1ra | F | Mexicoamericana | 44 |
| Esther<br>Pacap      | Reconoce que su p aís e s México p ero ya se v e m ás cerca a l os EEUU, por las raíces q ue h a formado en ese país. | historia<br>familiar, s u                                                                                                 |                                                                                                                                                                      | 1ra | F | Mexicoamericana | 55 |
| María<br>Castein     | Dice que ya se<br>americanizó<br>mucho, aunque<br>mantiene<br>costumbres<br>mexicanas, el<br>idioma.                  | Se identifica con la historia de l a ab uela, que no que ría perder l as costumbres.  Los americanos los ve n diferentes. | Se m uestra en las t radiciones que di ce mantener, la comida, el idioma. Dice que sus amigas estadounidense s la ven diferente, aunque legó con 3 a ños a ese país. | 1ra | F | Mexicoamericana | 80 |
| Miguel<br>Silveiro   | Se co nsidera<br>chicano en el                                                                                        | Que el s ueño americano es                                                                                                | Nació en<br>EEUU p ero                                                                                                                                               | 1ra | M | Chicano<br>189  | 67 |
|                      |                                                                                                                       |                                                                                                                           |                                                                                                                                                                      |     |   |                 |    |

|                  | sentido político d el término. Opina que e l término es para los ha n e stado involucrados políticamente. Se v e m ás cerca a l os EEUU. En M éxico no lo ve n c omo mexicano. | posible de alcanzar, y él es un e jemplo de ello. Valores iguales a los de su madre.                                              | reconoce s u herencia mexicana, s e muestra en 1 a comida, tradiciones, idioma. Al cas arse con una estadounidense asumió muchas co sas de esa cultura.                                                  |     |   |            |    |
|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---|------------|----|
| Patricia<br>Díaz | Se co nsidera chicana, a favor de l a lucha por l a igualdad de s u raza, o s ea, u n sentido político. Se s iente m ás cerca a México aunque na ció en EEUU.                  | Demuestra l a obra c uánto ha contribuido el mexicano y el mexicoameric ano c on l os EEUU. Refleja l a identidad de l emigrante. | Los p adres l e inculcaron orgullo por sus raíces. T iene tradiciones de ambas culturas, es bilingüe.                                                                                                    | 2da | F | Chicana    | 60 |
| Ramona<br>Cortés | Participó en el movimiento chicano y s e considera as í en s u s entido político.                                                                                              | Refleja l a identidad, e l conflicto entre generaciones. Se id entifica con e l r ol de la mujer.                                 | Dice q ue s u cultura es 1 a mexicana, aunque vive en EEUU. Es bilingüe. Tradiciones, comida, festejos d e ambas culturas. Dice que es mexicana por base y cultura y americana porque es nacida en EEUU. | 1ra | F | Chicana    | 57 |
| Samuel<br>Paz    | Aunque c asi<br>siempre s e<br>asume co mo<br>latino, ta mbién<br>se co nsidera                                                                                                | Lloró con l a<br>obra, pue s<br>refleja la<br>etapa q ue él<br>vivió, c uando                                                     | Como s u mujer es puertorriqueña, hay un a mezcla entre lo                                                                                                                                               | 2da | M | Latino 190 | 73 |

| -                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1                                                                                                                                                                           | <u> </u>                                                                                                                                                         | 1   | ı | Г       |    |
|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---|---------|----|
|                   | chicano, p ero dice q ue esa época ya p asó, cuando e stuvo involucrado e n el mo vimiento político. Se s iente m ás cerca a l os EEUU.                                                                                                                                                | mataron a<br>Kennedy.                                                                                                                                                       | mexicano,<br>puertorriqueño<br>y<br>estadounidense                                                                                                               |     |   |         |    |
| Socorro<br>Gamboa | Chicana, por conciencia política, por fuerza, orgullo, poder y resistencia.                                                                                                                                                                                                            | La obr a transmite la importancia del legado. Al v erla sintió la necesidad d e ir a v er a s u familia e n México. La obr a refleja s u historia familiar.                 | Dice q ue siendo ch icana tiene un pi e en EEUU yo tro en México. Se v e en l a comida, l as tradiciones, festejos, es bilingüe. Se s iente m ás cercana a EEUU. | 2da | F | Chicana | 56 |
| Sofía<br>Lorenz   | No s e id entifica con l a connotación política d e la palabra ch icano. Se i dentifica as í porque no s e ve como estadounidense, ni m exicana, n i salvadoreña.  Para ella el término chicano s e refiere a l os nacida en EEUU y q ue son de p adres provenientes de Latinoamérica. | Le r ecuerda la h istoria familiar de su papá. Que es necesario el reconocimien to de l a comunidad mexicoameric ana en EEUU, pue s ha a portado mucho a ese país. Que l os | tiene s u pr opia<br>cultura que e s<br>la chicana.                                                                                                              | 3ra | F | Chicana | 31 |
|                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                  |     |   | 19      | 1  |