

## Universidad Nacional Autónoma de México Programa de Posgrado en Estudios Latinoamericanos Facultad de Filosofía y Letras

# A imagen y semejanza. La colonización del ser y el saber indígenas en la *Historia general de las cosas de Nueva España*

Tesis que para optar por el grado de Doctor en Estudios Latinoamericanos

### Presenta: Itzá Eudave Eusebio

#### **Director:**

Dr. José Guadalupe Gandarilla Salgado / CEIICH-UNAM

### **Comité Tutoral:**

Dra. Berenice Alcántara Rojas / IIH-UNAM
Dr. Mario Ruiz Sotelo / FFyL-UNAM
Dr. Ramón Grosfoguel / University of California, Berkeley, EUA
Dra. María Jesús Benites / Universidad Nacional de Tucumán,
Argentina





UNAM – Dirección General de Bibliotecas Tesis Digitales Restricciones de uso

# DERECHOS RESERVADOS © PROHIBIDA SU REPRODUCCIÓN TOTAL O PARCIAL

Todo el material contenido en esta tesis esta protegido por la Ley Federal del Derecho de Autor (LFDA) de los Estados Unidos Mexicanos (México).

El uso de imágenes, fragmentos de videos, y demás material que sea objeto de protección de los derechos de autor, será exclusivamente para fines educativos e informativos y deberá citar la fuente donde la obtuvo mencionando el autor o autores. Cualquier uso distinto como el lucro, reproducción, edición o modificación, será perseguido y sancionado por el respectivo titular de los Derechos de Autor.

Con amor para el Ixim, la Mar, y mi abuela Lourdes.

\*\*\*

En memoria del maestro Rubén Bonifaz Nuño.

# Índice

| Descripción y apropiación del México antiguo                                                                                                 | Introducción                                                                                                                                   | 9     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 1. Los dioses ajenos en el llamado "Nuevo Mundo". La idolatría como justificación para hacer la guerra frente al otro y lo otro              |                                                                                                                                                | 13    |
| guerra frente al otro y lo otro                                                                                                              | — La Historia general de las cosas de Nueva España                                                                                             | 20    |
| Herramientas retóricas en la descripción y apropiación del "Nuevo Mundo"                                                                     |                                                                                                                                                |       |
| Herramientas retóricas en la descripción y apropiación del "Nuevo Mundo"                                                                     | Discurso parrativo y colonización.                                                                                                             | . 40  |
| - Cuadro 1. Antecedentes y Modelos contra la idolatría                                                                                       |                                                                                                                                                |       |
| 2. Analogías grecolatinas en la colonización de las "cosas divinas" o "idolátricas y humanas".  Descripción y apropiación del México antiguo |                                                                                                                                                |       |
| Descripción y apropiación del México antiguo                                                                                                 | — Cuadro 2. Extirpación de las idolatrías en México                                                                                            | 61    |
| Fiestas y ceremonias, sacrificios y solemnidades                                                                                             | 2. Analogías grecolatinas en la colonización de las "cosas divinas" o "idolátricas y humanas".<br>Descripción y apropiación del México antiguo | 63    |
| Fiestas y ceremonias, sacrificios y solemnidades                                                                                             | — De los dioses que adoraban los naturales de esta tierra                                                                                      | 65    |
| - Relación de las cosas que se ofrecían en el templo                                                                                         | Fiestas v ceremonias, sacrificios v solemnidades.                                                                                              | 75    |
| - Relación de los cantares que se decían                                                                                                     |                                                                                                                                                |       |
| - Del principio que tuvieron los dioses                                                                                                      |                                                                                                                                                |       |
| - De la astrología judiciaria o arte de adivinar                                                                                             |                                                                                                                                                |       |
| - De los agüeros y pronósticos                                                                                                               | — De la astrología judiciaria o arte de adivinar                                                                                               | 88    |
| - Cuadro 1. Dioses y semi-dioses según fray Bernardino de Sahagún                                                                            | — De los agüeros y pronósticos                                                                                                                 | 90    |
| - Cuadro 1.1 Dioses de menor dignidad según fray Bernardino de Sahagún                                                                       |                                                                                                                                                |       |
| - Cuadro 2. Elementos de la naturaleza como símbolos sagrados                                                                                |                                                                                                                                                |       |
| - Cuadro 2.1 Acciones e invenciones de origen humano como símbolos sagrados                                                                  |                                                                                                                                                |       |
| - Cuadro 3. Sobreposición analógica con símbolos de origen greco-romanos                                                                     |                                                                                                                                                |       |
| — Imágenes de los símbolos mexicas y los de origen greco-romano                                                                              |                                                                                                                                                |       |
| 3. Vivir Nepantla: entre lo correcto y lo incorrecto. La colonización del ser indígena                                                       |                                                                                                                                                |       |
| Indígena                                                                                                                                     | — Imagenes de los simbolos mexicas y los de origen greco-romano                                                                                | 106   |
| 4. Traducción y apropiación en la construcción de "nuevas personas" para un "nuevo mundo" moderno-colonial                                   | 3. Vivir Nepantla: entre lo correcto y lo incorrecto. La colonización del ser indígena                                                         | 115   |
| "nuevo mundo" moderno-colonial                                                                                                               | — Huehuetlahtolli imaginarios: el ser y estar indígena en la versión de Sahagún                                                                | . 121 |
| <ul> <li>El fraile y su obra como herramienta de la colonialidad</li></ul>                                                                   | 4. Traducción y apropiación en la construcción de "nuevas personas" para un                                                                    |       |
| <ul> <li>Identidades coloniales, "nuevos seres" para un "Nuevo Mundo"</li></ul>                                                              | "nuevo mundo" moderno-colonial                                                                                                                 | 147   |
| <ul> <li>Identidades coloniales, "nuevos seres" para un "Nuevo Mundo"</li></ul>                                                              | – El fraile y su obra como harramienta de la colonialidad                                                                                      | 150   |
| 5. Reflexiones finales en esta relectura, cuestiones abiertas                                                                                |                                                                                                                                                |       |
| <ul> <li>La Colonización ¿permanente?</li></ul>                                                                                              | racinitates colomates, indevel beles para an indevelvanta                                                                                      | . 101 |
| <ul> <li>Trabajos pendientes, otras historias por contar</li></ul>                                                                           | 5. Reflexiones finales en esta relectura, cuestiones abiertas                                                                                  | . 171 |
| <ul> <li>Trabajos pendientes, otras historias por contar</li></ul>                                                                           | – La Colonización ¿permanente?                                                                                                                 | 181   |
| <ul> <li>Las obras de fray Bernardino de Sahagún</li></ul>                                                                                   | — Trabajos pendientes, otras historias por contar                                                                                              | . 190 |
| <ul> <li>Sobre la obra de Sahagún y la orden franciscana</li></ul>                                                                           | Bibliografía                                                                                                                                   |       |
| <ul> <li>Sobre la obra de Sahagún y la orden franciscana</li></ul>                                                                           | — Las obras de fray Bernardino de Sahagún                                                                                                      | 195   |
| — Para una relectura crítica de las narrativas coloniales                                                                                    | — Sobre la obra de Sahagún v la orden franciscana                                                                                              | 196   |
|                                                                                                                                              |                                                                                                                                                |       |
| — Sobre las consecuencias de la Colonización en America                                                                                      | — Sobre las consecuencias de la Colonización en América                                                                                        |       |
| — Para repensar el mundo moderno-colonial                                                                                                    |                                                                                                                                                |       |

El bienestar y el progreso han sido construidos con el sudor y los cadáveres de los negros, los árabes, los indios y los amarillos. Hemos decidido no olvidarlo.

Los condenados de la tierra, Frantz Fanon.

#### Introducción

El año de 1492 se ha extendido en el discurso dominante de la historia, como símbolo e idea de que en ese tiempo América fue "descubierta" y, posteriormente, "conquistada" por exploradores navegantes de o rigen eu ropeo, a unque dicho t erritorio fue habitado por lo menos 3,500 años antes por otras culturas, no mbrado según la lengua y pensamiento de diversos pueblos. Distintos autores han repensado este su ceso al margen de la narrativa oficial del pasado, desde diversas lecturas y posturas ideológicas. Sin embargo, no todos comparten la misma idea respecto a las consecuencias de la colonización, cada uno desde su c ontexto profundiza e n u na l ectura c rítica d e e ste proceso. Para nu estro t rabajo proponemos retomar las diversas categorías utilizadas por ellos para el análisis de nuestra historia, comprendiendo que la colonización implica en diversos momentos y contextos la re-invención, en otros el vaciamiento, el encubrimiento y la ficcionalización del espacio, de la nat uraleza, de los se res y su s cu lturas.¹ Este a contecimiento es tablecido c omo el "descubrimiento y conquista de América", a demás de ser un marcador temporal para el relato de la historia, se estableció también como elemento fundacional de un modelo de poder colonial, constituyendo un nuevo orden civilizatorio en diversos territorios y sobre diversas culturas.

Luego de explorar e invadir con la fuerza de las armas el llamado "Nuevo Mundo", la Corona española i nició la colonización justificando jurídicamente sus a cciones con el derecho n atural y de gentes, m ientras que teológicamente se sostenía en el modelo de extirpación de i dolatrías, con u na guerra de menor i ntensidad, a tra vés del a evangelización. En este trabajo, proponemos profundizar en torno a la idea planteada por diversos pensadores respecto a la colonización del territorio, su naturaleza y los pueblos que lo habitaban ant es de la i nvasión e uropea del siglo XVI, o bservando el papel de traducción y apropiación de las narrativas coloniales. En ese sentido, comprendemos que una colonización i mplica la acción de i nvadir violentamente un territorio, o cupándolo e imponiendo nuevas formas de organización,² lo cual:

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> *Cfr.* Quijano (1992, 1997, 2011), Mariategui (1969), Fanon (1972, 1974 y 1985), Dussel (2008, 2009 y 2011), O'Gorman (2012), Pastor (1983), Zea (1985), Arrom (1991), Guzmán (1989), Rozat (2002), Tavárez (2009 y 2012), Mendiola (2003 y 2010), Mires (2007), Rabasa (2009), Rodríguez (2010), Subirats (2012), Césaire (2006), Mignolo (2001, 2003, 2007 y 2011), Grosfoguel. (2006, 2011 y 2013), Lander (2011), Maldonado (2007), Estermann (2009), Rivera Cuisicanqui (2010 a y 2010 b), Zavala (1972), Colombres (2004).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> En una del as varias o bservaciones que se dieron en el transcurso de e sta i nvestigación surgió la pregunta de por qué consultamos ta lo cual diccionario para comprender los significados de algunas palabras que utilizamos en nuestro vocabulario. Lo cual responde al largo proceso de colonización en el que la imposición del castellano implicó replicar la forma de explicar el mundo desde esta lengua, marginando las diversas lenguas indígenas y por lo tanto sus pensamientos. En este trabajo consultamos distintos diccionarios actuales y antiguos para observar las diversas formas en que se puede comprender un concepto, de a cuerdo a la postura y contexto del emisor, lo a nterior daría para otro trabajo de investigación. Por a hora sólo un ejemplo: la palabra colonización deriva de colonizar, la cual en el diccionario de la Academia Mexicana de la Lengua

Conlleva s iempre u n a specto d e a simetría y hegemonía, tanto e n l o f ísico y económico, c omo e n l o c ultural y c ivilizatorio. L a p otencia c olonizadora no s olo ocupa t erritorio ajeno y l o c ultiva, sino que l leva e impone s u propia cultura y civilización, incluyendo la lengua, religión y las leyes.<sup>3</sup>

Esto fue l o que sucedió en el siglo X VI cuando una parte del mundo e uropeo invadió y colonizó la América antigua, con lo cual se vivió un choque<sup>4</sup> de pensamientos o filosofías que generaron transformaciones culturales a las distintas formas de ver y vivir en el mundo.

El p atrón d e d ominación e ntre l os c olonizadores y l os o tros, f ue o rganizado y establecido s obre l a b ase d e l a i dea d e " raza" [ ...] Desde es a p erspectiva, l os colonizadores definieron la nueva identidad de las poblaciones aborígenes colonizadas: " indios". P ara e sas p oblaciones l a d ominación c olonial i mplicó e n consecuencia, el despojo y la represión de las identidades originales.<sup>5</sup>

De e sta f orma, la c olonización implicó "el c omienzo d e l a domesticación, estructuración, colonización del 'modo' como aquellas gentes vivían y reproducían su vida humana". El c hoque fi losófico s e d io e n t odos l os e spacios d e l a v ida social, pero s e manifestó c on m ayor f recuencia e n e l t ema d e las c ostumbres y c reencias, y a que t anto indígenas como europeos tenían conocimiento de lo sagrado, pero la forma de nombrarlo, representarlo y rendirle culto era diferente entre unos y otros.

En es te trabajo, comprendemos los agrado como a quello que es respetado y venerado por parte de distintos pueblos, quienes a partir de su propia explicación respecto a la vida en el universo, así como por su relación con lo que les rodea, lo han nombrado y representado de diversas formas a tra vés de se res, su cesos uo bjetos, e stableciendo distintos cultos y rituales. En e se sentido, nos referiremos a los símbolos de lo sagrado

<sup>(</sup>www.academia.org.mx) se explica como: "1. Poblar un territorio, cultivarlo y explotar sus recursos. 2. Establecer un dominio militar, político, económico y cultural sobre otro país o territorio: *En el siglo XVI, España colonizó gran parte de América*". En el diccionario de la Real Academia Española (www.rae.es) dice: "1. Formar o establecer colonia en un país; 2. Fijar en un terreno la morada de sus cultivadores". Y en un diccionario muy utilizado en las primarias de nuestro país de la editorial Larousse (www.larousse.mx) define dicho concepto como: "Transformar en colonia un territorio". Evidentemente las explicaciones de origen francesa o española dejan fuera el dominio y explotación que implica ocupar un territorio.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> *Cfr.* Josef Estermann. "Colonialidad, descolonización e interculturalidad. Apuntes desde la Filosofía Intercultural". En *Interculturalidad crítica y descolonización*. David Mora (comp.) Instituto Internacional de Integración Andrés Bello. Bolivia: 2009. p.3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> La palabra chocar, hablando de dos partes, significa encontrarse violentamente una con otra; esto es exactamente lo que aconteció en América, un choque entre diferentes pensamientos. Esta confrontación se manifestaría sobre todo en la forma de interpretar un mundo "nuevo", totalmente distinto para una cultura que también vivía un proceso de transformación en su organización política, social y religiosa.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Quijano, Aníbal. "Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América Latina". En Anuario Mariateguiano. Vol. IX. No.9. Perú: 1997, p.120.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Cfr. Dussel, Enrique. 1492 el encubrimiento del otro. Hacia el origen del "Mito de la modernidad". Biblioteca Indígena. 2008. p.48.

<sup>7</sup> Cfr. Diccionario de Antropología. Thomas Barfield. Siglo XXI Editores. México: 2000. También se puede consultar un diccionario histórico como la Enciclopedia del Idioma. Diccionario histórico y moderno de la lengua española. Siglos XII al XX. Tomos I, II y III. Martín Alonso Dámaso. Editorial Aguilar. España: 1947. Consultar también RAE: 2001.

para no mbrar a l as entidades que los europeos clasificaron como "dioses", retomando la idea de símbolo como "un signo que une dos cosas, dos elementos o dos dimensiones. Así, lo m aterial c on l o e spiritual, l o l iteral c on l o metafórico. E s factor de re unión d e l a comunidad", s cumpliendo la función d e u nidad cultural de ac uerdo a l a forma de v er y representar el mundo por cada pueblo. 9

Para algunos europeos del siglo XVI lo sagrado era representado por la imagen de un dios todo poderoso, siempre presente, todo el trabajo de creación y sustento es de él sólo. En este pensamiento, dios es el "sagrado ser supremo, creador del universo, que lo conserva y rige p or su providencia". Por o tro lado, en el pensamiento de los antiguos indígenas americanos, al igual que para muchas culturas del mundo, el origen del universo y de lo que hay en él tiene un principio sustentado en la dualidad, que implica la unión de elementos diferentes entre sí y, al mismo tiempo, complementarios. Esto se explica con la observación de los ciclos en la naturaleza: día y noche, vida y muerte, tiempo de lluvias y tiempo de secas, frío y calor, arriba y abajo, adelante y atrás, mujer y varón, sol y tierra. En este pensamiento, la conjunción de dos hacen uno, por ejemplo: la lluvia al caer en la tierra permite que brote el alimento; luego el agua se evapora, sube al cielo y vuelve a descender en una acción cíclica de la vida. De la misma forma, existe un momento en que todo florece sobre la tierra, luego se seca y después vuelve a florecer. Así se explican distintas dualidades en el universo, que en su conjunto, permiten la vida.

En e se s entido, l os d ioses g riegos y romanos t ambién f ormaban c omplementos duales como muchas otras culturas del mundo, lo anterior fue utilizado en la relación analógica utilizada por los europeos al describir y catalogar a los indígenas americanos. A partir d el s iglo XV I, las d istintas nar rativas q ue d escribieron el supuesto pensamiento indígena en torno a lo sagrado formaron parte esencial en el proceso de apropiación sobre las c ulturas del te rritorio a mericano, y a q ue su s d escripciones y c lasificaciones

8 Mauricio Beuchot. Hermenéutica, analogía y símbolo. Editorial Herder. México: 2004. p.143-167.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> En las discusiones generadas con este trabajo analizamos la pertinencia de seguir nombrando como símbolos de lo sagrado a las representaciones indígenas, pensando que alternativas se podrían utilizar, algunos autores manejan la idea de entidades de lo sagrado. En nuestra lectura, ambas formas de nombrarlas (símbolos o entidades de lo sagrado) corresponden al bagaje cultural impuesto por el pensamiento occidental en el control de la lengua y sus significados. Lo cual plantea la posibilidad de renombrar el mundo desde las propias epistemologías indígenas, ya que lo sagrado y sus diversas representaciones se h an nombrado de acuerdo a la forma de ser y estar de cada cultura, en su propia lengua. Por lo tanto, otro trabajo pendiente será el nombrar con las categorías indígenas a lo sagrado y sus manifestaciones.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Ver el significado desde el siglo XII al XX sobre la palabra Dios en *Enciclopedia del Idioma*. Damaso: 1947. p.1568-1569. Sobre las palabras-conceptos *dios, diosa, dualidad*, también se puede consultar el *Diccionario Latino Español* de Manuel Valbuena: 1840.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Para el caso de los pueblos nahuas en un estudio sobre los llamados *Veinte himnos nahuas*, Ángel María Garibay señaló en su momento que "Ometeotl es Dios-2, o sea un numen que afecta la doble realidad de masculino y femenino; de lúcido y oscuro" (Garibay: 1958. p.71). Para a mpliar la información respecto a la dualidad. *Cfr.* López Austin: 1996 y 2 001; Limón: 2001; Báez-Jorge: 1988; Broda: 2001.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Cfr. Garibay: 1998. pp.1-3 y Eudave: 2013.

interpretaron l as c ostumbres i ndígenas c omo "idolatrías" por realizar c ultos y representaciones a símbolos distintos a l os c ristianos. E sta idea e staba su stentada principalmente en la Biblia, la cual es tablece que a quellos "gentiles" que p rofesen otros cultos c ometen u n " pecado" c ondenable e n e sa f ilosofía, pues como s upuestamente estableció el p ropio Dios c ristiano a t ravés d e l os l lamados diez m andamientos, dirigiéndose en primera persona a quien lo pretenda seguir: "No tendrás otro Dios que a mí. No te harás esculturas ni imagen alguna de lo que hay en lo alto de los cielos, ni de lo que hay ab ajo sobre la tierra, ni de lo que hay en las aguas debajo de la tierra. No te postrarás ante ellas, y no las servirás". Asimismo, el clasificatorio para identificar a las personas por su "gentilidad" las relacionaba con la ignorancia de la fe cristiana, lo cual implicaba que cometían un pecado, lo cual tiempo después se modifica y se explica que no es u n p ecado c onsciente, s ino u na f alta q ue h ay q ue r eparar. L o ant erior permite comprender las distintas posturas frente al otro y lo otro no cristiano en América en las distintas etapas de la evangelización.

Lo que proponemos con este trabajo es revisar la relación y continuidad en la forma de describir las costumbres y religiosidades de otros pueblos no cristianos, a sí como los modelos empleados en la América antigua. Para ello, analizamos cómo se utilizó la idea de la idolatría como parte de la colonización cultural indígena, estableciendo un modelo que fue a plicado e n d iversos c ontextos p or l os e vangelizadores, re novando l a j ustificación teológica al h acer la guerra a pueblos que profesaban el culto de otros "dioses". E n e ste contexto, proponemos revisar una parte del trabajo de Bernardino de Sahagún, franciscano que en sus obras estableció una serie de informaciones en torno a la naturaleza y los seres que habitaban una parte de la América antigua, centrándonos en la *Historia general de las cosas de Nueva España*, e n l a cu al estableció l os a rgumentos c ristianos f rente a l as costumbres indígenas, como se puede observar al leerlo:

A este p ropósito **se ponen la s f ábulas y f icciones qu e estos n aturales tenían cerca de sus dioses**, <sup>14</sup> porque entendidas las vanidades que ellos tenían por f e c erca d e su s m entirosos d ioses, ve ngan m ás f ácilmente p or l a d octrina evangélica a c onocer a l verdadero d ios; y q ue **aquellos que el los tenían p or dioses, no eran dioses, s ino d iablos me ntirosos y <b>engañadores**... S é d e cierto que **el diablo ni duerme ni está olvidado de la honra que le hacían estos naturales**, y que está esperando coyuntura para si pudiese volver al señorío que h a tenido; y fácil cosa le será para entonces despertar to das las cosas que se

-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Biblia (Sagrada Biblia). Versión directa de las lenguas originales, por Eloíno Nacar Fuster y Alberto Colunga Cueto. Biblioteca de Autores Cristianos. Madrid: 1971. Éxodo 20.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> A lo la rgo de este trabajo remarcamos en negritas distintas i deas que nos interesa subrayar de a cuerdo a lo que vamos analizando en el cuerpo de la investigación.

dice e star o lvidadas ce rca de **la id olatría**, **y p ara entonces b ien es q ue tengamos a rmas g uardadas para s alirle al e ncuentro.** Y p ara esto n o solamente a provechará l o que es tá es crito en es te t ercero Libro, p ero también l o que está escrito en el Primero, Segundo, Cuarto y Quinto. <sup>15</sup>

Con estas afirmaciones el fraile estableció su postura filosófica en la que su verdad confrontó la supuesta falsedad de los o tros, r especto a los cultos i ndígenas s eñaló "que aquellos que tenían por dioses, no eran dioses, sino diablos mentirosos y engañadores", renovando un juicio pre-establecido en la Biblia, al observar y clasificar las formas de ver y vivir de algunos pueblos como "idolatría". Apuntando además que su labor era explicar lo que juzgó como "fábulas y ficciones" a otros evangelizadores, clasificando las formas de ver y estar en el mundo de los indígenas, ya que "el diablo ni duerme ni está olvidado de la honra que l e hacían e stos naturales", l o cual i mplicaba que l as creencias y rituales continuaban realizándose a pesar de las diversas campañas de evangelización, frente a ello Sahagún pensaba que "para entonces bien es que tengamos armas guardadas para salirle al encuentro". En consecuencia, su Historia general fue concebida como u na h erramienta que e l f ranciscano ap ortaba e n l a g uerra c ontra l os p ueblos q ue e n s u i maginario se explicaban como "infieles" e "infantiles". D e a cuerdo a e sta i dea "la imagen p aternal invocaba que la r elación e ntre fraile e i ndio no e staba fundada e n la ley, s ino e n la naturaleza. Los i ndios e ran hombres "naturales" y el régimen social b asado en la liga natural de padre e hijo era la forma más apropiada para ellos", 16 según el pensamiento cristiano-imperial.

### Evangelizar, escribir y colonizar. Sahagún y el modelo franciscano

Bernardino de Sahagún nació en León, España, en 1499. Estudió en la Universidad de Salamanca entre 1520 y 1527, donde adquirió conocimientos de latín, historia, filosofía y teología. En es e tiempo, decidió s eguir los i deales de Francisco de Asís i ngresando a la orden r eligiosa de los franciscanos, dicha decisión es determinante para conocer el contexto previo a su trabajo evangelizador en la América antigua, así como la postura ideológica que sostendrá desde entonces siguiendo los pasos de Cristo con base en la regla franciscana. En esa época, se presentó una crisis en los ámbitos político, social y cultural en Europa, t ambién la I glesia Católica vivió diversas transformaciones a l su rgir u n

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Sahagún, fray Bernardino de. *Historia general de las cosas de Nueva España*. Editorial Porrúa. México: 2004. p. 189. Cuando citemos la *Historia general* nos referimos a esta versión. También se puede consultar el estudio introductorio de la obra por Josefina García Quintana y Alfredo López Austin, México. 3ª ed. 3 v. Consejo Nacional para la Cultura y las Artes. México: 2000.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Phelan, J hon. *El reino milenario de los franciscanos en el Nuevo Mundo*. T rad. J osefina Vázquez. In stituto d e Investigaciones Históricas. UNAM. México: 1972. p.94.

movimiento que criticaba el olvido de los principios cristianos, la opulencia de los jerarcas y la caída en pecados mundanos por algunos religiosos. "Durante su formación académica [a Sahagún] le tocó vivir (...) la conmoción de los movimientos reformistas e ncabezados por Martín Lutero, y a hí conoció a los humanistas se guidores de las ideas de Erasmo de Rotterdam". Estas corrientes de pensamiento i nfluyeron en las posturas filosóficas de algunos franciscanos, las cuales se ligaban a los principios e ideales que en otro tiempo y contexto, se habían propuesto para renovar los principios del cristianismo por el fundador de dicha orden religiosa. Esto nos lleva a un tiempo en el que:

La o posición e ntre la realidad so cioeconómica y los principios predicados por el cristianismo produjeron un fenómeno cultural que tuvo como centro a Francisco de Asís y c omo objetivo la e xaltación de la p obreza e vangélica como un medio de salvación, alrededor del cual se desarrollaron afanes culturales y misionales. 18

En 1209, el papa Inocencio III aprobó la regla de la orden encabezada por Francisco de Así s, desde e ntonces l os f railes menores s e d istribuyeron por toda E uropa. A sí, comienzan las primeras exploraciones franciscanas p or A sia y África, au spiciadas por la Iglesia Católica que envió misiones para intentar atraer a la fe cristiana a los mongoles, al mismo tiempo que buscaba expandir su influencia. En el año 1246 un monje franciscano llamado Pian Carpino exploró y describió otras culturas no cristianas en su *Historia de los mongoles*. Después, en 1254, Guillermo de Rubruck fue enviado por el rey Luis de Francia a los territorios del Gran Khan; estas primeras exploraciones y descripciones:

Conllevan, e n r ealidad, u n t rasfondo e spiritual y p olítico bastante e specífico. S on indagaciones c uidadosas s obre s ociedades q ue se s ospecha p ueden o frecer f ácil conversión y permitir una cristianización acelerada del Asia gengiskánida. Se t rata de conocerlas mejor para poder inculcarles con mayor eficacia el mensaje de Cristo y llevarlas a un discurso nuevo.<sup>20</sup>

Con la misión de evangelizar a los pueblos del mundo la orden mendicante de los franciscanos estableció una tarea de larga duración frente a otras culturas, otras costumbres, o tros dioses y o tros cultos.<sup>21</sup> En es e contexto, el llamado R enacimiento y la Reforma fueron movimientos que buscaron renovar los ideales sostenidos en las fuentes de

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Cfr. León-Portilla, Miguel. Bernardino de Sahagún, Pionero de la antropología. Universidad Nacional Autónoma de México y El Colegio Nacional. México: 1999. En el mismo sentido se puede consultar: Phelan, 1972; Rubial, 1996; Browne, 2000.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Rubial García, Antonio. *La hermana pobreza. El franciscanismo: de la Edad Media a la evangelización novohispana.* Facultad de Filosofía y Letras. UNAM. México: 1996. p.7.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Cfr. Mires, Fernando. La Colonización de las almas. Misión y conquista en Hispanoamérica. Li bros de la Araucaria. Argentina: 2 007. p. 2 16. También s e p uede co nsultar: Sanfuentes, O laya. Develando el Nuevo Mundo. Imágenes de un proceso. Ediciones Universidad Católica de Chile. Chile: 2013. p.34 y 35.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Cfr. Baudot: 2001. p.160 y 161.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Cfr. Gernet, Jacques. Primeras reacciones chinas al cristianismo. Fondo de Cultura Económica. México: 1989.

las culturas helena y romana, así como en la religión cristiana, pretendiendo retornar al ideal primitivo de este pensamiento. En ese sentido:

El r einado de l os r eyes católicos representó para E spaña l a t ransición en tre el Medioevo y el R enacimiento. L a u nificación t erritorial, l a c onsolidación d e u na burocracia c entralizadora, l a r eforma r eligiosa y u na e conomía b asada en la acumulación de metales preciosos marcaron lo que serían las líneas básicas de la política p eninsular e n l os s iguientes siglos. De t odas e llas, l a r eforma r eligiosa, arraigada e n l os valores h eredados d e l a E dad M edia, f ue q uizá l a q ue mayor impacto tuvo en la creación de una conciencia colectiva.<sup>22</sup>

En la p enínsula h ispánica, dicha reforma c ontó c on e l i mpulso d e u n personaje clave para ese momento y en el posterior trabajo evangelizador en América, nos referimos a fray F rancisco J iménez d e C isneros, co nfesor de la reina I sabel, lo cual b enefició a la orden franciscana para ser los primeros misioneros enviados a evangelizar el renombrado "Nuevo Mundo", desembarcando en 1493. Después, otras órdenes religiosas mendicantes que llegaron a evangelizar a los pueblos de América y que habían surgido también en el siglo X III b ajo l a i dea de v ivir de l a m endicidad, f ueron l os d ominicos e n 1 526 y l os agustinos e n 1 533. P osteriormente, vinieron los jesuitas, otra o rden re ligiosa q ue evangelizó al sur del territorio americano en 1549. <sup>23</sup>

La figura de fray Francisco J iménez de C isneros representó la renovación de u n pensamiento donde sus ejes rectores se guiaban bajo la idea de que se vivía el fin de los tiempos con "la imagen del Apocalipsis y la santificación de la pobreza como medios para alcanzar l a p erfección as cética". El C ardenal C isneros f ue i mpulsor d el tra bajo colonizador en América expandiendo la antigua lucha frente a pueblos clasificados como idólatras, lo cual, él mismo, había practicado previamente al evangelizar a los moros de Granada y en la colonización de O rán en tierras africanas. Con su apoyo, los primeros religiosos en l legar a estas tierras fueron los h ermanos m enores que acompañaban a Cristóbal Colón, por lo que, ya desde las primeras o cupaciones en las i slas del Caribe, fundaron escuelas y hospitales, trabajo característico de la expansión encabezada por los franciscanos.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Rubial. *Op. cit.* p.38 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> *Cfr.* Rubial, Antonio. "Las órdenes mendicantes evangelizadoras en Nueva España y sus cambios estructurales durante los siglos virreinales". En *La Iglesia de Nueva España. Problemas y perspectivas de investigación.* María de Pilar Martínez (comp.) Instituto de Investigaciones Históricas. UNAM. México: 2010. p.216 y 217.
<sup>24</sup> Phelan. *Op. cit.* p.27.

Cisneros y la o rden m endicante a la que pertenecía fueron promotores de las reformas encabezadas por la Corona Española, generando cambios políticos, sociales y culturales e nmarcados e n los principios cristianos. En este contexto, en Extremadura a linicio del siglo XVI se fundó una comunidad que buscaba vivir de acuerdo a los ideales de Francisco de Asís, retomando los principios básicos de las enseñanzas de Cristo, llamándose Santo Evangelio en sus inicios y luego, al obtener el título de Provincia, cambió a San Gabriel, lugar de enseñanza extrema en los principios cristianos y del cual salieron los primeros misioneros a la empresa colonial en la antigua América. Este lugar es clave para c omprender la formación de fray B ernardino de Sahagún c omo observante permanente, viviendo día con día bajo la regla de su fundador, ahí se estableció y se formó en los años previos a su viaje rumbo al llamado "Nuevo Mundo".

Una obra que influyó en las ideas generadas con el llamado Renacimiento y en la Reforma fue *Philosophia Christi de* Erasmo de Rotterdam, reflexiones en las que mezclaba el humanismo grecolatino con el cristianismo en la búsqueda de una renovación religiosa, "su meta e ra b uscar l o o riginal, l o puro, y re gresar a l cristianismo p rimitivo si n el formalismo ni las definiciones dogmáticas; para ello estudiaba los libros sagrados en sus textos originales auxiliada por san Pablo y por los primeros padres de la Iglesia", 25 dicha postura fue retomada por diversos religiosos, sobre todo por los franciscanos que llegaron a América con la idea de que el fin de los tiempos estaba por venir, se anunciaba entonces la necesidad de evangelizar a todos los seres posibles para "salvarlos" antes de que acabara el mundo según las profecías del Apocalipsis establecidas en la Biblia. Bajo esta lógica, se explican los objetivos y mecanismos utilizados en las obras de fray Bernardino de Sahagún, así como su postura a nte el llamado p ara i r a evangelizar "n uevos se res" en u n "Nuevo Mundo", interpretado b ajo e l i deal d el c ristianismo primitivo e n la tarea p rimordial d e difundir y expandir sus creencias.

No e s de e xtrañar q ue fueran los franciscanos españoles l os q ue siguieron e sta corriente, p ues e l m esianismo l es l legaba p or varias p artes: por u n l ado E spaña, más que ningún otro país, se sentía la elegida de Dios para la defensa y propagación de la fe; por el otro los frailes menores, ya desde su mismo fundador y después por influencia d el jo aquinismo, se c onsideraban l os p ortadores de u na m isión d ivina de reformación eclesiástica.<sup>26</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Rubial. *Op. cit.* p.67 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> *Ibíd*. p.74.

Las i deas de Joaquín de Flora e nel pensamiento del os franciscanos permiten comprender la lectura de su misión ante la aparición del llamado "Nuevo Mundo", ya que este profeta místico dividía la historia de la humanidad en tres épocas: "La edad que iba de Adán a Cristo correspondía a Dios Padre. Esta era la Iglesia seglar. La edad de Cristo, hasta 1260, correspondía a Dios hijo. Esta era la Iglesia de los sacerdotes [...] la tercera edad, la del Espíritu Santo, empezaría en 1260. Esta sería la Iglesia de los monjes". 27 No es difícil comprender que la interpretación de los franciscanos identificó a su fundador, Francisco de Asís, con el Mesías que volvería según las ideas joaquinistas, y ellos, sus seguidores a continuar la tarea de divulgar el Evangelio por todo el mundo. El trabajo de los hermanos menores fue visto, por ellos mismos, como una extensión de su misión antes del fin del mundo, en las últimas horas del tiempo, lo cual aceleraba el trabajo de evangelización, reflejándose en los bautizos masivos como preparación de los gentiles para el Apocalipsis, así como la difusión de los principios cristianos contenidos en el Evangelio. La labor de esta orden religiosa se puede dividir en una primera et apa, que va de 1492 a 1569, fecha para l a c ual h abía y a c erca d e 3 oo f ranciscanos e n l a llamada Nueva E spaña, administrando 96 conventos y mil iglesias, divididas en cuatro provincias, lo cual refleja su expansión en la primera etapa colonial.<sup>28</sup>

Una muestra del poder adquirido y ejercido en América por ésta orden tiene que ver con el trabajo de difundir el Evangelio, lo que explica también el gran número de obras, basadas en s u filosofía, t raducidas a l enguas i ndígenas. En la p rimera etapa c olonial, la imprenta llega a América con la intervención de otro franciscano, Juan de Zumárraga, con ello, desde 1539 se imprimieron "obras místicas, vocabularios, artes y doctrinas en lengua indígena para ayuda de la evangelización y obras de física, medicina, cirugía, derechos civil y canónico y hasta la primera gaceta de Nueva España en 1541", <sup>29</sup> todo bajo la vigilancia y filtro de los religiosos. Continuando con la antigua tarea misionera de conocer mediante las lenguas y costumbres a los pueblos que se pretendía evangelizar, en la llamada "Nueva España" de "109 obras dedicadas a las lenguas indígenas (...) o redactadas en estas lenguas en el siglo XVI, los frailes menores habían escrito 80, es decir el 75 por ciento". <sup>30</sup>

Una etapa de menor esplendor comenzó con la pérdida del gran poder que habían obtenido los hermanos menores hasta e se momento, a poyados por personajes como la reina I sabel, C ristóbal C olón, H ernán C ortés, así como e n las primeras a utoridades

<sup>27</sup> Phelan. *Op. cit.* p.27 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Rubial. *Op. cit.* p.91.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> *Ibíd*.p.151.

<sup>30</sup> Baudot, Georges. La pugna franciscana por México. Patria-CONACULTA. México: 1990. p.31.

virreinales. En 1555, con la llegada de un nu evo ar zobispo de México, el dominico fray Alonso de Montúfar, se impuso el pago de diezmos a los espacios administrados por los franciscanos y a los indígenas, lo cual dividió aún más al clero regular y al secular. <sup>31</sup> Las posturas de la orden mendicante frente a la Audiencia de la llamada Nueva España, as í como con otras órdenes religiosas, chocaron en este caso y en distintos momentos a lo largo de la e tapa colonial debido a las diferentes lecturas de la realidad americana. Respecto al cobro de impuestos los franciscanos defendían los principios de vivir, con el ejemplo, las enseñanzas de Cristo, establecidas como regla de vida por Francisco de Asís, viviendo en la pobreza y en la acción permanente para difundir el Evangelio. En ese sentido, un elemento de sobreposición, al observar y clasificar a los indígenas americanos por parte de los frailes, fue la sencillez en la vida cotidiana indígena, en su vestir, comer, celebrar, educarse, etc., interpretándolo como la pobreza que ellos conocían y divulgaban bajo "el anhelo de que el hombre volviera a nacer con toda la simplicidad e inocencia de Adán (antes de la caída) e stuvo l igado en forma i nseparable al culto de la pobreza apostólica de fines de la Edad Media". <sup>32</sup>

Un conflicto permanente para los franciscanos se presentó frente a los dominicos con quienes desde un inicio tuvieron diferencias en torno a cómo difundir e implementar el Evangelio. Un tema que causó largas controversias fue el de los bautizos masivos, ya que no s e r ealizaba el ceremonial c ompleto, a demás s e c uestionaba el h echo d e que r epetir fragmentos del pensamiento cristiano en lengua i ndígena no significaba que los pueblos invadidos estuvieran convencidos y cristianizados. Por si fuera poco, "durante las décadas de 1 560, 1 570 y 1 580 los franciscanos e stuvieron p rofundamente d ivididos por feudos políticos, discordias entre criollos y peninsulares y por una fricción creciente entre las facciones p ro-india y anti-india".<sup>33</sup> Además, al interior de la orden mendicante no todos seguían al pie de la letra la regla de su fundador, ya que también existían lecturas divididas frente al indígena y lo indígena, "entre los e spirituales —que p ugnaban por la aplicación rigurosa del voto de pobreza franciscano- y los conventuales —que no la aplicaban—".<sup>34</sup>

-

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Las personas que han sido ordenadas en el servicio religioso pertenecen al clero, el cual se divide en dos: 1. El secular que vive en el "siglo", es decir, en su tiempo y contexto, participando públicamente en la sociedad, es una organización jerárquica sujeta al Papa y a los obispos. 2. El clero regular sigue una regla atemporal, fuera de las normas de la sociedad; formado por diversas ó rdenes r eligiosas s ujetas a s us p rovinciales y g enerales. L os f ranciscanos p ertenecían a u no d e l os grupos mendicantes que llegaron a América. *Cfr.* Phelan, 1972 y Rubial, 1996 y 2010.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Phelan. *Op. cit.* p.89 y ss. Sobre el mismo tema ver Rubial *Op. cit.* p.133 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> *Ibíd.* p.86.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> *Ibíd.* p.70 y ss.

Bernardino de Sahagún también participó de la vida política, interviniendo hacia el final de su vida como autoridad dentro de su orden, continuando la lucha de los primeros franciscanos frente a las otras órdenes religiosas y con las autoridades virreinales. En 1585, ocupó el cargo de primer definidor, tratando de defender las posturas y acciones de la orden franciscana en la Colonia. "Sobresale, el hecho de que en 1586 manteníase vivo el espíritu que animara la evangelización primitiva con sus claras miras apocalípticas, y que tal concepción de la obra seráfica en México contaba, a la vez, con el apoyo del virrey y con la hostilidad de los altos cargos procedentes de la península".35

Todo lo a nterior explica, en p arte, por qué la *Historia general de las cosas de Nueva España*, investigación p ensada y e laborada d esde e l m odelo f ranciscano de evangelización que c ompila e l t rabajo d e i ndígenas e n v ías d e c olonización y e l d e f ray Bernardino de Sahagún que coordinó dicha labor, fue vetada por las disposiciones reales de confiscación de 1577.<sup>36</sup>

Después d e a lgunos a ños, v olviendo d e c apítulo g eneral el p adre fray Mi guel Navarro, el cual vino por Comisario de estas partes, con censuras tornó a recoger los dichos libros [...] hasta que el padre Comisario general fray Rodrigo de Sequera vino a estas partes y los vio, y se contentó mucho de ellos, y mandó al autor que los tradujese en romance y proveyó de todo lo necesario para que se es cribiesen de nuevo.<sup>37</sup>

De esta forma, el fraile se vio obligado a r eelaborar parte de su trabajo a partir de los manuscritos en lengua náh uatl que guardaba. Muchos fueron los sinsabores y a un persecuciones que experimentó S ahagún a lolargo de sus investigaciones. Unas provinieron de sus hermanos franciscanos, que lo a cusaron de incurrir en gastos que tuvieron por inútiles. O tras se debieron a denuncias que fueron causa de la dispersión temporal de sus manuscritos. Entre las razones para censurar su obra, se debe tener presenta la lectura política y teológica respecto al contenido de los libros recopilados por Sahagún, ya que su puestamente podría ayudar a recordar el pasado cultural, o incitar a retomar las formas y modos de vida indígenas previos a la invasión europea, debido quizás a que la parte escrita en lengua náhuatl por los llamados informantes indígenas contiene

35 Baudot, 1990. p.252.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Cfr. León-Portilla, Miguel. Bernardino de Sahagún, Pionero de la antropología. Universidad Nacional Autónoma de México y El Colegio Nacional. México: 1999.

<sup>37</sup> Sahagún. Op. cit. p.75

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Baudot, 1990: 243 y ss. y Phelan. *Op. cit.* p.87.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> León Portilla Miguel. "Memoriales, relaciones, crónicas e historia. Sahagún en la historiografía del XVI". En *El Universo de Sahagún. Pasado y presente. Segundo Coloquio 2008.* R omero G alván, R ubén y M áynes Pilar, c oordinadores. IIH-UNAM. México: 2011. p.47.

explicaciones que no son traducidas al español, o que son reinterpretadas alterando su s contenidos, lo cual p ermitiría a portar otra l ectura e n to rno a l as formas d e ve r y vi vir indígenas antes de la invasión, guardadas en lengua náhuatl.<sup>40</sup>

De los materiales recuperados, el fraile reescribe dos obras que se conocen como *Kalendario Mexicano, Latino y Castellano* y *Arte Adivinatoria, Libro de la Conquista*, en los que retomaba los temas que más le habían interesado remarcar y atacar respecto a la cultura i ndígena, " es t ambién la d emostración de u na o bsesión, d e u na 'demono-fobia' cada ve z m ás i nsistente",<sup>41</sup> lo c ual m uestra q ue su tra bajo f rente a lo q ue v io c omo idolatrías nu nca c esó, debido a q ue l as n ormas ét ico-religiosas c ristianas no lograron implantarse del todo.

De ahí, también, que, en el rescate, urgente y de última hora, de los elementos más útiles de su obra etnográfica, Sahagún insista tanto en la persistencia de los ritos y creencias i dolátricas, para i ntentar p robar q ue los evangelizadores í ntimamente mezclados a la auténtica realidad indígena de México, eran aún indispensables.<sup>42</sup>

### La Historia general de las cosas de Nueva España

Con el llamado de la o rden f ranciscana a evangelizar a los pueblos del mundo, en un contexto donde la novedad y oportunidad que representaba para esta tarea la aparición de América, f ray B ernardino d e S ahagún l legó a l a l lamada "Nueva E spaña" e n 1529 p ara ejercer s u l abor m isionera e n l os p ueblos d e Tlalmanalco, Xo chimilco, P uebla, T ula y Tepepulco. A partir de 1536, se estableció en Tlatelolco al tiempo que se fundaba el Colegio de Santa Cruz, donde fue profesor de latín y gramática. Asimismo, fue uno de los religiosos traductores m ás reconocidos, d esde 1540 y a componía sermones e n náhuatl para s u trabajo evangelizador y a partir de 1547 comenzó a recoger los llamados huehuetlahtolli o pláticas de ancianos.

Las etapas y resultados del trabajo de este franciscano se reflejaron en el llamado Códice Matritense, después en el Códice Florentino y finalmente en la Historia General de las cosas de Nueva España. A demás de las fojas de la Códice Matritense dondes e encuentran los Memoriales con escolios. Otra obra preparada por Sahagún es Coloquios y

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> *Cfr.* Klor de Alva (1992) y, Berenice Alcántara (2007, 2008 y 2010). Hay que señalar que dicho temor es olvidado tiempo después, ya en el siglo XVIII y XIX con la construcción del mexicano y lo mexicano, sostenido en el indígena reinventado, mezclado con el europeo y lo e uropeo, dando como consecuencia el ser mestizo producto de la colonialidad, utilizado para imponer la idea de la nacionalidad en la construcción del Estados-nación, co mo veremos más adelante. Para prundizar en este tema ver: Navarrete, 20015; Bonfil Batalla, 1972; Castro-Gómez, 2010; Rivera Cuisicanqui, 1993.

<sup>41</sup> Baudot, 1990. p.262.

<sup>42</sup> *Ibíd*. p.264.

doctrina christiana, que presenta una supuesta recreación del diálogo que sostuvieron los primeros 12 franciscanos llegados al llamado "Nuevo Mundo", en 1524, con algunos sabios indígenas; y también está el trabajo *Psalmodia Christiana*, publicada en 1583, única obra que vio editada en vida, con metáforas y expresiones indígenas recopiladas por algunos de sus estudiantes del Colegio de Tlatelolco.<sup>43</sup>

Junto con los estudiantes a s u cargo, Sahagún r ecopiló la p alabra y s aberes d e algunos i ndígenas e n e l año d e 1547, l o que d espués sistematizó y t radujo a l e spañol a partir de 1577, dando origen a la llamada *Historia General de las cosas de Nueva España*, obra colectiva elaborada con un grupo de escritores y pintores de origen nahua, en la que el trabajo d e l os i ndígenas e s f undamental para la t raducción q ue S ahagún r ealizó finalmente. En su narrativa el fraile:

Menciona a cuatro coautores principales y los denomina "gramáticos" por ser capaces de leer y e scribir en latín, e spañol y náh uatl: A ntonio Val eriano de Azcapotzalco, A lonso V egerano de Cuauhtitlan, Martín Jacobita de T latelolco y Pedro de San Buena A ventura de Cuauhtitlan [...] Además de ellos, Sahagún proporciona los nombres de los a manuenses que e scribieron los textos: Diego de Grado y Bonifacio Maximiliano, vecinos de Tlatelolco, y Mateo Severino, vecino de Xochimilco. Sin embargo, contribuyeron muchos más i ndividuos de los que menciona Sahagún.44

En la creación del Códice Florentino, además de los llamados indígenas gramáticos, participaron al menos 22 p intores i ndígenas;<sup>45</sup> de esta forma, u na característica de este trabajo es "su polifonía, pues esta magna obra concebida por Bernardino de Sahagún en su organización g eneral y su t emática, r ecupera t ambién l os t estimonios y l as i deas, l os dibujos y las palabras de un numeroso conjunto de informantes, colaboradores y artistas indígenas".<sup>46</sup> Antes de i niciar su trabajo fray Bernardino e laboró u na minuta de aquello que iba a investigar, es decir, un borrador que funcionaba para estructurar su nar ración,

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Cfr. Alcántara Rojas, Berenice. Cantos para bailar un cristianismo reinventado. La nahuatlización del discurso de evangelización en la Psalmodia Christiana de fray Bernardino de Sahagún. Tesis de do ctorado e n E studios Mesoamericanos. UNAM. México: 2008.

<sup>44</sup> Cfr. Magaloni Kerpel, Di ana. Los colores del Nuevo Mundo. Artistas, materiales y la creación del Códice florentino. Universidad Nacional Autónoma de México y The Getty Research Institute, Los Ángeles. UNAM. México: 2014. p.2 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> En e se s entido, s e p uede co nsultar l os t rabajos d e M agaloni K erpel, D iana. *Los colores del Nuevo Mundo. Artistas, materiales y la creación del Códice florentino.* Universidad Nacional Autónoma de México y The Getty Research Institute, Los Á ngeles. UNAM. México: 2 014. Y t ambién H ernández, A scención. "Los g ramáticos d e S ahagún y la fundación d e la Universidad de México". En Ortega Ojeda, Lina. *Diferentes perspectivas de la obra de fray Bernardino de Sahagún.* UNAM. México: 2008. p.p.25-33.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Alcántara Rojas, Berenice y Navarrete, Federico. ¿Cómo nombrar un nuevo mundo? Los neologismos en el libro XII sobre la Conquista. En El Universo de Sahagún. Pasado y presente. Coloquio 2011. Romero Galván, Rubén y Máynez Pilar, coordinadores. IIH- UNAM. México: 2014. En el mismo sentido, respecto a diversos participantes de la misma obra se puede consultar los trabajos de: Klor de Alva, 1992; Browne, 2000; Magaloni, 2014 y 2003.

trabajo que desde el siglo XV se conocía como hacer una memoria.<sup>47</sup> El propio franciscano explica que por mandato:

Hice en lengua castellana una minuta o memoria de todas las materias de que había de tratar, que fue lo que está escrito en los doce libros, y la apostilla y los cánticos. Lo cual se puso de prima tijera en el pueblo de Tepepulco, que es de la provincia de Acolhuacan o Tezcuco, hízose de esta manera. En el dicho pueblo hice juntar todos los p rincipales c on el señor d el p ueblo [...] señaláronme h asta d iez o d oce principales ancianos y dijéronme que con aquellos podía comunicar y que ellos me darían razón de todo los que les preguntase.<sup>48</sup>

El trabajo de S ahagún repitió fórmulas e stablecidas por la orden franciscana e n otros espacios y tiempos de su historia en el trabajo de llevar su Evangelio por donde les fuera posible, expandiendo una forma de ver y vivir el mundo desde su religiosidad. Para ello, c omenzó p or e ntablar su puestos d iálogos o i ntentos d e e llos co n "p rincipales" y ancianos de algunos pueblos:

Sobre varios aspectos de su cultura y creencias. Las respuestas fueron elaboradas mediante documentos pintados de acuerdo con su propia tradición histórica; estas "pinturas" fueron a su vez interpretadas por los "gramáticos" indígenas y por los pintores, quienes ayudaron a conformar con ellas los textos en náhuatl alfabético y las imágenes del Códice florentino.<sup>49</sup>

De esta forma, a partir de 1558 inició su trabajo entrevistando a varios ancianos y principales del pueblo de Tepepulco, lugar en el que recogió la información que dio forma a la obra conocida como los *Primeros Memoriales* o *Códice Matritense*, sobre el lo fray Bernardino señaló que:

Todas l as c osas q ue c onferimos m e l as d ieron p or p inturas, q ue a quella e ra l a escritura q ue e llos ant iguamente u saban, y l os g ramáticos l as d eclararon e n s u lengua, e scribiendo l a declaración al p ie d e l a p intura. T engo aú n ahora e stos originales. También en este tiempo dicté la apostilla y los cantares: escribiéronlos los latinos en el mismo pueblo de Tepepulco. 50

Siguiendo un m odelo e nciclopédico medieval, Sahagún le dio u na estructura jerárquica y re tórica a su *Historia general*, comenzando por d escribir l as s upuestas percepciones re specto a l o sa grado y q ue é l n ombraría como "dioses" d e l os a ntiguos mexicas; d espués d escribió l o h umano: su s c eremonias, c reencias, ri tuales y astrología, describiendo l o q ue v io c omo a güeros y p remoniciones, as í c omo l a flora y l a f auna;

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> En e se s entido, Alfredo López Austin s eñala que con la minuta S ahagún b uscó "obtener de s us libros e l v ocabulario suficiente para hacer un calepino, recogiendo textos previamente y dando cuerpo a obras que no existían en un pueblo sin escritura fonética". *Cfr.* López Austin: 2011. p. 356.

<sup>48</sup> Sahagún. Op. cit. p.73.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Magaloni. *Op. cit.* p.3.

<sup>50</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.74.

concluyendo c on la descripción s obre la guerra de i nvasión. "La cultura o ccidental, a l o largo de veintidós siglos, basó su producción de conocimiento en prácticas retóricas", <sup>51</sup> por ello, el fraile utilizó en sus descripciones, como veremos en este trabajo, una herramienta narrativa conocida desde el tiempo de los antiguos griegos: la **analogía**, <sup>52</sup> la cual asociaba imágenes y p alabras c onocidas e n l a l engua y p ensamiento e uropeo p ara tratar d e explicarse el mundo que le rodeaba, al encontrar alguna s emejanza o parecido con o tros pueblos y sus culturas.

La lógica retórica está basada en estructuras analógicas; es una forma de conocimiento q ue s e c onstruye a p artir d e s emejanzas, a d iferencia d el razonamiento de l a c iencia m oderna, que e n l ugar de s er analógico (metafórico) pretende se r u nívoco (literal) [...] El p ensamiento analógico f unciona a partir de imágenes, y no como el científico a partir de conceptos.<sup>53</sup>

Con e sta h erramienta se d escribió y cl asificó a d iversos pueblos y su s manifestaciones c ulturales, r ealizando u na t raducción a p artir d e s emejanzas. D e e sta forma, l as i nterpretaciones d el f ranciscano s e su stentaron e n u na serie d e "i deas" establecidas principalmente en la Biblia, herramienta para organizar y explicar su forma de ver y vivir en el mundo, así como en diversas obras atribuidas a los profetas y doctores de su I glesia. E n d iversos estudios se h a i dentificado q ue l a o bra d el f ranciscano tuvo l a influencia de autores como Evémero de Mesina, Isidoro de Sevilla, Agustín de Hipona y Tomás de Aquino.

La formación recibida en la Universidad de Salamanca fue clave en la construcción de s u p ensamiento, reproduciendo conocimientos e stablecidos e n textos como " el *Physiologus*, un bestiario del Siglo IV que fue el libro de cabecera de naturalistas por lo menos hasta el siglo XI II, verdadero manual de z oología s imbólica".<sup>54</sup> También s e h an señalado como antecedentes e influencias en la obra de Sahagún "la *Arqueología* de Flavio Josefo, la *Historia de los animales* y *Las partes de los animales* de Aristóteles, las obras de Alberto de Colonia y, s obre todo, la *Historia natural* de Plinio", <sup>55</sup> enciclopedia utilizada por m ucho tiempo para c lasificar e l m undo y que t ambién "fue un o d e l os m odelos

. .

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Mendiola, Alfonso. *Retórica, comunicación y realidad. La construcción retórica de las batallas en las crónicas de la conquista.* Universidad Iberoamericana. México: 2003. p.119

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Sobre este tema ver las obras de Miguel León Portilla "Primeros años de Sahagún en Tlatelolco" (2007) y "Memoriales, relaciones, crónicas e historia. Sahagún en la historiografía del XVI" (2011). A demás, están los trabajos de Alfredo López Austin, El texto sahaguntino sobre los mexicas (1985), Estudio acerca del método de investigación de fray Bernardino de Sahagún (2011), y Fray Bernardino de Sahagún frente a los mitos indígenas (2001). Y el trabajo de Ascención Hernández "Analogía y antropología: la arquitectura de la Historia General de las cosas de Nueva España" (2007).

 <sup>53</sup> Mendiola. *Op. cit.* p.179 y 180.
 54 Salvador, Reyes Equiguas. "Juego de espejos: concepciones castellanas y nahuas de la Naturaleza tras la conquista". En *El Universo de Sahagún. Pasado y presente*. Coloquio 2005. Romero Galván, Rubén y Máynez Pilar, coordinadores. IIH-UNAM. México: 2007. p.115.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Cfr. López Austin: 2011 p.362 y 363.

seguidos para la elaboración del Códice Florentino y sabemos que existía una copia [...] en la Biblioteca del Colegio de santa Cruz Tlatelolco". $^{56}$ 

Por otra parte, en las descripciones sobre los tipos de personas y representaciones de los seres vivos, Bernardino de Sahagún adaptó modelos establecidos en diversas obras como la del franciscano Bartolomé de Glanville, De Proprietatibus Rerum, 57 la cual estaba organizada e n 1 9 l ibros, jerarquizando l a i nformación d e l a s iguiente fo rma: Di os, l os ángeles y demonios; la mente o el alma humana; la vida familiar y doméstica; la medicina, el universo y los cuerpos celestes; el tiempo, la forma y la materia; el aire y su formas; el agua y s u f ormas; la t ierra y s us f ormas, i ncluyendo l a g eografía, g emas, m inerales y metales; los animales, el color, el olor, el sabor y los líquidos. En el mismo sentido, otra enciclopedia basada en el trabajo de Plinio y que sirvió de modelo para estructurar parte de la Historia general fue una obra del siglo XV conocida como Hortus sanitatis del médico alemán Johann von Cube, de la cual se sabe existió un ejemplar en el Colegio de Tlatelolco. "En conjunto, estas obras fueron determinantes en la confección del Florentino, ya fuese porque de ellas se copiaron e scenas que re producían pasajes bíblicos o naturalistas, o porque sirvieron de modelo en el esqueleto de la obra". 58 En el trabajo de evangelización en la A mérica ant igua e l franciscano s iguió básicamente l a Biblia, pero t ambién un pensamiento que retomó como sustento ideológico fue el de Agustín de Hipona, uno de los pilares de la filosofía cristiana, quien se encargó de argumentar:

Su destino como religión de salvación hasta un punto que concierne a su historia entera. Como e ra de e sperar, e sta dimensión e strictamente religiosa e stá profundamente vinculada a la autocomprensión de la institución eclesiástica y a una conceptualización adecuada de sus relaciones con el poder político. Por fin, con Agustín, se llega a plena conciencia de que religión de salvación y teología imperial son irreconciliables.<sup>59</sup>

Bajo la lógica del poder imperial y de salvación, en la obra de Agustín de Hipona el franciscano encontró diversas herramientas para explicarse la aparición de América y de los indígenas. En ese sentido, para justificar las analogías que utilizó en su obra al intentar describir el mundo mexica, el franciscano tomó un pasaje del libro VI de "La ciudad de

<sup>56</sup> Magaloni. Op. cit. p. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Cfr. López Austin (2011), Oliver (2007) y Baudot (2001).

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Salvador Reyes Equiguas. "Las representaciones de los seres vivos en el Códice Florentino y en otras obras españolas de su época". En *El Universo de Sahagún. Pasado y presente*. Segundo Coloquio 2008. Romero Galván, Rubén y Máynez Pilar, coordinadores. IIH-UNAM. México: 2011. p.224 Ver también Olivier. *Ibíd.* p.130.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Villacañas, José Luis. *Teología política imperial y comunidad de salvación cristiana. Una genealogía de la división de poderes.* Editorial Trotta. España: 2016. p.516 y ss.

Dios", obra que renovó en su momento los argumentos ideológicos en la confrontación de otras espiritualidades y cultos no cristianos, señalando que:

No tuvo por cosa superflua ni vana el divino Agustino tratar de la teología fabulosa de l os g entiles en el sexto l ibro d e La ciudad d e Dios, p orque como él d ice, conocidas las fábulas y ficciones vanas que los gentiles tenían cerca de sus dioses fingidos, pudiesen fácilmente d arles a en tender q ue a quéllos n o er an d ioses ni podían dar cosa ninguna que fuese provechosa a la criatura racional.<sup>60</sup>

Para Sahagún la obra de Agustín de Hipona fue una de sus principales fuentes de conocimiento al describir los supuestos cultos idolátricos, pues "como él dice", dicha tarea no sería "cosa superflua ni vana", dado que, para sus antecesores franciscanos, y para él mismo, desde un principio observaron que los indígenas americanos realizaban rituales a símbolos que su pensamiento explicaba como "dioses fingidos". De esta manera, "así como Sahagún tomó como modelo a fray Ambrosio Calepino en su proyecto de vocabulario, san Agustín fue su inspirador en el registro de la mitología". En torno a e stas obras hay que señalar que se encontraban tanto en la Universidad de Salamanca como en la biblioteca del Colegio de Santiago Tlatelolco, por lo que tuvieron influencia en las descripciones sobre los supuestos "dioses" en las diferentes crónicas coloniales. 62

Las descripciones de Sahagún y de otros evangelizadores en torno a las formas de ver y vivir lo sagrado por otras culturas no cristianas, también tuvieron la influencia de un pensamiento originado en la llamada ant igüedad c lásica, s iguiendo a un h istoriador y filósofo griego que vivió e ntre los siglos IV y II a.C., Evémero de Mesina, el cual en su tiempo i ntentó demostrar que los llamados dioses paganos, re firiéndose a los símbolos divinos de otros pueblos, habían sido seres humanos que al morir y con el paso del tiempo, sus hijos y nietos los divinizaron y les rindieron culto. En ese sentido:

Las creencias mesoamericanas, mal entendidas por los españoles, dieron pie a que el ev emerismo se f ortaleciera en l a N ueva E spaña. E ntre es tas c oncepciones indígenas mal interpretadas puede mencionarse la creencia en los hombres-dioses, las p articularidades d e l os d ioses patronos y l a d eificación de a lgunos se res humanos por la especificidad de su muerte.<sup>63</sup>

<sup>60</sup> Sahagún Op. cit. p.189.

<sup>61</sup> Alfredo López Austin: 2001 p.7.

<sup>62</sup> Cfr. Phelan, 1972; Rubial, 1996 y 2010; Ricard, 2004; Baudot, 1990, 1997 y 2001; Olivier, 2007 y 2010.

<sup>63</sup> *Cfr.* Alfredo López Austin, "Fray Bernardino de Sahagún frente a los mitos indígenas". En Revista Ciencias 60-61 octubre 2000-marzo 2001. p.10. También se puede consultar del mismo autor el libro *Hombre-dios. Religión y política en el mundo náhuatl* (1998); así como a Guilhem Olivier con su trabajo "El panteón mexica a la luz del politeísmo grecolatino: el ejemplo de la obra de fray Bernardino de Sahagún" (2010).

De esta forma, las interpretaciones que realizaron los cronistas del llamado "Nuevo Mundo" establecieron una serie de clasificatorios a partir del juicio frente a otras culturas con otras costumbres. En ese sentido, la justificación de la guerra y la posterior esclavitud en América se sostuvieron en los argumentos de autores que, para los europeos, eran sus autoridades.

Desde la Suma Teológica de Tomás de Aquino, en el siglo XIII, se encuentra ya una madura doctrina cristiana acerca del problema de la guerra. La doctrina escolástica exige que la guerra sea declarada por una autoridad legítima... que la guerra tenga causa justa, es decir, que hay de ejercitarse en virtud de culpa del enemigo y para satisfacer la injuria que éste haya causado. 64

La obra de fray Bernardino de Sahagún ha sido estudiada desde diversos contextos y líneas de investigación, por lo tanto, existen múltiples relecturas e interpretaciones de sus contenidos. De los diversos estudios que existen podemos ubicar al menos tres líneas: una lectura lo ha visto como un pre-antropólogo, por el método que siguió al realizar su labor, partiendo de una serie de entrevistas con indígenas, centrándose en la aportación de su obra para el conocimiento de lo que supuestamente fueron los antiguos m exicas, analizando diversos aspectos del trabajo de la orden franciscana y, en especial, la obra de Sahagún. Ampliando la información e interpretación s obre Sahagún, o tras lecturas encuentran en la o bra del fraile un reflejo de la incertidumbre generada tanto para los europeos como para los indígenas, en un proceso en el que las mezclas culturales permitieron la a propiación de elementos culturales pertenecientes a ambos mundos, logrando transmitir de forma velada elementos propios de la antigua cultura indígena. 66

También se ha releído y ubicado el trabajo de este fraile como parte de la invasión cultural implantada en América sobre los pueblos indígenas, continuador de un modelo de evangelización sobre distintas culturas no cristianas, contribuyendo con su narrativa en la colonización del territorio, los seres y la naturaleza.<sup>67</sup> En ese sentido, la intención de este

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Cfr. Zavala, Silvio. La colonización española en América. SEP-Setentas. México: 1972. p.60.

<sup>65</sup> Dentro de este grupo de estudios podemos mencionar los trabajos de Ángel María Garibay (1958), Miguel León Portilla (2007 y 2011), Alfredo López Austin (1985, 2001, 2011), Arthur Anderson (1994), Georges Baudot (1997 y 2001), María José García Quintana (2004), Guilhem Olivier (2007 y 2010), Rubén Romero Galván y Pilar Máynez (2007, 2011 y 2014).

<sup>66</sup> En esta línea de trabajo u bicamos los trabajos de: Jorge Klor de Alva (1992), Walden Browne (2000); Daniéle Dehouve (2002), Robert Ricard (2004), Berenice Alcántara (2007, 2008 y 2010), Diana Magaloni (2014 y 2003), Sergio Botta (2008), Francisco Morales (2011).

<sup>67</sup> De esta lectura seguimos las obras de José Rabasa (1993 y 2009), Mauricio Solodkow (2009 y 2010), Mónica Ruiz Bañuls (2009 y 2010), Klaus Zimmermann (2014), Guy Rozat (2002), Marialba Pastor (2011 y 2013), Miguel Ángel Segundo (2012 y 2014), Gertrudis Payás Puigarnau (2010), y Victoria Ríos Castaño (2014). Respecto a una le ctura c rítica d el proceso d e reinvención, encubrimiento, vaciamiento y colonización de América seguimos a: Silvio Zavala (1972), Edmundo O'Gorman (2012), Enrique Dussel (2008, 2009 y 2011), Beatriz Pastor (1983), Eduardo Subirats (2012), David Tavárez (2009 y 2012); Alfonso Mendiola (2003 y 2010), Fernando Mires (2007), Jimena Rodríguez (2010), León Rozitchner (1996 y 2013), Aníbal Quijano (1992 y 2011), Walter Mignolo (2007, 2001 y 2003), José Gandarilla (2012), Ramón Grosfoguel (2006, 2011 y 2013),

trabajo es vincular las diversas lecturas e investigaciones que se han elaborado en torno a las n arrativas c oloniales, c entrándonos e n l a *Historia general*, i ntentando construir u n diálogo de s aberes, realizando una relectura crítica al tema de lo que el propio Sahagún estableció como "las cosas divinas, o por mejor decir idolátricas y humanas y naturales de esta Nueva España".<sup>68</sup>

Hemos planteado el estado de las cosas respecto al trabajo que proponemos, para ello h emos señalado al gunas d e l as f uentes e i nfluencias e n e l pensamiento d e f ray Bernardino d e Sahagún, l as c uales s erán r etomadas y anal izadas a l o l argo de esta investigación. P ara e llo d esmenuzaremos l as d escripciones sobre lo que s upuestamente habría sido la forma de ver y vivir por parte de los mexicas, para lo cual el fraile siguió un modelo que e stableció a nalogías si mbólicas para clasificarlos, c entrándose e n at acar l as supuestas "enfermedades e spirituales" c onocidas c omo "pecados", c ometiendo, por l o tanto, una de las mayores faltas en el cristianismo: la idolatría. De esta forma, en América fue r enovada y justificada la i dea d e h acer la guerra a l os pueblos que rindieran c ulto a otros "dioses" q ue n o f ueran l os c ristianos, i niciando as í, u n l argo p roceso d e colonización. <sup>69</sup>

Con el anál isis a l a o bra de S ahagún pretendemos profundizar en al gunas i deas planteadas e n d iversos estudios e n r elación a s us m odelos nar rativos, los m ecanismos utilizados, a demás de re visar el u so d e herramientas re tóricas; así c omo l os p osibles antecedentes e influencias que sustentaron el proceso de sobreposición de estereotipos de origen g reco-romanos a l d escribir l as c ulturas i ndígenas am ericanas. P ara ab ordar e ste proceso, analizaremos los clasificatorios coloniales utilizados al describir lo sagrado, la forma de nombrarlo y representarlo en la narrativa de fray Bernardino, deteniéndonos en la apropiación respecto a l os llamados "dioses", para lo cual empleó permanentemente la analogía en l a reconstrucción d el s er y el estar m exica, g enerando nu evos clasificatorios coloniales al describir al otro y lo otro.

Luego del a nálisis respecto a l s er y a ccionar del mexica, según l as descripciones establecidas por fray Bernardino de Sahagún en torno a la forma de nombrar, representar y relacionarse c on l o s agrado, p roponemos hacer u na reflexión respecto a cómo e sta resignificación "del indígena" y "lo indígena" formó parte de la colonización en América,

María Jesús Benites (2004), Loreley Eljaber (2011), José Juan Arrom (1991), Eulalia Guzmán (1989), Serge Gruzinsky (1992, 2006 y 2001).

<sup>68</sup> Sahagún *Op. cit.* p.17.

<sup>69</sup> Cfr. Ricard, 2004; Phelan, 1972; Castañeda, 1996.

dando origen a un modelo de poder y control social sobre diversos aspectos culturales de los pueblos i nvadidos, lo c ual i mplicó, d esde e ntonces, e l i ntento d e ap ropiación y organización del mundo para su dominio. De esta manera, el control sobre el ser y el deber ser de los diversos sujetos coloniales fue u na tarea imprescindible para la imposición del nuevo modelo d e vida. A es ta parte d el proceso d e c olonización se l e h a l lamado colonialidad del p oder, refiriéndose a l as f ormas p articulares en q ue s e i mpone l a organización de la vida bajo un modelo civilizatorio hegemónico sobre otros pensamientos respecto a cómo ver y vivir en el mundo.

La invasión en América se logró con el dominio cultural sobre los diversos pueblos indígenas y sus conocimientos. La colonización del otro y lo otro, lo no europeo, fue parte fundamental en el control sobre las culturas invadidas, de esta forma, el dominio sobre el ser y el c ómo s e d ebía ser en el m undo c olonial, f ue e stablecido d esde p arámetros cristianos e imperiales, reclasificando al otro y lo otro con nuevas identidades coloniales.

Fue impuesto así un patrón de poder cuyos ejes específicos eran: a) la existencia y la reproducción continua de esas nuevas identidades históricas; b) la relación jerarquizada y de desigualdad entre tales identidades "europeas" y "no europeas" y de dominación de aquéllas s obre é stas, en c ada instancia de poder, e conómico, social, cultural, inter-subjetiva, política; c) debido a eso las instituciones y mecanismos de la dominación so cietal, los subjetivos y los políticos en primer lugar, tenían que ser diseñados y destinados, ante todo, para la preservación de ese nuevo fundamento histórico de clasificación social.<sup>71</sup>

Dicha forma de organizar el mundo para su control se ha mantenido a lo largo de la historia, d e d iversas maneras, e n d iversos contextos y ti empos, pero sosteniendo u n modelo de poder sobre los pueblos y sus culturas, sobre sus formas de ver y vivir en el mundo. En ese sentido:

La lógica de la colonialidad ha existido desde la conquista y colonización de México y P erú h asta d espués de la guerra de I rak, si bien en los últimos 500 a ños de historia ha sufrido cambios superficiales en cuanto a las proporciones y los agentes de la explotación-control. Cada uno de los dominios se entrecruza con los demás: la

<sup>7</sup>º Sobre la colonialidad del Poder, como herramienta de análisis de nuestras realidades, se pueden revisar diversas obras, aunque se a tribuye a Aníbal Quijano la construcción de esta categoría, o tros pensadores de los distintos países coloniales generaron pensamiento crítico frente al dominio i mpuesto a partir de la raza y la clasificación del Mundo, para el caso americano podemos nombrar a José Carlos Mariategui, Frantz Fanon, Aimé Césaire, Walter Mignolo, Enrique Dussel, Ramón Grosfoguel, Santiago Castro-Gómez, Silvia Rivera Cuisicanqui, Catherine Walsh, entre otros.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> De a cuerdo con Aníbal Quijano "del patrón de poder configurado con esas bases, rasgos y tendencias de movimiento o desenvolvimiento histórico y de sus implicaciones en el largo plazo es de lo que da cuenta. [...] La colonialidad del poder y la dependencia histórico-estructural implican ambas la hegemonía del eurocentrismo como perspectiva de conocimiento". *Cfr.* "Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América Latina". En Anuario Mariateguiano. Vol. IX. No.9. Perú: 1997. p. 121-124.

apropiación de la tierra y la explotación de la mano de obra se vinculan con e l control de las finanzas, la autoridad, el género, y el conocimiento y la subjetividad.<sup>72</sup>

Lo anterior se manifiesta actualmente en diversos espacios culturales de los pueblos que h an vi vido e ste l argo p roceso de c olonización, s obre t odo, en l a v ida c otidiana, renovando clasificatorios c oloniales que e stablecieron l a d iscriminación, el d ominio y l a explotación en las relaciones con otros seres y con la Naturaleza, como modelo de vida, lo cual e s p reciso repensar y re flexionar p ara tra nsformar n uestra re alidad. En es te p unto radica nu estra tesis c entral, r astrear e n e l p asado e l s ustento y l a l ógica c on q ue ha imperado el modelo de poder s obre c omo v er y v ivir en el m undo. En es te contexto, s e explica l a t area d e r eleer y r epensar l as h istorias q ue d an c uenta d e l a i nvasión y colonización europea iniciada durante el largo siglo XVI.

<sup>72</sup> Mignolo, Walter. *La idea de América Latina. La herida colonial y la opción decolonial.* Gedisa. España: 2007. p.36.

# 1. Los dioses ajenos en el "Nuevo Mundo". La idolatría como justificación para hacer la guerra al otro y lo otro

Y habló Dios to esto, diciendo: Yo soy Yavé tu Dios, que te saqué de la tierra de Egipto, de la casa de la servidumbre. No tendrás otro Dios que a mí. No te harás esculturas n i imagen alguna de lo que hay en los a ltos de los cielos, ni de lo que hay a bajo s obre la tierra, ni de lo que hay en las aguas debajo de la tierra. No te postrarás ante ellas, y no las servirás; porque yo soy Yavé, un Dios celoso, que castiga en los hijos las iniquidades de los padres h asta l a t ercera y c uarta g eneración d e l os q ue m e odian, y h ago misericordia hasta m il generaciones d e los que m e am an y g uardan m is mandamientos.<sup>73</sup>

Estas palabras forman parte de la Biblia, una de las herramientas para organizar la forma de ver y vivir en el mundo para distintos pueblos en los que se ha transmitido como parte de su identidad cultural, encontrando en ella una explicación en torno al origen e historia de al gunos p ueblos de la ant igüedad. En las p alabras at ribuidas a Yavé, se explica la existencia de un pacto e ntablado para ser venerado por el pueblo he breo, luego de ayudarlos a liberarse de la servidumbre a la que habían estado sujetos en Egipto, lugar en el que convivieron con otras costumbres, otros dioses y otros cultos. El segundo libro de esta obra conocido como *Éxodo* cita las palabras de un dios descrito como "celoso", el cual estableció en los llamados diez mandamientos, la base del pensamiento católico, instaurando desde entonces uno de los ejes de larga duración en la confrontación ante las costumbres y creencias de otros pueblos.

A partir de las normas de conducta social que se deben practicar según esta filosofía, su dios demanda a quienes sacó de "casa de servidumbre", a sus hijos y a quienes la profesen que no podrán tener "dioses ajenos", e nfatizando la negación ante la posible idea de se guir c ultos de o tros p ueblos y que h abrían e laborado i mágenes se mejantes a distintos elementos de la Naturaleza. Por ello, remarca que no se debe hacer culto a nada "de lo que hay en los altos de los cielos, ni de lo que hay abajo sobre la tierra, ni de lo que hay en las aguas debajo de la tierra.", señalando que no se debe ofrecer ni ngún tipo de ceremonia que las h onre o recuerde. De es ta forma, se comprende la petición de total entrega al culto del que será nombrado como el verdadero dios, el cual puede ca stigar a quienes lo "odian" o ser misericordioso con quienes lo "aman" y guardan sus mandamientos.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> *Biblia (Sagrada Biblia)*. Versión directa de las lenguas originales, por Eloíno Nacar Fuster y Alberto Colunga Cueto. Biblioteca de Autores Cristianos. Madrid: 1971. Éxodo 20. El subrayado con negritas es nuestro.

En ese sentido, las descripciones e interpretaciones que hicieron los seguidores de esta religión sobre las costumbres de otras culturas que fueron encontrando a lo largo del tiempo, se sustentaron en u na serie de i deas establecidas previamente en diversas obras atribuidas a los profetas y doctores de la Iglesia Católica, pero, sobre todo, en este libro sagrado c onocido c omo l a B iblia, e n l a que, a l o l argo d e l os d istintos l ibros q ue l a conforman, encontramos la repetición del mandato divino frente a la idolatría, al describir, juzgar y combatir las costumbres y cultos de otros pueblos en diversos tiempos y contextos históricos. Los l ibros d el An tiguo T estamento en l os q ue e ncontramos l a re petición y justificación de tales juicios son: *Éxodo* 34:11; *Deuteronomio* 4:15 y 5:8; *Salmos* 106:19 a 106:31, 115:5-8 y 135:15-18; *Isaías* 40:18-26 y 44:13; *Jeremías* 2:11, 10:14, 13:15 a 13:25; *Ezequiel* 8 y *Amós* 2:4. Asimismo en los libros del Nuevo Testamento donde encontramos la m isma f órmula s on: *Hechos* 17:29-30; *Romanos* 1:18 a 1:32, 2:7; *Corintios* 12:2; *Tesalonicenses* 1:9; *1 Pedro* 4:3; *1 Juan* 2: 8 y 5:20; y *Apocalipsis* 9:20.

Algunos de los e vangelizadores que l legaron a la América antigua consultaron y citaron la *Biblia Vulgata*, una versión escrita en latín popular y de la cual se tradujo una versión al español. De esta obra, fray Bernardino de Sahagún tomó partes del libro llamado *Sabiduría*, especialmente la parte en que se describe y ataca los cultos paganos de origen griego. De las distintas justificaciones para luchar contra la idolatría que aparecen en la Biblia, en el libro llamado *Deuteronomio* se leen las palabras que Moisés dirigió al pueblo de I srael, r ecordando el pacto de o bediencia con su di os a l haberlos sacado de Egipto, señalando una tarea a largo plazo:

Cuando Yavé, tu Dios te introduzca en la tierra que vas a poseer y arroje delante de ti a muchos pueblos [...] y Yavé, tu Dios, te las entregue, y tú las derrotes, las darás al anatema, no harás pactos con ellas, ni les harás gracia [...] Así por el contrario, habrás de hacer con el los: derribaréis sus a ltares, ro mperéis su cipos (estatuas), abatiréis sus aseras (figuras de piedra) y daréis al fuego sus imágenes talladas.<sup>74</sup>

De esta forma, las posteriores ocupaciones territoriales y guerras frente a culturas no cristianas, así como los métodos para erradicarlas, fueron justificadas en narraciones humanas que sostenían su "verdad" en el supuesto deseo del propio dios, imponiendo un modelo de larga duración en diversas guerras frente al otro y lo otro. "El monoteísmo es una religión cuyos textos canónicos conceden un lugar sorprendente a los temas de la violencia, del o dio y de l p ecado, y e n l a q ue t oman o tro s ignificado, específicamente

<sup>74</sup> Deuteronomio 7. Biblia. Op. cit.

religioso, c on r elación a las r eligiones paganas tradicionales". Así, e n e l li bro lla mado *Amós* del Antiguo Testamento se justifica, desde entonces, la permanente guerra contra las naciones v ecinas, e specialmente, sobre l os pu eblos de D amasco y A món, con l o c ual se confrontaba a c ulturas más ant iguas, con o tros c ultos, como l os sirios y l os e gipcios. También en el mismo r elato bíblico s e en cuentra el juicio c ontra Tiro, pueblo de o rigen fenicio, contra Moab hoy Jordania y contra Edom, que fue una región histórica ligada a la raíz se mita. Asimismo, s e juz ga a l os p ueblos de G aza y J udá, e sta ú ltima o cupada supuestamente por una de los doce tribus perdidas de Israel. (Ver Cuadro 1)

La religión bíblica —que constituye el modelo de todas las religiones monoteístas actuales— no debe considerarse como la heredera de las religiones anteriores, sino más b ien co mo l a h eredera de l E stado ci vilizado a ntiguo, de l t ipo de E gipto o Mesopotamia [...] Dios toma el l ugar d el faraón y de l os grandes re yes a sirios y babilonios, de cuyas manos libera al pueblo judío.<sup>77</sup>

Luego de ser perseguido y juzgado por largo tiempo el pensamiento cristiano y sus costumbres fue ron p ermitidos, y plenamente asumidos e n l a ú ltima etapa d el i mperio romano, que hacia su caída la tomó como religión oficial, surgiendo así una nueva etapa en las formas de control y organización del mundo bajo el binomio del poder imperial católico.<sup>78</sup> "El vínculo entre ambas viene dado por la noción de *deificatio* [...] en la medida en q ue t ambién e l I mperio romano s e b asaba e n u na *deificatio* imperial c on fi nes legitimarios g ubernativos, h ay tra svases i nteresantes y a nalogías i mpresionantes e ntre la concentrada *deificatio* imperial y la teología de la religión de salvación cristiana".<sup>79</sup> En ese sentido:

Es la primera religión e vangélica y católica, es decir, imperial, que se propone la expansión u niversal y política de su v erdad, considerada como ú nica y ab soluta, convirtiendo p or la am enaza y la muerte a los que no creen en ella. E l imperio romano del Bajo Imperio, 'el más antiguo de los totalitarios' triunfaba, en su caída, arrastrando con e l c ristianismo de E stado a todos los í dolos de las múltiples culturas que había albergado en su panteón; quedaban reducidas todas ellas a e sta forma terminal y única que el terror del fracaso histórico les impuso: el dominio de la Iglesia Católica, su imperial sucesora.<sup>80</sup>

<sup>75</sup> Assmann. Jan. Violencia y monoteísmo. Fragmenta Editorial. España: 2014. p.42.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Cfr. Biblia. Op. cit. Amós.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Assmann. *Op. cit.* p.83.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Cfr. Graves: 1985.

<sup>79</sup> Villacañas. *Op. cit.* p.10.

<sup>8</sup>º Rozitchner, León. La cosa y la cruz. Cristianismo y capitalismo. En torno a las confesiones de San Agustín. Ed. Losada. Argentina: 2007. p. 15.

En la guerra frente a los diversos pueblos clasificados de infieles, la cultura que conoceremos como occidental, s ería desde e ntonces una h erramienta de p enetración y difusión; con ello, las ideas respecto al mundo, la forma de verlo y explicarlo únicamente desde e sta vi sión se expandió p or diversas re giones d el mundo. D e e sta f orma, comprendemos que:

La expresión 'cultura occidental' define, en sentido estricto, una concepción del mundo y l a v ida q ue s e exp resa en i nfinidad d e fo rmas y q ue t uvo su o rigen localizado en cierto ámbito territorial y por obra de determinados grupos sociales. Por algún tiempo solo allí se desarrolló y por obra de esos grupos; su tendencia fue más b ien a ac entuar l as d iferencias c on l as c ulturas ve cinas y a c ircunscribir e l ámbito de su d esenvolvimiento. P ero a partir d e c ierto m omento, l a c ultura occidental se torna expansiva y sus portadores comienzan a d ifundirla más allá de las fronteras dentro d e l as que s e h abía o riginado, y c on t anto é xito que p areció justificarse la ilusión de que se había vuelto universal.<sup>81</sup>

Esta cultura se construyó con la suma de diferentes pensamientos y tradiciones de otros pueblos a lo largo del tiempo, una de las manifestaciones culturales que constituye su base fundamental sería el cristianismo, el cual se fue confeccionando a lo largo de muchos siglos, tomando ideas de diferentes cultos hasta llegar a construir un pensamiento que no sólo trabajaba en el ámbito espiritual, sino que también transmitía su ideología a través de los espacios políticos y culturales de los territorios ocupados. En el siglo XVI, el poder de la Iglesia Católica se sostenía g racias a su s múltiples lazos con diversos reinos del mundo, manteniendo vínculos con quienes abiertamente se identificaban con la ideología cristiana personificada por el Papa; sobre todo, ante los cambios ideológicos que se vivían en Europa y al interior de la Iglesia, ya que en ese tiempo se presentó un cisma dentro de la institución católica, con la p ropuesta de lo que se ha l lamado la Reforma p rotestante, promovida p rincipalmente p or M artín L utero, que i mpulsaba un a e spiritualidad independiente de la jerarquía eclesiástica, cuestionando las prácticas de sus integrantes.<sup>82</sup>

En e ste c ontexto, c omo p arte d e l as d iversas estrategias políticas d e la I glesia Católica s e comprende e l ap oyo mutuo c on l a Corona española, cuyos r eyes s ostenían y respaldaban la guerra encabezada por el Papa contra el llamado "infiel", es decir, contra los pueblos de origen árabe, seguidores del Islam y que, a su vez, sostienen su pensamiento en otro d e l os l ibros sa grados d e l a h umanidad, el C orán. Asi mismo, l os re yes c atólicos sustentaban su pensamiento y a ccionar en i deales m edievales, en e se s entido, "un

81 Romero, José Luis. La cultura occidental. Del mundo romano al siglo XX. Siglo XXI Editores. Argentina: 2011. p.12.

<sup>82</sup> En e se co ntexto de l uchas p olíticas y r eligiosas, l a co rona e spañola b uscaba p osicionarse e n Alemania, s in e mbargo, perdería ese territorio y otros más contagiados por la ola del protestantismo.

importante aspecto de la teoría del reino cristiano fue la idea apostólica, esto es, que uno de los deberes de los reyes era extender el Evangelio entre los infieles. En la Edad Media todos los reyes eran considerados reyes-misioneros, reyes-apóstoles".83

Para entonces, luego de la entrega de Granada, finalizaban diez años de guerra en la península h ispánica, en u na m ítica r econquista d el t erritorio d ominado y c olonizado durante 8 00 a ños p or grupos de o rigen á rabe.<sup>84</sup> En es e t iempo, la Corona española s e sostenía jurídica y militarmente en antiguos modelos de origen romano, debido a otra ocupación territorial anterior; así como en una estructura religiosa, construida y justificada en el providencialismo, lo c ual s ignificaba que t odo lo que s ucedía en el mundo y en el universo era obra de su dios.<sup>85</sup> De esta forma, se encontraban aliados dos poderes para el nuevo orden civilizatorio de los territorios: el poder terrenal y el poder divino.

Siendo consecuente con la filosofía e stablecida en la Biblia, la Corona española inició una guerra de invasión en América a partir del siglo XVI, acompañada e impulsada por la Iglesia Católica, justificándola como una guerra "santa", expandiendo así una larga batalla c ontra l os infieles d e c ualquier p arte d el mundo conocido o p or c onocer, continuando una antigua lucha contra el mal, enfrentando a distintos pueblos clasificados como "paganos", "idólatras" o "salvajes". 86 Desde tiempos antiguos narrados en la Biblia, el discurso para ejemplificar el poder del dios cristiano debía mostrar que había agentes del mal que sólo él era capaz de vencer, éstos podían ser mujeres, curanderas, brujas, turcos, negros, indígenas o todos aquellos que profesaran una religiosidad distinta al cristianismo, imponiendo su dominio sobre los derechos de otras culturas clasificadas como "infieles".

La filosofía, t al como se ejercitaba y enseñaba en la Península, con su fondo aristotélico-medieval, compuesto de lógica, filosofía natural, ética y metafísica, sólo pudo reproducir el m odelo e uropeo, por su drástica d iferencia c on l a c ultura preexistente. Las culturas i ndígenas tenían su s c osmovisiones y s us interpretaciones del mundo natural y humano, pero nada de eso fue conocido en los comienzos, y, de haberlo sido, tampoco habría podido influir en la enseñanza del colonizador, que las consideraba, literalmente, obra del demonio.<sup>87</sup>

 $<sup>^{83}</sup>$  Phelan, J hon. *El reino milenario de los franciscanos en el Nuevo Mundo*. Tra d. Josefina Vázquez. I nstituto de Investigaciones Históricas. UNAM. México: 1972. p. 24 y ss.

<sup>84</sup> Cfr. Ríos: 2011, Amelang: 2011, De Zayas: 2006, Muría: 1973, Manzano: 2006, Lynch: 2007, Iglesia: 1980.

<sup>85</sup> A su vez esta idea sostendría su doctrina en el mesianismo, lo cual significa que son seguidores de las palabras del Mesías para los pueblos hebreos.

<sup>86</sup> *Cfr.* Zavala, Silvio. *La colonización española en América*. SEP-Setentas. México: 1972.

<sup>87</sup> Torchia Estrada, Juan Carlos. Filosófía y Colonización en Hispanoamérica. Universidad Nacional Autónoma de México. Instituto de Investigaciones Filosóficas. Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe. UNAM. México: 2009. p.13.

Respecto al trabajo colonizador sobre los pueblos de la América antigua, existieron diversas posturas entre europeos del viejo y del nuevo mundo frente a los "nuevos" territorios, naturalezas, seres y culturas otras. Pero, sobre todo, las discusiones sobre cómo clasificar y qué hacer con los indígenas generaron también distintas lecturas de la nu eva realidad c olonial. "De tres co rrientes principales derivó la mayor parte de las i deas que campean en la teoría político-eclesiástica que sustentó la creación del imperio es pañol ultramarino", <sup>88</sup> una de ellas e ra la interpretación civil encabezada por Juan Ginés de Sepúlveda y Francisco López de Gómara; otra explicación era la de los teólogos dominicos, entre quienes se encontraban Bartolomé de las Casas y Francisco de Vitoria; la tercer corriente de pensamiento era la de los franciscanos, <sup>89</sup> quienes "tenían conscientemente una idea apostólica de su propia misión en el Nuevo Mundo. Se remitían a la edad de los doce a póstoles, no sólo como fuente de inspiración sino también como prototipo de su propias labores misioneras", <sup>90</sup> viviendo de acuerdo a su ideología en la última hora previa al anunciado Apocalipsis.

Dentro de su se parámetros de temporalidad, el espacio [que o cuparían los indígenas] es el o rigen de los reinos a ntes de la llegada del Salvador, ese es el horizonte de los mexicas. De ese modo se i gualan con to das las otras naciones paganas, entran en el cuadro de una historicidad do mesticada en do nde existe un lugar para ellos. 91

En la renovación de la idea que justificaba la guerra frente a pueblos no cristianos, un e spacio de di scusión y toma de de cisiones, que influyó en las posturas de la Corona española, fue la escuela de Salamanca, donde e studió la mayor parte de los franciscanos colonizadores, la cual:

Era u na 'escuela' en el sentido de que todos sus miembros compartían la misma preocupación por la necesidad de describir y explicar el mundo natural, y el lugar del hombre en éste, en los mismos términos realistas que Aquino había empleado en la *Summa contra gentiles*. Se trataba de defender la verdad de los Evangelios y del D ecálogo, l a p rimacía d el c omportamiento normativo d e l os c ristianos y l a justicia de las instituciones políticas y sociales europeas [...] La teoría de la ley natural determinó el curso del análisis que hicieron los teólogos de Salamanca del 'problema' del indio americano.<sup>92</sup>

Editorial. España: 1982. p.93-97.

<sup>88</sup> Phelan: 1972. p.17.

<sup>89</sup> Cfr. Phelan. Op. cit.

<sup>90</sup> Phelan. Op. cit. p.69.

 <sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Segundo, Miguel. Trabajar sobre las ruinas del otro: temporalidad india y sentido del paganismo en la Historia General de fray Bernardino de Sahagún. En Revista Fronteras de la Historia. Vol.17. México: 2012. p.30.
 <sup>92</sup> Pagden, Anthony. La caída del hombre natural. El indio americano y los orígenes de la etnología comparativa. Alianza

En e ste m ismo l ugar, dictaba cátedra F rancisco d e Vi toria, un d octor m uy consultado en su momento y, que en sus disertaciones para justificar la guerra frente a los pueblos am ericanos, brindó los a rgumentos jurídico-teológicos sostenidos e n pensamientos de origen heleno-romano, lo cual se refleja en su obra Relecciones sobre los indios y el derecho de guerra, en la cual señaló que:

Es principio general del derecho de gentes que todas las cosas tomadas en la guerra pasen a poder del vencedor [...] además, porque (como dicen los doctores al tratar de la materia referente a la guerra) el príncipe que hace una guerra justa, se convierte, por la fuerza del derecho que lo asiste, en juez de los enemigos y los puede castigar jurídicamente y condenar en conformidad con la gravedad de las injurias recibidas.93

De esta manera, el derecho natural conocido por los europeos fue reinterpretado desde el cristianismo para ejercerlo en el "Nuevo Mundo" y establecer su forma de ordenar la vida. Así, los europeos justificaron la guerra en sus percepciones jurídicas y teológicas, siendo juez y parte frente a los indígenas americanos, condenándolos y castigándolos por las injurias cometidas sin saberlo. Asimismo, la justificación del poder de unos sobre otros mediante las jerarquías establecidas para el orden social, también tiene su explicación en las re flexiones del re conocido jurista y teólogo, profesor de varios de los colonizadores llegados a la América.

Y como **el mejor sistema de gobierno es la monarquía**, según lo explica egregiamente Santo Tomás en De regimine principium, y también Aristóteles en el tercero de la *Política*, se c oncluye que, p or intuición d ivina, debe haber en el orbe un emperador. Además, las cosas que están fuera de la naturaleza, deben imitar a las naturales; y cómo en éstas hay siempre un solo rector, que es en el cuerpo el corazón y en el alma la razón, del mismo mo do debe haber uno solo en el orbe, como no hay más que un solo Dios.94

En es e sentido, lo que los eu ropeos comprendían como derecho natural, ignoró la percepción de los indígenas sobre su forma de organizar la vida, encontrándose así fuera de l a nat uraleza o ccidental. P ara l os e uropeos e l m ejor s istema d e gobierno e ra l a monarquía, idea que s e v enía s osteniendo y modelando desde la época de Aristóteles, renovada e n o tro ti empo p or T omás d e A quino y en el s iglo X VI p or V itoria, q uien apuntalaba e l ar gumento d e s u filosofía e n l a c ual s e c omprendía q ue as í c omo h ay u n señor en el cielo debía exi stir u no en la tierra, a demás de que el mismo modelo s e

<sup>93</sup> Francisco de Vitoria. Relecciones sobre los indios y el derecho de guerra. Espasa-Calpe. Tercera edición. Colección Austral. España: 1975. p.96. (El remarcado es nuestro).

<sup>94</sup> *Ibíd.* p. 55 y 56.

trasladaba a las acciones de la vida en sociedad. De e sta forma, e n la justificación para hacer la guerra en América:

La participación de los intelectuales universitarios en el debate sobre la justicia de la o cupación e spañola f ue el r esultado d e u na l arga d uración. D urante s iglos l os escolásticos h abían ac tuado e n E spaña, i gual q ue e n e l r esto d e E uropa, c omo consejeros oficiosos de la Corona en temas morales e i ntelectuales [...] Los juicios que emitían estos hombres frecuentemente podían estar dirigidos a legitimar fines políticos a corto plazo, a p roporcionar a la Corona una justificación ética para una acción que, en la mayoría de los casos, ya estaba decidida.<sup>95</sup>

Siguiendo la lógica de e stos ar gumentos, la i njuria de los i ndígenas frente a los europeos se explicó en el ámbito jurídico del momento, utilizando las justificaciones de los doctores en la materia, como la obra de Francisco de Vitoria, donde se renovó la idea de que "e sos bárbaros, a unque, co mo a ntes dijimos, n o sean del to do a mentes, distan, si n embargo m uy poco de los a mentes, lo que demuestra que nos son a ptos p ara formar o administrar una república legítima en las formas humanas y civiles". 96 Según las palabras del dominico, los indígenas americanos igual que otros paganos de la antigüedad europea eran seres que no razonaban como se hacía en el viejo mundo, por lo tanto, en su clasificación, los seres am ericanos pensaban limitadamente, según su i nterpretación "distan [...] muy poco de los amentes", lo que justificaba la visión de los religiosos ante los indígenas al e ncajonarlos e n s u c lasificación d e i nfantilidad y ne cesidad d e t utelaje permanente, e n t odos los e spacios de la nu eva s ociedad c olonial, i dea que ad emás s erá adoptada y avalada por la Corona española. En su percepción del mundo, la razón era una cualidad que sólo algunos pueblos habían conseguido, lo cual en su interpretación permitía formar o no una organización social que en el imaginario occidental, se relacionaba con una República como manifestación del ser civilizado frente al ser salvaje, bárbaro, idólatra.<sup>97</sup> En ese sentido:

La función p rimaria d el t érmino 'bárbaro' y d e l os d emás t érminos d el m ismo origen, 'barbárico', 'barbaridad', e ra distinguir a los miembros de la sociedad a l a que pertenecía el observador de los que no lo eran... suponían que ellos eran todo lo que el 'bárbaro' n o e ra; y la p alabra 'bárbaro' t iene u n ant ónimo e n los t érminos 'civil' o 'político'.98

98 Pagden. *Op. cit.* p.35.

<sup>95</sup> Pagden, Anthony. *La caída del hombre natural. El indio americano y los orígenes de la etnología comparativa*. Alianza Editorial. España: 1982. p.51 y 52.

<sup>96</sup> Francisco de Vitoria. *Relecciones sobre los indios y el derecho de guerra*. Espasa-Calpe. Tercera edición. Colección Austral. España: 1975. p.105.

<sup>97</sup> Desde el tiempo en que se recuperan las obras del llamado primer historiador europeo, de origen griego, Herodoto, en el libro IV de *Historias*, describe al otro distinto, en ese caso a los escitas, como los bárbaros de ese tiempo. *Cfr.* Heródoto. *Historias*. Introducción, versión, notas y comentarios de Arturo Ramírez Trejo. Biblioteca *Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana*. UNAM-Coordinación de Humanidades. México: 2008.

Lo anterior permitió que la Corona española iniciara junto con la Iglesia Católica una colonización permanente, impuesta, entre otras razones, a través del dominio de los espacios de o rganización social, sobre t odo, con e l c ontrol d e l as no rmas m orales, l as costumbres, las creencias y la educación. Dicha tarea fue realizada, principalmente, por las diversas órdenes religiosas d esde sus respectivas interpretaciones de la m isión evangelizadora, de t al suerte que la llamada "conquista surgió concebida c omo e mpresa estatal y por lo mismo, religiosa. Es por ello que en los primeros días de este proceso, tanto para los reyes, como para los propios conquistadores, el verbo "conquistar" aparece como sinónimo de "cristianizar". 99 La expansión del nuevo poder político y religioso por diversos territorios d el m undo e stableció formas d e g obierno q ue m odificaron l as p re-existentes, encubriéndolas y sobreponiendo las suyas; imponiendo como modelo una sola Corona, con una sola lengua y una sola religión.

Cuando l os Reyes C atólicos c omenzaron a verse p reocupados p or el pr oblema jurídico de América, consultaron a diferentes autores acerca de la manera justa de fundar los derechos que España iba adquiriendo con sus actos en el Nuevo Mundo; varios teólogos y un jurista de los más distinguidos de la corte, Juan López de Palacios Rubios, recordaron la tesis emitida en el siglo XIII y consideraron que el caso de A mérica c onsistía en u n ej ercicio d e aquel d erecho perteneciente a l a Cristiandad. Es decir, cuando el papa Alejandro VI otorgó sus bulas pontificias a favor de los reyes de España, ejecutó un acto que estaba de acuerdo con la doctrina de supeditación de los derechos del mundo infiel a la autoridad cristiana. 100

En este contexto, se impusieron otras formas de gobierno, modificando la organización s ocial, cultural y económica e n la p enínsula h ispánica y la delos d istintos territorios ocupados, s ometiendo y d ominando a otras culturas b ajo las leyes h ispanocristianas. 101 Desde en tonces, se d ictaron d iversas ordenanzas p or parte dela Corona española, e n d iversos tiempos y bajo decisiones del m omento, r espondiendo a los contextos e i ntereses con que se manejó el control del os territorios ocupados, estableciendo un nuevo orden para organizar los territorios bajo un modelo de apropiación y control deles pacio, de la naturaleza y de los se res. En su expansión, la monarquía hispana implementó tres ejes que permitieron su crecimiento: 1) la guerra contra el Islam y los llamados infieles por el control de las rutas del Mediterráneo, 2) la cuestión dinástica y la liga con I talia, y 3) la consolidación de la expansión a tlántica con la colonización de

-

<sup>99</sup> Mires, Fernando. *La colonización de las almas. Misión y conquista en Hispanoamérica*. Libros de la Araucaria. Argentina: 2007. D.15.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Zavala. *Op. cit.* p.18.

<sup>101</sup> De acuerdo a los parámetros de la época la "conquista era una figura jurídico-militar, [con la cual ya desde 1479], los reyes católicos, explican que: enviamos ciertos nuestros capitanes e gentes a la conquista de la Gran Canaria, contra los canarios infieles, enemigos de nuestra santa fe católica que en ella están". *Cfr.* Dussel, Enrique. *1492 el encubrimiento del otro. Hacia el origen del "Mito de la modernidad"*. Biblioteca Indígena. 2008. p.39.

América.<sup>102</sup> A partir de entonces, "la fe, la comunicación del derecho de gentes y la razón constituyen los nuevos valores en que piensan los tratadistas e spañoles para justificar la penetración europea en las Indias Occidentales".<sup>103</sup>

Desde una perspectiva jurídica y teológica, la justificación de la "conquista" militar por parte de la monarquía hispánica fue justamente la propagación del Evangelio, como quedó asentado no sólo en las bulas alejandrinas sino sobre todo el concepto de "justos títulos" que legitimaba el dominio español sobre el Nuevo Mundo. Por ello es que la cristianización de los pueblos conquistados fue un a sunto político y religioso. 104

El llamado "descubrimiento" de América permitió que la Corona española, luego de largas luchas por el control del Mediterráneo y las rutas a Oriente, volteara sus ojos hacia otros confines, enfocando toda la industria marítima, militar y económica en patrocinar la ocupación d el n uevo g ran t erritorio otorgado p or e l p oder p apal. Así, los h ispanos invadidos a nteriormente p or d iversos p ueblos, ahora i nvasores, i mpusieron u n m ismo modelo de colonización en todos sus territorios.

La sociedad y la economía españolas se habrían levantado sobre dos pilares, la tierra y la plata, la agricultura castellana y la minería americana. El lujo ostentoso de la corte y la aristocracia, los palacios y las mansiones, el esplendor barroco de la Iglesia, el complicado aparato de gobierno burocrático, las flotas y los ejércitos que se extendían por Europa y por el mundo extraeuropeo, todo el tejido de su sociedad aristocrática y el poder de su imperio se sustentaban, en último extremo, sobre las espaldas d e l os c ampesinos c astellanos y l os i ndígenas am ericanos. Los no bles, como l a Corona, o btenían su ri queza d e e sas dos f uentes, pues a demás d e l as grandes propiedades y los numerosos vasallos que trabajaban para ellos en Castilla, acrecentaban su riqueza en las Indias con lucrativos virreinatos y otras fuentes de ingreso. 105

La b ase de la riqueza de la Corona española s e s ostuvo e n la explotación de los pueblos sometidos en su propio territorio y en los que fue invadiendo, dando origen a la primera e conomía global que a rticuló los mercados de O riente, E uropa y América. Este sistema económico transpacífico y transatlántico permitió el crecimiento y expansión de la Corona hispana, y a que las riquezas y recursos saqueados en los nuevos territorios ocupados generaron su crecimiento económico y el de otros reinos europeos que también se beneficiaron con la extracción de oro y plata del llamado "Nuevo Mundo", así como de la explotación de indígenas y africanos. De esta manera, el largo siglo XVI se caracteriza por

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Cfr. Lynch (2007), Manzano (2006), Jover Zamora (1981), Rucquoi (2000), Rubial (2000).

<sup>103</sup> Cfr. Zavala, Silvio. La colonización española en América. SEP-Setentas. México: 1972. p.18.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> *Cfr.* Manuel Pérez, Claudia Parodi y Jimena Rodríguez. *No solo con las armas. Cultura y poder en la Nueva España.* Iberoamericana, V ervuert. B onilla A rtigas Editores. E spaña: 2014. p.12. T ambién s e p uede co nsultar l as o bras d e Z avala (1972), Pastor (1983) y Gibson (2007).

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Lynch, Jhon. *El mundo hispánico en 1600*, en *Los Austrias, 1598-1700*. Editorial Crítica. Barcelona: 2007. p-11.

"la apertura geopolítica de Europa al Atlántico; es el despliegue y el control del sistemamundo e n sentido e stricto, y la invención del sistema colonial, que durante 3 00 año s inclinará lentamente la balanza económica-política a favor de la antigua Europa". 106

En este contexto, algunos elementos de la guerra contra la población de origen árabe en la península hispánica se repitieron varios años después en América, 107 al utilizar estrategias militares como: cortar los caminos, quemar los pueblos y campos de cultivo, destruir las obras hidráulicas, así como el aprovechamiento o generación de supuestos conflictos i nternos. As imismo, un p unto i mportante p ara n uestro e studio e s el establecimiento de la unidad religiosa y lingüística 108 impulsada para la evangelización de las personas no cristianas bajo la dirección del arzobispo de Granada, fray Hernando de Talavera, am igo y c onfesor d e l a r eina I sabel, q ue s entó l as b ases d el t rabajo q ue continuaron las órdenes religiosas que llegaron a América para luchar contra la supuesta infidelidad e idolatría de los indígenas, "tan emparentados" con árabes y judíos, como lo establecieron distintos cronistas.

Para ello, una herramienta muy importante en este proceso fue la fundación de la escuela de Granada, en la que educaron, de acuerdo a s u pensamiento, a los hijos de los "infieles", guiados por los evangelizadores cristianos, fórmula que se repetiría en México con el Colegio de T laltelolco y o tros e spacios e ducativos fundados b ajo el n uevo o rden, principalmente p or los f ranciscanos. " la e ducación c omo c onquista, ya h ablemos d e moriscos o de indios, en sus modalidades de primeras letras o enseñanza superior, va polarizada a las generaciones más jóvenes de ambas comunidades. El niño, el joven, es el verdadero sujeto/objeto del proceso educativo". 109

Sin embargo, la conversión religiosa en ambos continentes no fue nada fácil, la idea de u na e vangelización p acífica e ra u n i deal, y a q ue ni ár abes ni i ndígenas o lvidaron fácilmente l as ant iguas c ostumbres; además de l as ad aptaciones y r esignificaciones generadas con las distintas mezclas culturales. En es e sentido, a pesar de responder a la misma t area de expansión y p oder de la corona e spañola e n c ontubernio c on la I glesia

-

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Dussel, Enrique. *Transmoderinidad e interculturalidad*. En Lander, Edgardo. *La colonialidad del saber. Eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas.* CLACSO-Unesco-CICCUS. Argentina: 2011. p. 58.

<sup>107</sup> Cfr. De Zayas, Rodrigo. Los Moriscos y el racismo de Estado. Creación, persecución y deportación. Editorial Almuzara. Córdoba, España: 2006. En el mismo tenor se puede revisar el libro de Garrido Aranda, Antonio. Moriscos e indios. Precedentes hispánicos de la evangelización en México. I nstituto de In vestigaciones Antropológicas e In stituto de Investigaciones Históricas. UNAM. México: 2013. También se puede concultar el trabajo de Amelang James S. Historias paralelas: judeoconversos y moriscos en la España moderna. Tres Cantos. Ediciones Akal. Madrid: 2011.

 <sup>108</sup> Cfr. Payás, 2010; Tavárez, 1999, 2009 y 2012; Zimmerman, 2014; Calvet, 2006.
 109 Garrido A randa, A ntonio. Moriscos e indios. Precedentes hispánicos de la evangelización en México. In stituto de Investigaciones Antropológicas e Instituto de Investigaciones Históricas. UNAM. México: 2013. P. 87 y ss.

católica, la colonización cultural tenía una diferencia en las fórmulas utilizadas, ya que al interior de Europa se a plicó el control del sery sus saberes a través del a confesionalización, mientras que en América se estableció mediante el largo proceso de evangelización. Iniciando de sde el siglo XVI los procesos de subjetivación sobre las culturas indígenas, sosteniendo las bases de la colonialidad en América. 110

La persecución r eligiosa s e m anifestó e n la p enínsula h ispánica c on la quema d e ediciones del Corán, mientras que en América los códices corrieron la misma suerte. Las prácticas i nquisitoriales p ersiguieron los m ismos o bjetivos e n a mbas p artes d el m undo: descubrir a los i dólatras y e xtirpar las costumbres clasificadas y ligadas con lo demoniaco. En ese sentido, la invención de la presencia del diablo y lo diabólico sería el resultado d e la mezcla de creencias m uy antiguas, convirtiéndose para el pensamiento cristiano, en la representación p erfecta para e nseñar la p arte contraria a la supuesta bondad de su dios: la maldad, lo malo, lo negativo. De esta forma:

La erradicación del paganismo en América puede observarse como el fin de un camino iniciado e n el I mperio Romano, pues, al i gual quel o ocurrido c on l os paganos al finalizar el Concilio de Nicea y al institucionalizarse la Iglesia entre los siglos I II a 1 I V, l os e spañoles quemaron l os códices o l ibros i ndígenas prehispánicos; prohibieron quelos indios se reunieran en sus lugares sa grados y persistieran en sus sacrificios y ritos idolátricos; castigaron a quienes blasfemaron; asesinaron a l as au toridades i ndígenas que no ses ometieron; destruyeron sus templos y lugares sa grados y l evantaron i glesias cristianas so bre su s ru inas. También procedieron a e scribir la historia del pasado precolombino, como lo habían hecho antes los cristianos al reescribir la historia de la antigüedad griega y romana. 12

La colonización en el llamado "Nuevo Mundo" fue justificada teológicamente bajo la i dea d e l a e xtirpación d e i dolatrías q ue s e c onocía d esde t iempos antiguos, en el lo pusieron todos sus esfuerzos las órdenes religiosas, una de éstas fue la de los franciscanos, la cual, como hemos visto anteriormente contaba con experiencias previas en la tarea de explorar y e vangelizar a o tros pueblos. "Al abrirse a partir del siglo XVI el g ran c ampo evangelizador de América, los hermanos menores ya tenían una tradición misionera muy rica que partía desde su fundador y se extendía a través de la Baja Edad Media". <sup>113</sup> De esta forma, las exploraciones en busca de difundir la idea del cristianismo permitieron elaborar diversos métodos de conocimiento respecto a otros pueblos en la tarea de evangelización,

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Cfr. Vázquez García, Francisco. La invención del racismo. Nacimiento de la biopolítica en España, 1600-1940. Akal. Madrid: 2009.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Cfr. Augé: 1982; Moshe Halbertal y Avishai Margalit: 1992; Delumeau: 1989; Muchembled: 2004; Bernand y Gruzinski: 2009, Tavárez: 1999, 2009 y 2012.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> Pastor, Marialba. 2011. p.11.

<sup>113</sup> Rubial. Op. cit. p.22 También se pueden consultar los trabajos de Ricard, 2004; Baudot, 1990 y 2001.

de a cuerdo al contexto cultural de los pueblos por los cuales se fue expandiendo dicho pensamiento. "La cristiandad, por primera vez, podía cumplir sus pretensiones universales a escala mundial. El Evangelio podía ser llevado a toda la gente y a todas las razas. Ahora sería posible predicar en todas las lenguas que el hombre hablaba". 114

En su guerra frente a la idolatría en América, los misioneros franciscanos siguieron un modelo instaurado en la península hispánica por el año de 1527 en la zona de Navarra, para entonces las clasificaciones respecto a otras culturas fueron renovadas con el *Tratado de las supersticiones y hechicerías* elaborado por f ray M artín d e C astañega, am igo y compañero de Andrés de Olmos, quien llegó a evangelizar en el llamado "Nuevo Mundo" y que a su vez adaptó la obra antes mencionada con su *Tratado de hechicerías y sortilegios* de 1553. <sup>115</sup> Ambos franciscanos habían sido alumnos de Juan de Zumárraga, artífice de los primeros trabajos de colonización cultural encabezada por la Iglesia Católica en América; estos autores seguían la idea establecida en la Biblia frente a la idolatría como eje rector en una guerra "santa" contra los diversos e nemigos de su f e, los cuales e ncontraron e n distintas campañas de extirpación y evangelización. (Ver cuadros 1 y 2) De esta manera:

El tra tamiento simbólico y físico que re cibieron los "i ndios" a mericanos (como todas las poblaciones e xóticas) no est an diferente de la que fueron o bjeto los campesinos franceses, alemanes, ingleses o españoles. La Edad Media muestra su odio y su negación del campesino; el villano. Si acaso tiene alma es ciertamente un alma de segunda clase, como la del indio. 116

Existieron distintas formas de aplicar el modelo establecido para hacer frente a la idolatría y que, con s us p articularidades, adaptaron algunos e vangelizadores e n los diversos c ontextos g eográficos y c ulturales. Al gunas c aracterísticas q ue p ueden o n o compartir las crónicas evangelizadoras son: 1) Adaptación a diversos contextos asignando nuevos clasificatorios s obre el territorio, l a n aturaleza y l os i ndígenas; 2) Entrevistas a ancianos y en algunos casos también a estudiantes; 3) Fundación de Conventos, Colegios y Universidades; 4) E n otro momento con l as c ampañas d e e xtirpación s e ap licaron cuestionarios inquisitoriales; 5) La descripción-apropiación en torno a las imágenes y los símbolos que representan, así como las palabras que los nombran según su forma de ver y vivir en el mundo. Además de trabajar en el dominio de las lenguas a través de la

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> Phelan, J hon. *El reino milenario de los franciscanos en el Nuevo Mundo*. Tra d. J osefina V ázquez. In stituto d e Investigaciones Históricas. UNAM. México: 1972. p. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> Respecto al modelo franciscano y las influencias en la obra de fray Bernardino de Sahagún se p ueden consultar: León Portilla: 2007 y 2011, López Austin: 2011, Baudot: 1997 y 2001, Segundo: 2012, y Sanfuentes: 2013.

<sup>116</sup> Rozat, Guy. *Indios imaginarios e indios reales*. Universidad Veracruzana-INAH. México: 2002. p.31.

elaboración d e v ocabularios y g ramáticas, herramientas q ue s erían u tilizadas e n l os territorios ocupados, con ello:

Los f railes l ograron ac ercarse c on m ayor profundidad a v arias l enguas nat ivas y someterlas a l a "prisión d el al fabeto" c on l a i ntención de p roducir "artes", vocabularios y textos d octrinales q ue a cercaran l a i nstrucción d e l os re ligiosos recién llegados y les ayudaran a predicar entre los naturales.<sup>117</sup>

De esta forma, los modelos descriptivos aplicados por distintos cronistas sobre las costumbres indígenas, especialmente en torno a la visión de la espiritualidad, renovaron una l arga l ucha f rente a o tros c ultos d e p ueblos n o c ristianos. E n e ste c ontexto, se comprenden las palabras de uno de los llamados padres de la Iglesia Católica, Agustín de Hipona, que en la introducción al libro VI de su obra "La ciudad de Dios", escrita entre el año 412 y 426 d.C., renovó para su época los argumentos para la confrontación respecto a otras espiritualidades:

Me parece que he disputado bastante en estos cinco libros pasados contra los que temerariamente sostienen que por la importancia y comodidad de la vida mortal, y por el goce de los bienes terrenos, deben a dorarse con el rito y a doración que los griegos l laman l atría, y se debe únicamente al solo D ios verdadero, a muchos y falsos dioses, de los cuales la verdad católica evidencia que son simulacros inútiles, o e spíritus i nmundos y p erniciosos d emonios, o p or l o m enos cri aturas, y n o el mismo Creador.<sup>118</sup>

En otro momento de la historia, uno de los principales pensadores del cristianismo católico continuaba e l modelo p ara clasificar y j uzgar los cultos de otros pueblos como seguidores de "m uchos y f alsos dioses", se ñalando que "l a verdad católica" que se encuentra en la Biblia "evidencia" lo que para él y su filosofía "son simulacros i nútiles", "espíritus inmundos", "perniciosos demonios", todos calificativos despectivos para afirmar que so n to do menos "el mismo creador", justificando con su obra el poder i mperialreligioso, resultado de la unión entre el cristianismo y el imperio romano, recreando la idea de una ciudad ideal, alegoría de un mundo moldeado bajo los principios de esta religión. "Esta idea del valor compensativo, tan cargada de referencias a la *Ciudad de Dios* de san Agustín, es clarísima en casi todos los franciscanos". 119

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Alcántara Rojas, Berenice. "Palabras que se tocan, se envuelven y se alejan. La voz del "otro" en algunas obras en náhuatl de fray Bernardino de Sahagún". En *Indios, mestizos y españoles. Interculturalidad e historiografía en la Nueva España.* Danna Levin y Federico Navarrete Linares (coords.) Universidad Autónoma Metropolitana-Unidad Azcapotzalco y UNAM-Instituto de Investigaciones Históricas. México: 2007. p.115.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> Agustín de Hipona. *La ciudad de dios*. Introducción y notas de Rosa Ma. Marina Sáez. Editorial Gredos. Barcelona: 2007. <sup>119</sup> Rubial. *Op. cit.* p.123 y ss. También se puede consultar Phelan. *Op. cit.* 

En ese sentido, un religioso que utilizó los argumentos renovados por Agustín de Hipona p ara d escribir l os c ultos d e o tros p ueblos, pero aplicados al mundo i ndígena americano, dando continuidad a l a misión evangelizadora de la orden franciscana, 120 fue fray Bernardino de Sahagún, que en su narrativa estableció una serie de ideas en torno a los a ntiguos mexicas, una de l as c ulturas i ndígenas del territorio renombrado c omo América a partir del siglo XVI. E sta l abor fue a mpliamente desarrollada en su *Historia General de las cosas de Nueva España*, 121 una del as o bras más c onsultadas c omo herramienta para conocer una parte de la historia del México antiguo, la cual comienza con la siguiente afirmación:

El m édico n o puede a certadamente aplicar l as m edicinas al e nfermo s in q ue primero conozca de que humor, o de que causa proceda la enfermedad; de manera que el buen médico conviene sea docto en el conocimiento de las medicinas y en el de las enfermedades [...] y porque, los predicadores y confesores médicos son de las ánimas, para curar las enfermedades espirituales conviene que tengan experiencia de las medicinas y de las enfermedades espirituales.<sup>122</sup>

Para el europeo del siglo XVI la autoridad de un médico, el trabajo de curar a las personas, a sí como la i magen moral que re presentaba, e ran figuras re tóricas u tilizadas para justificar la evaluación de un "enfermo", diagnosticarlo e intentar curarlo. En ese sentido, Sahagún transmitió la experiencia de lo que vio como enfermedades del espíritu, así como la medicina que se debía aplicar en torno a la forma de ver y vivir en el mundo por p arte d e l as c ulturas i ndígenas. Luego de s eñalar l a p resencia d e l o q ue l lamó "enfermedades del espíritu", el franciscano describe a qué se refiere con ello:

Ni conviene se descuiden los ministros de esta conversión, con decir que entre esta gente no hay más pecados que borrachera, hurto y carnalidad, porque otros muchos pecados hay entre ellos muy más graves y que tienen gran necesidad de remedio: Los pecados de la idolatría y ritos idolátricos y agüeros, y abusiones y ceremonias idolátricas, no son aún perdidos del todo. 123

En e stas palabras al erta a l os ministros e ncargados de la evangelización sobre lo que para él eran "enfermedades es pirituales" y que identifica como "pecados", los cuales son prácticas sociales incorrectas desde su pensamiento y moral religiosa. Asimismo, el "no

45

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> León Portilla, Miguel. "Memoriales, relaciones, crónicas e historia. Sahagún en la historiografía del XVI". En *El Universo de Sahagún. Pasado y presente.* Segundo Coloquio 2008. Romero Galván, Rubén y Má ynez Pilar, coordinadores. IIH - UNAM. México: 2011. p.19 Otros autores que retoman la idea de que podría existir una continuidad en el trabajo franciscano son: Phelan: 1972, Rubial: 1996 y 20010, López Austin: 2011, Alcántara: 2007, Baudot: 1990, 1997 y 2001, Olivier: 2007 y 2010, Segundo: 2012, y Sanfuentes: 2013.

<sup>121</sup> Cfr. Introducción a la Historia General, 1988, Josefina García Quintana y Alfredo López Austin.

<sup>122</sup> Sahagún. Op. cit. p.17.

<sup>123</sup> Ibíd.

son aún perdidos del todo" manifiesta la tarea que le ocupó durante largo tiempo, al buscar diversos "remedios" e n su tarea de extirpación frente a las "costumbres" de las culturas indígenas, con lo cual justificaba, una vez, más la guerra frente a otras culturas, utilizando el e ncubrimiento y la apropiación s obre e l s upuesto pensamiento mexica e n t orno a l o sagrado, su s sí mbolos y ce remonias. E n e se s entido, e l trabajo de S ahagún e ra p ensado como u na h erramienta "para p redicar c ontra e stas cosas, y a un para saber si l as h ay, menester es de saber cómo las usaban en tiempo de su idolatría, que por falta de no saber esto e n n uestra presencia h acen m uchas c osas i dolátricas s in q ue l o e ntendamos". El franciscano explica su participación en la empresa colonial al "predicar contra" las acciones y formas de pensar de los indígenas, señalando la importancia en describirlas, ya que por no saber reconocerlas se siguieron haciendo sin que los europeos se dieran cuenta de ello, veamos ahora el por qué y sobre qué escribió:

Pues por qué los ministros del Evangelio que sucederán a los que primero vinieron, en la cultura de e sta nu eva viña del Señor no tengan o casión de quejarse de los primeros, por haber dejado a obscuras las cosas de estos naturales de esta Nueva España. Yo, fray Bernardino de Sahagún, fraile profeso de la Orden de Nuestro Seráfico Padre San Francisco, de la observancia natural de la Villa de Sahagún, en Campos, por mandato del muy Reverendo Padre el P. fray Francisco Toral, provincial de esta Provincia del Santo Evangelio [...] escribí doce libros de las cosas divinas, o por mejor decir i dolátricas y humanas y naturales de esta Nu eva España: el primero de los cuales tratadelos dioses y diosas que estos naturales adoraban. 125

Desde el primer prólogo de su *Historia general*<sup>126</sup> fray Bernardino señaló que uno de sus objetivos era escribir sobre las "cosas" observadas en el territorio renombrado como la "Nueva España", es decir, sobre lo que se supone sería la forma de ver y vivir el mundo por p arte d e l os a ntiguos m exicas, e stableciendo c on s u n arrativa l as su puestas ideas indígenas en torno a lo divino, lo humano y lo natural. Luego de explicar que por mandato escribió s u obra, el franciscano deja ver que su trabajo se ce ntró en describir "las cosas divinas", para inmediatamente utilizar un adjetivo que resume una tarea de larga duración, en la que viejas guerras contras viejos enemigos resurgían en América, señalando que "por mejor decir", las "cosas divinas" de los indígenas son "idolátricas".

<sup>124</sup> *Ibíd*.

<sup>125</sup> Sahagún. Op. cit. p.17. Las negritas son nuestras para remarcar la descripción del fraile sobre el mundo indígena.

<sup>126</sup> En su narrativa la colonización del territorio es trazada sobreponiendo un nombre ligado a su historia, designando una nueva identidad al espacio "descubierto", llamándolo la *Nueva España*, alegoría directa para recordar el origen y fin de la empresa impulsada por la Corona española y la Iglesia católica, apropiándose también con su escritura del antiguo Anáhuac.

Convencido de su labor misionera observó algunos aspectos sobre la forma de vivir y p ensar e l m undo por p arte d e l os i ndígenas c omo "i dolatrías" que d ebía ext irpar, comprendiendo esta acción como la idea de "arrancar algo" para que deje de existir; lo cual explica el o bjetivo de l os primeros ev angelizadores, cuyo i maginario se s ostenía principalmente e n las llamadas "Sagradas Escrituras". En ese s entido, "la expresión que con mayor frecuencia aparece en la Biblia para referirse a la idolatría es 'el culto de otros dioses', a unque e l t ermino r abínico *Avoda Zará*, que s e traduce c omúnmente c omo 'idolatría', 'adoración de ídolos' o 'falsa idolatría', significa literalmente culto extraño". <sup>127</sup> A través de los años y de sus incursiones por diversas partes del mundo, la orden franciscana a l a q ue p ertenecía Sahagún, h abía " encontrado", d escrito e i ntentado e vangelizar a diversas c ulturas q ue practicaban c ultos a s ímbolos sagrados d istintos a l os suyos. Al describir l as f ormas d e ve r y vi vir p or p arte d e l os a ntiguos m exicas, é stas f ueron etiquetadas desde su percepción del mundo utilizando conceptos que generaron una serie de clasificatorios coloniales ligados a la idolatría vista previamente en otros pueblos con otras costumbres.

El estereotipo del pagano, construido por la Iglesia católica desde sus orígenes en los siglos III y IV, con el fin de consolidar su hegemonía y favorecer la expansión del cristianismo, constituyó l a b ase d el e stereotipo d el i ndio, e laborado p or los españoles en el proceso d e ev angelización de l os pueblos a mericanos e n el s iglo XVI.  $^{128}$ 

De esta forma, comprendemos que para el fraile la idolatría manifestaba el culto a otros símbolos sagrados distintos de los suyos, representados con diversas imágenes que comprobaban al europeo el supuesto error de los indígenas respecto al culto "verdadero", ya que para és te solamente su dios podía ser considerado objeto de culto. 129 En e se contexto se comprende que:

La crítica de la idolatría se convierte en la crítica de la religión popular, y la lucha en un combate contra la imaginación, la superstición y la proyección de las masas del mundo propio e n e l d e Di os [...] La prohibición de la i dolatría e s u n i ntento d e prescribir la exclusividad, de trazar el territorio único de un solo Dios. 130

Lo anterior explica por qué, desde las primeras descripciones sobre las costumbres indígenas, la palabra "ídolos" s ería utilizada p ara d esignar a las r epresentaciones d e l o

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Moshe Halbertal y Avishai Margalit analizan distintos modelos de idolatría en religiones monoteístas en su obra *Idolatría. Guerras por imágenes: las raíces de un conflicto milenario.* Editorial Gedisa. España: 1992. p.15.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> *Cfr.* Pastor: 2011. p.9. <sup>129</sup> *Cfr.* Ricard, 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> Cfr. Moshe Halbertal y Avishai Margalit. Op. cit. p.17.

sagrado, e ncubriendo y homogeneizando los diversos significados que tendrían para las culturas invadidas.<sup>131</sup> En ese sentido:

Los religiosos, en particular los franciscanos, que pertenecían al movimiento de la prerreforma y del humanismo, fueron quienes introdujeron la imagen cristiana en México. Este episodio fundador se inauguró con la destrucción de los ídolos, o sea con la aniquilación de las imágenes del adversario [...] La *idoloclastia* fue a todas luces u na manera de proseguir y consumar la conquista por otros medios. Este gesto demostraba una aguda conciencia de la importancia de la imagen en una estrategia de conquista y de colonización, e i ba acompañado de un conocimiento exacto de las capacidades generales de la imagen: ésta podía ser, según los casos, una herramienta de la memoria, un instrumento de dominio, un sustituto afectivo o un señuelo engañoso. 132

Para l os eu ropeos, la acción de c reer y hacer culto a símbolos de la naturaleza representados en piedra, les llevó a identificar los ceremoniales indígenas como rituales al dios o dioses no correctos, de a cuerdo a descripciones previas e stablecidas para diferenciarse de las culturas con cultos similares a los que se habían enfrentado antes, colocándolos automáticamente en el modelo del paganismo conocido previamente.

Aunque con importantes variantes, algunos de los cronistas que describieron la religión de los mexicas ac udieron al pasado grecolatino para l levar a cabo comparaciones de todo tipo. Por una parte, se trataba de ofrecer al público culto europeo modelos conocidos que se plasmaban sobre una realidad aj ena difícil de comprender. Se condenaba también la idolatría de los indios equiparándola con la de los a ntiguos gentiles, ta l como lo habían hecho los Padres de la I glesia que escribieron en contra de las religiones «paganas». 133

De e sta m anera, l os d iscursos<sup>134</sup> elaborados para t ratar d e e xplicar l o q ue s e presentó y d ifundió c omo u n " Nuevo M undo", i ntentaron d escribir, desde su propia experiencia y h erramientas, nuevos t erritorios c on un a v ariedad de pueblos, c ulturas, saberes y lenguas hasta entonces desconocidas.

<sup>132</sup> Gruzinski, Śerge. "Čolonización y guerra de i mágenes en el México colonial y moderno". En *Revista Internacional de Ciencias Sociales. América 1492-1992. Trayectorias históricas y desarrollo.* UNESCO. 1992. p.p. 533-545.

<sup>131</sup> Cfr. Gruzinky: 2001 y 2006.

En e se s entido, "Sahagún no f ue e l p rimer c ronista e n r ecurrir a e ste t ipo de comparaciones, l a e ncontramos tempranamente en la obra de Fernández de O viedo: «a uno tenía [Moctezuma] por dios de la guerra, como los gentiles a Marte; e a otro honraba e sacrificaba como a dios de las aguas, según de los antiguos a Neptuno; otro adoraba por dios del viento, s egún de los gentiles a E olo». También Bartolomé de Las Casas en s u *Apologética Historia* equiparó de manera sistemática las de idades de l v iejo m undo c on l os di oses a meridios, un m étodo que adoptaron también f ray Juan de Torquemada y A gustin de V etancourt". *Cfr.* G uilhem O livier. "El p anteón m exica a la lu z d el p oliteísmo gr ecolatino: el ejemplo de la obra de fray Bernardino de Sahagún". En *Revista Studi e Materiali di Storia delle Religioni.* Vol.76. No.2. Año 2010. p.389 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> La palabra *discurso* tiene distintos significados y aplicaciones según el tiempo y el contexto desde el cual sea utilizada. En cada relato de la historia, los discursos que la han contado justifican las acciones de un espacio-tiempo particular, de acuerdo al pensamiento desde el cual es emitido. *Cfr.* AML (www.academia.org.mx) y RAE (www.rae.es).

Desde su arribo a las playas situadas en la otra orilla del Atlántico, los europeos que iniciaron la colonización del "Nuevo Mundo" impusieron el monopolio de su propio sistema de comunicación oficial, basado en la preeminencia absoluta de la escritura alfabética.135

## Discurso narrativo y colonización

La colonización cultural del otro y lo otro, lo no europeo, formó parte fundamental en el domino sobre los pueblos invadidos. A partir del siglo XVI, los discursos elaborados para explicar lo que los europeos vieron como un "Nuevo Mundo" es tablecieron representaciones que l o r e-ordenaron y r e-clasificaron; p rimero c on l a c artografía y después con la escritura se construyó u na nueva representación del mundo. Para lograr esto, se implementaron diversos mecanismos de colonización, de esta forma, narrar estos acontecimientos fue t ambién un a h erramienta d e i mposición y jus tificación del n uevo orden civilizatorio. Con ello, las narrativas coloniales renovaron la antigua idea en torno a que aquella persona que descubre "algo" tiene por consecuencia el derecho de conquista; al menos para u na parte del mundo e uropeo, ésta fue u na parte de la justificación para la expansión de su o rden civilizatorio. 136 La i dea sobre el "descubrimiento" 137 del territorio renombrado c omo América y d e q ue l os ant iguos i ndígenas t ambién h abían s ido "descubiertos", se ha repetido en l as narrativas d e la h istoria h asta nuestros días, difundiendo dicha concepción de la realidad histórica a través de diversos documentos producidos en tiempos y contextos distintos, manteniendo el mismo argumento y sentido otorgado desde el siglo XVI.

Como ha sido explicado en diversos estudios críticos sobre este suceso, antes de que Cristóbal Colón fuera apoyado en su empresa por la Corona española, éste debió justificar lo que hasta e se momento e ra s ólo una i dea que faltaba probar. 138 Sabemos que tal "descubrimiento" n o su cedió por obra d ivina c omo por muchos años fue explicado y difundido, s in e mbargo, d icha j ustificación e n l a b úsqueda d e u na nu eva r uta r umbo al Asia s e c ombinó c on diversas fuentes de información de aquella é poca, entre ellas, u na historia, escuchada p or el Al mirante, contada por u n piloto d e b arco c uya nav e h abía llegado a u n t erritorio de sconocido, relato que s e c ompletaba c on las l ecturas m ás

Lienhard. Op. cit. p.14.
 La i dea del s upuesto "descubrimiento de América" s e puede explicar como el "encuentro, i nvención o hallazgo de u na tierra o un mar no descubierto o ignorado". *Cfr.* AML; RAE.

137 Otro significado de la palabra "descubrir", implica la acción de "manifestar, registrar y hacer patente algo que está tapado

o cubierto"; puede entenderse como la tarea de "hallar lo que estaba ignorado o escondido, principalmente tierras o mares desconocidos". En ese sentido, el "descubrimiento" de América sería entonces el "hallazgo, encuentro o m anifestación de lo que estaba oculto, secreto o era desconocido" hasta ese momento para el mundo occidental.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> Cfr. O' Gorman: 2012, Arrom: 1991, Pastor: 1983, Rabasa: 2009, Rozat: 2002, Sanfuentes: 2013, Zavala: 1972.

difundidas e ntre vi ajeros y e xploradores d el m omento. D e e sta f orma, "l as p rimeras apreciaciones s obre l os te rritorios a mericanos e stán c ompuestas tó picamente y determinadas por los referentes que Marco Polo, Mendevill y tantos otros viajeros habían difundido por la Europa del siglo XVI". 139

Las i deas o tópicos u tilizados e n d iversas n arrativas coloniales j ustificaban q ue aquella persona que escribe posee ciertos conocimientos que debe difundir, ofreciendo cosas n unca a ntes vi stas n i d escritas. <sup>140</sup> Con e llo, se p ropaga l a i dea d e l a " novedad", imponiéndose d icha acción c omo u na "hazaña" realizada p or un " explorador" q ue "descubre" y, por lo tanto, buscaría "conquistar" nuevos territorios para obtener o al menos aspirar al honor, la fama y la fortuna. <sup>141</sup>

Entre las nu evas no rmas nar rativas se hallaban la constante caracterización de lo inesperado como no vedoso, la e levación de las no vedades a la categoría de descubrimiento, y la conversión del descubrimiento e nu na justificación para imponer modos de conducta y creencias. En consecuencia, las narraciones de este tipo de discurso colonial ve rsaban e núltima in stancia sobre la discontinuidad, sobre las rupturas entre 'nosotros' y 'ellos' y sobre la necesidad de rellenarlas con el mortero de la fecristiana y volcarlas e n los moldes de la o rganización política española. 142

En l as nar rativas c oloniales l as d escripciones del e spacio, l a nat uraleza y l as culturas i ndígenas i mplicaron t ambién s u f iccionalización, comprendiendo e sta ac ción como el proceso d e reinvención sobre l a realidad d e l os pueblos i ndígenas. D esde l as primeras n arraciones s obre los 'nuevos' te rritorios, e l c ronista "n o e stá i nformando si no ficcionalizando, de acuerdo con s us propias ideas preconcebidas, una realidad que no es capaz de percibir en términos reales". <sup>143</sup> De esta forma:

Se presenta, de manera inmediata, la dinámica interna del proceso de exploración y colonización d e Am érica; p ero e s s obre e sta presentación donde se a rticula e l proceso de significación fundamental que enlaza todos los textos que integran este discurso: el de transformación del conquistador, de su percepción de América, y de su visión del mundo.<sup>144</sup>

<sup>139</sup> Rodríguez. Conexiones trasatlánticas. p.157.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> En ese sentido, "desde el momento mismo del descubrimiento, Colón no dedicó sus facultades a ver y conocer la realidad concreta del Nuevo Mundo sino a seleccionar e interpretar cada uno de sus elementos de modo que l e f uera posible identificar las tierras recién descubiertas con el modelo imaginario de las que él estaba destinado a descubrir". *Cfr.* Pastor, Beatriz. *Discurso narrativo de la Conquista de América*. Ediciones Casa de las Américas. Cuba: 1983. p.46.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Cfr. Pastor: 1983; Dussel: 2008; Leonard: 2006 y Rodríguez: 2010.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Klor de Alva, Jorge. "El discurso nahua y la apropiación de lo europeo". En *De palabra y obra en el Nuevo Mundo. 1. Imágenes Interétnicas.* Miguel León-Portilla et al. (editores). Siglo XXI. Madrid 1992. p.341 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Cfr. Beatriz Pastor, 1983. p.52.

<sup>144</sup> Pastor. Op. cit. p.9.

Existen diversas características propias de los relatos elaborados a lo largo de 300 años d e c olonización o ficial, d ichos t extos d an c uenta d e d iscursos nar rativos d e l a conquista, d el fracaso y d e l a r ebelión. El anál isis de los discursos coloniales b ajo e stas categorías permite re conocer y u bicar a c ada a utor d esde su c ontexto y o bjetivos particulares al describir el mundo invadido, justificando su labor colonizadora. En es e sentido, se comprende que desde el inicio de la exploración y colonización de la América antigua, mitos y leyendas, con otros orígenes, permearon sus crónicas, exportando sueños y a spiraciones, a sí c omo m iedos y ficciones, e lementos c ulturales a jenos a los d iversos contextos con los que se "encontraron" los europeos.

Navegantes y exp loradores l levaron a l as regiones q ue h abían d escubierto l as creencias de la E dad M edia, p or las cuales e staban d ominados; de ahí que e stos argonautas regresasen con noticias de islas misteriosas habitadas por amazonas y de positivas indicaciones de la proximidad del paraíso terrenal. Y los nuevos mapas del e ngrandecido m undo e staban ornados de s ignos c artográficos q ue r evelaban curiosas a nomalías; figuras de e xtrañas bestias y de h ombres cuya e xistencia e ra presumible, a parecían r egadas e n los anchurosos e spacios i nexplorados de m ar y tierra. 146

En es te contexto, en el que analogías y símbolos importados desde el imaginario occidental inundaron las narraciones respecto a América, comprendemos que la construcción de la i dea en torno a l supuesto descubrimiento formó parte del relato de quien se coloca en el papel de descubridor, en este caso el europeo, que "descubre" para sí mismo y su mundo un territorio y culturas que hasta e se momento desconocía por completo, i nstrumentalizando a sí la nueva re alidad en favor de su sintereses. De es ta forma, la aparición de América:

Ensanchaba los confines del mundo hasta entonces conocido, desmoronaba todo un repertorio de ideas caducas, actualizaba el debate sobre el origen y la dignidad del hombre e impelía nuevas y audaces formulaciones filosóficas. También, puesto que es e había s ido e lobjetivo p rimordial del viaje, s entaba las bases para e lestablecimiento de uno de los imperios más dilatados y opulentos que registra la historia. 147

Analizando e l d iscurso y c ontenido d e l as p rimeras c rónicas d e l os e uropeos podemos en contrar q ue " generalmente d escriben n umerosos en cuentros b élicos, encuentros que se presentan como amparados por una misión espiritual. Aunque se trate de empresas d e d escubrimiento, l as i ncursiones por e l Nuevo Mundo son, sobre t odo,

<sup>145</sup> **Ibíd**.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Leonard, Irving. *Los libros del conquistador*. Fondo de Cultura Económica. México: 2006. p.89.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Cfr. Imaginación del Nuevo Mundo. José Juan Arrom. Siglo XXI Editores. México: 1991. p. 19.

empresas de apropiación". <sup>148</sup> En ese sentido, u na invasión puede ser explicada de varias formas y bajo diversas circunstancias, dependiendo el contexto desde el cual se emita el discurso y de acuerdo a las vivencias, una de las muchas explicaciones sobre su significado señala q ue es la acción de "irrumpir, e ntrar por la fuerza" y "ocupar ano rmal o irregularmente un lugar", <sup>149</sup> lo cual sucedió en el extenso territorio americano, reflejándose también en las narraciones respecto a dicho suceso, veamos un ej emplo de el lo en la narrativa de fray Bernardino de Sahagún:

Aprovechará m ucho toda e sta o bra p ara conocer el qu ilate d e esta g ente mexicana, e l c ual aú n no s e ha c onocido, porque vino s obre el los a quella maldición que Jeremías de parte de Dios fulminó contra Judea y Jerusalén, diciendo: "yo h are q ue ve nga so bre v osotros, y o traeré contra v osotros u na gente muy de lejos, gente muy robusta y esforzada, gente muy antigua y diestra en el pelear, gente cuyo lenguaje no entenderéis ni jamás oísteis su manera de hablar; toda gente fuerte y animosa, codiciosisíma de matar. Esta g ente os desturirá a vosotros y a vuestras mujeres e hijos, y t odo cuanto poseéis, y destruirá a todos vuestros pueblos y edificios". Esto a la letra ha acontecido a estos indios con l os e spañoles: fueron t an atropellados y destruidos ellos y todas sus cosas, que ninguna apariencia les quedó de lo que eran antes. 150

En e stas líneas " para conocer e l quilate de e sta gente m exicana", el franciscano construye una relación analógica de lo que sucedió a partir de la guerra de invasión y sus consecuencias, suceso que explica remontándose a otro evento de su propia historia como una "maldición" de parte de su Dios, contando así con el amparo del poder divino. Jeremías y la sentencia que supuestamente acabó con Judea y Jerusalén en otros tiempos, reapareció e n A mérica p ara j ustificar desde el imaginario p olítico-religioso del evangelizador la guerra e n c ontra de los i ndígenas. 151 De e sta manera, " en la lógica del texto, los conquistadores a ctúan por voluntad divina y e stán guiados por la Providencia para llevar el cristianismo al lugar ocupado por la idolatría. En este viaje, lo inesperado se confunde con lo terrible y de esta manera se justifica la apropiación violenta". 152 Todos los relatos de viaje tienen un hilo de sustento en la violencia, 153 justificada como herramienta

-

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Cfr. Conexiones trasatlánticas. Viajes medievales y crónicas de la conquista de América. Jimena N. Rodríguez. El Colegio de México. México: 2010. p.73.

<sup>149</sup> Cfr. AML y RAE.

<sup>150</sup> Sahagún. Op. cit. p.18.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Guy Rozat ha demostrado cómo los relatos de la llamada "conquista" repiten párrafos y modelos al narrar la caída de estas ciudades en las que la historia e imaginario del europeo estarían presentes al describir analógicamente los nuevos territorios. *Cfr. Indios imaginarios e indios reales en los relatos de la conquista de México.* Universidad Veracruzana-INAH. México: 2002.

<sup>152</sup> Jimena N. Rodríguez. Conexiones trasatlánticas. Viajes medievales y crónicas de la conquista de América. El Colegio de México. México: 2010. p.184-185.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> Cfr. Pagden (1982), María Jesús Benites (2004) y Assmann (2014).

en la guerra de invasión y luego en la colonización de los territorios ocupados. Desde el terreno religioso y político la guerra será justa debido a que para la Corona española:

Los príncipes no sólo tienen autoridad sobre sus súbditos, sino también sobre los extraños para obligarlos a que se abstengan de hacer injurias, y esto por derecho de gentes y en virtud de la autoridad de todo el orbe. Y aun parece que por derecho natural, pues, de otro modo, el mundo no podría subsistir si no hubiese quienes tuvieran autoridad y fuerza para intimidar a los malos y reprimirlos.<sup>154</sup>

La idea de luchar contra los "malos" y reprimirlos justificaba en el pensamiento de los e uropeos su trabajo, que, en su papel de juez y parte en el caso americano, contaba también con la venia de su Dios a través del Papa en turno, quien les había o torgado el permiso de combatir a los pueblos que profesaran cultos "incorrectos", teniendo como consecuencia la tarea de evangelizarlos, por eso los pueblos indígenas fueron "atropellados y destruidos" junto con "todas sus cosas". De esta manera, "la consecuencia y, al mismo tiempo, la condición lógica de la leyenda heroica de la conquista es la definición negativa del americano, en primer lugar como ser bestial y naturaleza sin nombre, a continuación, como existencia poseída por las fuerzas infernales". ¹55 En ese sentido:

Salvar almas, sacarlas de la noche del paganismo, fue la justificación ideológica de la empresa, y a avalada por el papa A lejandro VI en su célebre B ula de mayo de 1493. El criterio de la Guerra Justa y los delirios del Santo Oficio no fueron más que corolarios de este formulismo, dirigido a reducir al indio a un vasallaje espiritual que afirmara la relación de dominio. 156

Desde entonces América, fue un territorio re-simbolizado a partir de la percepción y descripción de los diversos personajes que representaban el nuevo modelo civilizatorio. De esta manera, contamos con los relatos de los primeros "exploradores", luego vendrían las narraciones de los soldados "conquistadores", los evangelizadores y los funcionarios, todos al servicio de la misma empresa colonial.<sup>157</sup>

Si consideramos el tiempo del descubrimiento del Nuevo Mundo observamos que el discurso de la Historia proveniente del colonizador, es un discurso que se impone por la fuerza y la escritura, es decir, una imposición por la fuerza institucional de una lengua escrita, con gramática, que trae consigo una memoria, la memoria del colonizador. <sup>158</sup>

<sup>156</sup> Colombres, Adolfo. *La colonización cultural de la América indígena*. Ediciones del Sol. Argentina: 2004. p.38.

<sup>154</sup> Francisco de Vitoria. Op. cit. p. 121 y 122.

<sup>155</sup> Subirats. Op. cit. p.70.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> Según Jimena N. Rodríguez, "las crónicas de la Conquista son también relatos de u n grupo de viajes y viajeros por un mundo d esconocido p ara e l e uropeo. E l co nocimiento d e e se m undo fue p aulatino. S e tr ató d e u n la rgo p roceso d e exploración y apropiación de territorios donde las especulaciones fueron moneda cotidiana durante muchos años". *Op. Cit.* p.05.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> Mariani, Bethania. *Colonizazao Lingüística*. Editorial Pontes. Brasil: 2004. p. 23 y 24.

Para e ntonces l a Corona española v islumbraba l a e xpansión d e s u p oder, amparados en una serie de "conquistas" previas y con el auspicio de su fe y religiosidad. De esta manera, los discursos plasmados en las crónicas coloniales justificaron la imposición del nuevo o rden c ivilizatorio, l uego d e q ue una parte d el mundo europeo "descubrió", invadió y colonizó la América a ntigua. Así, "dotado de t remendo coraje, de p oderosa imaginación y d e f anatismo r eligioso, e mbriagado d e tri unfo p or su s r ecientes vi ctorias contra los infieles mahometanos, el conquistador fue el vehículo señalado para dominar un nuevo mundo e iniciar la occidentalización del globo". 159

#### Herramientas retóricas en la descripción y apropiación del "Nuevo Mundo"

Como v enimos anal izando, u na herramienta de p enetración c ultural al d escribir l os territorios o cupados f ue l a e scritura, l a c ual a su ve z u tilizó d istintos e lementos d e l a retórica, 160 que p uede s er comprendida como e l "arte d e b ien d ecir, d e dar al l enguaje escrito o hablado eficacia bastante para deleitar, persuadir o conmover". 161 En ese sentido, fray Bernardino de Sahagún tuvo acercamiento a distintas formas de explicarla y aplicarla durante s u f ormación e n l a U niversidad de S alamanca, ya q ue para s u t rabajo evangelizador e laboró s ermones y nar raciones e n l os q ue o cupó distintas f órmulas retóricas. Los tratados y manuales a los que tuvo acceso para después emplearlos en s us narraciones d istinguían tre s g éneros l iterarios b ásicos: e l judicial, el d eliberativo y el demostrativo. En e l c aso d e l a p enínsula h ispánica l os m anuales d el s iglo XV y XV I sustentaban su narrativa en éste último género, llamado también epidíctico, el cual:

Se u sa p ara al abar o vituperear a u na p ersona o a u n h echo. E ste género e s moralizante pues tiene como objetivo resaltar la estima o desestima de alguien o de algo. Para lograr cumplir con su intención está obligado a magnificar aquello que se cuenta. Si alguien era bueno se exagerará y se dirá que era superlativamente bueno; si a lguien e ra m alo se demostrará q ue e ra s uperlativamente m alo. L os c ronistas escriben bajo este género. Por eso las crónicas tiene como prioridad moralizar, esto es, alabar o vituperear. 162

En la apropiación de los nuevos territorios, seres y culturas americanas, las crónicas coloniales retomaron al gunos e lementos e stablecidos p or l os m anuales d e r etórica, l os cuales s e d ividían tradicionalmente e n c inco p artes: i nvención, d isposición, e locución,

<sup>159</sup> Leonard, Irving. Los libros del conquistador. Fondo de Cultura Económica. México: 2006. p.59.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> Para nuestro análisis en torno a la retórica en la crónica evangelizadora, seguimos la propuesta desarrollada por Alfonso Mendiola en el libro: "*Retórica, comunicación y realidad. La construcción retórica de las batallas en las crónicas de la conquista*", publicado por la Universidad I beroamericana. M éxico: 2003. También se puede co nsultar del m ismo a utor: "*Bernal Díaz del Castillo: verdad romanesca y verdad historiográfica*". Universidad I beroamericana. México: 2010.

<sup>161</sup> Cfr. AML y RAE.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> *Cfr.* Mendiola. *Op. cit.* p.196.

memoria y ac ción. 163 De estas figuras, e ncontramos al gunos e jemplos e n la nar rativa de Sahagún, c omenzando con la lamada i nvención, la cual se r efiere a la ugar donde se encuentra la información ne cesaria para desarrollar e la tema, en ese sentido "significa descubrir dentro de la tradición lo que se ha dicho sobre a quello que se desea hablar o escribir", 164 esto implicaba para el cronista religioso sostener su verdad en otras "verdades" establecidas previamente por los profetas y doctores de la Iglesia Católica, pero sobre todo en la Biblia.

En su narrativa el franciscano se ocupa de la disposición del texto, la cual se refiere al orden que se dará al conjunto de la información. En ese sentido, el discurso se puede componer de cuatro partes: exordio, narración, argumentación y peroración. En el caso de la *Historia general*, ésta comienza como debía, con el llamado exordio, que funciona de diversas maneras: "una de las formas de exordio más u sadas por los cronistas es la que busca ganar la benevolencia del lector". <sup>165</sup> En la obra que venimos analizando, la narrativa estaba d irigida a distintos l ectores, y a q ue e n diversos m omentos s e pueden a preciar distintas figuras del lenguaje escrito para dirigirse a las a utoridades regias y e clesiales, a futuros evangelizadores y a los indígenas en vías de colonización.

Un primer exordio es la carta dedicatoria a fray Rodrigo de Sequera, predicador de los f railes m enores y C omisario Ge neral, q uien "tu vo a b ien re scatar" d el o lvido y l a censura el trabajo del franciscano. Más adelante, en el primer prólogo, Sahagún señala que su labor es realizada para que "los ministros del Evangelio que sucederán a los que primero vinieron, en la cultura de esta nueva viña del Señor no tengan ocasión de quejarse de los primeros, p or h aber d ejado a o bscuras l as cosas de e stos n aturales d e e sta N ueva España". Gon es ta explicación el médico de l as almas señala que su n arrativa e staba enfocada en e vitar el engaño de su antiguo e nemigo, el demonio, a demás de manifestar que c on e sta información l os futuros e vangelizadores no e starían "a obscuras" por l os territorios que debían colonizar, concibiendo su trabajo "como una red barredera para sacar a luz todos los vocablos de esta lengua, con sus propias y metafóricas significaciones, y t odas sus m aneras de h ablar, y l as más de s us antiguallas b uenas y m alas", leramienta para conocer la lengua indígena traducida e interpretada desde el filtro cristiano para describir a los mexicas.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> *Ibíd.* p.163 a 193.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> *Ibíd*. p.188.

<sup>165</sup> *Cfr.* Mendiola: 2003.

<sup>166</sup> Sahagún. Op. cit. p.17.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> *Ibíd.* p.18.

Siguiendo con nuestro análisis, centrémonos ahora en la narración, espacio en el que se cuentan los hechos sucedidos, exponiéndolos en términos comprensibles para los probables l ectores, l o cual significaba que se d ebían utilizar elementos descriptivos conocidos e n s u contexto cr istiano-hispano-imperial, con el o bjetivo de q ue l o comprendieran. En ese sentido, el franciscano "inspirado en las enciclopedias clásicas, ideó una hermenéutica *ad hoc* basada en la utilización de la lengua náhuatl y del viejo concepto griego d e anal ogía, herramienta u niversal del p ensamiento para c omprender l o desconocido". <sup>168</sup> Veamos unos fragmentos en los que Sahagún describe algunos territorios y culturas de la llamada "Nueva España" en los que utiliza diversas analogías:

Esta célebre y gran ciudad de Tula, muy rica y decente, muy sabia y muy esforzada, tuvo la a dversa fortuna de Troya [...] Los chololtecas que s on los que de el la s e escaparon, h an tenido la sucesión de los romanos [...] Muchos a ños después los mexicanos edificaron la ciudad de México, que es otra Venecia y ellos en saber y policía s on o tros venecianos [...] Los t laxcaltecas p arecen haber sucedido en la fortuna de los cartaginenses. 169

Para i ntentar e xplicarse e l m undo i ndígena, el c ronista u tilizó figuras narrativas que l e p ermitieron e nmarcar a l as culturas no e uropeas e n m odelos clasificatorios establecidos frente a otros pueblos. De esta forma, según el franciscano, Tula habría tenido "la a dversa f ortuna d e Troya", l os chololtecas habrían e stablecido "l a sucesión d e l os romanos", l os m exicas h abrían e dificado u na c iudad y organización s imilar a " otra Venencia", y los tlaxcaltecas habrían sido vistos como otro pueblo conocido por el europeo, los cartaginenses. En su narración, utiliza distintas analogías que le ayudaron a relatar, al mismo t iempo, l a g randeza y l a c aída d e al gunas c ulturas i ndígenas, u tilizando l a comparación e ntre l as historias c onocidas del "vi ejo m undo" con l as que S ahagún f ue describiendo, cl asificando y e ncasillando. Luego de e stablecer l a i dentificación de l a idolatría en el mundo indígena, utilizó el método de la disputa aprendida de los manuales de o ratoria y re tórica, con l o c ual p odía c onfrontar l as c ostumbres i ndígenas, y a que el franciscano conocía:

Todas las formas de diálogos y las apreció mucho. Sin embargo, la tipología se hizo más p recisa, y e ntre v arias c lases d e d iálogos, u na se vo lvió s obresaliente, l a

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> Ascención Hernández. "Analogía y antropología: la arquitectura de la Historia General de las cosas de Nueva España". En *El Universo de Sahagún. Pasado y presente. Coloquio 2005.* Romero Galván, Rubén y Máynez Pilar, coordinadores. IIH-UNAM. México: 2007. p.58.

<sup>169</sup> Sahagún. Op. cit. p.19.

podemos llamar "disputa" (*disputatio*). [En la cual] un maestro afrenta objeciones que refuta una tras otra, hasta llegar a convencer al auditorio. 170

La anterior fórmula es clave para comprender la forma en que Sahagún se relaciona y t rata a los indígenas, desde s u percepción de la regla franciscana c omo un tutor, un maestro. En esa misma lógica, escribe los textos doctrinales traducidos a la lengua náhuatl utilizando modos indígenas conocidos como huehuetlahtolli, los cuales también fueron reescritos en gran parte por elfraile, traspolando al gunos i deas cristianas al supuesto pensamiento indígena atribuido a los antiguos mexicas, como analizaremos más adelante. De esta forma, siguiendo los manuales de retórica, la narración delfraile desarrolla los argumentos respecto a cómo debía ser comprendida la situación descrita. En ese sentido, sobre cómo debía explicarse la supuesta "confusión" de los indígenas en torno a los cultos "incorrectos" fray Bernardino señaló que:

Es c ierto, cosa de grande a dmiración que h aya n uestro señor D ios tantos si glos ocultado una se lva de tantas gentes i dólatras, cu yos frutos ubérrimos s ólo e l demonio lo ha cogido, y en el fuego infernal los tiene atesorados: ni puedo creer que la Iglesia de Dios no sea próspera donde la sinagoga de Satanás tanta prosperidad ha tenido, conforme aquello de San Pablo: a bundará la gracia adonde abundó el delito. 171

En este párrafo, el franciscano clasificó a los territorios y las culturas de la antigua América como "una selva de tantas gentes idólatras", en la que los frutos generados de los cultos a otros símbolos "sólo el demonio los ha cogido", por lo cual no podía concebir que la Iglesia Católica "no sea próspera", recordando las palabras de la llamada *Epístola a los Romanos* contenida en el *Nuevo Testamento*, la cual ha sido atribuida a otro de los pilares del pensamiento católico: Pablo de Tarso, que en su momento habló a los habitantes de la ciudad de Roma anunciando el nuevo evangelio. De esta manera, frente a los cultos ajenos al c ristianismo se r enovó en A mérica a quello d e q ue "donde a bundó el pecado sobreabundó la g racia"; <sup>172</sup> al p arecer S ahagún es peraba que en d onde él observaba que abundaba e l p ecado d e l a i dolatría y e l e ngaño d e l os " demonios", prosperaría su Evangelio.

El choque de cosmovisiones y la imposición de un pensamiento que no escuchó al otro terminó imponiendo una historia sesgada, un discurso con palabras e imágenes que se establecieron como verdad a través de las narrativas del nuevo mundo colonial. En la obra

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Cfr. Dehouve, Daniéle. Un diálogo de sordos: los Coloquios de Sahagún. Estudios de Cultura Náhuatl. Vol.33. UNAM-IIH. 2002. p.192.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.19.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> Biblia. *Op. cit.* Romanos 5:20

del franciscano "el lenguaje de lo viejo es a sí inventado como código para interpretar la vida cotidiana y desenmascarar la continuación de las creencias paganas. En último término, la enciclopedia de Sahagún construye un arsenal para futuras batallas contra el demonio". <sup>173</sup> De esta forma, comprendemos que para combatir las costumbres que vio como prácticas de la "idolatría" fray Bernardino escribió que:

Para ap licar c onveniblemente a c ada e nfermedad l a m edicina contraria, l os predicadores y confesores médicos son de las ánimas, para curar las enfermedades espirituales c onviene t engan e xperiencia e n l as medicinas y e n l as e nfermedades espirituales: el predicador de los vicios de la república, para enderezar contra ellos su doctrina; y el confesor, para saber preguntar lo que conviene y entender lo que dijesen tocante a su o ficio, conviene mucho que s epan lo necesario para ej ercitar sus oficios. 174

En esta parte de su nar rativa Sahagún justifica la imposición de un nu evo o rden social al reiterar que el mundo indígena se sustenta en lo que su filosofía juzga como "enfermedades espirituales" o "vicios". El enfermo, que en este caso es el pueblo mexica, fue v alorado y juzgado por un médico a utorizado por sí mismo, su dios y su Biblia, estableciendo un diagnóstico, justificando su labor para intentar "enderezar su doctrina" e imponer un nuevo orden del mundo. Las nar rativas e vangelizadoras manifiestan en el cuerpo de su propio discurso los objetivos para el establecimiento de un nuevo modelo de dominio colonial. De esta forma, se explica el contenido de las siguientes palabras:

Pues no son menos hábiles para nuestro cristianismo sino en él debidamente fueran cultivados; cierto, parece que en estos nuestros tiempos, y en estas tierras y con esta gente, ha querido Nuestro Señor Dios restituir a la Iglesia lo que el demonio la ha robado (en) I nglaterra, Alemania y Francia, en Asia y Palestina, de lo cual quedamos muy obligados de dar gracias a Nuestros Señor y trabajar fielmente en esta su Nueva España. 175

Para l ograr l o a nterior, las d escripciones y c lasificaciones e stablecidas e n l as narrativas e vangelizadoras f ueron c lave p ara l a j ustificación d e l a g uerra f rente a l as culturas indígenas, dando gracias a su Dios por "restituir" el poder político-religioso que venían perdiendo en el "Viejo Mundo", ante lo cual Sahagún y todos aquellos que formaron parte de esta tarea quedaron obligados a "trabajar fielmente".

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> En ese sentido, siguiendo la idea de Michel de Certeau para analizar la economía escritural del renacimiento, José Rabasa amplía el análisis de las narrativas coloniales en la invención de América. *Cfr.* José Rabasa. *De la invención de América. La historiografía española y la formación del eurocentrismo*. Universidad Iberoamericana. México: 2009. p.185.

<sup>174</sup> Sahagún. Op. cit. p.17.

Tanto la intención de convertir al infiel como el deseo de la Cristiandad occidental de lograr un dominio político y religioso universal, eran dos móviles importantes a la hora de luchar contra el infiel y el querer someterlo a los dominios de la esfera occidental. E n u n m undo i mbuido d el e spíritu r eligioso y s ensible al mandato divino de propagar la fe por todos los rincones del orbe, muchos europeos veían en las e xpediciones u ltramarinas u na o portunidad d e c umplir c on la m isión evangélica. <sup>176</sup>

El encubrimiento y re-invención de América formaron parte del discurso ideológico del e uropeo para hacer u na guerra de i nvasión que permitió convertir los territorios ocupados en la mina de tierras, almas y oro que sostienen, desde entonces, un sistema de organización basado en la explotación, justificado con argumentos jurídicos y religiosos. En ese sentido, "la escritura corresponde a la vez a una práctica político-religiosa (la toma de posesión con vistas a su e vangelización) y a o tra jurídica o notarial (dar fede las responsabilidades i ndividuales implicadas)". En el caso de las nar raciones de la colonización sobre lo que supuestamente fueron las antiguas culturas americanas, los discursos formulados retomaron y describieron los elementos que se rvían a su s fines, utilizando distintos elementos retóricos al narrar un exceso de lo negativo para afirmar y sobreponer lo positivo como veremos con nuestro análisis.

Así, "la forma d el discurso y la naturaleza de la transformación de la realidad proyectan una imagen del Nuevo Mundo que constituye la base imaginaria sobre la cual se desarrollará el proceso de depredación, exploración y degradación". 178 De esta manera, las imágenes y las palabras i ndígenas fueron e ncubiertas y resignificadas como parte de la empresa de colonización, lo cual se puede encontrar en el análisis a las diferentes crónicas escritas por los e uropeos, donde se advierte el sobre-posicionamiento de los moldes cristianos utilizados al describir las antiguas culturas de América, como veremos en el siguiente apartado.

-

<sup>176</sup> Sanfuentes. Op. cit. p.56.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Lienhard, Martin. *La voz y su huella*. Ediciones Casa Juan Pablos. Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas, UNICACH. México: 2003. p.46.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Pastor, Beatriz. p. 106 y 107.

## Cuadro 1. Antecedentes y Modelos contra la idolatría

| La Biblia                                                                                                                                                                                                        | Diez mandamientos                                                                                                           | Y habló Dios to esto, diciendo: Yo soy Yavé tu Dios, que te saqué de la tierra de Egipto, de la casa de la servidumbre. No tendrás otro Dios que a mí. No te harás esculturas ni imagen alguna de lo que hay en los altos de los cielos, ni de lo que hay abajo sobre la tierra, ni de lo que hay en las aguas debajo de la tierra. No te postrarás ante ellas, y no las servirás. (Éxodo 20)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| <b>Jeremías</b> profeta hebreo 550-585 a.C.                                                                                                                                                                      | Maldición q ue J eremías d e parte d e D ios emitió contra Judea y Jerusalem.                                               | "Vosotros habéis visto todos los males que yo he traído sobre Jerusalén y sobre todas las ciudades de Judá, desiertas hoy, sin que nadie las habite, por las iniquidades que cometieron, provocando mi ira y yéndose a ofrecer incienso a los dioses ajenos, que no conocían ni ellos ni sus padres. Yo os mandé repetidamente a mis siervos, los profetas, diciéndoos: No hagáis esas abominaciones que detesto. Y no obedecieron ni me dieron oídos, convirtiéndose de sus maldades y dejando de ofrecer incienso a los dioses ajenos. Y estalló mi cólera y se encendió mi furor sobre las ciudades de Judá y en las plazas de Jerusalén, convertidas en desierto y devastación, como están hoy". (Jeremías 44) |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| Eusebio de Cesárea padre de la historia de la Iglesia  275-339 a.C. Historia Ecclesiae Resimboliza al Sol y Jesús                                                                                                | Constantino emperador romano 313 E dicto d e M ilán q ue ot orga li bertad d e c ulto para cristianos 325 Convoca a Nicea I | Teodosio emperador romano  380 Edicto de Tesalónica Cristianismo religión oficial del Imperio Lucha c ontra p aganismo en E gipto y Siria No culto a animales, No sacrificios Catecismo de Nicea I como norma                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Flavio Josefo historiador judío fariseo 37 d.C. Textos: " La g uerra de l os judíos"; " Antigüedades judías" y "Contra Apión" Participa en r ebelión d e l os judíos contra los romanos. Su obra f ue p ublicada e n l a época d e la r eina Isabel e n 1511, p or l o q ue f ue leído p or algunos colonizadores. |  |
| Agustín de Hipona 354 / Padre y santo de la Iglesia  La ciudad de Dios contra los paganos (22 libros) escritos entre 412 y 426  - Justifica el poder imperial-religioso  - Ciudad-Mundo moldeada  - Guerra justa |                                                                                                                             | Acuerdos conciliares con relación a la idolatría Concilio de Jerusalén 49 d.C. Nicea II Se da lucha contra iconoclastas III Concilio de Efeso Trento 1545-1563 Ver: Orígenes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| Malleus Maleficarum (Martillo de las brujas). Caza de brujas / Editado en Alemania (1487). Escrito por dos dominicos inquisidores.                                                                               |                                                                                                                             | ros textos antecedentes: Directorium Inquisitorium (1376) y Fornicarus (35) Manual y autoridad para la Inquisición, utilizado de la mitad del siglo I a mitad del siglo XVII, por jueces, magistrados y sacerdotes.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |

Cuadro 2. Extirpación de las idolatrías en México

| Antecedentes en Península Ibérica                                                                                                                                                                            |                                                                                                       |                                                                             | Antecedentes en México                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Antecedentes en<br>Centroamérica                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| fray Martín de Castañega Predicador del Santo Oficio  1527 "T ratado d el as supersticiones y hechicerías" Campaña de la Inquisición de Logroño / región de Navarra  Amigo y co mpañero de estudios de Olmos | fray Pedro Ciruelo 1538  "Reprobación de las supersticiones y                                         | y hechicerías"                                                              | fray T oribio de B ena<br>Motolinia<br>1541<br>fray Jerónimo de Alcalá<br>1543<br>Michoacán / Tarascos                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | fray Francisco de Bobadilla<br>1528<br>Nicaraos |
|                                                                                                                                                                                                              | I                                                                                                     | Méxic                                                                       | co                                                                                                                         | ı                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                 |
| autor                                                                                                                                                                                                        | obra                                                                                                  |                                                                             | contenido                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | texto                                           |
| fray Andrés de Olmos  Participa e n e xtirpación d e brujería en Vizcaya en 1527.  Viaja al N uevo M undo b ajo las órdenes de Zumárraga.                                                                    | Tratado de h echicerías y sortilegios                                                                 | supersticiones<br>Infidelidad<br>pecado de her-<br>ignorancia (<br>Agustín) | por <b>intención</b> (pecado m ortal /<br>ejía) <b>tentaciones</b> (pecado venial)<br>(establecido c omo p ecado p or S an | arrancar p rimero l as m alas y erbas d e los vicios, h erejías, h echicerías y a busiones y supersticiones y d espués a p lantar l as                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                 |
| fray B ernardino de<br>Sahagún                                                                                                                                                                               | Historia de l as c osas de<br>Nueva España<br>(divinas-idolátricas / h umanas /<br>naturales)<br>1558 |                                                                             | dolatría / r itos i dolátricos /<br>s agüeros / abusiones / ceremonias                                                     | Vosotros, los habitantes de esta Nueva España, que so is los mexicanos, tlaxcaltecas y los que habitáis en la tierra de Mechuacan, y todos los demás indios de estas Indias Occidentales, sabed: Que todos habéis vivido en grandes tinieblas de infidelidad e idolatría en que os dejaron vuestros antepasados, como estác laro en vuestras escrituras y pinturas, y ritos idolátricos en que habéis vivido hasta ahora. |                                                 |

# 2. A nalogías g recolatinas e n l a c olonización d e l as " cosas d ivinas" o "idolátricas". Descripción y apropiación del México antiguo

En lo que toca a la religión y cultura de sus dioses **no creo h a habido e n el mundo idólatras tan reverenciadores** de sus dioses, ni tan a su costa, **como éstos de esta Nueva España**; ni los judíos, ni ninguna otra nación tuvo yugo tan pesado y de tantas ceremonias como le han tomado estos naturales por espacio de muchos años, como parece por toda esta obra.<sup>179</sup>

En s u nar ración B ernardino d e Sahagún m uestra al i ndígena c omo u n s er d e e norme religiosidad, tan reverenciador que ninguna otra nación conocida hasta el momento por él, había cargado con semejante tarea. Para ello, utilizó otro elemento de la retórica al amplificar su d escripción, "exaltando l a g randeza o l a m iseria d el as unto t ratado, sosteniendo u na ar gumentación p ara t ransmitir v alores p or m edio d e m oralejas". En este ca so, e l f ranciscano b uscaba e xaltar e l a lto grado de r eligiosidad q ue t enían l os indígenas, pero no e n u n s entido d e r econocimiento, s ino para m ostrar el alto g rado de infidelidad que amenazaba constantemente el pretendido orden colonial.

A los o jos de los conquistadores, la escritura si mboliza, a ctualiza o e voca —en el sentido mágico primitivo— la autoridad de los reyes españoles, legitimada por los privilegios que le concedió, a raíz de la reconquista cristiana de la península ibérica, el poder papal. A su vez, la institución romana, heredera autoproclamada del legado cristiano, se considera depositaria de la que fue, en la Europa medieval, la Escritura por excelencia: la Biblia. 181

En ese sentido, c omo venimos analizando la lógica desde la c ual se construyen algunas de las narrativas coloniales, está basada en estructuras analógicas, transmitiendo interpretaciones c onstruidas a partir de se mejanzas e ntre lo que se c onoce c on lo que recién se observa o vive.

Las c rónicas e stán e scritas p or m edio d e i mágenes; l a i nformación u sada p ara escribirlas se o btuvo d el a rte d e l a m emoria, pues se a ccede a l a i nformación a través d e u na m emoria q ue f unciona c on imágenes c olocadas e n l ugares [determinados por el narrador]. Asimismo, los personajes y las explicaciones que se dan de los acontecimientos se hacen por medio de imágenes narrativas. 182

En el caso de la *Historia general*, las imágenes recuperadas para la construcción del relato tienen su origen en la memoria de algunos ancianos indígenas, pasando después por el filtro de otro grupo de indígenas en proceso de aculturación, <sup>183</sup> para finalmente ser

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.19.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Mendiola: 2003. p.325.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> Lienhard, Martin. *La voz y su huella*. Ediciones Casa Juan Pablos. Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas, UNICACH. México: 2003. p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> *Ibíd.* p.182 y 183.

<sup>183</sup> Cfr. Colombres: 2004; Estermann: 2009.

revisada, traducida y e scrita d esde l a m emoria d el f ranciscano; sin o lvidar e l f iltro impuesto por la Corona española y por la propia institución religiosa. 184 De esta forma, las descripciones de los territorios, la naturaleza y los indígenas se su stentaron en imágenes extraídas de distintas memorias, voces y escrituras. 185

Asimismo, " en l a ar gumentación r etórica, l a i magen e s fundamental, t anto p ara ordenar e l co nocimiento co mo p ara cr earlo", 186 por el lo, el fraile b uscó ext irpar l as imágenes q ue n o l e p arecían c orrectas, 187 así c omo a l as l enguas indígenas q ue l as nombraban, siendo calificadas también como vehículo de comunicación con el demonio. En es te c ontexto, d escribir q ué er a o q ué no era el otro o lo otro, g eneró descripciones construidas desde un modelo que implicaba la organización del mundo para su dominio. Siguiendo l as "ve rdades" e stablecidas e n su cosmovisión, e l franciscano e stableció l a supuesta existencia de dioses mayores, diosas mayores y dioses menores; clasificando y jerarquizando sus atributos y poderes, basándose para su argumentación ideológica frente a los cultos i ndígenas e n u na de las o bras fundamentales del pensamiento cristiano, *La ciudad de Dios* de Agustín de H ipona, q ue h acia e l fi nal del l ibro décimo de s u obra escribió la explicación de su trabajo al confrontar los cultos de pueblos clasificados como paganos:

En estos diez libros, aunque menos de lo que esperaban algunos de mí, no obstante, he s'atisfecho el deseo de otros, cuanto ha si do servido de a yudarme el verdadero Dios y Señor, re futando las contradicciones de los i mpíos, que a l Au tor de la Santísima Ciudad, de la cual nos propusimos tratar, prefieren sus dioses. En los cinco primeros de estos di ez libros es cribo contra los que piensan que deben adorarse los dioses por los bienes de, esta tierra, y en los otros cinco, contra los que entienden que debe conservarse el culto de los dioses por la vida que ha de haber después de la muerte. 188

De esta manera, se comprende que el trabajo de refutar el pensamiento de pueblos calificados de "impíos", por preferir a otros "dioses", se convirtió en un objetivo a largo plazo en el p ensamiento c ristiano f rente a los cultos de o tros pueblos. En e se se ntido, siguiendo las ideas establecidas por Agustín de Hipona, algunos evangelizadores también escribieron "contra los que piensan que deben adorarse los dioses por los bienes de, esta

<sup>184</sup> Como señalamos anteriormente, la memoria es comprendida, en principio, como una minuta, es decir, un esquema para estructurar s u o bra. Cfr. León P ortilla, Mi guel. "Primeros años de S ahagún en T latelolco". En El Universo de Sahagún. Pasado y presente. Coloquio 2005. R omero G alván, R ubén y M áynez Pilar, c oordinadores. IIH - UNAM. Mé xico: 2 007. También s e puede consultar a López Austín, Alfredo. Estudio acerca del método de investigación de fray Bernardino de Sahagún. UNAM-IIH

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> Cfr. Klor de Alva, 1992; Browne, 2000; Alcántara: 2007; Alcántara y Navarrete: 2014; Magaloni, 2014 y 2003.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> Mendiola. *Op. cit.* p.180.

<sup>187</sup> Aunque después, en u na segunda e tapa de e vangelización la estrategia ca mbiaría al encubrir o resignificar e lementos culturales que servirían a la misma tarea. *Cfr.* Távarez: 2012; Gruzinsky 1992 y 2006.
188 Agustín de Hipona. *Op. cit.* 

tierra", así como contra quienes realizaran cultos "por la vida que ha de haber después de la muerte". A sí, las "contradicciones" vi stas por este religioso e ntre los a ños 412 y 426, volverían a presentarse ante los o jos de los misioneros que llegaron a América unos mil 100 años después.

### De los dioses que adoraban los naturales de esta tierra

Luego de anal izar e l prólogo i nicial de la *Historia general* encontramos al gunos argumentos que desde la filosofía c ristiana se elaboraron frente a los cultos mexicas, iniciando con el libro primero "en que trata de los dioses que adoraban los naturales de esta tierra que es la Nueva España". En el cual, a lo largo de 22 capítulos, fray Bernardino describió los nombres, re presentaciones, características, roles y supuestos poderes atribuidos desde su interpretación a distintas representaciones mexicas de los agrado. "Esta división del panteón en dioses mayores, diosas mayores y deidades menores parece corresponder más a un esquema o ccidental que a una clasificación indígena". Existen diversos ejemplos en los que podemos observar la sobreposición de ideas cristianas al pensamiento e uropeo en sutrabajo de traducción, en el inicio de la narrativa del libro primero, en la versión escrita en lengua náhuatl del llamado Códice Florentino, se lee lo siguiente:

Inic ce amuxtli, uncan moteneoa in teteuh: in quinmoteutiatia in nican tlaca. Inic ce capitulo intechpa tlatoa, ynoc cenca tlapanauia teteuh: yn quynmoteutiaia, yoan yn quiyntlama nyliaia, yn ieuecauh.<sup>190</sup>

Este libro uno, aquí su palabra de **lo sagrado que veneraban** aquí las personas. Este c apítulo u no **habla ace rca de c ómo v eneraban l o s agrado**: l o q ue **ofrendaban** y cómo celebraban en tiempos antiguos. 191

Sin embargo, a la hora de pasar al castellano, en la versión del franciscano, algunas palabras c lave f ueron ad aptadas o i ncluso m odificadas p ara l a s obreposición d e contenidos, veamos:

Libro primero en que se trata de **los dioses que adoraban** los naturales de esta tierra que es la Nueva España. Capítulo primero, que **habla del principal dios que adoraban** y a quien **sacrificaban** los mexicanos llamado Uitzilubuchtli. 192

Guilhem O livier. "El p anteón m exica a la luz d el p oliteísmo g recolatino: el e jemplo d e la o bra d e fray B ernardino d e Sahagún". En revista *Studi e Materiali di Storia delle Religioni*. Vol.76. No.2. Año 2010. p.402

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Códice florentino. Manuscrito 218-20 de la Colección Palatina de la Biblioteca Medicea Laurenciana. 3 v. Archivo General de la Nación. México: 1979. Cfr. Códice florentino. Libro 1, Folio 36. https://www.wdl.org/es/item/10612/view/1/36/
<sup>191</sup> Traducción y subrayado nuestro.

<sup>192</sup> Códice florentino. Libro 1, Folio 36. https://www.wdl.org/es/item/10612/view/1/36/

Conceptos clave como a dorar e n vez de venerar, a sí como sa crificar e n lugar de ofrendar, permitieron encuadrar desde el logos cristiano las costumbres indígenas, ambas palabras re significadas por los e uropeos p ermitieron explicar la s upuesta i dolatría q ue vieron permanentemente entre los mexicas. 193 La anterior cuestión permite reflexionar en torno a la forma de sustitución que implicó utilizar conceptos de o rigen o ccidental para explicarse el mundo indígena, imponiendo una lectura distinta de la historia al cambiar la acción d e o frendar por l a d e s acrificar, e stableciendo as í u no de l os e lementos m ás utilizados por los cronistas, al clasificar a los pueblos indígenas como adoradores, que harían ri tuales i nterpretados como sacrificios, e nfocándose, sobre todo, en el supuesto sacrificio humano. Finalmente, en la Historia general, la anterior introducción al libro uno ya no aparece, inicia describiendo lo que el fraile observó como "el principal dios que adoraban y a q uienes sacrificaban l os m exicanos l lamado Huitzilopochtli", al c ual identificó diciendo que "fue otro Hércules", comenzando así con una primera analogía entre la imagen mexica y la de un símbolo romano, equiparado a su vez con otro de origen griego llamado Heracles, estos personajes habrían sido humanos divinizados que al morir fueron recordados y venerados como primeros fundadores, tomados por semi-dioses en las culturas helena y romana. Por su parte, Huitzilopochtli (a la izquierda del colibrí) es un símbolo ligado a una de las siete tribus que salieron de Chicomoztoc, la montaña de las siete cu evas. E ra u no d e l os g uías d e l os p ueblos q ue se re partieron p or e l An áhuac, relacionado al origen y migración del pueblo mexica hasta fundar Tenochtitlán. Respecto a éste símbolo, en su narrativa Sahagún escribió que:

Por vuestra m isma re lación sa bemos que los a ntiguos m exicanos adoraron y tuvieron por dios a un hombre llamado Huitzilopochtli, nigromántico, amigo de los diablos, en emigo de los hombres, feo, es pantable, cruel, r evoltoso, i nventor de guerras y de en emistades, causador de muchas muertes y a lborotos y desasosiegos. 194

En su descripción, el franciscano remarca lo que vio como características negativas señalando que e ra "espantable", "engañador", causador de conflictos e incluso de la muerte, "feo" y con poderes de transformación, lo cual en su imaginario se relacionaba con lo demoniaco. También se le atribuyeron características y elementos de o tros símbolos ligados al sol y a la guerra, como en el *Códice Matritense* donde es descrito como "o tro Marte". Estos elementos permitieron relacionar el culto a Huitzilopochtli con relatos y

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> En ese sentido, Guilhem Olivier observó este mismo detalle señalando que "llama la atención que, en la parte náhuatl, los informantes indígenas digan: «Habla acerca de los dioses más importantes y principales a quienes antiguamente adoraban y ofrendaban". Olivier. *Op. cit.* p. 401.

<sup>194</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.60.

símbolos de o tros ti empos y e spacios ligados a li maginario del e uropeo, de e sta forma, comprendemos la relación anal ógica que construyó al observar personajes humanos divinizados por sus pueblos, utilizados en su escritura para demostrar la supuesta idolatría de los antiguos helenos, romanos y mexicas. (Ver imágenes 1, 2 y 3).

El o rden c reado por el franciscano para e stablecer s u de scripción de lo s agrado entre los antiguos mexicas comienza con Huitzilopochtli, humano divinizado que tenía un ayudante llamado **Painal** (el ligero) que "era como sota c apitán d el a rriba d icho"; m ás adelante describe a **Tezcatlipoca** que "era tenido por verdadero dios, e invisible, el cual andaba en todo lugar; incitaba a u nos contra o tros llamándole **NecocYaotl**, que quiere decir sembrador de discordias", <sup>195</sup> al mismo tiempo que "daba riquezas, prosperidades y fama, y fortaleza y señoríos, y dignidades y honras, y las quitaba cuando se le antojaba". <sup>196</sup> Este sí mbolo f ue re lacionado d esde l os p arámetros d e su i maginario c on o tra representación d ivina d e l os a ntiguos r omanos c onocido c omo Jú piter, u tilizando ot ra analogía ligada a la guerra o las representaciones simbólicas de ésta. <sup>197</sup> (Ver imágenes 16, 17 y 18). También describe la presencia de **Tlaloc Tlamacazqui**, a quien señaló como "el dios de las lluvias" y del cual los mexicas:

Tenían que él daba las lluvias para que regasen la tierra, mediante la cual lluvia se criaban todas las yerbas, árboles y frutas y mantenimientos: también tenían que él enviaba el granizo y los relámpagos y los rayos, y las tempestades del agua, y los peligros de los ríos y de la mar [....] habita en el paraíso terrenal. 198

El agua es un elemento vital muy importante en diversas culturas de la humanidad ya que en sus variadas manifestaciones e s vi sta como u no del os componentes que permiten la vida, no mbrada, simbolizada y honrada de distintas maneras, lo cual, como venimos a nalizando, en el pensamiento de los evangelizadores esto implicaba vivir en la ignorancia, en pecado. En e se sentido, Sahagún señaló que "vuestros antepasados adoraron y tuvieron por dios a un diablo que ellos llamaban Tláloco Tlaloque Tlamacazqui. A este diablo con muchos otros sus compañeros Tlaloque atribuían vuestros antepasados falsamente la lluvia". 199

<sup>195</sup> Sahagún. Op. cit. p.31 y 32.

<sup>196</sup> **Ibíd** 

<sup>197</sup> Cfr. Oliver, Guilhem. Tezcatlipoca: burlas y metamorfosis de un dios azteca. Fondo de Cultura Económica. México: 2005. También se puede consultar: Bonifaz Nuño, Rubén. "El nombre de Tezcatlipoca". En Chicomoztoc, boletín del Seminario de Estudios para la descolonización de México. Número 5. UNAM. http://www.descolonizacion.unam.mx/chicomoztoc.html 198 Sahagún. Op. cit. p.32.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> *Ibíd*. p.60 y 61.

En s u nar ración, el fr aile ut iliza n uevamente el jui cio fr ente a l as c ostumbres mexicas al decir que los ancestros habían atribuido "falsamente" la posibilidad de la vida y el s ustento a l a l luvia misma y a o tros e lementos de l a nat uraleza, r emarcando que l os antiguos i ndígenas "tuvieron p or dios a u n d iablo" q ue e ra ac ompañado p or q uienes describe, como hermanos de C halchiutlicue, l os l lamados T laloques. P or otro l ado, respecto a la percepción dual del universo de los antiguos mexicas, Tlaloc y Chalchiutlicue, a quien describe más adelante, forman u na de l as múltiples dualidades que permiten l a vida en torno a este elemento vital. Al parecer, la posibilidad de nombrar y re presentar diversos sí mbolos e n torno a u n m ismo e lemento, fue vi sta por l os e uropeos c omo l a multiplicidad de los supuestos di oses. Lo cual, en nu estra apreciación, permite o bservar distintas representaciones de elementos de la naturaleza ligados entre sí.

Para cerrar esta primera parte de su narrativa sobre los supuestos dioses "principales", e l f ranciscano d escribió un s ímbolo m uy importante e n e l p ensamiento indígena, **Quetzalcoatl**, d el c ual r efiere q ue " aunque f ue h ombre, t eníanle p or d ios", interpretándolo, al igual que a Huitzilopochtli, como otro Hércules. Este símbolo representaba algunos trabajos especializados en la estructura social y cultural de los mexicas, siendo descrito también como sacerdote y como símbolo de conocimiento. En ese sentido, el "aunque fue hombre" remarca la permanente "falta" de los pueblos indígenas al realizar cultos a los símbolos "incorrectos" desde l a p erspectiva del e uropeo. A simismo, tenía u na advocación como p arte de la naturaleza, ya que "decían que b arría el camino a los dioses del agua y esto se adivina porque antes que comienzan las aguas hay grandes vientos y polvos, y por esto decían que Quetzalcoatl, dios de los vientos, barría los caminos a los dioses de las lluvias para que viniesen a llover". <sup>200</sup> De esta forma, este símbolo er a ligado a un proceso observado en la vida cotidiana y que en su forma de viento anuncia la llegada de las lluvias "barriendo el camino" a los Tlaloques, a quienes describe más adelante. (Ver cuadro 1)

En su obra, el franciscano clasificó a otras representaciones de lo sagrado indígena que, desde s u p erspectiva, ordenó jerárquicamente p or d ebajo de l os de scritos anteriormente, a sí, e l c apítulo V I d el l ibro p rimero "**trata de las diosas p rincipales que se ad oraban** en e sta N ueva E spaña", de l as c uales e n l a c onfrontación d e argumentos que escribió al final de este libro señaló que "en muchas otras cosas los diablos engañaron a v uestros a ntepasados y b urlaron de e llos, h aciéndoles c reer q ue al gunas

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.32.

mujeres eran diosas y por tales las adoraban y reverenciaban". <sup>201</sup> Manifestando con ello su percepción sobre la presencia femenina en el mundo sagrado indígena, lo cual explica también s u relación c on l o f emenino o c on cultos d edicados a s ímbolos d e o rigen femenino, y a q ue d esde l os s ustentos i deológicos d el fraile s e explica que l a m ujer f ue creada por su dios con la costilla del primer hombre, estableciendo con ello un supuesto orden de sometimiento y poder justificado en la Biblia misma, en la cual, además, se relata que e sta m ujer f ue q uien i ncitó al h ombre a c omer l a m anzana d el c onocimiento, cometiendo con ello el pecado llamado original. En ese contexto, el primer símbolo ligado a lo femenino que describe fray Bernardino es **Cihuacoatl** (serpiente mujer), de la cual:

Decían que esta diosa daba cosas adversas como pobreza, abatimiento, trabajos [...] y también la llamaban **Tonantzin**, que quiere decir nuestra madre. En estas dos cosas parece que esta diosa es **nuestra madre Eva**, la cual fue engañada de la culebra, y que ellos tenían noticia del negocio que pasó entre nuestra madre Eva y la culebra.<sup>202</sup>

El e uropeo i mportó s ímbolos, personajes y su cesos d e s u h istoria p ara sobreponerlos a l a d escripción anal ógica q ue c onstruyó d e l os a ntiguos m exicas, retomando l a p arábola que i nformaba d el "negocio" e ntre E va y l a culebra. C on ello, e l diablo personificado en una serpiente engañaría a la madre cultural del franciscano, de la misma m anera q ue l os d iablos v istos e n A mérica p or l os e uropeos e ngañaron a l os antiguos mexicas "haciéndoles creer que algunas mujeres eran diosas", trasladando así su percepción de l a mujer como i nstrumento de l m al, p ecadora e i ncitadora a l p ecado, <sup>203</sup> dejando abatimientos y trabajos que eran consecuencia de los engaños padecidos por Eva y Tonantzin, según el imaginario del franciscano. Asimismo, en la cultura helena existió otra historia similar en la que parecen tomarse distintos símbolos como la manzana, la cual es dada por Afrodita a Paris, simbolizando su amor. <sup>204</sup> (Ver imágenes 22, 23 y 24).

La narrativa de Sahagún continúa con la descripción de **Chicomecoatl** (Serpiente siete), de la cual dice que "es otra diosa Ceres" similar a Deméter, deidad terrestre y materna p ara los g riegos, y cuya raíz lingüística p roviene del vocablo Dea Méter, que significa diosa madre; protectora del a agricultura y de los cereales. De esta forma, el símbolo mexica que representaba la posibilidad del sustento alimenticio fue descrito por fray Bernardino como "la diosa de los mantenimientos, así de lo que se come como de lo

<sup>201</sup> Sahagún. Op. cit. p.62.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.32.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Cfr. Wade: 1989; Muchembled: 2004; Delumeau: 1989; Eudave: 2013.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Cfr. Graves Robert. Los mitos griegos. Alianza Editorial. Madrid: 1985. Ver introducción del volumen I.

que se bebe. Debió esta mujer ser la primera que comenzó a hacer pan y otros manjares y guisados".<sup>205</sup> Es i mportante re marcar l a d escripción re specto a que f ue u na mujer d e tiempos ant iguos, l a p rimera e n i nventar e l al imento e laborado a p artir d e l a s emilla simbólica y sa grada p ara d iversos p ueblos a mericanos: e l m aíz; a sí co mo d e d istintas "maneras de comidas de que se mantienen los cuerpos humanos".<sup>206</sup> (Ver imágenes 4, 5 y 6). Después el franciscano describe lo que interpretó como:

La m adre del os dioses (Teteoinan), c orazón del a tierra (Tlalliyollo) y n uestra abuela (Toci-Tocihtli). Es la diosa del as medicinas y del as y erbas medicinales; adorábanla los médicos y los cirujanos y los sangradores, y también las parteras, y los que dan y erbas para abortar; y también los adivinos... adorábanla también los que echan suertes con granos de maíz [...] También la adoraban los que tienen en sus casas baños o temazcales [...] y llamábanla Temazcalteci, que quiere decir la abuela de los baños.<sup>207</sup>

Este párrafo nos permite reflexionar sobre cómo el mismo símbolo de origen femenino puede tener diversas r epresentaciones y n ombres a signados, a l mismo tiempo que se relacionan con los trabajos en el cuidado de la salud. (Ver imágenes 19, 20 y 21). La narrativa de Sahagún describió a otras mujeres relacionadas en el mismo sentido, así encontramos que **Tzapotlatena** fue la primera en descubrir y utilizar "la resina que se llama *uxitl*, que es un aceite sacado por artificio de la resina del pino que aprovecha para sanar muchas enfermedades". Asimismo, a las mujeres que morían en el parto, al dar vida a o tros se res, se le s lla maba **Cihuapipiltin**, "a l as c uales canonizaban p or diosas", a quienes comparó con las ninfas, se res míticos exportados p or el i maginario europeo que habitan en la naturaleza. (Ver imágenes 25 y 26)

A continuación, Bernardino de Sahagún describió a **Chalchiuhtlicue** (falda de piedras h ermosas), la c ual e n e l i maginario d el f raile " *es otra Juno*, di osa de l a gua, pintábanla como a m ujer, y decían que **era hermana de los dioses de la lluvia que llaman tlaloques**; honrábanla porque decían que ella tenía poder sobre el agua de la mar y de los ríos".<sup>209</sup> En la relación que el franciscano va construyendo al hacer uso de la analogía, Chalchiuhtlicue sería interpretada como otra Juno, que a su vez se relaciona con Hera, representación romana de la tierra, considerada complemento femenino del cielo.

<sup>205</sup> Sahagún. Op. cit. p.33.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> *Ibíd.* p. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.33.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> En o tro t rabajo h emos a nalizado l a re lación e ntre di versos s ímbolos q ue re presentarían a l a Ti erra e n s us di stintas manifestaciones, c omplementándose e n d istintas a cciones q ue p ermiten e n c onjunto l a p osibilidad d e l a v ida e n l a Naturaleza. *Cfr.* Eudave: 2013. Ver Báez-Jorge, 1989.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.35. (Como habíamos señalado, los subrayados son nuestros).

Asimismo, en el llamado *Códice Matritense*, la anotación respecto a este símbolo lleva l a i ndicación d e que e s "o tra Neptuno", re presentación de o rigen g riego ligada también al agua. Después el cronista señaló que "veneraban mucho a esta diosa, con otras dos, que eran la diosa de los mantenimientos que llamaban Chicomecoatl, y la diosa de la sal, que llamaban Uixtocihuatl, porque decían que estas tres diosas mantenían a l a gente para que pudiese vivir y multiplicar". <sup>210</sup> En e se s entido, u na de las representaciones del agua p ara l os m exicas s e r elaciona c on otras q ue r epresentan l a s al y e l al imento, permitiendo en conjunto el sustento cotidiano. De esta forma, los elementos que generan la v ida y q ue e n e l p ensamiento i ndígena f orman p arte d e l o s agrado, fueron reinterpretados c omo "diosas" d esde e l p ensamiento c ristiano. (Ver i mágenes 7, 8 y 9). Otra representación de lo sagrado en el universo mexica era **Tlazohteotl** (divino amor), <sup>211</sup> la cual fue vista y descrita por el fraile como "otra Venus", identificándola con otros tres nombres:

El uno era que se llamaba Tlazolteotl, que quiere decir la diosa de la carnalidad; el segundo nombre es Ixcuina:  $^{212}$  llamabanla este nombre porque decían que eran cuatro hermanas [...] decían que eran las diosas de la carnalidad. El tercer nombre de esta diosa es Tlaelquani; que quiere decir comedora de cosas sucias, esto es, que según d ecían, l as mujeres y hombres carnales c onfesaban s us p ecados a e stas diosas.  $^{213}$ 

Al momento del choque entre el mundo indígena americano y el europeo, la forma de ver y percibir la inmundicia, la basura, el amor, el sexo o lo divino era distinta entre unos y o tros, e n e se se ntido, la ac ción d e imponer nuevos s ignificados a los s ímbolos divinos respondía a la tarea de evangelización. Así, Tlazohteotl fue juzgada y resimbolizada como la devoradora de inmundicias, expiadora del pecado carnal. El carácter s exual que expresa su imagen y contenido, lejos de la lujuria y pecado vistos desde el *logos* occidental, manifiesta o tra p ercepción de los exual como al go natural e n la vida para los antiguos

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> *Ibíd*. p.35.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> En u na investigación a nterior a nalizamos el proceso de colonización s obre u n símbolo de lo divino para los mexicas, revisando las crónicas coloniales, la si mágenes y cantos recopilados en el siglo X VI, así como estudios actuales y las explicaciones desde la tradición o ral. *Cfr. Tlazohteotl: entre el amor y la inmundicia. La invasión de la palabra y los símbolos del México antiguo.* Seminario de E studios para la Descolonización de México. Programa Editorial de la Coordinación de Humanidades. UNAM. México: 2013.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> De acuerdo a nuestra lectura (Eudave: 2013), Ixcuina ha sido traducida como la que toma cuatro caras o rostros, lo cual coincidiría con los otros nombres que brotan de ella y que se relacionarían con las cuatro fases de la luna: Tiacapan (la primera); Teicu (la joven); Tlaco (la de en medio); y Xocotzin (joven como el fruto). Estos símbolos representarían, a su vez, cuatro momentos en el ciclo de la Tierra: juventud, fertilidad, madurez, vejez y muerte. *Cfr*: Thelma Sullivan. "Tlazolteotl-Ixcuina: The great spinner and weaver". En *The Art and Iconography of late Post-Classic Central Mexico*. Dumbarton Oaks Trustees for Harvard University. Washington: 1982. Ta mbién se p uede consultar el trabajo de Patrick Saurin. *Teocuicatl. Chants sacrés des anciens Mexicains*. Publications Scientifiques du Muséum. Mémoires de L'Institut D'Ethnologie. Paris: 1900

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.36.

indígenas, por ello, el significado impuesto como la "devoradora de inmundicias" debemos releerlo desde el contexto filosófico-moral del cronista europeo.

En la misma nar rativa, Tlazohteotl fue comparada con Venus, di osa de la mor, la belleza y la fertilidad para los romanos, quienes a su vez compartieron este símbolo con Afrodita, diosa h elena con los mismos a tributos, y que retoma el ementos de u na representación del antiguo culto a la diosa I shtar o Ashtarot en Siria. Así, u na de las representaciones de los agrado para los antiguos mexicas, manifestación de la parte femenina del universo dual y que simboliza lo que en la tierra brota, acompañando el trabajo de parteras, tejedoras, campesinos, médicos, así como a los sabios lectores del libro del tiempo llamado Tonalpohualli, labores ligadas a lo que es apreciado o amado, también fue resignificado. (Ver imágenes 10, 11 y 12).

En o tra parte de la nar rativa que v enimos ana lizando, B ernardino de Sahagún continuó la clasificación de lo sagrado desde su propia lógica jerárquica del universo, por ello, en el capítulo XIII describió a "los dioses que son menores en dignidad que los arriba dichos y el primero de estos es (el) que llaman Xiuhtecutli; es otro Vulcan". <sup>215</sup> La relación simbólica que hace el fraile en torno al fuego, sus características y formas de ser representado, le lleva a rememorar la imagen de Vulcano, dios romano del fuego que a su vez er a el forjador del hierro, inventor de las armas y las armaduras; igual en sentido y atributos al símbolo griego H efesto, señor de las artes que tra bajan con el fuego, y por consiguiente de los trabajos manuales; ambos identificados como acompañantes de herreros, orfebres y alfareros. Asimismo, "parece haber sido un título del rey sagrado como semidios solar". <sup>216</sup> Respecto a este símbolo en el pensamiento mexica, Sahagún describió que:

Este d ios d el fuego t iene t ambién otros d os n ombres el u no es Ixcozauhqui, que quiere decir "cariamarillo"; y el otro es Cuezaltzin que quiere decir "llama de fuego". También se llama Huehueteotl, que quiere decir "el dios antiguo"; y todos le tenían por padre c onsiderando los efectos que hacía porque quema la llama, e nciende y abrasa, y estos son efectos que causan temor [...] Otros efectos que tiene que causan amor y reverencia, como es que calienta a l os que t ienen frío y guisa las v iandas para comer, asando y cociendo y tostando y friendo.<sup>217</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Graves. *Op. cit.* Capítulo 11. El nacimiento de Afrodita.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.39.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> Graves. *Op. cit.* Capítulo 12. "Hera y sus hijos".

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.39.

En e ste f ragmento de su narrativa, el f ranciscano describe por qué X iuhtecuhtli (señor ve rde-azulado) r epresentación del fuego, er a o bjeto de culto por parte del os antiguos mexicas debido a los efectos que hacía con su luz, fuego y calor, generando las posibilidades de vi da y transformación del os alimentos y las personas, lo cual podía generar amor, reverencia o temor. S iendo también reconocido como el divino anciano, **Huehueteotl**, padre y origen simbólico para diversas culturas indígenas. (Ver imágenes 13, 14 y 15)

Después continúa c on l a descripción de **Macuilxochitl** que "quiere decir c inco flores y también se l lamaba X ochipilli, que quiere decir el principal que da flores o que tiene cargo de dar flores [...] era más particular dios de los que moraban en las casas de los señores o en los palacios de los principales". Luego habla de **Omacatl**, "que quiere decir dos cañas, e s e l d ios de los convites, decían que te nía dominio s obre los convites y los convidados". Ambos están ligados a las fiestas y rituales de la sociedad indígena, elementos esenciales en todas las culturas al ofrendar flores y bebidas en las diversas ceremonias. A continuación, Bernardino de Sahagún describió a **Ixtlilton**, "que quiere decir el negrillo [...] y c uando al gún ni ño e nfermaba, l levábanle al templo o tabernáculo de e ste dios, y abrían u na de aq uellas t inajas y daban de beber al ni ño de aq uella agua y c on e llo sanaba". El fraile describe un símbolo cuya "imagen no era de bulto, ni pintada, sino era uno de los sátrapas, que se vestía los ornamentos de este dios"; 220 es decir, era una persona representando a este símbolo relacionado con la salud.

En el mismo sentido, describe a **Opochtli** a quien, según el fraile, se contaba entre los Tlaloques señalando que "atribuían a e ste d ios la invención de las redes para pescar peces", y al cual "los viejos sátrapas que tenían cargo de este dios, y las viejas, decíanle los cantares de su loor". Asimismo, sobre otro hombre llamado **Yiacatecutli** el fraile describe que "comenzó los tratos y mercaderías entre esta gente, y a sí los mercaderes le tomaron por dios". Por último, en la descripción de antiguos indígenas, que con el tiempo fueron venerados, en contramos que **Napatecutli** "inventó e la rte de hacer e steras". En o tro momento, el franciscano habla de **XipeTotec**, "que quiere decir desollado. Este dios era honrado de aquellos que vivían a la orilla de la mar, y su origen tuvo en Tzapotlan, pueblo de X alisco", a tribuyéndole s er la c ausa de enfermedades en la piel, c omo viruela, apostemas o sarnas.

<sup>218</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.40.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> *Ibíd*. p.43.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> *Ibíd.* p.43.

Después en el capítulo XXI, Sahagún habla de lo que vio como "muchos di oses imaginarios a los cuales llamaban **Tlaloques**", representaciones también del agua junto con Tlaloc y Chalchiuhtlicue. En sus descripciones sobre estos símbolos señaló que "todos los montes e minentes, e specialmente donde se ar man nu blados para llover, i maginaban que eran dioses, y a cada uno de ellos hacían su imagen según la imaginación que tenían de ellos". Es decir, las montañas eran vistas como parte de lo sagrado, ya que al observar los ciclos de la lluvia los indígenas encontraron la importancia de éstas y sus bosques para la acumulación de agua, que al evaporarse sube a las nubes para bajar nuevamente en forma de lluvia. Sin embargo, en el pensamiento de fray Bernardino era:

Otro desatino mayor que todos los ya dichos os dejaron vuestros antepasados: que los montes sobre que se ar maban los nu blados, como son el volcán y la Sierra Nevada, y el otro volcán de Tecamachalco, y la Sierra de Tlaxcala, y la Sierra de Toluca y otros semejantes, los tenían por dioses e iban cada año a ofrecer sacrificios sobre ellos a los dioses del agua, y esto aún no ha cesado, que este año pasado de 1569. 222

De esta forma, en diversas montañas se realizaban cultos para pedir las lluvias y, con ello, el sustento alimenticio, pero además, para evitar "ciertas enfermedades, las cuales parecen que s on en fermedades de frío, procedían de los montes, o que a quellos montes tenían p oder p ara s anarlas", por e llo, los ant iguos m exicas "hacían v oto de h acer l as imágenes de estos dioses que se siguen: del dios del aire, de la diosa del agua y el dios de la lluvia".<sup>223</sup>

Siguiendo e l h ilo d e s u n arración, el f ranciscano h abla d e **Tezcatzoncatl** que supuestamente representa la bebida sagrada llamada octli o pulque, "el vino de esta tierra", el cual supuestamente tenía otras muchas formas de ser nombrado o representado, y que el fraile junto con sus estudiantes recopilaron como "pariente o hermano de los otros dioses del v ino, l os c uales s e llamaban, u no **Yiauhtecatl**, o tro **Acolhoa**, o tro T lilhoa, otro **Pantecatl**, o tro Y zquitecatl, otro **Toltecatl**, o tro P apaztac, o tro Tlaltecaiooa, otro Ometochtli, otro **Tepoztecatl**, otro **Chilmalpanecatl**, otro **Colhoatzincatl**". <sup>224</sup> De esta manera, termina e l f ranciscano l as descripciones so bre l o q ue d esde su s parámetros ideológicos clasificó como "dioses que a doraban los naturales de esta tierra", <sup>225</sup> haciendo relación a la supuesta existencia de 13 distintos "dioses del vino", pero sin explicar nada

<sup>221</sup> *Ibíd*. p.49.

<sup>222</sup> Sahagún. Op. cit. p.64.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> *Ibíd.* p.49.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> *Ibíd.* p.51. (Negritas nuestras para remarcar lo que parecen ser gentilicios más que nombres propios).

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> *Ibíd.* p.29.

más q ue l a f orma d e n ombrarlos. E n n uestra lectura, a lgunos d e l os n ombres a rriba descritos (en n egritas) más q ue n ombres d e s upuestos d ioses d el v ino, re fieren a l a pertenencia a un lugar, lo que conocemos como gentilicio. Con su descripción Sahagún nos deja ver cómo se fue construyendo retóricamente la idea de que los indígenas eran también pecadores por cometer la ofensa a Dios mediante la borrachera, además de honrar de tantas y diversas formas al vino. 226

### Fiestas y ceremonias, sacrificios y solemnidades

De acuerdo al orden que fray Bernardino de Sahagún dio a la *Historia general de las cosas de Nueva España*, luego de la descripción de los supuestos "dioses" y de confrontar las ideas respecto a lo sagrado para los antiguos mexicas, en el segundo libro escribió sobre otros elementos culturales relacionados con estos símbolos, transmitiendo la información que i nterpretó c omo " **del calendario, fiestas y c eremonias, sacrificios y solemnidades**" que los indígenas ofrendaban, así como sus diversas m anifestaciones. Como e n o tros p rólogos d e su o bra, si guiendo l as f órmulas re tóricas de su é poca, e l franciscano explica nuevamente que por mandato debía escribir "lo que me pareciese ser útil p ara l a doctrina, c ultura y m anutencia d e l a c ristiandad d e e stos n aturales d e e sta Nueva E spaña, y p ara a yuda d e l os o breros y m inistros q ue l os doctrinan". <sup>227</sup> En es e sentido, el fraile debía recordar el objetivo de su labor misionera buscando adoctrinar a los indígenas e n l a cultura y p ensamiento c ristiano, además d e e scribir u na o bra u tilizada como herramienta de conocimientos para los evangelizadores.

Esta p arte de la nar rativa i nicia c on la descripción del "calendario de las fiestas fijas", la primera de ellas, **Atlcahualo**, explicando que, entre los mexicas, el primer mes de año se llamaba de esta forma, pero que en otras partes era nombrado Quauitleoa. Según la explicación del franciscano, esta ceremonia se realizaba "en el segundo mes de febrero, cuando n osotros celebramos la purificación de Nuestra Señora". En este mes del calendario mexica "celebraban una fiesta a honra, según algunos, de los dioses Tlaloques que los tenían por dioses de la pluvia; y según o tros de su hermana la diosa del agua Chalchiuhtlicue; y se gún o tros, a honra del gran sa cerdote o dios de los vientos Quetzalcóatl". <sup>229</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> Biblia. *Op. cit. Gálatas*: 5:16.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Sahagún. Op. cit. p.73.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.77.

<sup>229</sup> Ibíd.

Resulta i nteresante o bservar que la primera fiesta e stuviera dedicada a la gua, en forma de lluvia, ya que ésta, como se observa en la narrativa, permitía la vida en la tierra y el crecimiento de los alimentos p ara los pueblos indígenas, p or ello d icho ri tual era ofrecido a distintas representaciones de este elemento como son Chalchiuhtlicue, Tlaloc y los Tlaloques. Además de que existían otras tres fiestas en el mismo calendario indígena que se relacionan entre sí, nos referimos a las ceremonias de **Tozoztontli, Etzalqualiztli** y **Atemoztli**, la primera y última dedicadas a Tlaloc, la segunda a los Tlaloques. En torno a estos rituales el franciscano apuntó que:

A honra de este diablo hacían gran fiesta [...] en el cual día mataban innumerables niños s obre todos los montes e minentes, e sta horrenda crueldad hacían vu estros antepasados engañados por los diablos, enemigos del género humano, y habiéndose persuadido que ellos los daban las pluvias.<sup>230</sup>

Nuevamente la narrativa cumple con el objetivo de describir, juzgar y sobreponer a la p ercepción d e l o s agrado, según l os i ndígenas, u na c lasificación d e l o q ue p ara e l imaginario d el fraile r epresentaba u n diablo. Remarcando u na acción que s erá el eje d e todas l as f iestas d escritas y u no d e l os e lementos m ás u tilizados y d ifundidos p ara establecer l a guerra c ontra l a su puesta i dolatría i ndígena: el sa crificio humano, d el c ual dice en otra parte de su obra que "mataban muchos niños, sacándole los corazones a honra de los dioses d el agua, para que les diesen agua o lluvias [...] También m ataban muchos cautivos". Las d escripciones s obre e l supuesto s acrificio d e n iños fue ut ilizado y difundido e n d iversas c rónicas, e quiparando c on e llo a m exicas y judíos, al observar u n supuesto r itual g enerado p or e l e ngaño d e l os "diablos", los c uales ap arecieron t anto e n Europa como en América, pues según el franciscano son "enemigos del género h umano". De esta forma, la confrontación ideológica del franciscano vuelve a sustentarse en la Biblia, señalando c omo u n e rror d e l os i ndígenas e l c reer q ue l as lluvias e ran s agradas, y a q ue para él y los suyos:

Solo Dios es el que da las pluvias y todo lo que en la tierra se cría, como parece claro en la sagrada Escritura: *Dabo bobis pluvias temporibus suis, et terra germinavit semen suum et pomis arbores replebuntur* –Levitico 26– quiere decir: yo os daré pluvias en sus tiempos, y la tierra por mi mandado engendrará sus yerbas y mantenimientos y por mi mandado, los árboles se hincharán de frutos. Por ignorar vuestros a ntepasados las verdades de la Sagrada Escritura, se dejaron engañar de diversos errores de los demonios nuestros enemigos.<sup>232</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.61.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> *Ibíd.* p.77.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> *Ibíd*. p.61.

Citando uno de los libros del Antiguo Testamento, llamado *Levítico*, el franciscano recuerda que sólo su Dios es capaz de proveer las lluvias y los a limentos, por lo tanto, aquellos pueblos que creyeran que estos elementos de la naturaleza eran sagrados estaban equivocados en su percepción, explicándose esto como parte del pecado de la ignorancia, por lo que los a ntiguos m exicas se habían dejado "engañar de diversos e rrores de los demonios". Además de señalar en su narrativa que los dioses no eran dioses, sino diablos, ésta debía e xplicar cuáles e ran los contenidos ri tuales que, a o jos del eu ropeo, manifestaban la i dolatría i ndígena. En e se sentido, el franciscano describió u na fiesta dedicada a "los montes e minentes que están por todas e stas comarcas de e sta Nueva España, donde se arman nublados", <sup>233</sup> la cual llamaron **Tepeilhuitl** y en la que "ofrecían tamales y otras comidas, y también les decían cantares de sus loores y bebían vino en su honra". <sup>234</sup> Según la descripción, en estas ceremonias los antiguos mexicas honraban a las montañas haciendo:

Unas imágenes de tzoalli en forma humana, con ciertos colores pintadas, las cuales llamaron **Tepictoton**, las cuales hacían los ministros de los Tlaloques por las casas de los p opulares; y delante de estas imágenes hacían sa crificios, o frendas y ceremonias c on g ran r egocijo y f iesta, y p asada l a f iesta, d ividían e ntre s í l as imágenes y comíanlas.<sup>235</sup>

De esta forma, u na representación simbólica hecha de u na masa de amaranto e ra utilizada como parte del ritual, compartiendo entre todos los presentes el alimento, 236 lo cual en la interpretación del franciscano "esto más parece cosa de niños y sin seso, que de hombres de ra zón", 237 con lo cual reforzaba o tra i dea e stablecida para clasificar y diferenciarse con el o tro que no razonaba de la misma forma que él, nis e explicaba el mundo y la vida desde los parámetros cristianos, con ello se utilizó otra idea para juzgar a los i ndígenas americanos: la supuesta i nfantilidad frente a la su puesta "ra zón" de los hombres de origen europeo, aspecto en el que profundizaremos más adelante.

La si guiente f iesta que d escribe f ray B ernardino e s **Tlacaxipehualiztli**, l a c ual realizaban l os m exicas "a h onra del dios llamado Totec"; luego l e s eguiría **Tozoztontli**, dedicada c omo y a vi mos a Tlaloc, símbolo d e l a lluvia; p ara d espués d escribir e l r itual

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.88 y 89.

<sup>234</sup> *Ibíd*.

<sup>235</sup> Sahagún. Op. cit. p.64.

<sup>&</sup>lt;sup>236</sup> En o tra p arte de s u o bra, e l f ranciscano abunda e n e sta d escripción a l s eñalar q ue "todos los p opulares a parejaban ofrendas, para ofrecer a Tlaloc [...] hacían las imágenes de los montes de tzoatl; hacíanles los dientes de pepitas de calabaza y los ojos de unos frijoles que se llaman ayocotli, y luego les ofrecían sus ofrendas de comida y los adoraban [...] después de haberlos v elado y tañido y cantado, a bríanlos p or los pechos con un tzoztopaztli, que es un instrumento con que tejen las mujeres, casi a manera de machete, y sacábanles el corazón y cortábanles las cabezas y después repartían todo el cuerpo entre sí y comíanselo". Sahagún. *Op. cit.* p.91 y 92.

<sup>237</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.64.

llamado **Huey Tozoztontli**, en el cual "hacían fiesta a h onra del dios llamado Cintéotl, que le tenían por dios de los maíces". En ese sentido, el alimento primigenio, semilla que da origen y vida a la cultura indígena es sagrada debido a que brota del proceso en el que intervienen otros elementos sagrados como la tierra, el agua y el sol, complementos de la naturaleza para su existencia. A continuación, el franciscano sigue su narrativa con la fiesta llamada **Toxcatl**, la cual era realizada "a honra del dios llamado Titlacahuan; y por otro nombre Tezcatlipoca", explicando con una analogía que este ritual "era la principal de todas las fiestas: e ra como P ascua". D e ac uerdo al o rden e n q ue ap arecen los rituales descritos e n l a *Historia general*, después se describe o tro d edicado a l os sí mbolos acuáticos y que hemos explicado anteriormente, la fiesta de **Etzalcualiztli**.

Continuando con nuestro a nálisis, l a si guiente f iesta d escrita por S ahagún e s **Teculhuitontli**, dedicada al símbolo de la sal que los mexicas llamaban Uixtocíhuatl, del cual " decían q ue e ra hermana m ayor d e l os d ioses Tlaloques", que resulta i nteresante reflexionar ya que este elemento de origen marino se vinculaba a su vez con Chicomecoatl, que f ue l a p rimera m ujer e n c ocinar l os al imentos y para l o c ual e ra s umamente importante la sal. Estos símbolos y sus rituales estaban ligados a lo largo del calendario ritual d e l os a ntiguos m exicas debido a la c omplementariedad q ue s ustenta es te pensamiento dual. La siguiente fiesta descrita y que se liga con las anteriores sería **Huey Tecuilhuitl**, ofrecida a "la diosa llamada Xi lonen", que er a la "diosa d e l os xi lotes", e s decir, el maíz tierno.

Después Sahagún abordó el ritual llamado **Tlaxochimaco** en el que los indígenas "hacían fiesta a honra del dios de la guerra, llamado Huitzilopochtli" y en la que se ofrecían las primeras flores del año. Para nuestro análisis, es importante señalar que en esta parte de la narrativa no a parecen los su puestos "sacrificios" humanos como en el resto de los ceremoniales d escritos por el fraile, en sul ugar dice que "la noche a ntes de esta fiesta ocupábanse todos en matar gallinas y perros para comer". <sup>239</sup> Sin embargo, en otra fiesta dedicada al mismo símbolo llamada **Panquetzaliztli** señaló que "mataban cautivos en el cu<sup>240</sup> y ta mbién muchos e sclavos". <sup>241</sup> Luego, co ntinuando co n su de scripción, habla del ritual de **Xocol Huetzi**, el cual estaba destinado "al dios del fuego llamado Xiuhtecutli" y en el que nuevamente el franciscano se enfoca en remarcar el sacrificio humano diciendo

- 0

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Sahagún. *Op. cit*. p.80.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.85.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Esta palabra de origen maya fue ocupada por los cronistas para nombrar de forma homogénea a los distintos espacios y templos indígenas dedicados a lo sagrado.

<sup>241</sup> *Ibíd.* p.91.

que "en esta fiesta echaban en el fuego vivos muchos esclavos". 242 Asimismo, otra fiesta dedicada a este elemento y que se realizaba cada cuatro años se conocía como **Izcalli**, en ésta "los años comunes no mataban a nad ie, pero el año del bisiesto mataban cautivos y esclavos".243

La s iguiente c eremonia d escrita en el o rden es tablecido p or el fraile es **Ochpaniztli**, e n e lla "hacían f iesta a l a madre d e l os dioses", de la c ual ya hemos retomado l a e xplicación re specto a sus d iversas a dvocaciones y n ombres c omo T eteo innan, Toci o Tlazohteotl. De acuerdo a la narrativa los indígenas "bailaban a honra de esta diosa, en silencio [...] y mataban a una mujer, en gran silencio". <sup>244</sup> En torno a este ritual, ya en o tro trabajo, se ñalamos que "da paso al siguiente periodo de descanso para la tierra, cuando todo se pudre y viene la renovación", <sup>245</sup> esto se explica debido a que en la *Historia* general se establece la presencia de una flor muy importante para el mundo indígena, el cempoalxochitl, que sólo crece luego de las lluvias, cuando se cosecha el maíz. Dicha fiesta se r ealizaba para recordar las e nergías c readoras, a gradecer p or e l s ustento c osechado, dando paso a la renovación de la tierra, permitiendo la posibilidad de que vuelva a brotar el alimento. En este ritual están implicados dos símbolos del mundo sagrado indígena, la tierra, en sus múltiples advocaciones, y la semilla primordial en la cultura mexica: el maíz. Asimismo, "las mujeres parteras y médicas participaban en esta ceremonia", <sup>246</sup> en la cual se debía barrer todos los espacios de la vida social. En ese sentido, "barrer es un trabajo que implica la renovación. De este modo, la escoba y la acción de barrer representarían la característica cíclica en la tierra que implica cambiar de un estado a otro: el paso entre un tiempo ritual y otro".247

La narrativa de Sahagún continúa con la fiesta llamada **Teotleco**, que "quiere decir la llegada de los dioses", la cual se realizaba "a honra de todos los dioses, porque decían que habían ido a algunas partes".<sup>248</sup> Después describió la fiesta de **Tepeilhuitl**, la cual ya abordamos a nteriormente p or relacionarse c on l os sí mbolos d el a gua. El si guiente m es sería nombrado **Quecholli** en el que "hacían fiesta al dios llamado Mixcoatl, y en este mes hacían s aetas y d ardos para l a g uerra [...] y h acían o tras m uchas ceremonias p or l os

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> *Ibíd*. p.85.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> *Ibíd*. p.93. <sup>244</sup> Sahagún. *Op. cit*. p.86 y 87.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> Cfr. Eudave: 2013.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> Sahagún. *Op. cit*. p.87.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> Eudave. *Op. cit.* p.64-72. <sup>248</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.87 y 88.

difuntos en esta misma fiesta".<sup>249</sup> En el orden dado a los ceremoniales, después habla del ritual de **Panquetzaliztli**, dedicado a Huitzilopochtli, que al igual que Mixcoatl, fueron representaciones ligadas por el europeo con la guerra y las adversidades.

Continuando c on l os rituales descritos, fray B ernardino describe la fiesta "a u na diosa que llamaban Ilama Tecutli y por otro nombre Tona, y por otro Cozcamiauh", 250 así este ritual conocido como **Tititl** estaba dedicado a otro símbolo de origen femenino, pero con o tros t res no mbres d istintos q ue h acen al usión a T onantzin ( nuestra m adre). Finalmente, la narrativa del franciscano cierra esta parte de su trabajo describiendo los llamados **Nemontemi**, los cuales son cinco días que complementan el calendario de 18 meses de veinte días. De esta forma, en el año de los antiguos mexicas existían dieciocho fiestas fijas asociadas a la observación de los ciclos de la tierra, del cosmos y a los cambios en la naturaleza. En ese sentido, estos rituales eran realizados para recordar la tarea de los seres humanos en la tierra, al dar su ofrenda cotidiana a las fuerzas que generan la vida, ya que la fiesta recrea tiempos sin tiempo, representando momentos de resignificación al recordar historias de origen para los pueblos y que explican una parte de la memoria de cada cultura. 251

#### Relación de las cosas que se ofrecían en el templo

Siguiendo la narrativa de Sahagún después habla de las fiestas movibles en el año para dar paso a los apéndices que contiene este libro, de los cuales nos interesa retomar las descripciones sobre algunos elementos y símbolos rituales utilizados por los mexicas en las ceremonias descritas. En ese sentido, en torno al contenido de los ceremoniales indígenas el franciscano s eñaló que o frendaban d iversas c osas en los llamados C alpulli, los cuales según su interpretación:

Eran como iglesias de los barrios, donde se juntaban todos los de aquel barrio, en estos lugares se reunían para ofrecer "comida y mantas, y aves y mazorcas de maíz, y chía y frijoles y flores [...] ofrecían incienso en los cúes los sátrapas, de noche y de día, a ciertas horas. Esto mismo hacían todos los del pueblo en sus casas, una vez en la mañana y otra en la noche, incensando a las estatuas que tenían en sus oratorios o en los patios de sus casas.<sup>252</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> *Ibíd*. p.89 y 90.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> *Ibíd*. p.92.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Cfr. López Austin 1990, 1996 y 2001; Báez-Jorge, 1988; Broda, 2001; Eudave, 2013.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.164 y 165.

De acuerdo a l o narrado, las ceremonias y rituales de los mexicas eran celebrados cotidianamente, centrándose en remarcar lo que Sahagún vio como la idolatría en acción, al observar a las personas conocedoras del Tonalamatl, sabios del tiempo, como "sátrapas", al o frecer i ncienso a los sí mbolos representados en piedra sobre los "cúes", es decir, los altares de los calpulli descritos como "iglesias de los barrios". Asimismo, a lo largo de todo este l ibro l as d escripciones d e l as f iestas c omienzan y c oncluyen c on f órmulas muy parecidas e ntre s í, e nfatizando una y o tra v ez q ue l os ant iguos m exicas " derramaban sangre en los cúes de día y de noche, matando hombres y mujeres en los cúes delante de las estatuas de los demonios". Con ello, se justificaba el trabajo de extirpación frente a la establecida idolatría indígena, ya que este el emento observado supuestamente en el viejo mundo, fue visto desde el imaginario cristiano en América. En ese sentido, al realizar la relectura de estas narraciones se puede observar el gran número de veces que u tiliza la palabra matar y sa crificar, e lementos q ue m ás q ue d escribir l os c ontenidos ri tuales indígenas p arecieran e stablecer l as p ruebas n ecesarias que so stuvieran el jui cio e mitido desde tiempos anteriores frente a cultos no cristianos.

Otro elemento descrito por fray Bernardino se refiere a la costumbre indígena de lo que él observa como "hacer juramento de cumplir alguna cosa a que se obligaban", el cual recupera al citar las palabras que supuestamente emitían en dicho juramento: "i Por vida del sol, y de nuestra señora la tierra, que no haré falta en lo que tengo dicho, y para mayor seguridad como esta tierra!". <sup>254</sup> De esta forma, el principio básico de la dualidad indígena se manifestaba en la cotidianidad al agradecer la vida al sol y a la tierra, que simbólicamente se rían n ombrados c omo el padre y la madre originarios p ara d iversas culturas de l m undo, l as cu ales, m uchas de ellas, fueron c lasificadas y a tacadas d esde el modelo de guerra establecido por la religión católica.

#### Relación de los cantares que se decían

La obra de Bernardino de Sahagún continúa con un anexo muy importante para analizar las percepciones indígenas respecto a los contenidos de sus rituales, de esta forma, escribió una "relación de los cantares que se decían a honra de los dioses", los cuales formaban parte de un ceremonial más amplio. Estos cantos, también llamados "himnos", aparecen primeramente en los llamados *Códices Matritenses* que son el trabajo previo a la *Historia* 

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> *Ibíd*. p.165.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.172.

*general*, en ellos se encuentra la información recopilada por los indígenas estudiantes del Colegio de T laltelolco, que e l f raile nu nca tradujo p ara l a v ersión f inal d e s u obra. Al acercarnos a estos cantos debemos hacerlo con mucho cuidado, ya que, como señaló Ángel María Garibay en su momento, faltan varias hojas del documento:

No es posible conjeturar cuántas sean las hojas pérdidas. Lo explicable es su pérdida. Vistas con malos ojos, del mismo Sahagún, estas composiciones poéticas de la antigüedad náhuatl, por su tenor totalmente religioso, nada tiene de extraño que h ayan s ido s uprimidas i ntencionalmente, o dejadas en la o scuridad, al gunas fojas más. Nunca podrá ser reparada falta como esta. <sup>255</sup>

El origen de estos textos se ha ubicado en Tetepulco, en el actual estado de Hidalgo, que en tiempos a ntiguos formaba p arte del señorío de A colhuacan, l ugar en el que l os alumnos de Sahagún r ecopilaron la palabra de personas que guardaban p ara ese tiempo algunos conocimientos de la antigua cultura. En torno a estos cantos el franciscano emitió una s erie de juicios que i ban de ac uerdo con los ar gumentos construidos f rente a la supuesta idolatría indígena, advirtiendo a los lectores de su obra que:

Costumbre muy antigua es de nuestro adversario el diablo buscar escondrijos para hacer sus negocios conforme a lo del Santo Evangelio, que dice: Qu ien hace mal aborrece la luz. C onforme a esto, este nuestro e nemigo e n esta ti erra p lantó u n bosque o arcabuco, lleno de muy estrechas breñas, para hacer sus negocios desde él y para esconderse en él, para no ser hallado, como hacen las bestias fieras y las muy ponzoñosas serpientes.<sup>256</sup>

Las f iguras nar rativas u tilizadas por e l f ranciscano e n e ste p árrafo y q ue nuevamente s e s ostienen en el "Santo E vangelio" r enuevan l a p edagogía d e c hoque mediante la lucha permanente entre el bien y el mal, señalando que su enemigo, el diablo, había p lantado e n A mérica t odo un b osque para ocultarse y , por e nde, realizar su s "negocios", refiriéndose con ello a:

Los cantares que en esta tierra él urdió que se hiciesen y usasen a su servicio, y como su culto divino y salmos de su loor, así en los templos, como fuera de ellos, los cuales llevan tanto artificio, que dicen lo que quieren y pregonan lo que él manda, y entiéndelos s olamente a quellos a quien él los en derezaba [...] de manera que seguramente se canta todo lo que él quiere, sea guerra o paz, loor suyo o contumelia de Jesucristo, sin que los demás se pueda entender. <sup>257</sup>

82

<sup>255</sup> En ese sentido, Garibay advirtió en su momento la importancia de recuperar estos cantos o himnos, dejando una base de la cual partir para el análisis de las costumbres indígenas. Cfr. Ángel María Garibay. Veinte Himnos Sacros de los Nahuas. Instituto de Historia. Seminario de Cultura Nahuatl. UNAM. México: 1958. p.8.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> Sahagún. *Op. Cit.* p.173.

<sup>257</sup> **Ibíd**.

Al parecer el fraile no comprendió en su totalidad lo que decían los cantos ni "lo que en el los s e t rata", lo cual explica el j uicio sobre s u contenido a l decir que p or s er cosa averiguada p or é l, su a dversario, el d iablo, se escondía j ustamente e n l os si tios d ónde algunos rituales indígenas, con sus respectivos cantos y danzas, eran realizados, señalando que " seguramente" s e cantaba t odo l o q ue el s ímbolo d el m al q uería, o fendiendo e injuriando a J esucristo, i nterpretación q ue p ermitió s ostener l a g uerra f rente a l os naturales de estas tierras, con la consecuente destrucción de los antiguos símbolos y sus ceremonias. Para ello:

Fue n ecesario re solver y sa ber c eremonias y ri tos i dolátricos d e l a i nfidelidad; y como s abíamos p oca l engua, c asi nu nca bien c aímos e n l a c uenta c omo ah ora l o habemos entendido.<sup>258</sup>

En s u trabajo e vangelizador e l ap rendizaje d e l a le ngua i ndígena, l os saberes y costumbres, en e llas c ontenidas, f ueron p ercibidos por l a orden f ranciscana c omo elementos ne cesarios p ara d ominar al o tro, como l o m uestra e l g ran nú mero d e publicaciones de gramáticas y vocabularios, así como las obras para el adoctrinamiento de los indígenas que estuvieron a su cargo. En este contexto, uno de los elementos culturales utilizados para la colonización en América fueron las lenguas indígenas, p rimero con su persecución y s atanización, l uego con su i ntegración. A p artir d e l a ap rehensión de l os saberes indígenas a través de la escritura alfabética:

Las l enguas r educidas d ejan d e s er l enguas au tóctonas o p rehispánicas p ara convertirse en l enguas 'indias'; e l g rado de s u transformación e s u nión d e l os indicadores más se rios p ara medir el g rado d e inserción d e las su bsociedades indígenas en l as s ociedades c oloniales o 'nacionales' [...] El s istema eu ropeo, a escala general, se impuso sobre el autóctono, pero sin hacerlo desaparecer. En las subsociedades i ndígenas y m arginales, e l si stema or al s iguió d ominando, como 'variante baja' de un sistema 'disglósico".<sup>259</sup>

De es ta m anera, d esde el s iglo X VI i nició también el dominio c olonial sobre l as lenguas originarias que se hablaban en distintas regiones de la América antigua, por lo que el aprendizaje de éstas fue utilizado por los europeos en su trabajo misionero, <sup>260</sup> para ello elaboraron diversas herramientas. "La finalidad del conocimiento de las lenguas indígenas era p enetrar el p ensamiento au tóctono para extirpar las i dolatrías y todo aquello que no

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.581.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Lienhard, Martin. *La voz y su huella*. Ediciones Casa Juan Pablos. Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas, UNICACH. México: 2003. p.152-168.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Este trabajo forma parte del proceso de colonización de las lenguas indígenas. *Cfr.* Eudave: 2013.

tuviera u tilidad para la e vangelización, r eemplazándolo p or e l nu evo p aradigma cristiano".261

Por ello, al intentar traducir la lengua indígena en su comunicación con lo divino, el europeo realizó interpretaciones que cambiaron el significado de las palabras, marginando las creencias y explicación del mundo en ellas contenidas. <sup>262</sup> A este proceso de apropiación de l a l engua náh uatl, para u tilizarla c omo lengua f ranca y como h erramienta d e evangelización, se le ha llamado "nahuatlización". En ese sentido:

La necesaria traducción del cristianismo, fue uno de los aspectos que tomó esa convicción franciscana de adaptar la nueva fe a las "capacidades" de los naturales y se a mparaba e n l os P adres d e l a I glesia para j ustificar l a v iabilidad de r etomar todos a quellos e lementos "paganos" que no fueran a biertamente contrarios a l dogma y utilizarlos a favor de su propagación. Las obras doctrinales de Sahagún y la misma *Historia general* se hallan inmersas, a su manera, en la tensión implícita en esta forma de proceder, entre cuánto se podía adoptar del "otro", cuánto era viable destruir y cuánto se podía adecuar la doctrina cristiana.<sup>263</sup>

De acuerdo a nuestra lectura, el contenido y explicación sobrepuesto a las diversas lenguas indígenas f ueron r einterpretadas según e l o bjetivo c olonial, ut ilizadas c omo herramienta de apropiación cultural con elementos que ayudaron en dicha tarea, adecuando e l p ensamiento y m oral c ristiana a l as c ategorías e pistemológicas d e l os indígenas. De esta forma, los elementos culturales que no si rvieran a la imposición del pensamiento cristiano-imperial debían ser erradicados, por ello, al inicio de la Colonia los cantos, d anzas y c eremonias fueron p erseguidas, al se r tra nsmisoras del antiguo pensamiento. En ese sentido, en 1547 el obispo Juan de Zumárraga:

Prohibió los bailes y representaciones (mitotes) que se celebraban en las iglesias siguiendo m odelos ant iguos, y se e ntró as í e n u n p eriodo de i ntolerancia q ue tendría c onsecuencias para l a c uestión l ingüística. L a d iversidad d e l enguas s e volvió a menaza v. e n 1550, e l e mperador de cretó l a o bligación de todos l os indígenas de a prender castellano. El Primer Concilio, de 1555, cerró la puerta del sacerdocio a los indios, mestizos y negros, y en él, el arzobispo Montúfar prohibió definitivamente las representaciones teatrales en los templos.<sup>264</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Payás Puigarnau, Gertrudis. El revés del tapiz. Traducción y discurso de identidad en la Nueva España (1521-1821). Editorial Parecos y Australes. España: 2010. p.131.

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Eudave. *Op. cit.* p.73.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> En un artículo llamado "Palabras que se tocan, se envuelven y se alejan. La voz del 'otro' en algunas obras en náhuatl de fray B ernardino de S ahagún", Berenice A lcántara analiza l a p resencia d e " otras v oces q ue e mergen" e n a lgunas d e l as narrativas atribuidas al franciscano, donde al parecer "Sahagún y varios letrados nahuas biculturales y políglotas" en el cruce de l as diversas obras traducidas, habrían c onstruido m ensajes p ara l a e vangelización, p ero a l m ismo ti empo, h abrían conservado a lgunos e lementos p ropios d e la cultura i ndígena. En Indios, mestizos y españoles. Interculturalidad e historiografía en la Nueva España. Danna L evin y F ederico Na varrete Linares (coords.) Universidad Autónoma Metropolitana-Unidad Azcapotzalco y UNAM-Instituto de Investigaciones Históricas. México: 2007. p. 113-165. <sup>264</sup> Payás Puigarnau. *Op. cit.* p.166.

#### Del principio que tuvieron los dioses

De acuerdo al orden establecido por Sahagún para su *Historia general*, en el libro tercero abunda e n s u d escripción y c onfrontación i deológica r especto al t ema d e l o s agrado, hablando "del principio que tuvieron los dioses", recordando que en su visión del mundo la "verdad" e n e l c onocimiento d el m undo s e e ncontraba e n l a B iblia y en e l t rabajo d e Agustín de Hipona, s eñalando que en su obra "La ciudad de dios contra los paganos" no tuvo "cosa superflua, ni vana" al describir y juzgar la "teología fabulosa" de otros pueblos no cristianos, de los cuales "conocidas las fábulas y ficciones vanas" sobre lo que habrían establecido como sus símbolos de lo divino, se podía explicar y "dar a entender" su error. <sup>265</sup> De la misma forma, fray Bernardino sostenía su labor misionera en América al observar las costumbres, s ímbolos y rituales i ndígenas como "fábulas y ficciones que e stos nat urales tenían cerca de sus dioses", sobre los cuales en el mismo párrafo señaló nuevamente que "no eran dioses, sino diablos mentirosos y engañadores", los cuales provocaron cultos que describió como "cosas que se dice estar olvidadas cerca de la idolatría". <sup>266</sup> En ese sentido, el franciscano señaló que:

Del principio de los dioses no hay clara ni verdadera relación, ni aún se sabe nada; más lo que dicen es que hay un lugar que se dice Teotihuacan, y a llí, de tiempo inmemorial, t odos los dioses se j untaron y se hablaron diciendo: ¿ quién ha de gobernar y regir el mundo? ¿ Quién ha de ser Sol? Y al tiempo que nació y salió el sol, todos los dioses murieron y ninguno quedó de ellos. <sup>267</sup>

La narrativa resume una historia de origen que fue contada y difundida de diversas maneras, en ella se recuerda un tiempo mítico en el que se origina la vida en la tierra desde la visión mexica del mundo, lo cual no explica ni abunda, ya que esta historia fue retomada en el s éptimo l ibro de l a *Historia general*, "que tra ta d e l a a strología n atural, q ue alcanzaron estos naturales de esta Nueva España". De acuerdo a la narración lo que parecía interesar al franciscano se v e r eflejado al describir y s eñalar el s upuesto "nacimiento y principio del d iablo q ue s e d ecía H utzilopochtli", p ara l o cual r etomó l a i nformación contada a t ravés d e l a tradición o ral i ndígena e n t orno a que h abía nacido e n u n l ugar llamado Coatepec de "una mujer que se llamaba Coatlicue", <sup>268</sup> después habla de cómo era honrado para ligarlo en su narrativa con otros rituales dedicados a símbolos que también clasificó como representaciones de la guerra o de las adversidades en la vida cotidiana, nos

<sup>265</sup> Sahagún *Op. cit.* p 189.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> *Ibíd*. p.189.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> *Ibíd*. p.191.

<sup>268</sup> Ibíd.

referimos a "T itlacahuan o T ezcatlipoca q ue e ra c riador del c ielo y d e l a ti erra". 269 Siguiendo con su narrativa, luego describió una "relación de quién era Quetzalcoatl, otro Hércules, gran nigromántico, donde reinó y de lo que hizo cuando se fue", señalando una y otra ve z q ue e stos "diablos" p rovocaban p ermanentemente l o q ue p ara e l f raile er an embustes, es decir, engaños, al referirse a l as diversas acciones que acompañaban dichos símbolos.

Por otra parte, en el apéndice del tercer libro narró la supuesta percepción indígena frente a la muerte, lo que sucedía al morir y a dónde iban los que morían, preguntas antiguas para diversas culturas y que explican las percepciones en torno a la vida y la muerte, lo cual interesaba a todo religioso, pues en las diversas percepciones de otros pueblos, con los que se encontraron en su expansión por el mundo, se vio confrontado su propio pensamiento. De esta forma, en su trabajo habla "de los que iban al infierno y de sus obsequias", señalando que:

Lo que dijeron y su pieron los naturales a ntiguos y se ñores de esta tierra, de los difuntos que se morían, es: que las ánimas de los difuntos iban a una de tres partes: la una es el infierno, donde estaba y vivía un diablo que se decía Mictlantecutli, y por ot ro nombre T zontémoc, y una diosa que se decía Mictlancíhuatl [...] y las ánimas de los difuntos que iban al infierno, son los que morían de enfermedad.<sup>270</sup>

En e ste ap artado e ncontramos una s erie de i nformaciones que c omplementan lo abordado en los libros anteriores, de esta forma, se puede corroborar que, de acuerdo a lo dicho por algunos ancianos y señores de estos territorios, existían tres lugares distintos a donde se iban los muertos y que en su pensamiento el fraile se explicó como las "ánimas", sobreponiendo, además, a e ste e spacio u n no mbre l igado a su p ercepción d el m undo, interpretando y estableciendo que el Mictlan, "es el infierno", <sup>271</sup> lugar en el que moraba la dualidad conformada por Mictlantecuhtli y Mictlancihuatl, a los que clasificó como un diablo y una diosa.

Después el franciscano describió la segunda región a donde podían irse los muertos al dejar este mundo, señalando que "es **el paraíso terrenal**, que se nombra **Tlalocan**, en el cual h ay muchos regocijos y refrigerios, sin pena ninguna [...] y allí viven u nos dioses que se llaman Tlaloque [...] y los que van allá son los que matan los rayos o se ahogan en el

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.194.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.205.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> *Cfr.* Segundo, Miguel. *Infiernos imaginarios. Reflexión sobre el Mictlan.* Tesis de licenciatura en Etnohistoria. Escuela Nacional de Antropología e Historia. ENAH. México: 2002.

agua, y los leprosos, bubosos, y sarnosos, gotosos e hidrópicos". <sup>272</sup> De ac uerdo a las descripciones, se habla de un lugar donde hay alimento y regocijo en el que no se pasa "pena ni nguna", lo cual se parece más al lugar cultural i dílico en el i maginario del evangelizador, relacionando el Tlalocan con el paraíso del pensamiento cristiano. En el mismo se ntido, describe el tercer lugar a lque se "se i ban las á nimas de los difuntos", señalando que "es el cielo, donde vive el sol", estableciendo con ello una equiparación entre el culto al sol y la morada de su dios, el cielo; aspecto muy importante para repensar la construcción de la teología cristiana, ya que diversas culturas del mundo realizaban cultos al as tro que permite la vida día con día, siendo clasificadas en este pensamiento como paganos o idólatras. De esta forma, al sol se iban "los que mataban en las guerras y los cautivos que habían muerto en poder de sus enemigos", describiendo que luego de cuatro años "las ánimas de estos difuntos, se tornaban en diversos géneros de aves de pluma rica, y color, y andaban chupando todas las flores así en el cielo como en este mundo, como los zinzones lo hacen". <sup>273</sup>

Continuando c on nu estro anál isis e n t orno a las anal ogías u tilizadas por f ray Bernardino en su trabajo descriptivo, en el capítulo IX de este libro tercero escribió sobre "la elección de los sumos **sacerdotes** que siempre eran dos", señalando que las personas elegidas p ara e stos i mportantes t rabajos e n l a c ultura m exica d ebían c onocer l as costumbres, ejercicios y lo que observó cómo doctrinas "que usaban los **ministros** de los **ídolos**", describiendo que a uno de éstos:

Elegíanle p or **sumo p ontífice**, al c ual e legían e l **rey o s eñor** y t odos lo s principales, y l lamábanle Q uetzalcoatl; y e ran d os l os q ue e ran **sumos sacerdotes**, el uno se llamaba Totec **tlamacazqui** (servía al dios Huitzilopochtli) y el otro se llamaba Tlaloc **tlamacazqui**.<sup>274</sup>

De acuerdo a nuestra relectura encontramos que el fraile estableció con su narrativa algunas ideas respecto a las personas de conocimiento (Tlamacazqui) en torno a las costumbres i ndígenas, c lasificándolas desde su pensamiento c omo "sumos sacerdotes", "ministros" o "sumo pontífice", dando a e ntender q ue e ste trabajo e ra re conocido socialmente e n e l m undo m exica, i dentificándolos c omo Q uetzalcoatl, s iendo e ntonces también una forma de nombrar a personas con alto grado de conocimientos de acuerdo al pensamiento indígena.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.207.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> *Ibíd*. p.209.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.214.

Asimismo, e n l a nar rativa h abla d e l os g rados q ue s upuestamente e xistían e n l a organización de e stos cargos, para l o c ual, también u tilizó u na r eferencia conforme a l a estructura de la institución cristiana a la que pertenecía, señalando que a los que iniciaban este ordenamiento se les llamaba:

Tlamacatzon que es como acólito; el segundo le llamaban tlamacazque, que es como diácono; el tercero l e l lamaban t lenamacac, q ue es c omo sacerdote. De es tos sacerdotes los mejores elegían por sumos pontífices, que se llamaban quetzalcocoa, que quiere decir sucesores de Quetzalcoatl.<sup>275</sup>

En la nar rativa, la fórmula p ara e stablecer anal ogías s e r eflejó c onstantemente a través de las descripciones del mundo i ndígena, u tilizando el "es como..." u na y o tra vez para poder explicarse territorios, seres y culturas distintos de los conocidos, estableciendo diferentes equiparaciones en tre los mexicas y las culturas de o rigen eu ropeo. Además de utilizar los conceptos de cielo e infierno, dios y diablo, sacerdotes o ministros, así como la idea de rey o señor para sobreponerlos a otros espacios y trabajos del mundo indígena. <sup>276</sup>

### De la astrología judiciaria o arte de adivinar

Siguiendo el orden enciclopédico de su obra, en el libro cuarto fray Bernardino de Sahagún describió otros elementos ligados a las costumbres indígenas, centrándose en hablar de "la astrología judiciaria o arte de adivinar que estos mexicanos usaban para saber cuáles días eran bien afortunados y cuáles mal afortunados y qué condiciones tendrían los que nacían en l os d ías a tribuidos a l os c aracteres o signos q ue a quí se p onen, y p arece c osa d e nigromancia que no de astrología". <sup>277</sup> Con este fragmento podemos corroborar la postura del evangelizador respecto a la observación de sucesos en la naturaleza, que eran tomados en c uenta p ara l a v ida s ocial d e d iversas c ulturas, e quiparándolas c on l o q ue, en s u pensamiento, se e xplicaba c omo as trología j udiciaria, l o c ual d e ac uerdo a l os fines de evangelización s erán e stablecidos co mo parte d e l os c ultos e xtraños, n ombrando e stos conocimientos c omo ni gromancia, esto significaba q ue h acían p rácticas s upersticiosas o diabólicas. En ese sentido:

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> *Ibíd.* p. 214.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Cfr. Pilar Máynez. El Calepino de Sahagún. Fondo de Cultura Económica-ENEP Acatlán. UNAM. México: 2007. También se puede consultar el artículo de Marc Thouvenot "Los memoriales con Escolios en la obra de fray Bernardino de Sahagún". En El Universo de Sahagún. Pasado y presente 2011. IIH-UNAM. México: 2014.

<sup>277</sup> Sahagún. Op. cit. p.219.

Como se verá en la lectura de lo que dejó Sahagún consignado en este libro cuarto, es un género de conocimiento entre religioso y mágico: hecho que justifica la forma con q ue procedieron l os religiosos, q ue n o vinieron a es te suelo a es tudiar etnografía, sino a destruir la adoración de los falsos dioses, su stituyéndola por el dios verdadero.<sup>278</sup>

De a cuerdo a 1o anterior, Sahagún describió a 1os conocedores de estos trabajos, guardianes y lectores del Tonalamatl, como "astrólogos o adivinos" quienes:

Fundan s u ad ivinanza e n l a i nfluencia d e l as c onstelaciones y p lanetas", l o c ual sería el resultado de la observación de sus ciclos, con el objetivo de "saber el día y la hora del nacimiento de cada persona, para adivinar las condiciones, vida y muerte de l os q ue nacían. Los que t enían e ste o ficio se l lamaban **tonalpouhque** a lo s cuales acudían **como profetas**.<sup>279</sup>

En el contexto del que provenía el franciscano, las personas que tenían este trabajo eran aquellas que hablaban inspiradas por lo sagrado, en ese sentido, la figura del profeta, ya conocida por el cristianismo, fue tra sladada para tratar de comprender el tra bajo del tonalpouhque. La explicación analógica, según la interpretación del fraile, señaló que estas personas "sabedores de las cosas futuras" eran consultadas "como antiguamente los hijos de Israel acudían a los profetas". <sup>280</sup> La analogía para explicar el trabajo de los conocedores del ant iguo l ibro d el t iempo i ndígena f ue u tilizada p or e l f ranciscano p ara e quiparar, nuevamente, antiguas idolatrías observadas por anteriores evangelizadores, señalando más adelante que:

Esta manera de adivinanza en ninguna manera puede ser lícita, porque ni se funda en l a i nfluencia d e l as e strellas, ni e n c osa n inguna nat ural, ni s u círculo e s conforme al círculo del año, porque no contiene más de doscientos setenta días, los cuales acabados tornan al principio. Este artificio de contar, o es arte nigromántica o pacto y fábrica del demonio, lo cual con toda diligencia se debe desarraigar.<sup>281</sup>

Con este argumento fray Bernardino remarcaba la presencia de prácticas rituales que i nterpretó co mo s upersticiones, p roducto de p actos co n e l de monio, cu estión q ue sabemos debía e rradicar, p or lo c ual e nfatiza s u percepción en to rno a lo observado del mundo indígena, señalando que el de los mexicas "no es calendario sino arte adivinatoria, donde se c ontienen m uchas cosas d e i dolatría, y m uchas su persticiones y m uchas invocaciones de los demonios, tácita y expresamente". <sup>282</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> Cfr. Ángel María Garibay. *Introducción al libro cuarto de la Historia general de las cosas de la Nueva España*. p.216.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.221.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> *Ibíd.* p.258.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.221.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> *Ibíd*. p.257.

#### De los agüeros y pronósticos

Siguiendo el o rden d ado a su o bra, a continuación t rató de exp licar a lgunos el ementos relacionados con lo narrado anteriormente respecto al calendario mexica, por ello, en el libro quinto Sahagún describe lo que interpretó como "los agüeros y los pronósticos, que estos naturales t omaban d e al gunas av es, ani males y s abandijas para ad ivinar las c osas futuras". <sup>283</sup> En ese sentido, ya desde el inicio de su *Historia general* advertía que entre los supuestos pecados cometidos por los i ndígenas, según s u p ercepción, se en contraba el pecado de la "idolatría y ritos idolátricos y agüeros y abusiones". <sup>284</sup> Con la utilización de éstos últimos dos conceptos se atribuyeron e impusieron otros significados a costumbres que antiguamente h abrían realizado diversos pueblos, entre ellos, los griegos, romanos y mexicas, condenándolas como prácticas de adivinación o interpretación de sucesos en la naturaleza, lo cual, a los ojos del europeo, materializaba las imágenes y explicaciones sobre la idolatría y ritos idolátricos, ante ello, el fraile reflexiona de la siguiente manera:

Como con apetito de más saber, nuestros primeros padres merecieron ser privados del original saber que les fue dado, y caer en la noche muy oscura de la ignorancia en que a todos nos dejaron, no habiendo aú n perdido aquel maldito apetito, n o cesamos de porfiar, de querer investigar, por fas o por nefas, lo que ignoramos, así cerca de las cosas naturales como cerca de las cosas sobrenaturales.<sup>285</sup>

De acuerdo a su interpretación y saberes en torno a lo que era lícito y lo que no, el franciscano recuerda que en otro tiempo, los primeros padres, en su cultura, merecieron ser privados de conocimientos, por parte de su dios, al cometer la falta de querer saber más respecto a "las c osas n aturales c omo c erca d e l as c osas s obrenaturales". F rente a e ste apetito por el conocimiento Sahagún señaló que:

Aunque para saber muchas cosas de estas tenemos caminos muchos, y muy ciertos, no nos contentamos con esto, sino que por caminos no lícitos y vedados procuramos de saber las cosas que nuestro señor Dios no es servido que sepamos, como son las cosas futuras y las cosas secretas: Y esto, a las veces, por vía del demonio; a las veces, conjeturando por los bramidos de los animales o garridos de las aves, o por el aparecer de algunas sabandijas.<sup>286</sup>

De esta forma, el franciscano explica que el saber se limita parcialmente debido a una decisión divina, por lo que tratar de conocer el futuro o sobre cosas desconocidas era obra d el d emonio, q uien t entaría u na y otra v ez c on l a s imbólica m anzana d el conocimiento, s eñalando que los s aberes ad quiridos al escuchar y observar la naturaleza

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> *Ibíd*. p.265.

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> *Ibíd*. p.17.

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.267.

<sup>286</sup> Ibíd.

eran "conjeturas" de los i ndígenas, señalando que "mal es és te que cundió en todo el humanal linaje; y como estos naturales son buena parte de él, cúpolos harta parte desta enfermedad".<sup>287</sup>

Luego de 13 capítulos en los que recupera diversos ejemplos de lo que interpretó como agüeros, el franciscano explica que los indígenas "por la mayor parte atribuyen a las criaturas lo que no hay en ellas", describiendo y juzgando a la vez la percepción del otro para después señalar en torno a las llamadas abusiones que "empecen a la fe, y por e so conviene s aberlas, y p redicar contra e llas. H anse p uesto e stas pocas, a unque h ay o tras muchas más. Los diligentes predicadores y confesores búsquenlas para entenderlas, en las confesiones, y para p redicar c ontra e llas, porque s on c omo u na s arna q ue e nferma a l a fe". <sup>288</sup> En ese sentido, se comprende la tarea a largo plazo en la empresa de evangelización contra la supuesta sarna que representarían otros cultos y otros rituales que podían "enfermar" las creencias y costumbres cristianas.

#### Sobreposición y apropiación de los símbolos sagrados indígenas

De acuerdo a la relectura que venimos haciendo de los cinco primeros libros de la *Historia general de las cosas de Nueva España*, encontramos que en el discurso narrativo del autor misionero es recurrente el uso de construcciones analógicas en la traducción que realizó del territorio, la naturaleza y los seres. También encontramos que las descripciones sobre los l lamados " dioses" d e l os a ntiguos m exicas f ormaron parte d el p roceso d e resignificación para la fundación de un nuevo orden colonial en América. Por ello, en la narrativa de Sahagún s e o bserva un discurso en el que u tilizó i mágenes analógicas que sirvieron en s u t raducción r especto al m undo i ndígena, c lasificándolo d entro d e lo s parámetros establecidos para identificar a otros pueblos a los que antiguos misioneros habían d escrito y p erseguido en su m omento p or vi vir d e o tras formas, re alizando costumbres y cultos d istintos a l os cr istianos. D e e sta manera, s e m anifiesta l a sobreposición y colonización de las distintas representaciones de lo sagrado para los antiguos m exicas, ya que al observar cada u no d e estos símbolos según la propia descripción de Sahagún, corroborada en las narrativas e imágenes de otros trabajos previos a la *Historia general*, encontramos que se hace referencia a elementos que representan:

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> *Ibíd*. p.279.

<sup>&</sup>lt;sup>288</sup> *Ibíd*.285.

- 1) la naturaleza: el agua e n forma de: l luvia, el mar, l os ríos; o como a gua sanadora; l as montañas; el v iento; l a t ierra y sus distintas formas de no mbrarla y representarla; el su stento, es decir, los a limentos, en este caso el maíz; l a sa l para cocinar; el pulque que es descrito como el vino de esta tierra; así como la presencia de las flores; y el culto al fuego, antiguo símbolo de los pueblos que da calor a los seres y permite cocinar los alimentos.
- **2) acciones h umanas:** como l a d iscordia o l a p rosperidad; e l co nflicto o l a guerra; la adversidad o prosperidad; el amor, el sexo y el placer; los convites o fiestas, es decir las ceremonias y rituales indígenas; el morir al parir; así como las enfermedades y su medicina.
- 3) invenciones de origen humano: como los Temazcalli, llamados "baños de vapor", utilizados para la salud de la gente; también se describe el uso del uxitl, es decir, el olli o resina como elemento ritual y medicinal; asimismo, se encuentra la invención de las redes p ara p escar y alimentarse; la c reación d e asientos, llamados i cpalli e n l engua nahuatl; así como el trueque o intercambio y con ello los pochtecas o "mercaderes". (Ver cuadro 2)

De acuerdo a lo anterior, las descripciones de los diversos símbolos de los sagrado mexica manifiestan un culto a la naturaleza y a los distintos elementos que de ella brotan, los cuales permiten la vida del ser humano, así como la presencia de acciones ligadas a la intervención humana en relación con lo que en la naturaleza se encuentra. (Ver cuadro 3). Sin embargo, en el proceso de traducción, la obra de fray Bernardino permitió establecer un m arco d esde e l c ual s e d escribió e l m undo i ndígena p ara s u ap ropiación. D e e sta manera, la *Historia general*, al menos en los prólogos de los diez primeros libros y en sus confutaciones, transmite su pensamiento, funcionando como una herramienta más en una antigua ta rea asumida por los franciscanos y o tras ó rdenes re ligiosas, impulsadas por la Iglesia C atólica y l a Corona Española e n s u ob jetivo d e e xpansión y c olonización, difundiendo y e stableciendo e n l os t erritorios ocupados s u fi losofía y organización d el mundo. P ara e llo, l a e vangelización f ue t rascendental p ara e l e stablecimiento d el nu evo orden c olonial, a sí c omo l a re escritura de l a h istoria, c on l o c ual s e c omprende l a apropiación d el territorio, de la naturaleza y de las culturas indígenas. En ese s entido, la narrativa del franciscano plasmó, desde sus parámetros ideológicos y en el contexto de su

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Las diversas maneras de representar y nombrar a la tierra o lo que de ella nace corresponden a los distintos nombres que se le fueron dado: madre de lo divino, corazón de la tierra, abuela de los baños, nuestra abuela.

propio i maginario a u n p oco m ás d e 3 o su puestos d ioses y se midioses, si guiendo u n modelo discursivo a partir de la permanente referencia con el mundo grecolatino, ya que:

En la estructura discursiva misionera, la comparación con los politeísmos antiguos del Viejo Mundo entrega un modelo para juzgar y comprender la alteridad religiosa mesoamericana; e n e ste m odelo la no ción franciscana de i dolatría no solamente sirve para buscar los errores en los sistemas religiosos nativos sino también para construir formas de n egociación y procesos de c ompatibilidad e ntre d iferentes sistemas culturales.<sup>290</sup>

Como podemos observar en la narrativa del franciscano, la necesidad de explicarse el mundo indígena lo llevó a construir un orden jerárquico y metafórico en su descripción y apropiación. A partir del análisis de los clasificatorios utilizados al describir lo sagrado, la forma de nombrarlo y representarlo, identificamos algunos elementos que muestran parte del p roceso d e c olonización. E stas r epresentaciones d e distintos e lementos d e l a naturaleza, así como de acciones, trabajos e invenciones ligadas a la vida cotidiana de los antiguos m exicas, fueron re interpretados como "dioses" d esde e l i maginario e uropeo, lo cual s e observa con la s obreposición analógica que tuvo por consecuencia u n proceso de reinvención en torno a lo sagrado. De esta forma:

La re currencia d e l os e spañoles a m itos, re latos y e xperiencias a nteriores p ara explicar lo que veían, relacionarse y dominar a los indios [...] puede a preciarse en las crónicas escritas en aquellos siglos, donde aparecen numerosos pasajes de obras de a utores g recolatinos, m edievales y re nacentistas c opiados, a daptados o empleados para establecer analogías.<sup>291</sup>

Al observar las descripciones de al menos diez símbolos distintos: Huitzilopochtli, Tezcatlipoca, Q uetzalcoatl, C hicomecoatl, C halchiuhtlicue, T eteo i nan, T lazohteotl, Cihuacoatl, C ihuapipiltin y X iuhtecuhtli, e ncontramos p ara t odos e llos e l p roceso d e reinvención, al asignarles una identidad ligada a símbolos de origen greco-romano. <sup>292</sup> (Ver cuadros 1 y 3; a sí como el a nexo de i mágenes). E n es e s entido, c omprendemos por qué Sahagún comenzó su na rrativa c on H uitzilopochtli, s ímbolo que relacionó c on h umanos deificados e n o tros ti empos p or pueblos, que a l os o jos del franciscano también h abían errado su c amino a l re alizar e l cu lto e quivocado a "o tros dioses"; a demás de que en la *Historia general* quedó l igado con Tezcatlipoca, Q uetzalcoatl y Mixcoatl c omo representaciones de la guerra, generadores de la discordia o la prosperidad, lo cual a su vez

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> Cfr. Botta, Sergio. El politeísmo como sistema de traducción. La obra misionera de Toribio de Benavente Motolinía frente a la alteridad religiosa de la Nueva España. En Guaraguao. Año 12. No.28 Sapienza Universita di Roma. 2008. p.9-26

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> Cfr. Pastor, Marialba: 2011. p.9.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Cfr. Olivier: 2007 y 2010; Botta: 2008; Segundo: 2012; Solodkow: 2010.

permitió e ncuadrar a 1 os m exicas e n l os parámetros h istóricos reconocidos p or el franciscano c on relación a pueblos que h abían constituido ciertos "i mperios" o "re inos" sostenidos en el poder mediante la guerra y la ocupación.

Los m exicas i dentificados c omo u n p ueblo "g uerrero", que v eneraba a l S ol y lo s símbolos que a este elemento se vinculaban, permitió al europeo clasificar y describir la organización s ocial d e l os i ndígenas, a sí c omo sus c ostumbres y m odos d e vi vir e n e l modelo conocido r especto a c ulturas que h abían r ealizado c ultos al S ol e n o tras é pocas, perseguidas y e stigmatizadas d esde l os parámetros c ristianos. <sup>293</sup> Asimismo, s iguiendo l a idea d e l os e uropeos e n t orno a q ue al gunos humanos fueron divinizados, se exp lica l a descripción que el franciscano realizó s obre Chicomecoatl, que fue la primera mujer a la que se atribuye la elaboración del alimento a base de maíz. En el mismo sentido, el uso de analogías llevó al franciscano a v er a l as llamadas C ihuapipiltin, m ujeres m uertas e n el parto, como aquellos seres relacionados a diversos elementos de la naturaleza, así como al canto y la danza, las ninfas de origen heleno. Sobre el juicio en torno a Tlazohteotl resulta interesante observar que las descripciones tienen que ver con conductas sociales alrededor del am ar en s us múltiples posibilidades, incluyendo el tema de la sexualidad, acciones en las que van implícitas distintas percepciones sobre ellas.

Casi todas las narraciones de supuestos testigos de los rituales caníbales amerindios siguen de cerca un modelo establecido [...] todos o casi todos estos detalles de las Bacanales d escritas por L ivio, pueden e ncontrarse, *mutatis mutandis*, e n l a mayoría d e l as d escripciones e uropeas d e l as f iestas c aníbales i ndias [...] La conexión entre el exceso sexual y el canibalismo en estas afirmaciones en un lugar común. T ambién l o e s la as ociación e ntre e l comer carne h umana y el c omer inmundicias.<sup>294</sup>

En torno a Chalchiuhtlicue, símbolo del agua, y Xiuhtecuhtli, símbolo del fuego, las descripciones citadas muestran la posibilidad de vida y renovación que ambos elementos generan y representan en el universo cotidiano indígena. A simismo, o bservamos que al menos diez de estas representaciones, descritas como parte de los llamados "dioses" mexicas, fueron seres humanos que aprendieron a utilizar algún elemento de la naturaleza para la sobrevivencia de los pueblos o que inventaron alguna herramienta para el beneficio colectivo. En ese sentido:

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Cfr. Graves: 1985; Moshe Halbertal: 1992; Pagden: 1982; Asmann: 2014.

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> Pagden, Anthony. *La caída del hombre natural. El indio americano y los orígenes de la etnología comparativa*. Alianza Editorial. España: 1982. p.120-121.

Había s ido d e particular u tilidad para l os c ristianos e n s u l ucha c ontra e l paganismo una muy antigua tesis acerca del origen de los dioses, que aseguraba que todos e llos h abían si do si mples h ombres, d eificados p osteriormente p or l os merecimientos de su vida. Al llegar a América y e ncontrar i ntricadas se lvas de divinidades, el viejo argumento sirvió de nuevo.<sup>295</sup>

En torno a esta idea la fuente de información para explicarse la presencia de "otros cultos" fue E vémero de M esina, quien d escribió e n su m omento a los dioses de o rigen heleno como personajes históricos de eficados. Por el lo, "los a pologistas y más tarde los Padres de la Iglesia - Clemente de Alejandría, Lactancia, Tertuliano, San Agustín y o tros más- la utilizaron en contra de los paganos para demostrar la falsedad de sus dioses. De la misma m anera Sahagún e nfatiza e l o rigen m ortal d e l as deidades mexicas", 296 dando continuidad a l a tarea de antiguos cristianos, renovando la justificación bíblica frente a otros cultos como podemos apreciar en las siguientes palabras:

Por ignorar vuestros antepasados las verdades de la Sagrada Escritura, se dejaron engañar de diversos errores de los demonios nuestros enemigos [...] Dice la Sagrada Escritura: A tan gran locura y ceguedad vinieron los malaventurados idólatras, que el n ombre que s olo a Dios pertenece a plicaron a h ombres y mujeres, y a l os animales y a los m aderos y p iedras. E sta m aldad y tra ición hicieron vu estros antepasados, que el nombre maravilloso que es Dios, el cual a sola la divinidad conviene, le aplicaron a cosas bajas e indignísimas.<sup>297</sup>

El franciscano señaló que el pecado del a ignorancia eral a causa del desconocimiento por parte de los antiguos indígenas respecto a las "verdades" sostenidas en lo que para él y los suyos se encontraba en su "Sagrada Escritura". Ante ello, establece que los mexicas se dejaron engañar por los demonios viviendo e ntonces e n "locura" y "ceguedad", lo cual e xplicaba, en s u en tendimiento, que los indígenas r ealizaran c ultos extraños. Esta idea se reforzó al ver que nombraban y representaban a otros elementos de la naturaleza como parte de lo sagrado, observando esta acción como "maldad y traición", aunque los i ndígenas no supieran de la o fensa cometida al dios cristiano al no mbrar y representar como sagradas "cosas bajísimas e indignísimas", según la percepción del evangelizador. En ese sentido, para fray Bernardino nada proveniente de la naturaleza podía ser sagrado, pues como establecía el pensamiento cristiano, esta idea era producto de un engaño de la imaginación o de los "diablos" para realizar "sacrificios" como parte de

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> López Austin, Alfredo. *Hombre-dios. Religión y política en el mundo náhuatl.* IIH-UNAM. México: 1998. p.107 y ss. <sup>296</sup> Diversos autores han encontrado las posibles influencias que habrían alimentado el imaginario del franciscano, entre ellos podemos mencionar el estudio de Olivier, Guilhem. El panteón mexica a la luz del politeismo grecolatino: el ejemplo de la obra de fray Bernardino de Sahagún. p.396. También se puede consultar el trabajo de Alfredo López Austin, Los mitos en la obra de Sahagún. p. 87-88.

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.61.

un ritual que a sus ojos mostraban la práctica de la idolatría. En ese contexto, se explican las s iguientes l íneas elaboradas c omo p arte d e l a c onfrontación i deológica d el evangelizador al observar y describir las costumbres mexicas:

Vosotros, los habitantes de esta Nueva España, que sois los mexicanos, tlaxcaltecas y los que habitáis en la tierra de Mechuacan, y todos los de más i ndios de estas Indias O ccidentales, sabed: Que todos habéis vivido en grandes ti nieblas de infidelidad e idolatría en que os dejaron vuestros antepasados, como está claro en vuestras e scrituras y pinturas, y ritos i dolátricos en que habéis v ivido hasta ahora.<sup>298</sup>

Con e stas p alabras e l fraile ar gumentaba l as respuestas desde s u p ensamiento y contexto a l c onfrontar otras f ormas de ve r y vivir e n e l m undo. D irigiéndose e n e sta ocasión a los indígenas en vías de colonización, Sahagún manifiesta su percepción sobre la filosofía de quienes vivían en estas tierras luego de observar "escrituras y pinturas, y ritos idolátricos", ca lificando y condenando lo que vio de la antigua cultura como infidelidad originada en las tinieblas, permitiendo sostener con ello un largo proceso de colonización del m undo i ndígena. E stos j uicios s e s ustentan, c omo v enimos a nalizando e n l a interpretación d e l a B iblia, d e l a c ual e l f ranciscano toma otra c ita d el l ibro l lamado *Sabiduría* en la que se habla de la "Necedad de los que adoran las criaturas" y que dice:

Vanos son por naturaleza todos los hombres que carecen del conocimiento de Dios, y por los bienes que disfrutan no alcanzan a conocer al que es la fuente de ellos, y por la consideración de las obras no conocieron al artífice. Sino que al fuego, al viento, al aire ligero, o al círculo de los astros, o al agua impetuosa, o a las lumbreras del cielo tomaron por dioses rectores del universo. Pues si seducidos por su hermosura los tuvieron por dioses, debieron conocer cuánto mejor es el Señor de ellos, pues es el autor de la belleza quien hizo todas estas cosas. <sup>299</sup>

Para los e vangelizadores to dos los pueblos que no compartían su pensamiento y explicación de lo sagrado, fueron enmarcados como fuera de la ciencia, es decir, fuera del conocimiento de Dios, ya que no habían podido verlo ni conocerlo al tener por sagrado al fuego, a le spíritu, a la ire, a las e strellas, al ag ua, a ls olo a la luna, elementos de la naturaleza que en la explicación bíblica, que acompañaba al fraile, eran obra de un solo ser. En ese sentido. comprendemos que en su narrativa el fraile remarcara que:

La ve rdadera l umbre para c onocer a l ve rdadero d ios, y a l os d ioses f alsos y engañosos c onsiste e n la i nteligencia d e l a D ivina E scritura l a c ual posee u n preciosísimo tesoro muy claro y muy puro la Iglesia Católica, al cual todos los que

-

<sup>&</sup>lt;sup>298</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.52.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> Sabiduría: 13. Citado por Sahagún a partir de la Biblia Vulgata. Cfr. Biblia. Op. cit.

se q uieran sa lvar so n obligados a d ar c rédito, p or se r ve rdades re veladas y procedentes de la eterna verdad que es Dios [...] Por relación de la divina Escritura sabemos, que no hay, ni puede haber más Dios que uno. Criador de todas las cosas, y gobernador y conservador de todas ellas.<sup>300</sup>

Con e stas palabras Sahagún re afirma su postura re specto a que la "ve rdad" para conocer al "ve rdadero" dios, a sí como para i dentificar y clasificar a los "dioses falsos" se encuentra en su libro sagrado, reafirmando que no puede haber más dios que uno, el suyo. De esta forma, se renovaba la parábola del bien frente al mal, lo bueno frente a lo malo, lo verdadero frente a lo falso, re-estableciendo la fórmula de las costumbres correctas frente a las i ncorrectas. Y por si e sta f rase no dejara c lara la postura i deológica del f raile, inmediatamente después, señaló que:

Síguese de a quí claramente que Huitzilopochtli, no es dios, ni tampoco Tlaloc, ni tampoco Quetzalcoatl; Cihuacoatl no es diosa, Teteuinnan no es diosa, Tzapotlatena no es una diosa, Cihuateteto no son diosas, Chalchiuhtlicue no es diosa, Uixtocihuatl no e s diosa, T lazolteotl no e s di osa, X iuhtecuhtli n o e s di os, M acuilxochitl o Xochipilli no es dios, Omacatl no es dios, Ixtlilton no es dios, Opochtli no es dios XipeTotec n o e s di os, Y iacatecuhtli n o e s di os, C hionquiahuitl n o e s di os, Chalmecacihuatl no es diosa, Acxomucuil no es dios, Nacxitl no es dios, Cochimetl no es dios, Iacapitzaoac no es dios, Napatecutli no es dios, Tepictoton no es dios, no son dioses, el Sol, ni la Luna, ni la Tierra, ni la Mar, ni ninguno de todos los otros que a dorabais, n i so n dioses, to dos so n d emonios: A sí l o te stifica l a S agrada Escritura diciendo, *Omnes diigentium demonia*, que quiere decir todos los dioses de los gentiles son demonios.<sup>301</sup>

La permanente ne gación frente a los símbolos sagrados indígenas resulta en u na fórmula argumentativa frente a todo lo que no estuviera de acuerdo a su pensamiento, por lo tanto Sahagún afirmaba que "ninguno de todos los otros que adorabais, ni son dioses, todos son demonios", con ello, las costumbres indígenas fueron clasificadas como obra del mal, lo c ual se c omprobaba al verificar e n l a Biblia l a i dea respecto a que t odas l as representaciones de lo sagrado de los "gentiles" son demonios. Así, las explicaciones y filosofías i ndígenas sobre lo sagrado fueron demonizadas y u tilizadas para j ustificar la guerra de invasión y colonización, como señaló el mismo fray Bernardino:

Esta f ue l a c ausa d e to dos vuestros a ntepasados tu vieron g randes t rabajos, d e continuas g uerras, h ambres y m ortandades, y a l f in e nvió D ios c ontra ellos a su siervos los cristianos, que los destruyeron a ellos y a todos sus dioses.<sup>302</sup>

<sup>300</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.58.

<sup>301</sup> Sahagún. Op. cit. p.58.

<sup>302</sup> *Ibíd.* p.59.

La explicación de Sahagún en torno a la destrucción de los mexicas y su cultura se sustentó en una decisión establecida por su propio Dios, quien envió a sus siervos europeos a una misión que justificaba la guerra frente al otro y lo otro, en una tarea permanente de evangelización como reconoce el propio franciscano al señalar que: "y si algunos trabajos hay ahora, es porque hay algunos idólatras entre vosotros, porque aborrece Dios a los idólatras so bre to do género de pecadores, por ser el pecado de la idolatría el mayor de todos los pecados". 303 La justificación para atacar al o tro que profesara la religiosidad "incorrecta" devela que para los europeos la tarea era reconocer lo que en su pensamiento se e xplicaba como e ngaño, i dolatría, superstición, cosa del diablo. No importaron las creencias, las explicaciones del mundo ni la forma de vivirlo por parte de los que habitaban estas ti erras. El juicio f rente a la "i dolatría" sostuvo la invasión y colonización en los diversos territorios ocupados.

El paganismo deja en lo sucesivo de ser otra forma de religión: se ha convertido en la i rreligión, e n l a au sencia d e D ios, e n obra d el d iablo, e n e nfermedad, e n u na pasión y, naturalmente, en un pecado. Es u na especie de guerra de exterminación semántica la que se libra aquí, y es el cristianismo el que ha ganado.<sup>304</sup>

En este contexto, las descripciones de lo sagrado, las formas de nombrarlo y representarlo, así como sus respectivas ceremonias y rituales, fueron objeto de un proceso de re-significación que a veces encubría, ocultaba o se apropiaba de ellos, reinterpretando sus a tributos y contenidos para ser suplantados con imágenes y contenidos propios del pensamiento occidental. Ante el problema de no comprender al otro y su forma de vivir el mundo, especialmente en lo relacionado a la escritura antigua por medios de imágenes:

Una de las razones, sin duda la más importante, de la incomprensión, por nuestra falta de conocimiento, de los sistemas de escritura mesoamericana es sobre todo la del "desprecio" de la imagen. Para los que pertenecen a las civilizaciones herederas del alfabeto griego y del abecedario latino no conciben la escritura sino por medio de letras. Se desprecia a la imagen porque obligatoria y arbitrariamente, se le ha designado un papel secundario [...] La separación del texto y la imagen se realizó desde hace muchos siglos en las civilizaciones indo-europeas. Y, de acuerdo con sus creencias y definiciones etnocentristas, este hecho es una de las marcas y no de las menos importantes que demuestran el progreso intelectual, la categoría de civilización, y sobre todo, de superioridad.<sup>305</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>303</sup> En su narrativa fray Bernardino de Sahagún cita nuevamente el libro Sabiduría 5. *Op. cit.* p.59.

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> Assmann Jan. *Violencia y monoteísmo*. Fragmenta Editorial. España: 2014. p.70.

<sup>305</sup> Cfr. Galarza, Joaquín. Tlacuiloa. Escribir pintando. Tava Editorial. México: 1996.

En su n arrativa f ray B ernardino describió a 1 os i ndígenas y su s c ostumbres a imagen y s emejanza de modelos es tablecidos p reviamente en su cultura, s obreponiendo cielos e infiernos i maginarios, i mponiendo nu evos contenidos a 1 as ant iguas e structuras indígenas, re-significando las lenguas y las imágenes, estableciendo una colonización larga y p rofunda c on 1 a c ual se d ifundió 1 a i dea s obre 1 a e xistencia d e u n " panteón d e d ioses mexicas", al estilo greco-romano, siendo que d ebemos repensar las categorías impuestas como "d ioses" a 1 as p ercepciones i ndígenas de lo sa grado, s us a tributos, c eremonias y concepciones, ya que, como se ha probado en diversos estudios, dicha acción formó parte de la colonización de las culturas indígenas.<sup>306</sup>

Los nah uas, como otras culturas am erindias, vivían e n u n u niverso e n el que l as estrellas, e l a gua, l as m ontañas y a lgunos objetos, se c onsideraban se res ta n animados y vivos como los animales y las personas [...] desde esta perspectiva, algunas pinturas podrían entenderse como *Ixiptlah*: una envoltura que posee ojos y por ello un punto de vista; esta pinturas serían sujetos activados y no objetos, como en Occidente.<sup>307</sup>

De esta forma, las imágenes y las palabras con la que se identificaron a los antiguos símbolos de lo sagrado, así como otros aspectos culturales de los pueblos indígenas fueron descritos por Sahagún como "otras locuras sin cuento y otros dioses sin número inventaron vuestros a ntepasados, q ue n i p apel n i ti empo b astarían p ara e scribirlas". En es te contexto, para l ograr s obreponer u na nu eva historia, u na v erdad, a lgunas c rónicas evangelizadoras u tilizaron o tro e lemento d e l a r etórica e n l a c onstrucción d e s us narrativas: la peroración, que es la conclusión de la disertación, resumiendo los elementos fundamentales de lo que s e di jo de sde e l i nicio de l di scurso. En el ca so de la *Historia general de las cosas de Nueva España*, esta f igura nar rativa f ue d esarrollada e n l a confutación, e s d ecir, e n l a c onfrontación d e l as i deas e n t orno al m undo y l o s agrado observado e n l as culturas i ndígenas, ar gumentos e laborados p or f ray Bernardino q ue confirmaban su postura frente al pensamiento de los mexicas, como podemos observar en las siguientes palabras:

iMal aventurados de aquellos que adoraron y reverenciaron y honraron a tan malas criaturas, y tan enemigos del género humano como son los diablos y sus imágenes y por honrarlos ofrecían su propia sa ngre y la de sus hijos, y los corazones de los prójimos, y los demandaban con gran humildad todas las cosas necesarias,

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> Cfr. Arrom, 1991; Gil, 2007; Mires, 2007; Zavala, 1972; O´Gorman, 2012; Pastor, 1983; Payás, 2010; Pérez, 1991; Rabasa, 2009; Rodríguez, 2010; Rozat, 2002; Ruiz, 2010; Solodkow, 2010 y Sanfuentes, 2013.

<sup>307</sup> Magaloni K erpel, D iana. Los colores del Nuevo Mundo. Artistas, materiales y la creación del Códice Florentino. Universidad Nacional Autónoma de México y The Getty Research Institute, Los Ángeles. UNAM. México: 2014. p.13. 308 Sahagún. Op. cit. p.60.

pensando falsamente que e llos e ran p oderosos p ara l es dar todos l os b ienes y librarlos de todos los males!<sup>309</sup>

En e l d iscurso se a precia n uevamente l a u tilización d e f iguras n arrativas q ue permitieron exp licar l a p ermanente p resencia d el m al, observada e n l as co stumbres y acciones indígenas. De esta manera, Sahagún señaló que los antiguos mexicas fueron "mal aventurados" por haber adorado, reverenciado y honrado "tan malas criaturas", luego de averiguar y confirmar que re alizaban ri tuales a d iversos e lementos de l a naturaleza, ofreciendo su sangre y la de los suyos, así como los supuestos "corazones de los prójimos [...] pensando falsamente que ellos eran poderosos para les dar todos los bienes y librarlos de todos los males", cuestión que en su ideología no podía ofrecer nadie más que su dios, por ello, de acuerdo a Sahagún "sus lamentaciones y dolor no remediable, en la Sagrada Escritura está escrito: Errado habemos en el camino de la verdad, no nos alumbró la luz de la justicia, no nos nació el sol de la inteligencia, nos fatigó y nos cansó el mal camino de la maldad y de la perdición". De acuerdo a lo establecido en la Biblia, ni la justicia ni la inteligencia podían acompañar a los mexicas, más bien el peso del supuesto mal les había llevado a "perderse" como a los ancestros del europeo.

Implícitamente el texto misionero llama a la acción de negar y condenar esa parte de su vida y cultura anterior así como a afiliarse a la nueva y buena creencia. En ese sentido los textos de misión y la traducción misionera tratan de convencer y con ello ti enen la e structura e xplícita o i mplícita del ti po de texto a rgumentativo. A veces esta argumentación no se limita a un intento de lograr la convicción sino que se convierte en una imposición de convicciones.<sup>311</sup>

La escritura del evangelizador se transformó en una herramienta de aprehensión de la realidad, interpretando y transmitiendo los nuevos conocimientos sobre "las cosas divinas" que "estos naturales adoraban", con el objetivo de pretender erradicarlas. De esta forma, s e c omprende q ue h acia e l f inal d e s u c onfrontación i deológica f rente a l as costumbres d e l os ant iguos m exicas, f ray B ernardino d e S ahagún c oncluyera c on u na petición-advertencia al posible lector de su obra, diciendo:

Ruégote por Dios vivo, a quien quiera que estos leyeres, que si sabes alguna cosa entre estos naturales tocante a esta materia de la idolatría, des luego noticia a los que tienen cargo del regimiento es piritual o temporal, para que con brevedad se remedie; y haciendo esto harás lo que eres obligado, y si no lo hicieres encargarás tu

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> *Ibíd*. p.58.

<sup>310</sup> *Ihid* n 50

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> Zimmerman, Klaus. "Traducción y edición bilingüe en el marco de la colonización y evangelización: el caso de Bernardino de Sahagún". En *El Universo de Sahagún. Pasado y presente 2011.* Instituto de Investigaciones Históricas-UNAM. México: 2014. p.65.

conciencia con carga de grandísimas culpas [...] no se debe tener por buen cristiano el que no es perseguidor de este pecado, y de sus autores, por medios lícitos y meritorios.<sup>312</sup>

El modelo establecido por Sahagún para juzgar las imágenes y palabras respecto a lo s agrado i ndígena r enovó los c onocimientos e stablecidos e n la B iblia para e nfrentar a otros c ultos y ri tuales n o c ristianos, p or e llo s eñaló u na y o tra v ez l a p resencia d e l a idolatría, transmitiendo la responsabilidad d e e rradicarla a todo lector d e su obra, advirtiendo que esto es una obligación para ser "buen cristiano" y quien no lo cumpliera cargaría en su conciencia con grandes culpas, como parece fue lo que sucedió a los indígenas americanos reeducados y formados para el nuevo tiempo colonial. A partir de la advertencia establecida entre ser buena o mala persona, la pedagogía de choque se trasladó a las formas de ser y estar en el mundo, transmitiendo las normas de conducta cristianas a la vida cotidiana de las sociedades coloniales.

El carácter de la escritura de la que se sirve la religión a fin de actuar de manera formadora y transformadora sobre la totalidad de la vida de los hombres es del tipo performativo. Si no sigo la Escritura, entonces no es por mi propia cuenta y riesgo, sino que caigo inevitablemente en el pecado.<sup>313</sup>

Luego de releer y anal izar las descripciones realizadas por fray Bernardino de Sahagún en torno a las supuestas formas de nombrar, representar y relacionarse con lo sagrado, proponemos hacer una reflexión respecto a cómo esta invención y encubrimiento "del indígena" y "lo indígena" formó parte de lo que se ha establecido como la colonización de América. Lo cual abordaremos a partir de revisar los prólogos y una parte del contenido de los s iguientes cinco l ibros, en los cuales fray Bernardino de Sahagún confirma y ejemplifica lo descrito y a rgumentado en los primeros cinco a partados de la *Historia general* al interpretar, traducir y resignificar el ser y el saber de los antiguos mexicas.

<sup>312</sup> Sahagún. Op. cit. p.64.

<sup>&</sup>lt;sup>313</sup> Assmann Jan. Violencia y monoteísmo. Fragmenta Editorial. España: 2014. p.105.

Cuadro 1. Dioses, semi-dioses y dioses de menor dignidad según fray Bernardino de Sahagún

| Semi-dioses                                   | Dioses                                                            |                       |  |  |
|-----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------------------|--|--|
| (Humanos divinizados)                         |                                                                   |                       |  |  |
| Huitzilopochtli                               | Tezcatlipoca - Necoc Yaotl                                        |                       |  |  |
| Dios de la guerra                             | Tenido por dios de la discordia o prosperidad (el que da y quita) |                       |  |  |
|                                               | Equilibrio                                                        |                       |  |  |
| Painal                                        |                                                                   |                       |  |  |
| sota capitán del primero (Hist. Gral.)        | Tlaloc- Tlamacazqui                                               |                       |  |  |
| vicario de Hutzilopochtli (Florentino)        | dios de la lluvia                                                 |                       |  |  |
| Quetzalcoatl - Humano                         |                                                                   |                       |  |  |
| Quetzalcoatl Ehecatl - Viento                 | Diosas                                                            |                       |  |  |
| (barre el camino a los tlaloques)             |                                                                   |                       |  |  |
|                                               | Cihuacoatl                                                        | Tonatzin _            |  |  |
| Chicomecoatl                                  | Adversidad                                                        | Nuestra madre         |  |  |
| Diosa de los sustento (y bebida)              |                                                                   | (Eva, dice Sahagún)   |  |  |
| Primer mujer en preparar alimentos (pan)      | Teteo inan                                                        | Tlalli iyollo         |  |  |
|                                               | Madre de los dioses                                               | Corazón de la tierra  |  |  |
| Tzapotlatena                                  | Toci (Tocihtli) nuestra abuela                                    | Temazcaltoci          |  |  |
| Mujer que inventó la resina uxitl (olli) para | Diosa de las medicinas y las yerbas                               | abuela de los baños   |  |  |
| sanar enfermedades                            | medicinales. La adoran médicos, parteras y                        | Temazcalli / Salud    |  |  |
|                                               | adivinos.                                                         |                       |  |  |
| Cihuapipiltin                                 | Chalchiuhtlicue                                                   | Uixtocihuatl          |  |  |
| Mujeres muertas en parto. Canonizadas como    | Diosa del agua /mar/ríos                                          | Sal /cocinar sustento |  |  |
| diosas. Se encuentran en encrucijadas.        | Pintábanla como mujer. Hermana de los                             |                       |  |  |
| Traen enfermedades                            | tlaloques                                                         |                       |  |  |
|                                               | Tlazohteotl / diosa de las cosas carnales/ sexo-sexualidad        |                       |  |  |
|                                               | Tlaelcuani / Comedora de cosas sucias (pecados)                   |                       |  |  |
|                                               | Otros nombres: Ixcuina (Tiacapan, Teicu, Tlaco y Xucotzin)        |                       |  |  |

# Cuadro 1.1 Dioses de menor dignidad según fray Bernardino de Sahagún

| Xiuhtecuchtli - Ixcozauhqui / Cuezaltzin<br>Dios del fuego<br>Huehueteotl<br>Dios antiguo    |                                                                                                                                                                                                                            |                                                                       |  |  |  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| Macuilxochitl<br>Xochipilli – el prir                                                        | - Cinco flores<br>acipal que da flores                                                                                                                                                                                     | Tlaloques – lluvia – Montañas<br>Habitadores del paraíso terrenal     |  |  |  |
| Omacatl – dos cañas<br>Dios de los convites                                                  |                                                                                                                                                                                                                            | Ixtlilton – negrillo / Tlaltecuhtli (Florentino)<br>Agua que da salud |  |  |  |
| Opochtli (semi dios)<br>Inventó redes para pescar<br>Yiacatecuhtli<br>Dios de los mercaderes | Tezcatzoncatl Dios del vino, pulcre de esta tierra Otros dioses del vino: Yiauhtecatl, Acolhoa, Tlilhoa, Pantecatl, Yzquitecatl, Toltecatl, Papaztac, Tlaltecaioa,Ometochtli, Tepoztecatl, Chimalpatecatl, Colhoatzincatl. |                                                                       |  |  |  |
| Napatecutli<br>Dios de los que hacen esteras de<br>juncias (petates, icpales)                |                                                                                                                                                                                                                            |                                                                       |  |  |  |

Cuadro 2. Elementos de la naturaleza como símbolos sagrados

| Agua en forma de:<br>Lluvia           | Montañas |
|---------------------------------------|----------|
| Mar                                   |          |
| Ríos                                  | Viento   |
| - Agua sanadora                       |          |
| Tierra                                |          |
| - Corazón tierra (madre de lo divino) | Fuego    |
| Sustento / Alimentos / Maíz           |          |
| Sal                                   | Flores   |
| Pulque (vino)                         |          |

Cuadro 2.1 Acciones e invenciones de origen humano como símbolos sagrados

| Acciones humanas              |
|-------------------------------|
| Conflicto / Guerra            |
| Discordia o prosperidad       |
| Adversidad o prosperidad      |
| Amor, Sexo, placer            |
| Convites - Fiesta             |
| Morir al parir / enfermedades |

| Invenciones humanas                           |  |  |  |
|-----------------------------------------------|--|--|--|
| Baños-Temazcalli / Salud                      |  |  |  |
| Uxitl (Olli / resina) / elemento ceremonial y |  |  |  |
| medicinal                                     |  |  |  |
| Pescar / Alimentación                         |  |  |  |
| Asientos/ icpalli / esteras (Política)        |  |  |  |
| Trueque / Intercambio / Mercaderes            |  |  |  |
| (Economía)                                    |  |  |  |

Cuadro 3. Sobreposición analógica con símbolos de origen greco-romanos

| Símbolos<br>mexicas           | Primeros Memoriales<br>ó<br>Códice Matritense                               | Códice Florentino                                         | Historia<br>General de<br>las cosas | Elementos de la<br>Naturaleza o acciones<br>representadas                   | Reclasificación<br>colonial                        |
|-------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| Huitzilopochtli               | Uitzilopuchtli<br>Es otro Marte                                             | Otro Hércules                                             | Fue otro<br>Hércules                | <b>Humano</b><br>En relación con lo divino                                  | Dios de la guerra                                  |
| Tezcatlipoca                  | Tezcatlipuca                                                                | Otro Júpiter                                              | Otro Júpiter<br>Verdadero<br>dios   | El que da y quita<br><b>Equilibrio</b><br>Viento de la noche                | Dios de la<br>discordia o la<br>prosperidad        |
| Quetzalcoatl                  | Quetzalcoatl                                                                | Ehecatl-Viento<br>Humano/<br>"sacerdote"<br>Otro Hércules | Otro<br>Hércules                    | <b>Viento</b><br>Conocimiento                                               | Dios de los<br>vientos                             |
| Chicomecoatl                  | Chicomecouatl                                                               | Otra Ceres                                                | Es otra diosa<br>Ceres              | <b>Maíz</b><br>Agricultura / Sustento                                       | Diosa de los<br>sustentos                          |
| Chalchiuhtlicue               | Chalchiuhtlicue                                                             | Otra Juno                                                 | Es otra Juno<br>Otra<br>Neptuno     | <b>Agua / mar -ríos</b><br>Elemento primordial                              | Diosa del agua                                     |
| Tlazohteotl                   | <b>Teteu inan</b> Otra Artemisa (Diosa de la virginidad, la caza y la luna) | Cihuacoatl es otra Venus  Chuapipiltin (Ninfas)           | Tlazohteotl<br>Otra Venus           | Tierra<br>Amor/Placer/Fertilidad/Vida<br>Humano<br>Mujeres muertas al parir | Diosa de las<br>inmundicias y<br>del pecado carnal |
| Xiuhtecuhtli /<br>Huehueteotl | Ixcozauhqui                                                                 | Otro Vulcan                                               | Otro Vulcan                         | Fuego                                                                       | Dios del fuego                                     |

A partir de analizar las descripciones en torno a los símbolos de lo sagrado realizadas por fray Bernardino de Sahagún, comparando las imágenes de los llamados "dioses" indígenas con los de origen greco-romano, podemos ubicar las analogías construidas para tratar de explicarse una parte de la antiguas culturas americanas. (Ver imágenes de los símbolos)

## Imágenes de los símbolos mexicas y los de origen greco-romano



Imagen 1. Huitzilopochtli (arriba) Quetzalcoatl (abajo)



Imagen 2. Heracles





Imagen 3. Hércules



Imagen 4. Chicomecoatl (arriba y abajo)



Imagen 5. Ceres





Imagen 6. Deméter



Imagen 7. Chalchiuhtlicue



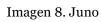




Imagen 9. Neptuno



Imagen 10. Tlazohteotl



Imagen 11. Venus



Imagen 12. Afrodita



Imagen 13. Xiuhtecuhtli



Imagen 14. Vulcano



Imagen 15. Hefesto



Imagen 16. Tezcatlipoca



Imagen 17. Júpiter



Imagen 18. Zeus



Imagen 19. Coatlicue / Teteo inan



Imagen 20. Teteu inna (Florentino)





Imagen 21. Diana (izq.) y Artemisa (der.) Símbolos romano y griego de la caza

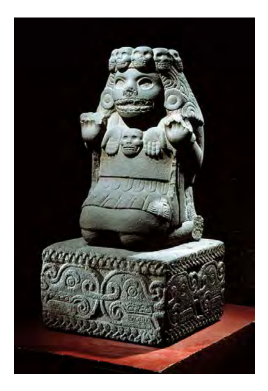


Imagen 22. Cihuacoatl



Imagen 23. Cihuacoatl (Códice Florentino)



Imagen 24. Cihuacoatl (Códice Borbónico)



Imagen 25. Cihuapipiltin / Cihuatoton





Imagen 26. Ninfas del bosque y del agua

## 3. V ivir N epantla: e ntre lo correcto y lo i ncorrecto. La colonización d el s er indígena

Después de releer las descripciones establecidas por fray Bernardino de Sahagún sobre los símbolos indígenas de lo sagrado, sus ceremonias, cantos y contenidos, se observa el uso de d istintas anal ogías para i dentificarlos y c lasificarlos de ac uerdo a l os parámetros conocidos en s u l ectura d el m undo. D e es ta f orma, l os m exicas fueron j uzgados d e "idólatras" c on l o c ual s e j ustificó l a g uerra f rente al o tro y l o otro d iferente, b uscando extirpar l as prácticas sociales q ue p ara l os e uropeos e ran "i ncorrectas", e ncontrando e n algunos aspectos culturales indígenas manifestaciones de lo que, en su pensamiento, implicaban vivir en "pecado", el cual era originado por la "ignorancia" en el conocimiento del d ios y l as l eyes c ristianas. El m odelo d e i dolatría q ue si rvió p ara h acer l a g uerra a diversos pueblos del mundo permitió también establecer los clasificatorios coloniales bajo los cuales q uedaron etiquetados a partir de las d iversas prácticas y m odos d e vida no cristianas. En ese sentido:

El N uevo M undo h ace s u ap arición e n l a h istoria d e O ccidente as ociado a u na identidad que no l e c orresponde. P ara i r a dquiriendo s u i dentidad v erdadera, tendrá q ue vi vir u n proceso l argo y p aulatino d e d esvelamiento por parte d el mundo europeo [...] Las imágenes visuales y mentales no s hablan de la forma en que en el siglo XV, con sus juicios y prejuicios respecto a su mundo y los otros, se enfrenta a l N uevo M undo, l a s orpresa que i mplica y el desarrollo de la posterior convivencia con una humanidad nueva.<sup>314</sup>

En este contexto, los argumentos expresados por Sahagún en los prólogos, así como los contenidos de los libros sexto al décimo de su obra, complementan sus descripciones de "las c osas divinas, o p or m ejor d ecir i dolátricas y h umanas y naturales d e e sta Nueva España",<sup>315</sup> centrándose ahora en describir a los supuestos practicantes de la idolatría, los indígenas mexicas, que de acuerdo a su percepción:

Fueron, cierto e n e stas c osas e xtremados, **devotísimos** para c on su s d ioses, **celosísimos** de sus r epúblicas, **entre s í muy u rbanos**; p ara **con s us enemigos, muy crueles**; para **con los suyos, humanos y severos**; y pienso que **por estas virtudes alcanzaron el imperio**, aunque les duró poco, y **ahora todo lo han perdido**, como verá claro el que cotejase lo contenido en es te l ibro con la vida que ahora tienen.<sup>316</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup> Sanfuentes Olaya. *Develando el Nuevo Mundo. Imágenes de un proceso*. Ediciones Universidad Católica de Chile. Chile: 2013. p.21.

<sup>315</sup> Sahagún Op. cit. p.17.

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> *Ibíd.* p.297. (Las negritas son remarcado nuestro).

Este párrafo corresponde al prólogo del libro sexto de la Historia general, en el que Sahagún trata "de la retórica y filosofía moral y teología de la gente mexicana, donde hay cosas muy curiosas, tocantes a los primores de su lengua, y cosas muy delicadas tocante a las vi rtudes m orales".<sup>317</sup> De ac uerdo a la nar rativa d el franciscano l os mexicas f ueron "devotísimos" de sus símbolos de lo sagrado, lo cual explica que er an profundamente dedicados a sus cultos y rituales, ocupando un lugar muy importante en su visión del mundo, además, tenían una organización social que en sus palabras mostraba que fueron "celosísimos" de lo que vio como repúblicas, es decir los señoríos que conjuntaban diversos calpulli o núcleos de familias en los que se organizaron los antiguos indígenas. Asimismo, algunos elementos de la conducta social de los mexicas fueron percibidos como "entre sí muy urbanos", lo cual explica que a pesar de la supuesta idolatría, a los ojos del europeo, tenían e n s u f orma d e organizar l a v ida al guna s imilitud c on m odelos p ropios d e s u cultura, al reconocer en ellos elementos útiles para su trabajo colonizador, apropiándose de ellos y so breponiéndoles n uevos c ontenidos o f unciones. E n su d escripción, fray Bernardino señaló que los mexicas er an "con sus en emigos, muy cru eles", pero con sus semejantes "humanos y severos".

Con e stas descripciones e l f ranciscano c olaboraba e n "d escubrir", describir y establecer, desde su visión d el mundo, los a spectos culturales i ndígenas q ue f ueron utilizados p ara so breponer l os d e o rigen c ristiano, s iguiendo e l a ntiguo m étodo d e confrontar l os sa beres del o tro a p artir d e l os a rgumentos q ue, a su ve z, ya e staban explicados y s ostenidos e n s u fi losofía d e v ida. P ara e llo, en su n arrativa u tilizó o tro elemento de la retórica para sostener sus argumentos frente al mundo indígena, aplicando el modelo en el que "cualquier diálogo didáctico pone un maestro enfrente de un discípulo. El p rimero t iene l a v erdad y p osee l a r espuesta a t odas l as preguntas y o bjeciones d el segundo". <sup>318</sup> En ese sentido, Bernardino de Sahagún clasificó a los mexicas como seres que al no conocer la "verdad", descrita en su Biblia, eran ignorantes, idea con la que se justificó el adoctrinamiento mediante la educación de los sujetos coloniales. De esta forma:

Uno de l os as pectos e senciales p ara c ombatir la p ersistencia d e l as c eremonias paganas entre los naturales lo constituyó la enseñanza. Educación e instrucción fueron l os m ejores f actores p ara l ograr u na c ompleta a similación d e l a c ultura occidental en los territorios conquistados d entro d e u n proyecto p edagógico e n el

.

317 Sahagún Op. cit. p.297.

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup> Este método habría sido aplicado por diversos evangelizadores y "su origen debe buscarse en los *Diálogos de Gregorio el Grande*, una de las obras medievales más traducida a las lenguas vulgares y muchas veces reeditadas a partir de la invención de la imprenta". *Cfr.* Dehouve, Daniéle. *Un diálogo de sordos: los Coloquios de Sahagún.* Estudios de Cultura Náhuatl. Vol.33. UNAM-IIH. 2002. p.192.

que p odríamos c onsiderar q ue e ducación y e vangelización e ran p rácticamente l a misma cosa.<sup>319</sup>

Tomando al egóricamente e l p apel d el m aestro que d ebía e nseñar e l c amino a s u discípulo i ndígena, el f ranciscano c onfrontaba s us ac ciones, l as j uzgaba, r eprendía y "enseñaba" la forma "correcta" de vivir el mundo, lo cual se explicaba y justificaba en el pensamiento cristiano imperial, en el cual:

En té rminos g enerales, se c onsideraba q ue l os b árbaros eran h ombres q ue n o habían l ogrado progresar. S us s ociedades e ran p rimitivas, su c omportamiento recordaba a sombrosamente a l as d escripciones q ue h acía, P latón, Aristóteles y Cicerón del c omportamiento d e l os p rimeros h ombres. Por l o tanto, l os i ndios podían describirse simplemente como 'atrasados'.<sup>320</sup>

Esta idea reproducía a su vez el antiguo modelo del padre frente al hijo, el maestro frente al alumno, el rey frente al pueblo, el amo frente al esclavo, distintas parábolas que sostienen, desde épocas helenas y después romanas, las formas de relacionarse socialmente a partir de e stablecer clasificatorios entre los seres humanos y frente a la naturaleza, estableciendo desde entonces modelos de control y domesticación en todos los espacios sociales, en ese sentido, "la interpretación aristotélica hegemónica, que ubicaba la esclavitud como un fenómeno anclado en la propia naturaleza humana, fue aceptada como explicación primaria tendiente a justificar las condiciones impuestas por el nuevo sistema mundial". 321 De esta manera, se renovaba la antigua idea en la que:

El esclavo natural descrito por Aristóteles es claramente un hombre, cuyo intelecto, por al guna r azón, no ha l ogrado e l c ontrol ne cesario de s us p asiones [...] No obstante, el esclavo natural no es la única criatura defectuosa psicológicamente en la j erarquía h umana de A ristóteles. P orque t anto l a m ujer c omo e l ni ño o cupan posiciones si milares. C omo e l e sclavo n atural, a mbos s on, e n c ierto se ntido, hombres incompletos.<sup>322</sup>

Siguiendo este hilo de ideas, el franciscano estableció en sus descripciones la misma idea dicotómica en tre s eres "completos" e " incompletos", en tre el ser correcto y el s er incorrecto, que a su vez se sostenía en la permanente lucha entre el bien y el mal. De tal suerte, que b ajo e ste b inomio s ocializado c omo l o b ueno f rente a l o m alo, l as c rónicas

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> Ruiz Bañuls. Mónica. *El huehuetlatolli como discurso sincrético en el proceso evangelizador novohispano del siglo XVI.* Bulzoni Editore y Universidad de Alicante. Italia: 2009. p.33-34.

<sup>320</sup> Pagden, Anthony. La caída del hombre natural. El indio americano y los orígenes de la etnología comparativa. Alianza Editorial. España: 1982. p.48.

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> Cfr. Ruiz Sotelo, Mario. Crítica de la razón imperial, La filosofía política de Bartolomé de las Casas. Siglo XXI. México: 2010. p.80 En el mismo sentido, Anthony Pagden señala que "La teoría de la esclavitud natural era de hecho, un medio para explicar por qué era moralmente justo que una nación —en este caso los griegos- esclavizara a los miembros de otra", lo cual será retomado por el pensamiento imperial y cristiano. Op cit. p.69.

<sup>322</sup> Pagden. Op. Cit. 1982. p. 70-72.

coloniales e stablecieron ta mbién e l c ontrol d e l os i ndígenas y su s c omportamientos, vigilando las conductas humanas a p artir de una pedagogía de choque que se encargó de colonizar las formas de ser y estar en el mundo, tra nsmitiendo las normas de conducta cristianas a la vida de las sociedades coloniales, imponiendo un control social permanente a p artir de i dentificar e i dentificarse e ntre s er "buena" o "mala" persona. P ara ello, la Iglesia Católica utilizó el miedo como instrumento de control social y vigilancia de las conciencias, incitando a corregir las conductas individuales, ya que "tener miedo de sí mismo era, en última instancia, tener miedo de Satán. Y Satán es menos fuerte que Dios. Así los di rectores de co nciencia de O ccidente, poniendo e n p ráctica u na p edagogía de choque, se e sforzaron p or sustituir l os miedos te ológicos p or l a p esada a ngustia colectiva". 323 Esta cultura del miedo se fue introyectando en los comportamientos y éticas sociales de la vida cotidiana, difundiéndose en los territorios colonizados que vivieron a partir de e ntonces bajo e l co ntrol de e ste se ntimiento como h erramienta de d ominio permanente. 324

En ese sentido, los juicios frente las costumbres indígenas se presentaron también en o tros á mbitos d e l a vi da so cial, re cordemos q ue e n u n p rimer m omento d e l a colonización se negaba la posibilidad de que los indígenas tuvieran alma, por lo tanto, en ese o rden de i deas tampoco tenían la capacidad de razonar, por ello, el europeo los veía como niños, seres que no sabían de la vida, razón que justificaba su adoctrinamiento. De esta f orma, " la m isión colonizadora e staba dirigida a humanizar o rdenadamente la naturaleza 'mitad demoníaca y mitad infantil' de los pueblos aborígenes que Europa colonizó". 325 Desde entonces, la razón de origen europeo determinó paternalistamente qué culturas tenían la facultad de pensar y cuáles no.

El p rivilegio de l c onocimiento e n l a m odernidad y l a n egación de f acultades cognitivas e n los s ujetos r acializados o frecen la base p ara la ne gación o ntológica. No pensar se convierte en señal de no ser en la modernidad. Las raíces de esto, bien se pueden encontrar en las concepciones europeas sobre la escritura no alfabetizada de i ndígenas e n l as A méricas. P ero p udiera decirse q ue t ales c oncepciones y a estaban de antemano nutridas por la sospecha sobre la no humanidad de los sujetos en cuestión. $^{326}$ 

<sup>324</sup> Cfr. Fanon, 1985; Quijano, 2014; Colombres, 2004; Dussel, 2008 y 2009; Foucault, 2009; Walsh, 2005.

<sup>323</sup> Delumeau, Jean. El miedo en occidente. Siglos XIV al XVIII. Mauro Armiño(trad.). Editorial Taurus. España: 1989. p.43.

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup> Tsenay Serequeberhan. "La crítica al eurocentrismo y la práctica de la filosofía africana". En *Capitalismo y geopolítica del conocimiento. El eurocentrismo y la filosofía de la liberación en el debate intelectual contemporáneo.* W alter Mi gnolo, compilador. Ediciones del Signo y Duke University. Argentina: 2001. p.261.

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> Maldonado Torres, Nelson. "Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo de un concepto". En *El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica*. Santiago Castro Gómez y Ramón Grosfoguel. Pontificia Universidad Javeriana y Editorial Pensar. Colombia: 2007. p.145.

Pensar y organizar el mundo que vivimos es una facultad de todo ser humano en lo individual y en lo colectivo como parte de una cultura, de acuerdo al contexto, al territorio que se habite, así como a la lengua que se hable, transmitiendo entonces diversas formas de v er y v ivir. Sin e mbargo, c on l a i nvasión i niciada e n t erritorio am ericano l as justificaciones para el dominio y expansión colonial se apropiaron del ser indígena y sus saberes.

Para l ograr e ste o bjetivo ci vilizatorio e l E stado e spañol c reó l a e ncomienda, c uya función e ra i ntegrar al i ndio a l os patrones c ulturales d e l a e tnia d ominante. E l papel d el en comendero era v igilar d iligentemente p or l a "conversión i ntegral" d el indio m ediante l a e vangelización s istemática y e l d uro t rabajo c orporal. A mbos instrumentos, la evangelización y el trabajo, se dirigían hacia la transformación de la intimidad, buscando que el indio pudiera salir de su condición de "menor edad" y acceder, finalmente, a los modos de pensamiento y acción propios de la vida civilizada.<sup>327</sup>

Siguiendo c on l a nar rativa d e Sahagún, al parecer pensó q ue d ebido a su organización los antiguos mexicas habían alcanzado un modelo y nivel de organización al que analógicamente se explicó como un "imperio", así la forma de organizar la vida, desde un orden jerárquico y clasificatorio de la naturaleza y los seres, se trasladó a los modelos indígenas descritos. De acuerdo a esta idea, se comprenden entonces las comparaciones y clasificatorios establecidos por el fraile sobre los indígenas como seres "devotísimos" de lo sagrado, "celosísimos" de las supuestas repúblicas, "entre sí muy urbanos" por lo que eran "con s us e nemigos, m uy c rueles", pero c on su s se mejantes "humanos y se veros". Interpretando que mexicas y europeos comprendían lo mismo respecto a la crueldad o la humanidad en la narrativa, se establece u na forma del ser indígena desde el imaginario occidental. En la *Historia general* el mexica y lo mexica descritos se acercan más al estilo cristiano del deber ser y cómo vivir. De esta manera, equiparar constantemente a los mexicas c on helenos y romanos permitió a Sahagún e stablecer l os modelos d esde l os cuales describió y clasificó el mundo indígena, en ese sentido comprendemos el siguiente argumento al hablar de "la retórica y filosofía moral y teología de la gente mexicana", en el que también se les asemeja con otros pueblos:

Todas l as na ciones, p or b árbaras y d e b ajo m etal que h ayan s ido, han puesto los ojos en los sabios y poderosos para persuadir, y en los hombres eminentes en la s virtudes m orales, y en los diestros y valientes en los ejercicios bélicos, y más en los de su generación que en los de las otras. Hay de

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> Castro-Gómez, Santiago. *La hybris del punto cero. Ciencia, raza e Ilustración en la Nueva Granada (1750-1816*). Editorial Pensar y Pontificia Universidad Javeriana. Colombia: 2010. p.63.

esto tantos ejemplos entre los griegos y latinos, españoles, franceses e italianos, que están los libros llenos de esta materia.328

Mediante e l u so d e diversas analogías l os mexicas entraron en el modelo clasificatorio del mundo de acuerdo al contexto histórico del franciscano, formando parte de l as nac iones q ue p or s er "bárbaras y d e b ajo m etal", habrían e stablecido una organización social que reconocía a personas que vio como "sabios y poderosos", al tener la característica de persuadir al otro, así como a quienes conocían y vivían respetando sus acuerdos sociales, lo cual Sahagún observó como "virtudes morales"; además de mencionar el respeto que recibían quienes eran hábiles en lo que vio como "ejercicios bélicos". En ese sentido, al hacer la descripción del mundo indígena señaló que:

Esto mismo se usaba en esta nación indiana, y más principalmente entre los mexicanos, en tre los cuales, los sabios retóricos, y virtuosos, y esforzados, eran tenidos en mucho; y de éstos elegían para pontífices, para señores, y principales y c apitanes por d e b aja s uerte q ue f uesen. Éstos r egían l as repúblicas y guiaban los ejércitos, y presidían los templos.329

De acuerdo a la interpretación del fraile, la organización mexica se sostenía en los poderes o torgados su puestamente a las personas que regían "las repúblicas, guiaban los ejércitos y presidían los templos", aunque en realidad sobrepone los espacios de poder con los que funcionaba e lorden social e uropeo para e xplicarse los diversos modos de organización i ndígenas, estableciendo la i dea de que los se ñores, guerreros y religiosos eran quienes regían los destinos de los pueblos, introyectando en su descripción las clases sociales d el "viejo mundo" p ara c ontrolar l os e spacios de p oder sobre l os d iversos territorios o cupados, es tableciendo m odelos que, al mismo tiempo, se apropiaron de algunos aspectos organizativos de los pueblos indígenas, además de encubrir y ocultar los que no fueran convenientes, así, con la narrativa evangelizadora:

Se genera una política del lenguaje que busca reacomodar la otredad al interpretar a los indios bajo una mirada que busca escudriñar en el pasado sólo las bases que formen cristiandad [...] Había que escribir su historia, la mirada debía espiritualizar América: mirar es i dentificar, re interpretar y re-escribir una memoria nueva, e se proyecto son las Crónicas del Nuevo Mundo.330

<sup>328</sup> Sahagún *Op. cit.* p.297.

<sup>329</sup> *Ibíd*. p.297.

<sup>330</sup> Segundo, Miguel. Franciscanos, escatología, evangelización, descubrimiento, indios. El descubrimiento de América en la última hora del mundo: la hermenéutica franciscana. Ver: http://nuevomundo.revues.org/63661. p. 11.

En este contexto, la forma europea de organizar la vida desde un modelo jerárquico y clasificatorio de la naturaleza y los seres, se trasladó a los modelos indígenas descritos según la lectura de los europeos. Por ello, al traducir y explicarse el mundo mexica desde sus parámetros ideológicos, el franciscano utilizó imágenes y conceptos conocidos con los que interpretó en el antiguo Anáhuac, de esta forma, el modelo de vida sostenido en el poder cristiano-imperial impuesto y respaldado por el poder militar se trasladó a la *Historia general*, al describir lo que vio como un supuesto "imperio mexica". De esta forma, se comprende que la narrativa de fray Bernardino:

Era p artidaria, l a h ace e sencialmente p ara l os h ispanohablantes; c omo t al se inscribe en la meta de la colonización, no de una mediación. No hace el corolario de presentar l a c ultura h ispana e n la misma f orma p ara l os a ztecas, para el m utuo conocimiento y para que l os es pañoles puedan eventualmente el egir l a religión y cultura a zteca y convertirse a ella. Lo que hace es participar en la difusión de un solo aspecto de la cultura hispana, la fe católica [...] ya que estaba convencido de la "verdad" de su religión y la "falsedad" de la de los otros.<sup>331</sup>

## Huehuetlahtolli imaginarios: el ser y estar indígena en la versión de Sahagún

La narrativa del libro VI de la *Historia general* contiene algunos aspectos de las conductas sociales indígenas que Sahagún alcanzó a percibir y describir como "la retórica y filosofía moral y teología de la gente mexicana", lo cual permite observar cómo algunos elementos culturales fueron vistos analógicamente con relación a los de origen europeo, centrándose en los aspectos que le interesaba remarcar como parámetros de la nueva sociedad colonial. En ese sentido, se justificaba la extensión de la guerra frente al otro y lo otro que tuviera formas de ser y estar en el mundo distintas de la filosofía cristiana, al mismo tiempo que se apropiaba de aspectos que posibilitaron la colonización cultural de los pueblos sometidos. "La práctica escritural europea, exploradora, prospectiva y dominadora, proporciona u na especie de modelo para la ocupación de un territorio nuevo".<sup>332</sup> De esta forma, la antigua "retórica y f ilosofía" serían c lasificadas como d iscursos d e l os a ntiguos m exicas, estableciendo la idea de que lo que ahí está dicho era reflejo de la palabra y el pensamiento indígena.

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup> Zimmerman, Klaus. "Traducción y edición bilingüe en el marco de la colonización y evangelización: el caso de Bernardino de Sahagún". En *El Universo de Sahagún. Pasado y presente 2011.* Instituto de Investigaciones Históricas-UNAM. México: 2014. p.96.

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> Lienhard, Martin. *La voz y su huella*. Ediciones Casa Juan Pablos. Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas, UNICACH. México: 2003. p.64.

A lo largo de la *Historia general* se encuentran descripciones de saberes indígenas respecto al mundo y cómo vivirlo presentados bajo el filtro del franciscano. En ese sentido, hay que repensar los temas que se recuperan y describen en el libro VI, los cuales serán retomados p or d istintos e vangelizadores e n su l abor m isionera y c olonizadora c on l a escritura de una "nueva" historia" para un "Nuevo Mundo", por ello, proponemos releerlos desmenuzando los elementos culturales que i dentificamos con m ayor fa cilidad, es d ecir, los de origen cristiano y después los que se han atribuido al pensamiento mexica, de esta forma, podremos d istinguir a lgunas d escripciones q ue se d ifundieron e n to rno a l se r indígena e n " un c ompendio e nciclopédico d e v arios c ódigos r egistrados e n e l p lan" 333 original d e S ahagún. A los d iscursos recopilados e n e ste l ibro se l es h a co nocido c omo **Huehuetlahtolli**, 334 concepto que podemos comprender como palabra antigua, plática de los viejos o discursos antiguos, los cuales eran "la palabra de la casa, era el consejo y exhortación para sus hijos". 335

Las enseñanzas contenidas en las palabras de los mayores, de diversas culturas del mundo, han merecido un espacio de reconocimiento y sustento para la organización de la vida en sociedad. En la Biblia, que es el libro de cabecera del eu ropeo colonizador para explicar y justificar sus acciones, encontramos que "está en las canas el saber, y en la ancianidad la sensatez. Pero en Él están la sabiduría y el poder; suyo es el consejo, suya la prudencia". Asimismo, e sta l abor de recuperar diversos te stimonios y a h abía si do aplicado en otros contextos y momentos por otros misioneros, de esta manera, antes que Bernardino de Sahagún, otros franciscanos recuperaron también algunos huehuetlahtolli, nos referimos a fray Juan Bautista y su contemporáneo fray Andrés de Olmos. 337

-

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> Rabasa, José. *De la invención de América. La historiografía española y la formación del eurocentrismo.* Universidad Iberoamericana. Departamento de Historia. Fractal. México: 2009. p.127.

<sup>334</sup> *Cfr.* En torno al estudio de los llamados Huehuetlahtolli podemos revisar un acercamiento crítico y una traducción de la lengua náhuatl diferente a las que se h an seguido retomando y repitiendo en la mayoría de los estudios, en ese sentido, recomendamos revisar t res libros de Salvador Díaz Cíntora: 1) *Huehuetlahtolli. Libro Sexto del Códice Florentino, 2) Oraciones, adagios, adivinanzas y metáforas y 3) Los once discursos sobre la realeza.* Todos publicados por el Seminario de Estudios para la Descolonización de México, UNAM: 1995. Asimismo, amplía la lectura de este tema la obra de Mónica Ruiz Bañuls: *El huehuetlatolli como discurso sincrético en el proceso evangelizador novohispano del siglo XVI.* Bulzoni Editore y Universidad de Alicante. Italia: 2009. Además de las lecturas propuestas por Josefina García Quintana. *El huehuetlatolli – antigua palabra- como fuente para la historia sociocultural de los nahuas.* Estudios de Cultura Náhuatl. Vol.12 México: 1976. Y ta mbién e stá e l tr abajo d e Mi guel L eón P ortilla. *Huehuetlatolli, testimonios de la antigua palabra. Estudio introductorio.* SEP-FCE. México: 1991.

<sup>335</sup> De acuerdo a Salvador Díaz Cíntora "es perfectamente normal en cualquier cultura que sea el viejo quien transmita al joven los conocimientos a cumulados a lo la rgo de la vida". A simismo, explica que en el S eminario de E studios para la Descolonización de México dirigido por Rubén Bonifaz Nuño, a estos discursos los nombró "palabras de los mayores". *Cfr. Huehuetlahtolli. Libro Sexto del Códice Florentino.* UNAM. México: 1995. p.8.

<sup>336</sup> Biblia. Op. cit. Libro de Job 12:12.

<sup>&</sup>lt;sup>337</sup> Cfr. Díaz Cíntora: 1995; García Quintana: 2004; Baudot: 1997 y 2001.

Para comprender estas pláticas los religiosos europeos utilizaron la palabra nahua tenonotzaliztli que significa exhortación y que en el Diccionario de Molina fue registrada como "amonestación, plática, represión o sermón", pero también como "razonamiento", con lo cual o bservamos otra construcción e pistemológica o ccidental para so breponer su ideología a los conceptos i ndígenas, y a que no es lo mismo u na palabra que e xhorta a alguien a hacer algo, que la misma palabra pero con otro significante impuesto, en el que va i mplícita u na amenaza o u n castigo, lo cual e n el i maginario del e vangelizador se explicaba como un sermón. En ese sentido:

Al leer los *huehuetlatolli* libres de toda predisposición, nos damos cuenta de que lo enseñado en ellos no sólo se encuentra en los cánones morales de la vida cristiana, sino que tanto su estilo como su temática guardan extraordinarias similitudes con unos textos esenciales dentro de la tradición sapiencial bíblica. Haciendo referencia a los libros de Proverbios, Eclesiástico y Eclesiastés.<sup>338</sup>

Los d iscursos recopilados por f ray B ernardino i nician con l as palabras q ue supuestamente se dedicaban a lo sagrado, siendo recuperadas particularmente las que se ofrecían a u no d e l os ant iguos s ímbolos: T ezcatlipoca, a q uien "le c onfiesan p or todopoderoso, n o v isible ni p alpable". Así, l a e ntidad s agrada q ue e n e l primer libro describía como un antiguo hombre ligado a la nigromancia, la guerra y que podía generar la d iscordia o l a p rosperidad, r elacionándolo c on e l d ios r omano Júpiter, aq uí e s presentado c omo e l "principal d ios" d e l os a ntiguos m exicas, "primer p roveedor d e l as cosas ne cesarias" p ara l a v ida, a q uien ac udían, según l a d escripción d e S ahagún, para pedir q ue se l levara l as e nfermedades, so corro c ontra l a p obreza y f avor e n ti empo d e guerra. Asimismo, en su descripción el franciscano recuperó lo que vio como "del lenguaje y afectos que u saban" c uando s e dirigían a l os símbolos d el agua: Tlaloc, Chicomecoatl y los Tlaloque. T ambién d escribe l as formas d e v ivir a l u nirse en p areja y que el europeo comparó con el matrimonio cristiano, de lo que hacían cuando una mujer se embarazaba, las palabras de la partera, la preñada y viceversa, cuando llegaba el nuevo ser, así como de las mujeres que al morir eran vistas como guerreras a las que:

Canonizaban por diosas, y las adoraban como a tales y que tomaban reliquias de su cuerpo, y de las ceremonias que hacían a ntes de que las en terrasen, donde hay cosas que los confesores hay harta necesidad que sepan. A estas que así morían de parto l lamaban M ocihuaquetzque, y d e e stas d0 a la lamar al occidente Cihuatlampa.

<sup>&</sup>lt;sup>338</sup> Ruiz Bañuls. *Op. cit.* p.161.

<sup>339</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.380.

La narrativa c ontinúa c on l as d escripciones d e l o q ue e l f ranciscano v io analógicamente como "la **confesión auricular** que estos naturales usaban en tiempo de su **infidelidad**, una vez en la vida",<sup>340</sup> sobreponiendo, con ello, la idea de que los antiguos indígenas tenían un ritual parecido a, lo que para el franciscano implicaba, confesarse ante algún representante de dios en la tierra para decir sus faltas morales, comprendidas como culpas, y recibir un perdón. Dicha idea sostenía que los antiguos indígenas habían recibido, en al gún m omento, el ev angelio, aunque de forma i ncorrecta, y a que en s u imaginario algunos religiosos se explicaron la "aparición" del llamado "Nuevo Mundo" y los seres que ahí habitaban como una de las doce tribus perdidas del antiguo pueblo de Israel, quienes se habrían dejado engañar por el demonio o demonios, enemigos de su dios, como hemos venido analizando.

Sahagún no profundiza en l a analogía q ue construye para explicarse l o que interpretó como la acción cristiana del arrepentimiento ante una falta moral o pecado, sino que la describe y juzga para sostener su argumento de atacar todo pensamiento ligado a la idolatría, encubriendo la función que pudo haber tenido en el México antiguo dicha acción, así como las palabras emitidas en ese sentido, las cuales fueron interpretadas como una "confesión", que sólo era una vez en la vida cuando se estaba a punto de morir. Lejos de la idea del arrepentimiento, esto explica que la vida sexual de los antiguos indígenas era diferente y no vista como una acción negativa, pecaminosa, sucia o inmoral.<sup>341</sup>

Ligado al tema de las "faltas morales" de origen cristiano, pero cometidas por los indígenas, en la versión del fraile se registraron los supuestos discursos sobre la elección del gobernante, su trabajo y su muerte, a demás de los supuestos discursos a tribuidos al Tlahtoani que, al ser recién elegido, se dirigía al pueblo para "exhórtalos a que nadie se emborrache, n i hurte, ni c ometa a dulterio³4², exhórtalos a la c ultura delos dioses, a lejercicio delas a rmas y a la agricultura".³4³ Según la narrativa, elg obernante mexica llamaría a no cometer adulterio, concepto que en el mundo indígena no existía, ya que esa "falta moral" como venimos analizando en este trabajo, era el eje guía para atacar las formas de vivir indígenas. La anterior idea manifiesta la permanente preocupación por la activa vida sexual indígena vista como promiscuidad, desde el p ensamiento religioso europeo, mostrando, además, que la evangelización y control de las conductas sociales

-

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup> *Ibíd.* p.313.

<sup>341</sup> Cfr. Eudave: 2013.

<sup>342</sup> En el Diccionario de Moli na (2004) se registra la palabra a dulterio como te tlaximaliztli. te pan y aliztli, y significaría Adulterar, que a su vez se di ría tlaxima: carpintear. Habría que repensar el proceso de sobreposición al significado del vocablo náhuatl.

<sup>343</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.331.

fueron una tarea permanente, extendiéndose con el dominio y sobreposición cultural sobre las formas de accionar en la vida cotidiana.

El i nterés de los e vangelizadores e n los fórmulas de los discursos que supuestamente decían los antiguos indígenas en torno al ser y estar en la tierra, se centró en recuperar u na serie de enseñanzas para la vida, transmitidas por algunos señores, padres y madres, palabras que los mayores dirigían a las hijas e hijos. En ellas se aprecian diversas fórmulas retóricas que pertenecen a ambas filosofías, la indígena y la europea, lo cual fue u tilizado para recuperar a lgunos el ementos del pensamiento mexica, pero sobreponiendo significantes cristianos, de esta manera:

Los frailes estuvieron a favor del mantenimiento de formas de vida prehispánica, utilizándolas y sirviéndose de las mismas. Entre ellas, y por lo que se refiere de modo particular a los huehuetlatolli, resultará necesario subrayar, por ejemplo, el gran interés y simpatía de los franciscanos hacia las nociones morales y la ética de moderación de los nahuas.<sup>344</sup>

De es ta forma, comprendemos p or qué e n su narrativa B ernardino de S ahagún recuperó al gunos de e sos discursos, de ellos le interesó llamar la atención en torno a l as palabras vertidas entre los capítulos XVII al XXI, dedicados a lo que interpretó como el "razonamiento, lleno de muy buena doctrina en lo moral, que el señor hacía a sus hijos cuando ya habían llegado a los años de discreción, exhortándolos a huir de los v icios y a que s e d iesen a los e jercicios de nobleza y d e virtud". 345 En l a descripción del franciscano encontramos que los antiguos mexicas tenían "razonamiento", es decir, la posibilidad de pensar y reflexionar, lo cual, como venimos analizando, al mismo tiempo e ra ne gado e n t orno a otras manifestaciones d e s u cultura. D icha c ontradicción parece ser parte de la propia polifonía en las obras de Sahagún, ya que en momentos la narrativa recupera i deas i ndígenas p ara s obreponer l as o ccidentales, 346 transmitiendo elementos propios del pensamiento mexica, pero encubiertos con la escritura colonial. 347

Para anal izar e llo, v eamos otra t raducción del m ismo f ragmento al inicio del capítulo XVII "en que se contiene el buen **consejo y regla de vida** con que exhortaba el señor a sus hijos cuando ya distinguían, ya entendían, y **les encargaba** mucho **apartarse** 

<sup>344</sup> Ruíz Bañuls. Op. cit. p. 26.

<sup>345</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.342.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> Lo anterior posibilitará la condición de lo barroco en América observado por Bolívar Echeverría. *Cfr.* "La clave barroca de la América Latina". UNAM. México: 2002. http://www.bolivare.unam.mx/ensayos.html. También se puede consultar "El guadalupanismo y el ethos barroco en América". *En Meditaciones sobre el barroquismo*. University of Toronto. Canadá: 2007. http://www.bolivare.unam.mx/ensayos.html

<sup>&</sup>lt;sup>347</sup> *Cfr.* Klor de Alva (1992), Browne (2000), Magaloni (2014 y 2003), Berenice Alcántara (2007, 2008 y 2010), Sergio Botta (2008), Zimmermann (2014), Ríos Castaño (2014).

de todo lo malo y abrazar los deberes de un [hijo] y de un gobernante y todo lo que es bueno".<sup>348</sup> Como podemos apreciar en la versión del texto en español en vez de "buena doctrina" tendríamos que leer "consejo y regla de vida", lo cual permite comprender una parte del proceso de traducción y apropiación de los saberes mexicas. En su versión de la historia, las palabras que se daban a las hijas e hijos cuando ya distinguían y entendían sobre el mundo, fray Bernardino muestra una percepción distinta en la que los hijos por ser menores requerían de la enseñanza y vigilancia permanente de un adulto.

El objetivo inicial para exhortar a los nuevos seres colonizados a que abandonaran sus antiguas costumbres y se adaptaran a las nuevas, se puede observar en la narrativa de Sahagún al señalar en su versión que los antiguos mexicas se preocuparon por "huir de los **vicios**", los cuales, como venimos analizando en nuestro trabajo, parecen provenir de las acciones conocidas por los europeos y que en su moral no eran permitidas, ideas que en el pensamiento i ndígena no existían. De esta forma, u no de los siete pecados capitales que son, a su vez, los "vicios" que el pensamiento del misionero conocía y buscaba erradicar en la domesticación de los seres humanos en general, también fueron importados e impuestos en los nuevos territorios. U no de los "vicios" que más cometieron los antiguos indígenas fue el pecado y deleite de la carne, es decir, el sexo vivido sin temor a ser juzgado por un dios, ya que la percepción entre los mexicas y de muchos europeos era diferente a la de los religiosos.

En e ste c ontexto, una p alabra resignificada para e l t rabajo e vangelizador a l perseguir y tratar de erradicar las antiguas costumbres fue **Tlalticpacayotl**, la cual remite a las formas de vivir en la tierra, pero que en el pensamiento de los evangelizadores fue utilizada para explicarse las "cosas mundanas y terrenales" de los indígenas,<sup>349</sup> haciendo una t raspolación c on s u p ropio pensamiento al l igarlo c on e l p lacer y v ivencia d e l a sexualidad. La d iferencia c olonial e n e ste c aso radica e n q ue al go q ue e ra p arte d e l a naturaleza y del gozo por la vida en el pensamiento de distintas culturas del mundo, en el cristianismo e ra vi sto c omo u na falta m oral p or parte d e los diversos pueblos a los que irían colonizando mediante su labor evangelizadora, acciones que fueron clasificadas como "excesos" y que, en su cosmovisión, se explicaban como uno de los principales pecados que un humano podía cometer, además de que la acción del deseo y el placer del cuerpo eran

348 Cfr. Díaz Cíntora. Op. cit. p.25.

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> *Cfr.* Diccionario de Molina. Respecto a ese mismo concepto, un religioso de otro tiempo que también haría un Diccionario de la lengua náhuatl de nombre Remi Simeón (1996) explica esta palabra como "cosa terrestre, bien de este mundo".

prohibidos según su norma de vida. A continuación, un ejemplo de cómo se transfirió esta idea, pero en palabras atribuidas a los indígenas mexicas:

Ahora q ue er es m ozuela t ienes b uen t iempo p ara en tender en es to p orque tu corazón está simple y hábil [...] porque aún no está amancillado de algún **pecado** [...] Mira que **no te des al deleite carnal**; mira que **no te a rrojes sobre el estiércol** y **hediondez de la lujuria**; y si has de venir a esto, más valdría que te murieras luego.<sup>350</sup>

En estas líneas encontramos nu evamente el hilo conductor de la *Historia general*, al clasificar al indígena de pecador y sus prácticas culturales como pecados, de los cuales el que m ás o cupó a la m ayoría delos misioneros fue el deleite carnal, "hediondez dela lujuria". En ese se ntido, comprendemos el interés del fraile por transmitir las supuestas palabras que se dirigían a los jóvenes mexicas en torno altema dela sexualidad, pero reinterpretadas en su versión y de a cuerdo altra bajo e vangelizador. Por ello, en su descripción Sahagún transmitió su constante preocupación por los pecados no extirpados entre los indígenas, sobre todo los que tenían que ver con lo que, en su imaginario, se manifestaba como los placeres dela carne. Veamos o tro ejemplo delas palabras que el padre y la madre le decían supuestamente a una joven mujer indígena:

Mira también hija, que nunca te acontezca afeitar la cara o poner colores en ella, o en la boca, **señal de mujeres mundanas y carnales**; los **afeites y colores** son cosas que las **malas mujeres** y carnales lo usan, las **desvergonzadas** que ya han perdido la vergüenza y aún el seso, que andan como **locas y borrachas**; estas **se llaman rameras**.<sup>351</sup>

En estas descripciones, los comportamientos de una mujer en torno a la sexualidad y el placer son presentados desde la perspectiva del varón cristiano de origen europeo, para el c ual, en s u fi losofía, los placeres m undanos de l a c arne e ran u n p ecado. E ste orden construido por los hombres de origen euro-cristiano clasificó y controló, desde entonces, la forma de ser y estar de las mujeres en todos los territorios cristianizados, acción justificada también e n s us sa gradas e scrituras. E n el l libro *Proverbios* se explica que en el m undo existían mujeres que tentarían al varón a cometer el llamado pecado de la carne utilizando lo que se clasificó como "los halagos seductores", 352 lo cual analizaremos más adelante con la descripción de los se res indígenas a partir del modelo dicotómico occidental de s eres buenos y malos. Ligado a lo anterior encontramos una advertencia frente a lo que el fraile

<sup>350</sup> Sahagún. Op. cit. p.350.

<sup>351</sup> Ibíd. p.350.

<sup>352</sup> Biblia. Op. cit. Proverbios 7.

se explicó como "traición" a l marido, recuperando el pecado de a dulterio que s u libro sagrado no permitía, al decirle a la joven mujer:

Mira que **en ninguna manera te conozca más que un varón**; y esto que ahora te quiero decir guárdalo como **mandamiento estrecho** [...] mira que **en ningún tiempo ni en ni ngún lugar le hagas t raición**, **que s e llama adulterio**; mira que no des tu cuerpo a otro.<sup>353</sup>

De e sta f orma, una d e l as f altas m ás g randes q ue s e p ueden c ometer e n e l pensamiento c ristiano se tra sladó a l as su puestas n ormas q ue f ray B ernardino re interpretó como parte del pensamiento indígena, lo cual como sabemos en la Biblia aparece dentro de los diez mandamientos con la frase "No cometerás adulterio", imponiendo c on e llo e l d ominio s obre l os c uerpos y l as sensaciones; re novando y difundiendo la idea en torno a que la vida sexual se debía establecer únicamente entre una mujer y un varón, modelo de pareja idealiza por el mundo cristiano, no por los indígenas americanos, de hecho en la práctica tampoco muchos europeos cumplían con esa norma. Asimismo, el control sobre el ser y su cuerpo se transmitió bajo la frase "no codiciarás a la mujer de tu prójimo", intentando detener el antiguo intercambio de parejas sexuales que en diversas culturas del mundo se vivía sin el temor cristiano que pervive hasta nuestros días. Desde épocas muy antiguas para muchos otros pueblos no cristianos, incluyendo a helenos y romanos, el placer s exual no era u n p ecado, s ino p arte de la vida m isma c on diversos símbolos y ceremonias dedicados a ello.

Sobre e l co ntrol d e l as c onductas sexuales y l os c omportamientos sociales, el franciscano e nfocó s u d escripción al d eber s er d el i ndígena v arón, en l o que i nterpretó como "del lenguaje y afectos que **el padre**, señor principal, usaba **para persuadir a s u hijo al amor de la castidad** donde pone cuan amigos eran los dioses de los **castos**, con muchas comparaciones y ejemplos".<sup>354</sup> De esta forma, en su narración el franciscano utilizó la idea de la castidad como señal de una persona "buena", lo que evidencia nuevamente la preocupación p ermanente f rente a l as c onductas m orales d e l os i ndígenas y q ue l a continencia n o s e l ograba i mponer e n l a c otidianidad. A simismo, l a palabra c astidad habría sido trasladada del español al náhuatl sobreponiendo ese significado a dos palabras que M olina, en s u d iccionario, registró c omo *Nepializtli*, q ue t iene s u r aíz e n l a p alabra *Pialia* que significa guardar algo; además de ligarse a la palabra *Pialli*, depósito, y *Pialoni*,

<sup>&</sup>lt;sup>353</sup> En otro fragmento de los *Huehuetlehtolli* se encuentra u na extensión del control en la conducta social de las mujeres a partir de la Colonia: "Mira hija que no te juntes con otro, sino con sólo a quél que te demandó; persevera con él hasta que muera; no le dejes aunque él te quiera dejar".

<sup>354</sup> Sahagún. Op. cit. p.355.

cosa digna de ser guardada; por lo tanto, la idea de guardar algo, lo que sea, es distinto a guardar continencia sexual. Además, esta idea no era practicada por los indígenas, ya que las p alabras e i nsistencia de los e vangelizadores a lo largo de la Colonia al perseguir e intentar extirpar el supuesto "pecado de la carne" manifiesta que la castidad cristiana no operaba en la sociedad colonial idealizada.

La o tra p alabra náh uatl a l a q ue le a tribuyen e se s ignificado s ería *Chipahuacanemiliztli*, que significa vivir en claridad, limpiamente; y que a su vez tiene su raíz e n *Chipahuac*, c osa l impia. C on e llo, podemos c omprender q ue l a c onstrucción analógica d el europeo, para sobreponer su percepción del mundo, logró imponerse también a través de la colonialidad de la lengua, así diversos conceptos de origen cristiano occidental se sobrepusieron para resignificar los conocimientos de los antiguos indígenas. En l os d iscursos s upuestamente m exicas e ncontramos otras f iguras anal ógicas q ue provienen del i maginario e uropeo para e xplicar, por ej emplo, lo que p asaría s i un j oven quedara atrapado por las mieles del placer sexual, en ese sentido, analicemos las siguientes palabras atribuidas, por Sahagún, a un padre mexica hablándole a su hijo:

Y si por ventura destempladamente y antes de tiempo te dieres al deleite carnal, en este caso, dijeron nuestros antepasados que el que se arroja así al **deleite carnal** queda **desmedrado**, nunca es perfecto hombre y anda descolorido y **desainado** [...] **cuartanario**".355

Lo c ual, en r ealidad, parece u na ad aptación del l ibro bíblico c onocido c omo *Eclesiástico* en el cual también se dice al hijo:

No te dejes llevar de la pasión, para que no destroce tu fuerza como un toro. **La pasión devorará tu follaje**, arrancará tus frutos y te dejará **como árbol seco**. Porque la pasión violenta destruye a quien la tiene y hace que los enemigos se rían de él.<sup>356</sup>

Además de la referencia b íblica co mo m odelo f ormativo de l s ujeto, la i dea de sobreponer conceptos de o rigen e uropeo a los supuestos discursos i ndígenas se o bserva con la palabra *desmedrado*, que explica el resultado del exceso de placer sexual al impedir crecer o desarrollar correctamente a u n ser humano, el cual andaría *desainado*, es decir, desangrado y *cuartanario*, lo que es igual a enfermo. De acuerdo a la narrativa, estos discursos f ueron vi stos con b uenos o jos por e l e vangelizador e n to rno a su l abor d e reeducación en el "nuevo mundo", ya que como el mismo señaló: "más aprovecharían estas

-

<sup>355</sup> Sahagún. Op. cit. p.358.

<sup>356</sup> Biblia. Op. cit. Eclesiástico 6: 2.

dos pláticas dichas en el púlpito por el lenguaje y el estilo que están (mutatis mutandis) a los mozos y mozas, que o tros muchos se rmones". De e stas p alabras, la i dea en latín señala la posibilidad de "cambiar lo que se debía cambiar" de acuerdo a los objetivos de apropiación y colonización, de e sta manera, los discursos e mitidos para o rganizar las formas de ser y estar en el mundo fueron resignificadas y adaptadas para el funcionamiento de un nuevo orden social. En ese sentido, la narrativa del franciscano también describió **para qué** servían estos saberes en la vida cotidiana, estableciendo en las palabras dirigidas al menor que "**es menester que se pas cómo has de vivir**, y **cómo has de andar tu camino**, porque el camino de este mundo es muy dificultoso". Asimismo, en el capítulo XXII encontramos otras descripciones en el mismo sentido:

La doctrina que el padre principal o señor daba a su hijo, cerca de las cosas y policía exterior, conviene a saber, como se había de haber en el dormir, comer, beber, hablar y en el traje, y en el andar y mirar y oír, y que se guarde de comer comida de mano de malas mujeres porque dan hechizos. 359

La anterior cita permite observar que algunos conceptos propios del pensamiento cristiano fueron utilizados para interpretar lo que Sahagún vio como doctrina, al referirse a las enseñanzas de los mayores, relacionada con otra idea respecto al comportamiento de las personas al describir lo que observó como policía exterior, refiriéndose a las formas de organizar y vivir que te nían l os a ntiguos m exicas. A simismo, e n l a p arte f inal d e e ste fragmento las palabras tlacualli impayo, de la versión náh uatl, en vez de decir que las "malas mujeres" daban a comer cosas que los "hechizarían", otra traducción diría que lo que le dan a comer son medicinas. Una idea absolutamente distinta que muestra una parte del sobreposicionamiento de u na c ultura s obre otra, al r elacionar e l u so de l as y erbas medicinales c omo hechizos, i mportando c on e llo l os te mores cristianos a l su puesto pensamiento indígena. A demás, muestra o tro m iedo p ermanente en l a ideología del europeo al s eñalar que "hay muchos p eligros en el mundo y hay muchos en emigos que aborrecen a la persona de secreto; guárdate que note den a comer o beber alguna cosa ponzoñosa [...] y más de las mujeres, en especial de las que son malas mujeres". 360 De esta forma, el temor cristiano, como herramienta de control social, se fue introyectando a las conductas sociales coloniales, primero con el temor de fallar a los ancestros y los padres, luego el temor al nuevo dios impuesto, para finalmente presentarse el temor entre unos y otros, entre seres "buenos" y "malos".

-

<sup>357</sup> Sahagún *Op. cit.* p.349.

<sup>358</sup> *Ibíd.* p.346.

<sup>359</sup> *Ibíd.* p.359.

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup> *Ibíd.* p.362.

Como venimos analizando en las descripciones en torno al **cómo** debían **vivir** los indígenas, según l as p alabras at ribuidas a l os mayores recuperadas p or S ahagún, encontramos la interpretación y sobreposición de modelos e ideales de vida relacionados con el imaginario católico, en ese sentido, comprendemos las siguientes frases: "**Ve a quí la regla que has de guardar para vivir** bien en este mundo" y luego en otro momento se introyecta el ideal cristiano respecto a una conducta sumisa y obediente al retomar las siguientes palabras:

**Sé humilde** y anda muy humilde **o inclinado y baja la cabeza**, y recogidos tus brazos, y date al lloro y a la devoción y tristeza, y a los suspiros, y a la sujeción de todos; **sé sujeto a todos** y humildad a todos [...] **esto que te he dicho** de la humildad y s ujeción y **menosprecio de t i mi smo**, **ha d e s er d e co razón**, **delante de nuestro señor dios**.<sup>361</sup>

En nuestra lectura esta frase explica una parte de la construcción de los indígenas imaginarios en vías de colonización develando un ideal que renovaría los contenidos del libro sa grado de los e uropeos, a sí e ncontramos e n el libro de *Proverbios* las siguientes palabras:

Confía en Yavé de todo corazón y no te apoyes en tu prudencia. [...] No te tengas por sabio; **Teme a Dios y evita el mal**.<sup>362</sup>

Asimismo, en la construcción normativa del **cómo s er** encontramos que tanto a la hija como al hijo se les llama a levantarse temprano, lavarse la cara y realizar sus actividades, a ella se le diría:

Que de noche te levantes y veles; echa de ti de presto la ropa, lávate la cara, lávate las m anos, l ávate la b oca, toma de p resto la e scoba p ara b arrer, barre c on diligencia.<sup>363</sup>

Y al joven varón se le diría algo similar:

Lo primero es que seas muy cuidadoso de despertar y velar, y no duermas toda la noche, porque no se diga de ti que eres dormilón y perezoso y soñoliento; mira que te l evantes d e noche [...] tendrás c uidado d e b arrer e l l ugar d onde e stán l as imágenes y de ofrecerles incienso.<sup>364</sup>

En am bos c asos s e i nvita a no darse al o cio, l evantarse y c omenzar s us l abores, dicha fórmula retórica la encontramos también en el libro de *Proverbios* donde se describe

131

<sup>361</sup> Sahagún *Op. cit.* p.355.

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup> Biblia. *Op. cit. Proverbios* 3:5 a 3:8.

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> Sahagún *Op. cit.* p.347.

<sup>364</sup> *Ibíd.* p.359.

lo que en esa filosofía se comprende como la "Amonestación contra la pereza y la falsedad", adoctrinando al hijo para que:

No des sueño a tus ojos. No des reposo a tus párpados.<sup>365</sup>

Como se puede o bservar l as d escripciones d e S ahagún re specto a l deber se r indígena r eflejan d iversas i deas d e o rigen c ristiano, e n e se s entido, v eamos ah ora l as supuestas i nstrucciones e n to rno a l **cómo v estir**, en el q ue se citan l as i maginarias palabras de la madre a una hija al decirle:

Mira que tus **vestidos** sean honestos y como conviene [...] tampoco es menester que tus atavíos sean muy viles o sucios o rotos, **como son los de la gente baja** [...] tus vestidos sean honestos y limpios, de manera que **ni parezcas fantástica ni vil**.<sup>366</sup>

En el mismo hilo descriptivo se pueden leer las palabras emitidas al hijo al que le dirían:

Lo séptimo de que te aviso, hijo, es que en tus **atavíos** seas templado y honesto; no seas curioso en tu vestir, ni demasiado **fantástico**; no busques mantas curiosas ni muy labradas ni tampoco traigas atavíos rotos y viles, porque es señal de pobreza y de bajeza.<sup>367</sup>

La idea de que al vestir algunas prendas diferentes a las permitidas harían ver a la persona como un ser "fantástico" o "vil", tenía su origen en el imaginario del franciscano, utilizando aquí una categoría clasificatoria de las personas para sobreponer la idea de que las mismas clases sociales de Europa habrían funcionado en los territorios o cupados, a partir del juicio que se estableció con los clasificatorios sociales a través de la ropa. En ese sentido, en el libro *Timoteo* encontramos las siguientes palabras:

Que **las mujeres**, **en hábito honesto**, con recato y modestia, **sin rizado de cabellos**, **ni oro**, **ni perlas**, **ni vestidos costosos**. Sino con obras buenas, cual conviene a mujeres que hacen profesión de piedad.<sup>368</sup>

Asimismo, en la narrativa de Sahagún encontramos ideales cristianos que se trasmitieron a partir del **cómo hablar** advirtiendo a la hija que:

**Cuando h ablares, no t e apresurarás** en el hablar, no c on d esasosiego, s ino poco a poco **sosegadamente**.<sup>369</sup>

<sup>365</sup> Biblia. Op. cit. Proverbios 6:4.

<sup>&</sup>lt;sup>366</sup> Sahagún *Op. cit.* p.349.

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> *Ibíd.* p.360.

<sup>368</sup> Biblia. Op. cit. Timoteo 2:9.

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup> Sahagún *Op. cit.* p.349.

Fórmula que se repite en los discursos hacia el hijo, a quien le dirían que:

Lo tercero que debes notar, hijo mío, es cerca de tu hablar. Conviene que hables con mucho sosiego, ni hables apresuradamente, ni con desasosiego [...] tendrás un tono moderado, ni bajo ni alto en hablar, y sea suave y blanda tu palabra. 370

Como en otros casos de los llamados huehuetlahtolli, las fórmulas narrativas de la Biblia fueron adaptadas al mundo indígena, así en el libro de *Proverbios* encontramos el mismo mensaje:

Mantén lejos de ti toda falsía de la boca y aparta de ti toda iniquidad de los labios.<sup>371</sup> Y del mismo libro pero en otro pasaje se lee:

**Una respuesta blanda** calma la ira; u na palabra ás pera enciende la cólera. La lengua del sabio hace estimable la doctrina; la boca del necio no dice más que sandeces.372

En los huehuetlahtolli, transmitidos por Sahagún, también se encuentran ideas en torno al **cómo** se debía **caminar**, veamos un discurso donde a la hija se le diría que:

En el **andar** serás honesta, no andes con apresuramiento ni con demasiado espacio porque es señal de **pompa** andar despacio, y el andar de prisa tiene **resabio** de **desasosiego** y p oco as iento; and ando l levarás un m edio, que n i a ndes m uy d e prisa ni muy despacio.<sup>373</sup>

Sobre esta frase hay que detenerse a pensar en torno a la palabra *pompa* que para el europeo significaba algo suntuoso o llamativo. Asi mismo, la p alabra resabio, comprendida en el contexto cristiano como un "desagrado moral",<sup>374</sup> y *desasosiego*, como idea de intranquilo, no spermiten o bservar el uso de categorías lingüísticas del español para sobreponer su significado a las palabras de origen náhuatl. Además, al varón también se le indicaría lo mismo diciéndole:

Tendrás c uidado d e c uando f ueres por l a c alle o p or e l c amino q ue v ayas sosegadamente, ni con mucha prisa ni con mucho espacio, sino con honestidad y madureza.375

<sup>370</sup> *Ibíd*. p.360.

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> Biblia. *Op. cit. Proverbios* 4:24.

<sup>372</sup> Ibíd. Proverbios 15.

<sup>373</sup> Sahagún *Op. cit.* p.350.

<sup>374</sup> Cfr. AML; RAE.

<sup>375</sup> Sahagún *Op. cit.* p.359.

Como en o tros casos de la narrativa encontramos la referencia bíblica e n el l ibro *Proverbios* respecto al cómo se debería caminar:

Mira bien dónde pones el pie y sean rectos todos tus caminos. No te desvíes a la derecha ni a la izquierda y aparta del mal todos tus pasos. <sup>376</sup>

Después las descripciones de fray Bernardino recuperan las su puestas i deas en torno al **cómo escuchar**, en es e sentido, según la versión de la *Historia general* se decía al hijo que:

En las cosas que **oyeres** y **vieres** (en) especial si son malas, las disimules y calles, como si no las o yeres, y no mires c uriosamente a al guno a la cara, ni mires con curiosidad los atavíos que trae.<sup>377</sup>

Idea que en el libro *Eclesiástico* se en cuentra d entro d e u n p asaje que h abla d e l a sinceridad que debe tener una persona:

Antes de oír no respondas, y no interrumpas el discurso ajeno.378

La misma fórmula discursiva, presentada de otra manera por Sahagún, la encontramos en otro momento al decirle al joven indígena:

Debes notar es que te guardes de **oír** las cosas que se dicen que no te cumplen, especialmente vidas ajenas y nuevas.<sup>379</sup>

De a cuerdo a las descripciones de la *Historia general* los indígenas mexicas tuvieron diversas formas de ser y estar en el mundo que, al relacionarlas con las europeas, permitieron al fraile traductor construir una historia que se apropió de los discursos de los viejos, conocidos como huehuetehtolli, con el o bjetivo de en cubrir las normas ét icas de origen cristiano-occidental que se proyectaron bajo fórmulas retóricas que le parecieran familiares a los e vangelizadores y a los indígenas. En e se sentido, en la nar rativa de Sahagún encontramos que, para justificar el dominio sobre los pueblos indígenas así como la su puesta su perioridad del pensamiento e uropeo, el franciscano describió, en diversos momentos de su obra, lo que interpretó como errores de los gentiles en sus maneras de ver y vivir en el mundo, de esta forma, en torno a lo que vio como "la Astrología Natural" de los mexicas, recurrió también a la comparación y juicios previos frente a los saberes de otros pueblos de la antigüedad, como podemos leer en las siguientes palabras:

<sup>376</sup> Biblia. Op. cit. Proverbios 4:26.

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup> Sahagún Op. cit. p.360.

<sup>&</sup>lt;sup>378</sup> Biblia. *Op. cit. Eclesiástico* 11.

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> Sahagún *Op. cit.* p.360.

Cuán desatinados habían sido en el conocimiento de las criaturas los gentiles nu estros a ntepasados, así griegos como latinos, e stá muy claro por s us mismas e scrituras, de las cuales nos consta cuán ridículas fábulas inventaron del sol y la luna y de algunas de las estrellas, y del a gua, fuego, tierra y aire y de las otras criaturas; y lo que peor es (que) les atribuyeron la divinidad, ya doraron y o frecieron, sacrificaron y acataron como dioses, 380

Estas palabras forman parte del prólogo al libro séptimo de la *Historia general*, como se puede apreciar en su discurso nar rativo el franciscano remarca la cuestión que justificaba la guerra frente a otros pueblos que practicaban cultos distintos a los cristianos, clasificando el conocimiento y la relación en torno a la naturaleza. De esta forma, el sol, la luna, al gunas e strellas, el ag ua, el fuego, la tierra y el ai re quedaron et iquetados como "criaturas" a las que se o frecían diversos cultos por se r sa grados, lo cual de sde el pensamiento cristiano, Sahagún se explicó como "ridículas fábulas", las de sus antepasados griegos y latinos, utilizando en su interpretación la misma lectura de la realidad ante los indígenas mexicas. Esta situación tenía una explicación para fray Bernardino, ya que en su narrativa señaló que "esto provino en parte por la ceguedad en que caímos por el pecado original, y en parte por la malicia, y envejecido o dio de nuestro a dversario S atanás que siempre procura de a batirnos a cosas vi les, y ridículas, y muy culpables".381 Entonces, desde su pensamiento los cultos antiguos se debían a la ceguedad, lo cual trasladó en su interpretación de los territorios ocupados:

Pues **si e sto p asó –como s abemos– entre g ente d e t anta d iscreción y presunción**, no hay por qué nadie se maraville porque se hallen semejantes cosas entre **esta gente tan párvula** y tan fácil para ser **engañada**.<sup>382</sup>

Con su palabra el fraile estableció una reclasificación de las personas a partir de la comparación entre ambos mundos para marcar las diferencias entre los seres, señalando que si esto sucedió a sus ancestros personas de "tanta discreción y presunción", no había de sorprender que a los mexicas "gente tan párvula" y "fácil de ser engañada" no les pasara lo mismo. En ese sentido, fray Bernardino deja ver que su narrativa funcionó como una herramienta de clasificación y colonización:

**A p ropósito q ue se an c urados d e su s c egueras**, a sí por m edio d e l os predicadores, como de los confesores, se ponen en el presente libro algunas fábulas, no menos frías que frívolas, que sus antepasados les dejaron del sol y de la luna y de las estrellas, y de los elementos y cosas elementadas.<sup>383</sup>

<sup>380</sup> Sahagún *Op. cit.* p.429.

<sup>&</sup>lt;sup>381</sup> *Ibíd*. p.429.

<sup>382</sup> *Ibíd.* p.429.

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> Sahagún *Op. cit.* p.429.

En este contexto de vigilancia sobre las conductas y sus consecuentes represiones para t ratar d e i mponer u n o rden s ocial b ajo p rincipios c ristianos, c omprendemos l os clasificatorios coloniales e stablecidos a l o largo de la Historia general para describir a l indígena, s obre el lo, encontramos ot ro e jemplo e n e l p rólogo d el l ibro oc tavo, donde Sahagún describió lo que interpretó como "**reyes** y señores, y de la manera que tenían en sus **elecciones**, y en el gobierno de sus **reinos**", <sup>384</sup> estableciendo en el título de su texto la sobreposición a las funciones que, según el fraile, cumplían los llamados señores en ambos mundos, así como la figura de poder que el e uropeo vio como r ey. E n es e sentido, la elección d el g obernante, entre l os m exicas, implicaba o tra d iferencia i mportante e n l a lectura y organización del mundo entre europeos y americanos, ya que los reyes en el "viejo mundo" no eran elegidos por los pobladores sino por designios divinos, mientras que en el mundo mexica el poder del señorío recaía en dos personas, el Cihuacoatl y el Tlahtoani, que significa el que tiene la palabra, lo cual implicaba que su voz era la de los suyos, además de que era elegido por un grupo de personas que, a su vez, eran seleccionados por sus comunidades. Lo ant erior muestra d os f ormas de o rganización que chocaron culturalmente, imponiéndose finalmente el modelo de origen imperial-cristiano sobre los modelos de o rganización i ndígena, t anto en los r elatos de e ste proceso c omo en la vida cotidiana de los pueblos. Otras a nalogías si milares fueron utilizadas en las descripciones del ser mexica, así el franciscano escribió que:

Estos primeros pobladores, según lo manifiestan los antiquísimos edificios que ahora e stán m uy m anifiestos, fueron g ente r obustísima y sapientísima y belicosísima [...] Entre otras cosas muy notables que hicieron, edificaron una ciudad fortísima, en tierra opulentísima [...] a esta ciudad llamaron Tullan [...] En e sta c iudad reinó muchos año s un rey llamado Quetzalcoatl, g ran nigromántico e inventor de la nigromancia, y la dejó a sus descendientes y hoy día la usan. Fue extremado en las virtudes morales.<sup>385</sup>

En la narrativa se describe a los antiguos mexicas, según los parámetros europeos, como fuertes y vigorosos, además de sabios y guerreros, ante ello hay que preguntarnos cómo p ercibirían y e xplicarían e stos c onceptos los p ueblos i ndígenas; t endríamos otra lectura si pudiéramos completar el modelo con la explicación del propio mexica y no con la que sobrepusieron los cronistas coloniales al ver reyes y reinos donde había señores y señoríos. P or e llo, f ray B ernardino v io e n l a h istoria d e u n ant iguo s eñor i ndígena, conocido c on e l n ombre o e l t ítulo d e Q uetzalcoatl, a u n h umano q ue conocía lo q ue Sahagún identificaba con la nigromancia o prácticas adivinatorias ligadas a lo demoniaco,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>384</sup> *Ibíd.* p.447 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup> *Ibíd.* p.447 y 448.

interpretando su historia como "el negocio de este rey entre estos naturales, como el del rey Arthur entre los ingleses". $^{386}$ 

Por otra parte, al explicar lo que sucedió con la antigua ciudad de *Tollan*, retoma un relato atribuido al pensamiento indígena respecto a que "fue esta ciudad destruida y este rey ahuyentado; dicen que caminó hacia el oriente, y que se fue (hacia) la ciudad del sol, llamada *Tlapallan*, y fue llamado del sol", con ello Sahagún recuperó un relato fundador del poder colonial, que ha repetido la idea de que los antiguos mexicas al ver llegar a los europeos y, especialmente al soldado que encabezaba la invasión militar, "creerían" que había vuelto Quetzalcoatl, en la persona de "Hernando Cortés pensaron que era él, y por tal lo recibieron y tuvieron, hasta que su conversación y la de los que con él venían les desengañó". 387 En las propias palabras del franciscano encontramos que la idea en torno a l a s upuesta c onfusión de los m exicas s ería c omprendida al encontrarse c on los europeos, sin embargo, esta historia ha sido repetida hasta nuestros días utilizando dicho modelo para sobreponer la creencia de que los indígenas también esperaban el regreso de un p ersonaje que, por su valor simbólico, sería recuperado en los relatos de la invasión para incorporar la figura de un salvador que vuelve para reinstalar el antiguo orden.

En la narrativa de Sahagún, aparecen otras relaciones con su imaginario al describir el m undo i ndígena, de esta m anera, habla de otra c iudad del m undo nah ua l lamada "Cholulla, a la cual por su grandeza y edificios los españoles, en viéndola, la pusieron Roma por n ombre. P arece q ue el n egocio d e es tas d os ciudades, l levó el c amino d e Troya y Roma",388 dichas a nalogías p ermitieron exp licar el c ontexto d el f raile en s u t area d e traductor. En ese sentido, narró que después de estos sucesos "comenzó a poblar la nación mexicana, y en trescientos años poco más o menos, se enseñorearon de la mayor parte de los r einos y s eñoríos q ue h ay e n t odo l o q ue h oy s e l lama N ueva E spaña y p oblaron l a ciudad d e M éxico, q ue es o tra V enecia". 389 En e ste f ragmento, Sahagún e stablece temporalmente la su puesta a parición histórica de los mexicas, así como la imagen analógica q ue l e l levó a c omparar l a ant igua T enochtitlan c on Ve necia, y a r esignificar también l a p osición d e "l os se ñores d e e lla" a q uienes vi o c omo "e mperadores". E sta situación m uestra n uevamente l a j ustificación c onstruida e pistemológicamente para sobreponer el modelo de vida europeo sobre el americano, ya que según la lógica imperial-católica: "llegados los españoles cesó el imperio de los mexicanos y comenzó el de España,

-

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> *Ibíd*. p.447.

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> *Ibid*. p.447.

<sup>388</sup> *Ibíd*. p.447.

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.447 y 448.

y porque hay muchas cosas notables en el modo de regir que estos infieles tenían, copilé este volumen, que trata de los señores y de todas sus costumbres".<sup>390</sup>

En el no veno libro de su o bra fray B ernardino de S ahagún describió con mayor atención a ciertas personas y oficios del mundo mexica, centrándose en quienes vio como "los mercaderes y oficiales de o ro, piedras preciosas y plumas ricas", lo cual refleja que oficios y espacios de organización social indígena le interesaba recuperar para los fines de la propia c olonización, siendo é stos los pochtecas y ar tesanos que se e ncargaban de organizar el intercambio de productos entre las distintas regiones, así como el trabajo de elaborar diversos objetos en piedras y plumas. Así, después de resumir el contenido de sus doce libros, el fraile describió a "los señores, reyes y gobernadores, y principales personas; y luego de los mercaderes, y después de los señores capitanes y **hombres fuertes**, que son los más tenidos en la república". 391 Señalando más ad elante en forma general que "todos eran muy nobles y **valientes mexicanos**". 392

Conforme a n uestro aná lisis las descripciones de Sahagún cumplieron la función para la que se habían e laborado e n e l marco de la empresa colonial, e stableciendo u na herramienta de clasificación del mundo indígena para su apropiación, como señaló, al describir lo que vio como "los **vicios y virtudes** de esta gente indiana" en el libro décimo de su *Historia general*, recordando que el objetivo de su trabajo era "para dar mayor oportunidad y ayuda a los predicadores de esta nueva Iglesia" en su labor evangelizadora, por lo que luego de describir la percepción del mundo en torno a las costumbres y modos mexicas escribió sobre lo que vio como:

Virtudes morales, según la inteligencia y práctica y lenguaje que la misma gente tiene de el las [...] llevo el orden de las personas, dignidades y oficios, y tratos que en tre es ta g ente h ay, poniendo l a bo ndad de cad a p ersona y luego su maldad.<sup>393</sup>

Las representaciones del ser indígena que leemos en la *Historia general* debemos desmenuzarlas para observar las categorías que corresponden a la descripción ideal del ser cristiano, ya que las personas, sus trabajos y formas de vivir quedaron clasificadas desde los p arámetros del eu ropeo según su i dea del bien y el mal, lo cual transferido a las conductas humanas establecía la bondad o maldad de las personas. Las interpretaciones del franciscano en torno al ser indígena en su *Historia general* establecieron, a la vez,

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> *Ibíd*. p.447 y 448.

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.487.

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> *Ibíd*. p.490.

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> *Ibíd*. p.453.

distintos clasificatorios para moldear las conductas de los nuevos sujetos coloniales. De esta forma, comprendemos las palabras con las que se describieron a las mujeres que no se sujetaron a l as normas cristianas, as í i gual que en la Biblia, los mexicas s upuestamente habían advertido de las "muchas maneras de malas mujeres", 394 siendo en realidad la percepción del europeo clasificando también a las indígenas mexicas, por lo que en el capítulo XV del libro décimo escribió "de las mujeres públicas" que:

La puta es mujer pública y tiene lo siguiente: que anda vendiendo su cuerpo [...] anda como **borracha y perdida**, y es mujer **galana y pulida**, y con esto muy **desvergonzada**; y a cualquier hombre se da y le vende su cuerpo, por ser muy lujuriosa, sucia y sin v ergüenza, habladora y m uy viciosa en el a cto carnal.395

En las palabras atribuidas al pensamiento indígena, la fórmula utilizada es similar a la retórica p lasmada en los discursos recuperados por fray B ernardino, siendo adaptaciones del libro de *Proverbios* en la Biblia, donde se explica que es tas palabras deben ser aprendidas:

Para que te guarden de **la mala mujer**, de los halagos de la mujer **ajena**. No codicies su hermosura en tu corazón, no te dejes seducir por sus miradas. 396

En la Historia general, Sahagún describió a los indígenas desde sus parámetros culturales e i deológicos, l o c ual p ermitió e stablecer l as n ormas d el d eber ser c olonial sustentado e n l a filosofía c ristiana, e stableciendo l os clasificatorios d e s eres "b uenos" y "malos", que él conocía para describir una cultura diferente. Para ello, utilizó conceptos de su pensamiento para describir lo que vio como mujeres públicas estableciendo una serie de juicios provenientes de su imaginario al señalar que este tipo de mujer es "lujuriosa, sucia y sin vergüenza, h abladora [...] viciosa e n e l ac to c arnal [...] es and adora, callejera v placera, ándase paseando, **buscando vicios**, anda riéndose, nunca para y **es de corazón** desasosegado". 397 En el mismo sentido, en otra parte del libro *Proverbios* en la Biblia se puede leer una serie de avisos al humano varón respecto a las mujeres que clasificó:

Con atavío de ramera y astuta de corazón [...] parlanchina y procaz y sus pies no saben estar en casa. Ahora en la calle, ahora en la plaza, a cechando por todas las esquinas.398

<sup>&</sup>lt;sup>394</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.562.

<sup>395</sup> *Ibíd.* p.562.

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup> Biblia. *Op. cit.* Proverbios 6:20.

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.562.

<sup>&</sup>lt;sup>398</sup> Biblia. *Op. cit.* Proverbios 7:10.

En es e contexto, l a i dea e n t orno al deber s er m ujer de sde l a p ercepción de l evangelizador s e r eforzaba c on el m odelo seguido por la orden de la cual formaba parte fray Bernardino, ya que los franciscanos tenían como figura femenina a una mujer de otros tiempos y que sería santificada. De esta forma, en otra de sus obras renovó igual que en la Biblia, la descripción respecto a las "malas mujeres" las cuales:

Andan paseando y paseando, andan siguiendo el camino, andan rondando entre las casas, and an ant e l a g ente e n e l m ercado, c on e llo s e d an a d esear, q uieren s er vistas, las mujeres. $^{399}$ 

Después siguiendo las fórmulas retóricas para argumentar, explica la forma correcta de ser mujer de acuerdo a su pensamiento:

Mientras que santa Clara solamente se recluyó [...] Barría, lavaba, cocinaba, el día entero se pasaba trabajando y por la noche oraba la amada de Dios, santa Clara. 400

De esta forma, comprendemos que el cronista:

Traslada la historia al ámbito de la ficción, proyecta sobre Europa la epifanía de América, y postula los estatutos fundacionales de la nar rativa americana. En el proceso inaugura la contemplación subjetiva del paisaje en su doble faz de paraíso terrenal y de naturaleza alucinante; inserta en el paisaje al hombre, polarizándolo en los arquetipos del buen salvaje y el cruel indígena.<sup>401</sup>

Por e so f ray B ernardino d ebía re marcar e l o bjetivo d e su l abor y d idáctica a l sobreponer pensamientos cristianos a las fórmulas retóricas indígenas, como se puede leer en el siguiente argumento:

Si bien se considera la predicación evangélica y apostólica, hallarse ha muy claro que **la predicación** de los católicos predicadores **he de ser vicios y virtudes**, persuadiendo l o u no y d isuadiendo l o otro; y l o m ás c ontinuo ha de se r e l persuadirlos a las virtudes teologales, y disuadirles los vicios a ellas contrarios; **y de esto hay mucha materia en los seis libros primeros de esta Historia**. 402

Las ant eriores c itas anal izadas e n l a nar rativa d e f ray B ernardino de S ahagún explican q ue l a c ontinencia es perada c omo m odelo d e v ida de l os s eres c oloniales no funcionaba e n l a v ida c otidiana. E n e l p árrafo ant erior, las p alabras e ran d irigidas a l os predicadores para su labor evangelizadora en el intento de persuadir lo que el franciscano

<sup>&</sup>lt;sup>399</sup> Psalmodia christiana y sermonario de los sanctos del año. Pedro de Ocharte. México: 1583. Un profundo estudio de esta obra ha sido emprendido por Berenice Alcántara Rojas, con su trabajo *Cantos para bailar un cristianismo reinventado. La nahuatlización del discurso de evangelización en la Psalmodia Christiana de fray Bernardino de Sahagún.* Tesis de doctorado en Estudios Mesoamericanos. UNAM. México: 2008. p.289 y ss. <sup>400</sup> *Ibíd.* 

<sup>&</sup>lt;sup>401</sup> Arrom, José Juan. *Imaginación del Nuevo Mundo*. Siglo XXI Editores. México: 1991. p. 36.

<sup>402</sup> Sahagún. Op. cit. p.453.

clasificó como vicios en torno a las acciones y formas de vida mexicas, señalando que su tarea permanente se ría "persuadirlos a las virtudes te ologales, y disuadirles los vicios a ellas contrarios", lo cual, a largo plazo, implicó la colonización de los modos de ser de los pueblos no cristianos, persiguiendo las conductas prohibidas en ese pensamiento al mismo tiempo q ue se re cuperaron a lgunas c ostumbres q ue a yudaron e n e l p roceso d e sobreposición y aculturación. En ese sentido, con las narrativas coloniales se "reduce a los amerindios a 'salvajes' sin cultura, a aprendices de la cultura occidental, y al Nuevo Mundo a un 'estado de naturaleza' que brindará eventualmente productos valiosos, una vez que el orden racional sea implantado". 403

En lo s lla mados h uehuetlahtolli, recopilados por f ray B ernardino d e Sahagún, encontramos que para sostener la veracidad de los supuestos discursos indígenas, una fórmula utilizada, en la traducción del franciscano, fue la de recalcar lo valioso de las palabras a ntiguas p or s er tra nsmisoras d e sa beres d e l os a ntepasados, d e e sta forma, podemos encontrar lo siguiente:

Hijo mío, nota y entiende lo que te diré. Vivas muchos días sobre la tierra en servicio de di os, y s eas b ienaventurado: M ira que seas a visado, p orque este mundo es muy peligroso [...] quiérote decir, hijo, lo que te conviene mucho notar y poner por obra, que es cosa digna de ser e stimada y guardada como oro en paño, y como piedras preciosas en cofre.<sup>404</sup>

De acuerdo a la narrativa en diversos momentos se invita a poner atención en los conocimientos que se vierten en los llamados huehuetlahtolli, en el caso de este párrafo llama la atención el uso de una metáfora que proviene del pensamiento europeo y no del indígena, ya que en estas palabras la frase "guardada como oro en paño, y como piedras preciosas en cofre", nos permite observar otra manera en que se fueron so breponiendo saberes de la antigüedad europea, al recuperar la metáfora de conservar y guardar algo que se consideraba muy valioso, relacionándolo con la idea de que antiguas placas de oro eran guardadas en telas que, a su vez, guardarían el polvo que ese oro dejaría. De la misma manera, la palabra cofre no existía en la lengua náhuatl, aunque Molina registraría en su diccionario la s obreposición de significados, al s eñalar que la palabra *Tepozpetlacalli* significaría ello, aunque en realidad lo que se estaría nombrando sería petaca de metal. En el mundo indígena tampoco existían las placas o lingotes de oro, ni tampoco se guardaban las piedras preciosas en el sentido de acumulación y riqueza, que comenzaba a permear

<sup>&</sup>lt;sup>403</sup> Cfr. Ra basa, J osé. De la invención de América. La historiografía española y la formación del eurocentrismo. Universidad Iberoamericana. México: 2009. p.73-78.

<sup>404</sup> Sahagún. Op. cit. p.355.

<sup>405</sup> Cfr. Ruíz Bañuls: 2009.

como eje y sostén del nuevo modelo de vida. Asimismo, en uno de los libros de la Biblia, en Proverbios, encontramos distintas ideas que explican la misma fórmula: 406

**Escucha**, hijo mío, **las amonestaciones** de tu padre y no desdeñes las enseñanzas de tu madre. Porque **serán corona de gloria en tu cabeza** y **collar en tu cuello**. <sup>407</sup>

Bienaventurado el que alcanza **la sabiduría** y adquiere inteligencia. Porque **es** su adquisición **mejor que la de la plata** y es de **más provecho que el oro**. Es **más preciosa que las perlas y no hay tesoro que la iguale**.<sup>408</sup>

Después en el libro bíblico se lee la misma idea pero escrita de otro modo:

**Hijo mío**, **atiende a mis palabras**, inclina tu oído a mis razones. No se aparten nunca de tus ojos, **guárdalas dentro de tu corazón**. Que son vida para quien las acoge y sanidad para su carne. Guárdalas en tu corazón con toda cautela, porque **son manantial de vida**. 409

En nu estra l ectura, observamos que l a i dea que b uscaba t ransmitir Sahagún al recuperar el valor de la palabra antigua sirvió para introducir los valores morales cristianos en la formación de los nuevos sujetos coloniales, para ello fue necesario utilizar una y otra vez l a f igura re tórica d el m aestro f rente a l a lumno, l o c ual se tra sladó a l a f orma d e presentar l os s upuestos h uehuetlahtolli b ajo una p edagogía d e c hoque, en l a q ue establecería la idea en tre el **ser bu eno o ma lo** trasladado d el pensamiento cristiano al indígena, r ecuperando la percepción d e que s i es b uena h ija o h ijo hablarían b ien d e los padres, pero si no hablarían mal de ellos, veamos:

Mira que **no deshonres** a tus padres, ni siembres estiércol y polvo encima de tus pinturas, que significan las **buenas obras y fama**.<sup>410</sup>

En e stas p alabras at ribuidas al p ensamiento i ndígena s e ad vierte c ómo s e logró imponer e l m iedo a transgredir u na su puesta antigua f orma d e ser y e star e l m undo transmitida p or los a ncestros, u tilizando f órmulas discursivas indígenas, pero introyectando ideas cristianas. Asimismo, debemos repensar la idea de honor, deshonor o deshonra, así como la percepción respecto a la fama, ya que estos conceptos provienen del pensamiento europeo medieval sostenidos en ideales buscados durante largo tiempo como modelo de vida. Pero ¿cómo lograron imponer las nuevas normas sociales coloniales? Una de tantas respuestas se encuentra en los propios huehuetlahtolli, en los cuales se filtró un

142

<sup>406</sup> En el libro de *Proverbios* encontramos di versas figuras retóricas para decir lo mismo, exhortando a la obediencia, que encubre un deber ser que tendría que responder a la madre y el padre como figuras de autoridad. *Cfr.* Biblia. *Op. Cit.* 407 Biblia. *Op. cit. Proverbios* 1:8.

<sup>408</sup> Biblia. *Op. cit. Proverbios* 3:13 a 3:15.

<sup>409</sup> Ibíd. Proverbios 4:20.

<sup>410</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.348.

elemento es encial en 1 a f ilosofía c ristiana: el t emor d e d ios. S obre el lo, en el 1 ibro *Eclesiástico* de la Biblia dice que "el temor del Señor es gloria y honor, prudencia y corona de gozo. El temor del Señor regocija el corazón, da prudencia, alegría y longevidad. Al que teme al Señor le irá bien en sus postrimerías".<sup>411</sup> De esta forma, la base principal de las costumbres c ristianas se tra sladó a las supuestas costumbres i ndígenas de la siguiente manera:

Y mira bien, hija mía, que **aunque nadie te vea**, ni tu marido sepa lo que pasa, **te ve dios**, que está en todo lugar [...] **si hicieres traición a tu marido**, aunque no se sepa, aunque no se publique, dios, que está en todo lugar, **él hará venganza de tu pecado**.<sup>412</sup>

Ahora veamos cómo se trasladó esta misma idea, pero en palabras dirigidas al hijo varón:

Mira que nuestro señor **dios ve los corazones y** ve todas **las cosas secretas**, por muy es condidas que estén, y oye lo que revolvemos en nuestro corazón todos nosotros.<sup>413</sup>

Dichas f órmulas l as e ncontramos t ambién e n e l l ibro *Eclesiástico* cuando, al hablarse de la lujuria y el adulterio, se establece que los varones y mujeres que cometieran dichas faltas a la moral cristiana, al creer que no serían observados, se les advierte que:

Los ojos del Señor son mil veces más claros que el sol, y que ven todos los caminos de los hombres y penetran en los lugares más escondidos. 414

Luego de e stablecer que las palabras vertidas en los discursos "indígenas" e ran válidas por ser saberes de los antepasados, en la versión de Sahagún también se transmitió la idea de que cualquier falta cometida a estas supuestas ordenanzas sería castigada por el dios cristiano, imponiendo su justicia divina frente al supuesto "pecado" cometido por los indígenas en América. Así, el temor cristiano como herramienta de control social se fue introyectando a las conductas sociales coloniales, primero con el temor de fallar a los ancestros y los padres, luego el temor de dios, para finalmente presentarse el temor entre unos y otros.

Asimismo, e n l a *Historia general* encontramos l a presencia d e d iversos clasificatorios c oloniales q ue p ermitieron es tablecer el c ontrol s ocial de l os pueblos indígenas, lo cual con el tiempo generó también la racialización de los seres y sus saberes. En l a nar rativa de f ray B ernardino de Sahagún, al d escribir las p alabras q ue

<sup>411</sup> Biblia. Op. Cit. Eclesiástico 1:21.

<sup>&</sup>lt;sup>412</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.351.

<sup>413</sup> *Ibíd*. p.355.

<sup>414</sup> Biblia. Op. cit. Eclesiástico 23:28.

supuestamente daba un padre al hijo al recordar el valor de las formas de ver y vi vir el mundo s egún los antepasados indígenas, encontramos el uso de la palabra **raza** al darle una instrucción más:

Mira que tu vida la hagas semejante a la suya; mira que pongas su vida delante de tus ojos, y luego conocerás las faltas que tienes **y las razas y manchas que hay en ti**.<sup>415</sup>

En torno a esta idea, en la *Historia general* aparece una nota al pie en la que se indica que **razas** son defectos, máculas ó impurezas. 416 Para entonces, "la noción de que la raza de pendía de l cl ima h abía s ido de sarrollada e n O ccidente desde t emprano, por lo menos d esde l a ép oca d e I sidoro d e S evilla". 417 Lo cu al, en o tro ca pítulo, se v uelve a retomar al decir que en la forma de ser de los antiguos mexicas "no hay raza ni mancha", utilizando otra analogía de origen europeo para transmitir la idea de que en estos discursos establecidos c omo p alabras d e l os i ndígenas, harían u so d e c onceptos c omo *defecto* o *impureza*, lo c ual debemos r eflexionar, ya que algo defectuoso, i mpuro o un a "mancha" establecida socialmente, son conceptos introyectados desde el imaginario cristiano. De esta manera:

En el m omento en quel os i béricos c onquistaron, nombraron y c olonizaron América, hallaron un gran número de diferentes pueblos, cada uno con su propia historia, l enguaje, d escubrimientos y productos culturales, m emoria e i dentidad [...] Trescientos año s más t arde t odos e llos quedaban r eunidos e n u na s ola identidad: indios. Esta nueva identidad era racial, colonial y negativa. Ese resultado de la historia del poder c olonial t uvo dos implicaciones d ecisivas. La primera es obvia: t odos a quellos pueblos f ueron d espojados de su s propias y si ngulares identidades históricas. La s egunda, e s quizás, menos o bvia, pero no es menos decisiva: su nueva identidad racial, colonial y negativa, implicaba el despojo de su lugar en la historia de la producción cultural de la humanidad. En adelante no eran sino razas inferiores.<sup>418</sup>

<sup>415</sup> Sahagún. Op. cit. p.353 y 356.

<sup>416</sup> Palabra que en la *Enciclopedia del Idioma* se registra con un origen latino, *Radix* que significa puente o familia. Su uso entre el siglo X V y XX h ace r eferencia a l co ncepto d e "casta o calidad de l o rigen o l inaje". (*Enciclopedia del Idioma. Diccionario histórico y moderno de la lengua española.* Si glos XII a l X X. T omo III. Ma rtín A lonso D ámaso. E ditorial Aguilar. E spaña: 1947 p.3517). Asimismo en el *Diccionario de Autoridades*, s e co nfirma l a a nterior e xplicación co n un ejemplo en el uso de la palabra raza para diferenciar a las personas de la cultura europea-occidental de las otras. Así, ingresar a la Orden de caballeros de Calatrava hacia 1562 es una muestra del nuevo orden clasificatorio frente al otro y los otros, ya que "ninguna persona, de cualquier calidad y condición que fuere, sea recibida a la dicha Orden, ni se le dé el hábito, sino fuere h ijo de Hidalgo, al fuero de E spaña, de partes de padre y madre, y de a buelos de entrambas partes, y de l egítimo matrimonio nacido, y que no le toque raza de Judío, Moro, Hereje, ni Villano" (*Diccionario de Autoridades*. Tomo V. 1737. p.500 Consultar: http://web.frl.es/DA.html).

<sup>&</sup>lt;sup>417</sup> Sanfuentes Olaya. *Develando el Nuevo Mundo. Imágenes de un proceso.* Ediciones Universidad Católica de Chile. Chile: 2013. p.38.

<sup>&</sup>lt;sup>418</sup> Quijano. *Op. cit.* p. 239.

En este contexto, el modelo de i dolatría, utilizado para hacer la guerra a diversos pueblos, permitió también establecer los clasificatorios coloniales con los cuales quedaron etiquetados los diversos pueblos i ndígenas, así como sus prácticas y modos de vida. La narrativa de Sahagún, fiel a las normas e stablecidas para clasificar al o tro y lo o tro no cristiano, se transformó en u na herramienta para i nterpretar a los antiguos mexicas. De acuerdo a las descripciones de la *Historia general*, los indígenas tuvieron diversas formas de ser y estar en el mundo, las cuales al compararlas con las europeas permitieron al fraile traductor construir una historia que se apropió de los discursos de los mayores contenidos en al gunos huehuetehtolli, e ncubriendo las normas é ticas de o rigen cristiano-occidental que s e p royectaron bajo f órmulas r etóricas q ue l e p arecerían f amiliares a l os evangelizadores y a l os i ndígenas. A sí, los e lementos c ulturales i ndígenas "q ue n o se oponían al c ristianismo e ran permitidos e i ncluso u tilizados como m edios para l a evangelización. Tal fue el caso de las danzas, cantos, y los huehuetlatolli".<sup>419</sup>

En e se s entido, l a nar rativa de f ray B ernardino d e S ahagún f uncionó c omo herramienta para resignificar el ser y el saber de los antiguos mexicas, estableciendo u na idea d el i ndígena y l o i ndígena c on d escripciones s ustentadas e n l a f ilosofía c ristiana, quedando también trazadas las identidades del ser colonial, siguiendo así:

La s ecuencia l ógica que d efine i nteriormente e l proceso constitutivo d el poder colonial: primero un principio de sujeción a un orden exterior de vida; a continuación, su transformación en culpa y deber moral; por fin, la redención de la esclavitud en el orden subjetivo de una identidad vaciada de vida, una identidad instaurada como principio subjetivador, racional y universal, en nombre del mesianismo cristiano. 420

La colonización en América se implantó mediante diversos mecanismos aplicados en l os te rritorios ocupados, p resentándose e n a lgunos m omentos como despojo o vaciamiento; y e n otras o casiones como e ncubrimiento o s obreposicionamiento d e l os pensamientos respecto a cómo se vivía y se explicaba el ser y el estar en el mundo por parte de los naturales de estas tierras. Los franciscanos bajo su lógica apocalíptica buscaron "erigir, con los amerindios de México, u na h umanidad nu eva, p reparada espiritualmente para e l f in d e l os t iempos, r enovada e n s u q uehacer i ntelectual y ad emás, t ambién, reinterpretada en su discurso propio, semánticamente reelaborada".<sup>421</sup>

<sup>420</sup> Subiratas, Eduardo. *Op. cit. p.*60 y 61.

<sup>419</sup> Rubial, 1996. p.150 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>421</sup> Baudot, Georges. *La pugna franciscana por México*. Patria-CONACULTA. México: 1990. p.9.

En es e s entido, l a c onstrucción d e u n r elato e n c oncordancia c on l a t area d e invasión y o cupación p ermitió i r e stableciendo l as b ases d e l a nu eva s ociedad colonial. Trazar los mapas del llamado "Nuevo Mundo" o escribir sus historias respondieron a los mismos objetivos de aprehensión del territorio y las culturas originarias.

## 4. Traducción y apropiación en la construcción de "nuevas personas" para un "nuevo mundo" moderno-colonial

Después de haber escrito las **habilidades y oficios** que estos mexicanos naturales tenían **en tiempo de su infidelidad**, y **los vicios y virtudes** que entre el los eran tenidos por tales, **parecióme cónsono a razón** poner aquí los oficios y habilidades, vicios y virtudes **que después acá han adquirido**.<sup>422</sup>

Al f inal d el li bro d écimo d e la *Historia genera*l, de spués de X XVII c apítulos, f ray Bernardino de Sahagún escribió una "Relación del autor digna de ser notada", en la que confirma las descripciones e stablecidas desde su i maginario e n torno a l os mexicas, as í como la justificación al por qué fueron vistos como e nemigos e n u na guerra frente a la idolatría tra sladada desde te rritorios c ristianos al antiguo Anáhuac. En esta p arte de su narrativa, hay una s erie de r eflexiones r especto a l s er y a ccionar i ndígena e n l as que nuevamente los i dentifica y juzga de sde modelos cr istianos, u tilizando, para e llo, la retórica pedagógica de mostrar "lo bueno" y "lo malo" de los mexicas desde su lectura del mundo, de esta manera, de scribe lo que percibió como "habilidades y oficios" a l mismo tiempo que s us "vicios y vi rtudes" e n e l ti empo de "su i nfidelidad", a sí como los que adquirieron en el contacto con los eu ropeos. En es e s entido, en la guerra f rente a la supuesta idolatría indígena los franciscanos hicieron uso de una estrategia de colonización aplicada en otros contextos y tiempos.

A los p rincipios ayudáronos g randemente l os mu chachos, a sí los qu e criábamos en las es cuelas como los que s e enseñaban en el patio [...] los enseñabamos a leer y a escribir y cantar [...] y después de h aberse enseñado un rato, i ba un fraile con ellos, o dos, y subíanse en un cu y derrocábanlo en pocos días, y as í s e derrocaron en poco tiempo todos los cúes, que no quedó señal de ellos, y otros edificios de los ídolos dedicados a su servicio. Estos muchachos sirvieron mucho en este oficio. 423

Un elemento cultural trascendental p ara lograr colonizar a l os pueblos indígenas fue m ediante l a e ducación i mpartida e n d iversas e scuelas ane xas, fundadas e n l os principales c onventos franciscanos, " toda la obra p edagógica d e l os m isioneros e staba encaminada a f undar el cristianismo en la nu eva tierra. La instrucción que s e les daba a niños y adultos era de tipo religioso y cuando se les enseñaba a leer y escribir, la finalidad era siempre el engrandecimiento de la cristiandad".<sup>424</sup> Para ello, los religiosos compusieron diversas obras y cantos para facilitar el aprendizaje del catecismo.

<sup>422</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.578. (El subrayado con negritas es nuestro).

<sup>423</sup> *Ibíd.* p.581.

<sup>&</sup>lt;sup>424</sup> Rubial. *Op. cit.* p.152.

Los frailes s abían que no era suficiente la memorización de los dogmas y que era necesario e xplicarlos. Así, p ara facilitar la comprensión del mensaje se u tilizaron pinturas, representaciones teatrales y espectáculos de participación multitudinaria se e scribieron e n náh uatl y otros i diomas au tos sacramentales sobre temas bíblicos, desde la creación hasta el juicio final, que eran actuados por los mismos indígenas.<sup>425</sup>

Los franciscanos lograron organizar los territorios administrados por ellos debido a su l arga t radición m ilitante, f undando h ospitales, c ajas d e c omunidad y c abildos q ue sobrepusieron a l as f ormas d e organización i ndígenas, aprovechando sus p ropias estructuras. Con ello también adquirieron influencia sobre las personas que ocupaban los cargos de estos espacios sociales, ya que estudiaban y recibían la doctrina cristiana en sus escuelas y c onventos, trasladando l as f ormas de u n se r c olonial, moldeado p or el cristianismo, a través de la sobreposición de una nueva moral y ética.

El guardián franciscano y el prior o vicario dominico o agustino de un convento no sólo e ran c abezas d e s u c omunidad, e ran t ambién c uras párrocos y d irigentes políticos de los pueblos de cabecera y de su circunscripción; e ran personajes con mucho poder que tenían i njerencia en la elección de autoridades, e ran consejeros de los vecinos en la elaboración de sus testamentos y jueces en sus asuntos internos y reyertas familiares.<sup>426</sup>

De esta manera, el poder de los franciscanos para la colonización cultural operaba también con la ayuda de los niños educados mediante la doctrina cristiana, recibiendo día y n oche l os s aberes del m undo, desde el pensamiento de l os m isioneros e uropeos, aprendiendo a j uzgar l as c ostumbres ant iguas. E sos m uchachos, de l os cu ales h abla Sahagún, participaron de diversas maneras en el trabajo evangelizador y tra ductor entre ambos mundos, como lo explica el propio franciscano:

Trabajando con ellos dos o tres años, vivieron a entender todas las materias del arte de la Gramática, hablar latín y entenderlo, y a escribir en latín, y aun hacer v ersos h eroicos. Co mo vieron esto p or e xperiencia l os españoles s eglares y eclesiásticos e spantáronse mucho, como a quello s e pudo hacer.<sup>427</sup>

En el trabajo de sobreponer otro orden social, la educación de los indígenas fue una pieza clave en el proceso colonizador, de acuerdo con nuestra lectura, la capacidad de aprender las artes y oficios de origen occidental fue una cuestión que generaba sorpresa en

148

<sup>425</sup> Rubial. Op. cit. p.170.

<sup>&</sup>lt;sup>426</sup> Rubial García, Antonio. "Las órdenes mendicantes evangelizadoras en Nueva España y sus cambios estructurales durante los siglos virreinales". En *La Iglesia de Nueva España. Problemas y perspectivas de investigación.* María de Pilar Martínez (comp.) Instituto de Investigaciones Históricas. UNAM. México: 2010. p. 220 y ss.
<sup>427</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.583.

el eu ropeo que, de en trada, se p ensaba s uperior e n to dos l os se ntidos, p ero ¿ qué pasa cuando alguien conoce las posibilidades de accionar del otro? Según la narrativa del fraile "los españoles seglares y e clesiásticos e spantáronse mucho", sobre todo cuando la orden religiosa, de l a cual formaba p arte, otorgó "el h ábito d e San F rancisco a d os m ancebos indios", c uestión q ue S ahagún jus tificó d iciendo que " nos p arecía en tonces q ue s erían hábiles para las cosas e clesiásticas y para la vida religiosa". Sin embargo, el experimento teológico social no funcionó, pues "hallóse por experiencia que no eran suficientes para tal estado, y así se les quitaron los hábitos".<sup>428</sup> En su obra, el franciscano explica las razones argumentadas, en ese momento, para detener la "formación" de los indígenas:

Decían que, pues és tos no habían de sers acerdotes, de qué servía en señarles Gramática, que era ponerlos en peligro de que hereticasen, y que también viendo la Sagrada Escritura e ntenderían como en el la los Patriarcas antiguos tenían juntamente muchas mujeres, que era conforme a lo que ellos usaban, y que no querrían creer lo que ahora les predicásemos.<sup>429</sup>

El ar gumento p ara no permitir que continuara la e nseñanza de los i ndígenas manifiesta una clasificación discriminatoria frente a quiénes podían "entender" las cosas de la vida y quiénes no tenían ese entendimiento, sobre todo, cuando los mexicas llegaron a leer y escribir en latín, pensando y elaborando versos en esa lengua. En ese sentido, el miedo de algunos eu ropeos er a que los indígenas comprendieran, dentro de las propias escrituras sagradas de origen cristiano, una serie de contradicciones morales que han sido ajustadas a lo largo de la historia para implantar su pensamiento y modelo de vida.

De ac uerdo a l o que v enimos analizando e n la narrativa de fray B ernardino, los indígenas practicaban una vida "muy dada a los vicios sensuales", lo cual podía compararse con l as p rácticas sociales de antiguos p atriarcas e uropeos. E l te mor a que l os g entiles adquieran c onocimientos s e d ebía a que p odían c uestionar e l nu evo s istema de vida establecido o justificar prácticas sociales que, en el orden colonial, se pretendían extirpar. La narrativa del fraile explica cómo ese temor fue permanente, dado que la justificación para h acer l a guerra al o tro y l o o tro no cristiano, y a avanzada l a e tapa c olonial, n o terminaba por lograr sus objetivos. En su narrativa, Sahagún explica lo que pasó en u na investigación realizada en Cholula y Huexotzingo, lugar en el cual vivían algunos religiosos.

<sup>428</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.579.

<sup>&</sup>lt;sup>429</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.583.

Ellos hicieron entender a los más de los religiosos, que toda la idolatría, con todas sus ceremonias y ritos, estaba ya tan olvidada y abominada que no había para qué tener este recatamiento, pues que todos eran bautizados y si ervos del verdadero Dios; y esto fue falsísimo, como después acá lo hemos visto muy claro, que n i aú n ahora c esa d e h aber m uchas h eces d e idolatría y de borrachería, y de muchas mala costumbres [...] Y si así como fue en pocas partes, f uera e n to das, y p ersevera h asta a hora, y a ca si e stá i mposibilitado d e remediarse.<sup>430</sup>

En las palabras del fraile e ncontramos una am arga queja y d enuncia al mismo tiempo, al s entirse e ngañado e n t orno a l a i dea d e que l as l lamadas i dolatrías e staban "olvidadas y abominadas" y no era así, ya que en la práctica las "costumbres" clasificadas como "malas", desde el pensamiento cristiano, no lograban ser extirpadas. Ante ello, el religioso m anifiesta su opinión r especto a que c on el tiempo se fue r elajando la labor inquisidora s obre l as c ostumbres d e "i dolatría y b orrachería", como una r azón, e ntre tantas, para terminar diciendo que "casi está imposibilitado de remediarse":

Después acá cesó aquella solicitud que los religiosos tenían en las cosas ya dichas, porque públicamente no parecía cosa ni nguna que fuese digan de castigo [...] De esta m anera e llos **cantan c uando quieren y s e emborrachan c uando quieren**, y **hacen s us f iestas c omo q uieren**, y **c antan l os cantares antiguos**, que **usaban en el tiempo de su idolatría**, no todos sino muchos, y nadie entiende lo que dicen por ser sus cantares muy cerrados.<sup>431</sup>

Sahagún explica, desde su percepción, algunas consecuencias de los cambios en la política de la Corona frente al tema de cómo tratar a los indígenas en diversos momentos de la colonización, resultado de largos y ríspidos debates tanto en el viejo como en el nuevo mundo en torno al ser o no ser de los indígenas, del hablar o no una lengua relacionada con la posibilidad de razonar o no, del pensar-saber de los otros. Según el relato, los indígenas continuaron r ealizando c eremonias y cantos antiguos i dentificados c omo parte d e la idolatría observada en América.

Aquellas re presentaciones o í conos n egativos d el i ndio tu vieron l a f uerza d e justificaciones de gu erra y s irvieron c omo e ficaces a rmas de de strucción. L a conquista y colonización de América no fue un simple juego de representaciones, ni la obra sagaz del genio comunicador de la Iglesia o de los conquistadores cristianos. Fue f undamentalmente u n ac to d e ne gación, d e no r econocimiento t eológico, filosófico y ético de la existencia americana, fue un postulado eficaz de destrucción militar, social, económica y también espiritual.<sup>432</sup>

<sup>430</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.581.

<sup>431</sup> *Ibíd.* p.582.

<sup>&</sup>lt;sup>432</sup> Subirats. *Op. Cit.* p. 99.

En su narrativa, el franciscano hace una reflexión sobre ciertos elementos de la vida antigua de los indígenas, y que él es tablece como del "tiempo de su infidelidad", fueron útiles en su tarea de colonización, ya que al rememorar una parte de la antigua educación mexica p arece anh elar la posibilidad de retomar al gunas prácticas del pensamiento indígena, lo cual fue juzgado por al gunas au toridades coloniales como u na amenaza al orden social colonial, idea que también ha llevado a algunos investigadores "modernos" a pensar que al franciscano le habría interesado preservar parte del pensamiento indígena. Lo cual de a cuerdo a lo que venimos analizando, en realidad respondió al mismo interés colonizador en su versión de evangelizador-traductor al utilizar elementos culturales i ndígenas para i ntroyectar e l modelo de vida cristiano-imperial, 434 como podemos leer en las siguientes líneas.

Y si aquella ma nera de regir no estuviera tan i nficionada con ritos y supersticiones idolátricas, paréceme que era muy buena, y si limpiada de todo lo idolátrico que tenía y haciéndola del todo cristiana, se introdujese en esta república indiana y española, cierto sería gran bien y sería causa de librar as í a l a u na re pública co mo a l a o tra de grandes males, y de grandes trabajos a los que las rigen.<sup>435</sup>

El objetivo de la guerra de invasión fue modificando las herramientas y los métodos para la o cupación c olonial, as í e n s u e mpresa, la Corona española y la Iglesia C atólica buscaron implantar, en el que v ieron como un "Nuevo M undo", la p osibilidad d e u na "nueva república" con nuevos seres, nuevos vasallos, nuevos cristianos, lo cual encajaba en la visión de la orden franciscana y de la Corona española en ese momento. Asimismo, en estas líneas el fraile describe la política colonial que instaurará justamente un modelo de leyes y m odos d e v ida para es pañoles, y o tro para l os i ndígenas, c onsecuencia d e l a diferencia colonial<sup>436</sup> que se estableció sobre la clasificación de los seres y sus saberes, al consumarse l a división d el p oder s ocial bajo una r epública d e i ndios s ometida a l a república de españoles. Sin embargo, el modelo de colonización de los seres bajo la moral

\_

<sup>&</sup>lt;sup>433</sup> Como explicamos en la introducción de este trabajo ubicamos diferentes lecturas en torno a la obra de Sahagún, respecto a la interpretación de su trabajo como u na aportación pre-antropológica se pueden consultar, entre otras investigaciones las de: Miguel León Portilla (1999, 2007 y 2011), Alfredo López Austin (1985, 2001, 2011), Arthur Anderson (1994), Georges Baudot (1990, 1997 y 2001), María José García Quintana (2004), Guilhem Olivier (2007 y 2010), Rubén Romero Galván y Pilar Máynez (2007, 2011 y 2014); Rubial García (1996). Para consultar otras obras ver la bibliografía.

<sup>434</sup> Sobre una lectura crítica al trabajo del franciscano se pueden consultar los trabajos de: Guy Rozat (2002), Miguel Ángel Segundo (2012 y 2014), Daniéle Dehouve (2002), Ma uricio S olodkow (2009 y 2010), R uiz Bañuls (2009), R íos C astaño (2014) y Zimmermann (2014). Para consultar otras obras ver la Bibliografía.

<sup>&</sup>lt;sup>435</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.580.
<sup>436</sup> La diferencia colonial o herida consecuencia de la invasión y colonización se manifiesta de diversas formas en los distintos espacios sociales en torno al ser y estar en el mundo organizado bajo un mismo modelo de poder y dominio. Se manifiesta en el lenguaje, la cultura de origen, el color de piel, la capacidad económica y los conocimientos marcando las diferencias entre una cultura supuestamenta superios y las otras supuestamente inferiores. *Cfr.* Mignolo, Walter. *La idea de América Latina. La herida colonial y la opción decolonial.* Gedisa. España: 2007.

cristiana y o rdenada e n m odelos i mperiales no se l ograba i mplantar del t odo, e ntre l as razones que fray Bernardino argumenta encontramos que:

La templanza y abastanza de esta tierra, y las constelaciones que en el la reinan, ayudan mucho a la naturaleza humana para ser viciosa y ociosa, y muy dada a los vicios sensuales.<sup>437</sup>

Antiguos c onocimientos p ara i dentificar y c atalogar a 1 os se res h umanos y 1 a naturaleza d e ac uerdo a s u posición e n e l m undo, sostenidos en p ensadores h elenos, romanos y c ristianos, permitieron ta mbién e xplicar a l e uropeo l a d ificultad d e l a ta rea evangelizadora ante el clima, el ai re, los alimentos, la tierra y las personas que vivían en América, e ran permanentemente t ocados p or u n ai re d e "sensualidad" que no p ermitió establecer e l co ntrol so bre l os c uerpos y p ensamientos d e l os seres c oloniales, l o c ual además, no era característico únicamente de los indígenas:

Y no me maravillo tanto de las tachas y dislates de los naturales de esta tierra, p orque los españoles que e n e lla h abitan, y m ucho m ás los que e n e lla nacen, cobran estas malas inclinaciones; los que en ella nacen, muy al propio de los indios, en el aspecto parecen españoles, si no tienen mucho aviso, a pocos años andados de su llegada a esta tierra se hacen o tros; y e sto pienso que lo hace el clima, o constelaciones de esta tierra.<sup>438</sup>

De acuerdo al imaginario de fray Bernardino de Sahagún, indígenas y españoles no religiosos eran tentados por el clima, la comida y otros seres a cometer uno de los vicios o pecados que preocuparon constantemente a los evangelizadores en América, así, lo que vio como " malas i nclinaciones" exp lica q ue en el proceso del choque cultural, los seres coloniales no renunciaron a sus necesidades físicas ni a sus otras costumbres. Un elemento muy interesante de recalcar es el hecho de que para Sahagún esto se debía al clima o a las constelaciones que se observaban desde América en el espacio, ya que en su propio pensamiento, el franciscano se explicaba como disparates e stas mismas i deas en otros pueblos que observaban y se relacionaban de otra forma con el cielo, las e strellas o la Naturaleza. En ese sentido:

Los e uropeos h abían d esarrollado u na e laborada t eoría s obre l a r elación e ntre carácter, apariencia y lugar geográfico. En este contexto, las razas de Plinio habían adquirido u na localización en lugares r emotos de la cosmografía medieval. En los mapas, aparecían los hombres monstruosos alejados de Jerusalén, símbolo de la Cristiandad [...] La a pariencia f ísica y e l c arácter m oral d e e stas g entes e ran

438 Sahagún. *Op. cit.* p.579.

<sup>437</sup> *Ibíd.* p.578.

explicados por las influencias de las temperaturas extremas de estos lugares, a sí como por su lejanía de los centros de civilización.<sup>439</sup>

## El fraile y su obra como herramienta de la colonialidad

Desde el siglo XVI las descripciones de lo que era y no era América, sus pueblos, sus lenguas, s us c reencias o s us formas d e o rganización f ueron d eterminados a partir d e principios c lasificatorios q ue i mpusieron n uevas i dentidades culturales, i dentidades coloniales, justificando un orden civilizatorio basado en la supuesta superioridad de unos sobre los otros. Para ello, se adaptaron y renovaron modelos de clasificación establecidos en la Biblia frente a los pueblos no cristianos, sean de origen judío, árabe, asiático, africano o americano, siendo el miedo y desconocimiento los ejes del rechazo y negación frente al otro y lo otro, en esta tarea:

La religión forma parte de las más a ntiguas e importantes técnicas culturales de traducción, es decir, de producción de transparencia y de comprensión mutua [...] el monoteísmo marcó el fin de esa traductibilidad mutua [...] Las nuevas religiones reveladas [como la Cristiana] pusieron término a este sistema. Se consideraban detentoras de una verdad que situaría automáticamente toda forma de alteridad en el ámbito de la no verdad. Ya no hay lugar para la traducción, sino solamente para la conversión.<sup>440</sup>

De esta forma, encontramos que en la narrativa de fray Bernardino de Sahagún "la escritura de la historia y la formación de una enciclopedia del nuevo mundo no son ya un catálogo d e v idas e jemplares o u n c ompendio d el m undo, s ino u n r egistro p ara l a imposición de un o rden s obre e l m undo". 441 Al d escribir e l te rritorio y l os pueblos americanos, el europeo terminó apropiándose de ellos, al clasificarlos y explicarlos desde sus categorías filosóficas, utilizando su relato como herramienta de traducción del mundo indígena.

La a cción d e c onquistar n o só lo se d efinió a partir d e p rácticas m ateriales y violentas como la encomienda, la esclavitud y la conversión religiosa, sino también mediante p rácticas simbólicas como la escritura: u na acción a partir de la cual la alteridad d el mundo indígena am ericano fue c lasificada, cosificada, apropiada y representada de acuerdo a parámetros epistemológicos europeos.<sup>442</sup>

<sup>439</sup> Sanfuentes Olaya. Op. cit. p.38.

<sup>440</sup> Assmann. Op. cit. p.25 y 26.

<sup>&</sup>lt;sup>441</sup> José Rabasa. *De la invención de América. La historiografía española y la formación del eurocentrismo.* U niversidad Iberoamericana. México: 2009, p.97.

<sup>&</sup>lt;sup>442</sup> Solodkow, David M. *Etnógrafos coloniales: escritura, alteridad y eurocentrismo en la conquista de América.* Trabajo doctoral en Filosofía, Vanderbilt University. Nashville, Tennessee: 2009. Parte 1. Escritura etnográfica y alteridad colonial. p.2.

La palabra de l os c ronistas refleja l a o cupación t erritorial y e spiritual, nu eva geopolítica d el c uerpo y d el p ensamiento, c on el lo l a es critura del ev angelizador s e transformó e n otra h erramienta d e a prehensión d e l a re alidad, i nterpretando y transmitiendo los nuevos conocimientos en torno a "las cosas de estos naturales" a futuros colonizadores. Así, en el periodo colonial:

La traducción podría definirse más bien como contacto entre lenguas y negociación fundamental d e f ormas y c ontenidos e ntre l enguas e uropeas (castellano y l atín principalmente) y las lenguas indígenas. Este contacto viene impulsado por el celo religioso y s u f inalidad e s la i ncorporación d e l as p oblaciones au tóctonas a l a comunidad imaginada universal de católicos, en el sentido de la utopía franciscana de las primeras décadas.<sup>443</sup>

En la *Historia general* de Bernardino de Sahagún "escribir toma, pues el poder de construir u n *texto* e i mponer un nu evo orden al m undo",<sup>444</sup> por e so, respecto a c ómo habrían si do l os seres i ndígenas y su s saberes, encontramos descripciones q ue l os clasificaron d e diversas m aneras, s osteniendo, con e llo, un nu evo o rden s ocial para e l dominio de unos sobre otros.

La voz final que leemos a lo largo de los capítulos de la *Historia general* es una voz híbrida: ni e s p lenamente l a v oz i ndígena ni e s p lenamente l a v oz e tnográfica europea, la una se vuelca sobre la otra, se filtra y se permea, y viceversa. Estamos frente a u na E nciclopedia hibrida, en c uyo pretendido o rden se d esordenan l as memorias d el p asado i ndígena y s e ar regla, hacia e l f uturo, e l nu evo o rden colonial.<sup>445</sup>

En su n arrativa, e l f ranciscano tra nsmite s us p ercepciones s obre e l te rritorio americano, los seres que ahí habitaban, así como la naturaleza del lugar. Al mismo tiempo, a la hora de traducir lo que observó y escuchó, introdujo antiguas ideas e imaginarios de su cultura. "La t raducción c omo c onquista e xplica u na d oble m etáfora q ue as ocia a l a conquista y l a c onversión; ad emás d e m ostrar e l p apel d e S ahagún c omo l a m ente encargada del proceso de traducción y como editor del producto de traducción cultural". 446 De esta manera, transmitir lo que se veía y se percibía en otra parte del mundo, desde el contexto c ultural d e l os eu ropeos, i nfluyó evidentemente a l describir, desde su s conocimientos y categorías epistemológicas, espacios y seres no clasificados hasta entonces desde el pensamiento de origen euro-cristiano.

<sup>443</sup> Payás Puigarnau. Op. cit. p.25.

<sup>444</sup> Rabasa. Op.cit. p.78.

<sup>445</sup> Solodkow. D avid Ma uricio. Fray Bernardino de Sahagún y la paradoja etnográfica: ¿erradicación cultural o conservación enciclopédica? The Colorado Review of Hispanic Studies. Vol.8. EUA: 2010. p.220.

<sup>&</sup>lt;sup>446</sup> Cfr. Ríos Castaño, 2014, p.32. "Translation as conquest, serves as twofold metaphor that associates translation, conquest and conversion and claims the role of Sahagún as the controlling mind of the translation process and as the editor of the cultural translation product" (la traducción es nuestra).

La tra ducción e stá p resente e n los i ntentos d e e xtirpar l o q ue se c onsideraba maligno e implantar un nuevo modelo para explicar la subjetividad, la naturaleza y la d ivinidad. M ediante l a t raducción s e c onfiscaron l as formas l ingüísticas d e l a autoridad y se llevaron a las doctrinas y a la práctica de la confesión.<sup>447</sup>

La narrativa de fray Bernardino funcionó como herramienta de apropiación del mundo indígena al describirlo y nombrarlo, desde su visión del mundo, como observamos en el análisis a diez de los libros de la *Historia general*, en esta labor las crónicas coloniales cumplieron un papel determinante, ya que:

Los tratados de los misioneros católicos en su intención de penetrar los significados de la cultura indígena y con el objetivo de realizar una evangelización exitosa en la América colonial, organizaron una gramática de la alteridad, catalogaron y tipificaron e n f ormato o ccidental esa c ultura otra: sus f ormas d e v ida, su organización religiosa y política, sus conductas sociales.<sup>448</sup>

Para recontar la historia de lo que se llamara "Nueva España", la narrativa colonial se sostiene como hemos venido anal izando, en d iversas fuentes y obras l igadas al pensamiento cristiano para interpretar y describir los territorios y seres de la América antigua. L os conocimientos sobre lo s agrado y l a nat uraleza, as í c omo l as f ormas d e relacionarse c on l o q ue r odeaba a l u niverso i ndígena, f ueron i nterpretados d esde e l imaginario cristiano-occidental como obras del demonio y de la idolatría, lo cual permitió sostener las bases de clasificación y discriminación entre los seres coloniales. La historia general de las cosas de Nueva España "es la apropiación de Sahagún del mundo nahua; es una recopilación de d atos que fueron r eubicados d entro d e u n nu evo e spacio ideológico definido por el escrutinio autoritario del siglo XVI y sus percepciones". 449 Como venimos observando, las formas de ser y accionar en torno al pensamiento mexica, reflejadas en sus costumbres, fueron juzgadas y atacadas por no ser como las cristianas-imperiales. 450

El discurso c ristiano predicado por los frailes y el político transmitido por los militares y funcionarios de la Corona española son objeto de una apropiación, y se recodifican para e ncajar en los registros que afirman la soberanía local y promuevan la adaptación favorable de los intereses socioeconómicos locales a lo de la colonia. 451

<sup>447</sup> Payás Puigarnau. *Op. cit.* p.98.

<sup>448</sup> Solodkow. *Op. Cit.* p.204.

<sup>449</sup> *Cfr.* Ríos Castaño. Op. cit. p.32. "Historia universal is Sahagún's appropiation of the nahua world; it is a compilation of data t hat was r elocated within a new idologicals paced efined by the sixteenth-century authoritarians crutiny and perceptions" (la traducción es nuestra).

<sup>&</sup>lt;sup>450</sup> En ese sentido, se puede revisar el trabajo respecto a la colonialidad del ser propuesto por Nelson Maldonado Torres. *Cfr.* "Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo de un concepto". En *El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad* epistémica. Santiago Castro Gómez y Ramón Grosfoguel (comp.). Pontificia Universidad Javeriana y Editorial Pensar. Colombia: 2007.

Pensar. Colombia: 2007.

45 Klor de Alva, Jorge. "El discurso n'ahua y la apropiación de lo europeo". En *De palabra y obra en el Nuevo Mundo. 1. Imágenes Interétnicas.* Miguel León-Portilla et al. (editores). Siglo XXI. Madrid 1992. p.364.

De esta forma, el primer juicio establecido por la Corona y la Iglesia Católica frente al i dólatra y l as i dolatrías i ndígenas c ometidas, sin s aberlo, por i gnorancia, s erá l a justificación para intervenir frente al pecado de la ignorancia. Lo cual, después permitió sostener un modelo colonial con base en la supuesta infantilidad de los gentiles, explicada en la Biblia y en o tras o bras del pensamiento c ristiano-franciscano, no sólo frente a los indígenas, como personas domesticables, con la necesidad de un guía, un padre, un maestro, un amo, un patrón. Figuras de poder que se fueron imponiendo como modelos a seguir en diversas estructuras de la vida en sociedad, transmitiendo la idea de la necesidad y dependencia de los seres en torno a un modelo y una figura de autoridad para poder vivir. En la infantilización del otro, del no cristiano, también influyeron las otras órdenes religiosas, tanto seculares como seglares; de esta manera, la colonización de los seres y sus saberes permitió sostener el mismo modelo de control y explotación colonial hasta hoy día, bajo otros nombres y formas, como veremos más adelante. En ese sentido, la *historia general* del franciscano:

Se escribió para apoyar al aparato de poder colonial ejercido por el imperio español, en el lo Sahagún p uso s us conocimientos, p articipando e n l a c olonización d e l os nahuas [...] La acumulación y clasificación de datos para la composición de su obra está inextricablemente ligada a la ecuación de poder y conocimiento.<sup>452</sup>

Luego de a nalizar los diez primeros libros de la *Historia general de las cosas de Nueva España*, observamos que fray Bernardino de Sahagún tenía como objetivo central atacar las idolatrías vistas por los europeos en el ser y estar indígena, herramienta de traducción y apropiación en la construcción de "nuevas personas" para un "Nuevo Mundo". Aunque s u o bra fue d ifundida p osteriormente a s u t iempo d e el aboración, en nu estra lectura, lo descrito y establecido en ella, ha funcionado como herramienta de la colonialidad a l c lasificar y t raducir e l s er i ndígena, m oldeado desde el p ensamiento cristiano, l o c ual r espondía al s ueño f ranciscano d e e vangelizar e n t odas l as l enguas, a todos los seres del mundo.

Por ello, el discurso etnográfico colonial puede pensarse como el instrumento de aprehensión, conjuración y representación de la o tredad americana: la forma de traducir la diferencia radical y el modo específico de articulación de un conjunto de saberes ( *epistemes*) que justificaran y l egitimaran los actos de conquista y evangelización.<sup>453</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>452</sup> Ríos Castaño. Op. cit. p.32. "Since Historia universal was produced to support the apparatus of colonial power exercised by the spanish empire, Sahagún placed his knowledge in its service, partipating in the colonization of the nahuas […] The accumulation and classification of data for the composition of the Historia universal is inextricably linked to the equation of power and knowledge" (Traducción nuestra).

<sup>453</sup> Solodkow. 2010. p.208 y ss.

En e se s entido, anal icemos otra p arte d el t rabajo d e Sahagún c omo u na herramienta d e a propiación y c olonización, para e llo r eleamos e l i nicio d e l a *Historia general*: "Yo, fray Bernardino de Sahagún, fraile profeso [...] por mandato [...] escribí doce libros d e las cosas divinas, o por mejor decir i dolátricas y h umanas y n aturales d e e sta Nueva E spaña". <sup>454</sup> En e sta p arte d el te xto, encontramos l a f igura analógica d el evangelizador con el conquistador u tilizada por el fraile b ajo la i dea d el "yo descubro-yo conquisto", transformándose en el "yo escribo-yo conquisto". En la narrativa que venimos analizando el "yo-fraile-escribí" m uestra el posicionamiento d e quién, d esde d ónde y el para qué escribe: es Bernardino de Sahagún, religioso franciscano, cronista que describió desde su interpretación, al mundo i ndígena, u tilizando la escritura al fabética c omo o tra marca epistémica en la diferencia colonial frente al otro y lo otro.

De esta forma, "encontrar, descubrir, evangelizar y clasificar a un otro diferente a 'sí mismo', distinto al *ego* europeo, son algunas de las acciones principales que organizaron y determinaron la p rimera experiencia colonial de Europa en e l mal l lamado *Nuevo Mundo*". <sup>455</sup> El "yo nombro -yo conquisto" en la escritura de Sahagún muestra otra forma en l a c ual e l "yo-europeo-colonizador" r e-significó e pistémicamente e ste te rritorio, comenzando con la sobreposición de un nombre que tuviera que ver con su historia para designar u na n ueva i dentidad a l te rritorio "d escubierto", nombrándolo c omo la "*Nueva España*" y en otros momentos como "estas Indias Occidentales", <sup>456</sup> apropiándose con ello de u n e norme t erritorio, r enombrándolo e n t orno a u na figura s imbólica, al egoría p ara recordar el origen y fin último de la empresa colonizadora.

Asimismo, a partir del llamado "ego-conquiro" idea que nos explicamos como el "ego conquistador", se difunde un modelo de vida que se trasladó del campo de batalla al campo de las letras en las narraciones de frailes, soldados y a dministradores de o rigen europeo, quienes, a su vez, transmitieron a sus descendientes el derecho de posesión por la supuesta "conquista" de un territorio y lo que en é ste se encontrara, difundiéndose también esta idea como modelo de ser y vivir en los diversos estratos sociales o riginados del largo proceso colonial. 457 "La condición de posibilidad del "yo pienso, luego existo" (ego cogito) cartesiano de mediados del siglo XVII son los 150 a ños de "yo conquisto, luego

-

<sup>454</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.17.

<sup>455</sup> Solodkow, 2009. p.2 y ss.

<sup>456</sup> Sahagún *Op. cit.* p.52.

<sup>457</sup> Cfr. Dussel: 2008, 2010 y 2011.

existo" (ego conquiro) está mediada históricamente por el genocidio-epistemicidio del "yo extermino, luego existo" (ego exterminio)".458 En ese sentido:

La primera relación e ntonces fue deviolencia: u na relación "militar" de Conquistador-conquistado; de una tecnología desarrollada contra una tecnología militar sub-desarrollada. La primera "experiencia" moderna fue de la superioridad cuasi divina del "Yo" europeo sobre el Otro primitivo, rústico, inferior. Es un "Yo" violento-militar que codicia, que anhela riqueza, poder, gloria. 459

En un contexto de violencia y sobreposición cultural, con el llamado "descubrimiento" de América, en el siglo XVI se amplió la idea del mundo, se cuestionaron los saberes respecto a éste y se transformaron las ideas en torno a cómo organizar la vida en sociedad, con ello comenzó lo que se ha llamado "Edad Moderna", caracterizada por la expansión y colonización de al gunos reinos de o rigen e uropeo sobre otros territorios, explotando los recursos naturales y a los pueblos-culturas que los habitaban. A partir de entonces:

Se experimenta vivencialmente la redondez de la tierra y con el lo el lugar en el cosmos (el s ignificado d e e llo e s una r evolución e n l a c osmogonía), y e ste descubrimiento empírico posibilita toda una revolución mental que resquebraja la episteme precedente, religiosa y medieval. La conexión atlántica permitirá, con la apropiación y af luencia d e l os m etales p reciosos, l a c ompra d e l a m ercadería oriental, e l f lujo d el c rédito y la r evolución d e lo s precios; c ada u no d e e stos procesos palanca fundamental para echar a and ar la maquinaria capitalista en sus formas primigenias.460

En es e s entido, lo que conocemos como capital existió mucho tiempo a ntes en Europa. Sin e mbargo, e l c apitalismo c omo s istema d e r elaciones sociales b asadas e n l a producción y en la explotación, logró "el control del trabajo y de sus productos bajo el dominio del c apital, e n q ue d e al lí e n ad elante c onsistió l a e conomía m undial y su mercado, se c onstituyó en l a h istoria só lo co n la e mergencia d e Am érica". 461 De es ta manera, "modernidad, c olonialismo, si stema-mundo y c apitalismo s on as pectos d e u na misma realidad simultánea y mutuamente constituyente", 462 imponiendo para sostenerse como m odelo d e vida una s ola forma d e pensar y vivir, incluyendo l a concepción d el espacio y el tiempo.

<sup>458</sup> Cfr. Grosfoguel. Ramón, "Racismo-sexismo e pistémico, universidades occidentalizadas y los cuatro g enocidiosepistemicidios del largo siglo XVI". En revista Tabula Rasa. No.19. Bogotá: 2013.

<sup>459</sup> Dussel: 2008. p. 44. 460 Gandarilla Salgado, José Guadalupe. *Asedios a la totalidad. Poder y política en la modernidad desde un encare de*colonial. Anthropos-CEIICH. Barcelona: 2012. p.57.

<sup>461</sup> Quijano: 2011; p. 238. *Cfr.* Wallerstein: 2006; Mignolo: 2003 y 2011. 462 "Europa, modernidad y eurocentrismo.". En Lander, Edgardo. *La colonialidad del saber. Eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas.* CLACSO-Unesco-CICCUS. Argentina: 2011. p. 58.

La modernidad e uropea c atólica o m editerránea p resentaba un grado d e cristianización r elativamente b ajo d ebido a q ue p rovenía d e u n p roceso d e evangelización cuyo efecto destructivo sobre las identidades y las culturas paganas de l as s ociedades m editerráneas se e ncontró co n f uertes resistencias. S i l legó a dominar f ue g racias a que, c ediendo a e stas re sistencias, siguió u na 'estrategia' peculiar d e t olerancia ant e l as i dolatrías, d e i ntegración o d e m estizaje d e l as mismas en una identidad y una cultura cristianas relativizadas y 'aflojadas' para el efecto. 463

A p artir d el n uevo ti empo colonial l os a ntiguos sa beres f ueron j uzgados y c asi aniquilados, imponiéndose los nuevos conocimientos desde Europa, primero por la fuerza de l as ar mas, l uego m ediante l a e ducación y l a r eligión d e o rigen c ristiano-español. Así, lugares como las escuelas o la iglesia, administrados por las distintas órdenes religiosas, impusieron distintas prácticas pedagógicas p ara introyectar su p ensamiento, so metiendo los ri tmos y m odos d e l os pueblos i ndígenas, c ontrolando u n nu evo t iempo y e spacio social.

La colonización de la vida cotidiana del indio y del esclavo africano poco después, fue e l p rimer p roceso e uropeo de m odernización, de c ivilización, de subsumir o alienar al O tro, como lo m ismo [...] Sobre el efecto de a quella "colonización" del mundo de la vida se construirá la América Latina posterior: una raza mestiza, una cultura sincrética, híbrida, u n E stado c olonial, u na e conomía c apitalista dependiente y periférica desde su inicio, desde el origen de la Modernidad.<sup>464</sup>

En ese sentido, la "modernidad pasó a ser —en relación con el mundo no europeosinónimo de salvación y novedad [...] la retórica de salvación por medio de la conversión al cristianismo se tradujo en una retórica de salvación por medio de la misión civilizadora". <sup>465</sup> En América, la violencia fue parte integral de la colonización, ya que el control sobre los espacios g eográficos i mplicó también e l d ominio so bre l os c uerpos, l os sa beres y l as conductas de los indígenas. De esta forma, comprendemos que la guerra de invasión es:

Un proceso militar, práctico, violento que incluye dialécticamente al Otro como "lo Mismo". El Otro, en su distinción, es negado como Otro y es obligado, subsumido, alienado a i ncorporarse a la Totalidad dominadora como cosa, instrumento, como oprimido, como " encomendado", c omo as alariado ( en l as f uturas h aciendas) o como africano esclavo.<sup>466</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>463</sup> Echeverría, Bolívar. "La modernidad 'americana'. *Claves para su comprensión"*. Universidad Nacional Autónoma de México. p.5 Ver: http://www.bolivare.unam.mx/ensayos.html.

<sup>464</sup> Dussel: 2008. p.48.

<sup>&</sup>lt;sup>465</sup> Mignolo, Walter. "La colonialidad: la cara oculta de la modernidad". En Historias locales, diseños globales: colonialidad, conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo Akal. Madrid: 2003. p.43.

<sup>&</sup>lt;sup>466</sup> Dussel, Enrique. *1492 el encubrimiento del otro. Hacia el origen del "Mito de la modernidad"*. Biblioteca Indígena. 2008. p. 41.

La invasión europea estableció en América un largo proceso de colonización con sus particulares formas de ser impuesta en los diversos contextos geográficos y culturales por los que se fue expandiendo el poder de la Corona española y de la Iglesia católica. A las formas específicas mediante las cuales se ha impuesto la organización de la vida desde un mismo modelo civilizatorio se ha llamado **colonialidad del poder**, 467 comprendiendo con ello el dominio sobre los seres y los saberes no europeos, extendiéndose sobre todas las esferas de la vida social, este proceso:

Representa u na g ran v ariedad d e f enómenos que ab arcan d esde l o p sicológico y existencial h asta lo económico y militar, y que tienen una característica común: la determinación y dominación de uno por otro, de una cultura, cosmovisión, filosofía, religiosidad y un modo de vivir por otros del mismo tipo.<sup>468</sup>

De e sta f orma, l as c lasificaciones d e l as personas a p artir d e l os p arámetros europeos quedaron establecidas junto con los saberes y oficios. En ese sentido:

La f ormación d el m undo c olonial d io l ugar a u na e structura d e p oder c uyos elementos cruciales fueron, sobre todo en su combinación, una novedad histórica. De un lado, la articulación d e d iversas r elaciones d e exp lotación y d e t rabajo: esclavitud, se rvidumbre, re ciprocidad, sa lariado, p equeña p roducción m ercantil. Del o tro l ado, l a p roducción de nu evas i dentidades históricas, "i ndio", "n egro", "blanco" y " mestizo", i mpuestas d espués c omo l as c ategorías básicas d e l as relaciones d e dominación y c omo f undamento de u na cultura de racismo y etnicismo.<sup>469</sup>

Esta forma de pensar y o rganizar la vida se renovó a lo largo de cuatro sucesos históricos: 1) la guerra frente a los musulmanes y judíos en nombre de la llamada pureza de sangre en la península I bérica, i dea que ta mbién se tra sladaría a o tros te rritorios ocupados; 2) la guerra contra los pueblos indígenas en América y Asia; 3) al mismo tiempo que se i ncrementaba el comercio humano con los africanos e sclavizados; y 4) la guerra contra las mujeres acusadas de brujería. "Estos cuatro genocidios fueron al mismo tiempo formas de e pistemicidio que so n parte constitutiva del privilegio e pistémico de los hombres occidentales". 470

<sup>&</sup>lt;sup>467</sup> *Cfr.* Quijano (1992, 1997, 2011 y 2014), Mariategui (1969), Fanon (1972, 1974 y 1985), Césaire (2006), Mignolo (2001, 2003, 2007 y 2011), Dussel (2001 y 2008), Grosfoguel. (2006, 2011 y 2013), Lander (2011), Maldonado (2007), Estermann (2009), Subirats (2012), Gandarilla (2012), Rivera Cuisicanqui (2010 a y 2010 b).

<sup>468</sup> Estermann, Josef. "Colonialidad, descolonización e interculturalidad. Apuntes desde la Filosofía Intercultural". En *Interculturalidad crítica y descolonización*. David Mora, compilador. Editado por el Instituto Internacional de Integración Andrés Bello. Bolivia: 2009. p.4.

<sup>469</sup> Cfr. Aníbal Quijano. Raza, Etnia y Nación en Mariategui: cuestiones abiertas. En revista Amauta. Perú: 1992.

<sup>&</sup>lt;sup>470</sup> Grosfoguel. 2013. p.39 y ss

El nuevo modelo de poder se sustentó también en la colonialidad del ser y el estar de otras culturas, modificando distintas dimensiones de la vida social. Este largo proceso de a propiación y so breposición cultural se e stableció desde las categorías mentales que utilizaron los e uropeos en su s descripciones respecto a lo tro y lo otro. La construcción retórica del llamado "Nuevo Mundo" retomó, una y o tra vez, la utilización de e tiquetas para racializar y clasificar el territorio y los seres que lo habitaban, con el objetivo de dominar la naturaleza e instrumentalizar los saberes de los pueblos. Así, comprendemos que "la colonialidad del poder, apunta, entonces, hacia la violencia epistémica ejercida por la modernidad primera sobre otras formas de producir conocimientos, imágenes, símbolos y modos de significación". Este modelo civilizatorio impulsado desde Europa, a partir del siglo XVI, implicó una dependencia histórico-estructural entre la cultura dominadora y las dominadas, un p oder t ransversal que tra stocó to dos los e spacios de la vi da social, controlando los territorios y lo seres que los habitan. De esta manera, con la colonización emprendida en territorio americano:

Todas l as e xperiencias, h istorias, re cursos y productos culturales, terminaron también articulados en un solo orden cultural global en torno de la hegemonía europea u occidental. En otros términos, como parte del nuevo patrón de poder mundial, E uropa t ambién c oncentró b ajo s u hegemonía e l c ontrol d e t odas l as formas d e c ultura, y en e special de l co nocimiento, de l a p roducción de l conocimiento.

## Identidades coloniales, "nuevos seres" para un "Nuevo Mundo"

Un eje trasversal en la reflexión que venimos realizando gira en torno a la clasificación de las i dentidades que s e formularon a p artir de la i nvasión y c olonización e uropea s obre otros pu eblos del mundo, en las que desde el logos occidental s e es tablecieron i deas y descripciones sobre otras culturas transmitiendo su percepción sobre éstas a través de diversas parrativas coloniales.

Los m étodos p ara c lasificar h ombres q ue se u saban a finales d el si glo X VI se basaban e n una se rie d e a tributos humanos generales d esde supuestas características f isiológicas —el t amaño de l s ujeto, l a forma de s u ca beza, s us humores, etc.— hasta la localización geográfica y la conjunción astrológica. Pero las características h umanas m ás d istintivas si empre e ran l as re lativas a l comportamiento. Para de cidir qué cualidades poseía un grupo de hombres, el

<sup>471</sup> Castro-Gómez, Santiago. *La hybris del punto cero. Ciencia, raza e Ilustración en la Nueva Granada (1750-1816*). Editorial Pensar y Pontificia Universidad Javeriana. Colombia: 2010. p.63.

<sup>&</sup>lt;sup>472</sup> Aníbal Quijano. "Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina". En *La colonialidad del saber. Eurocentrismo* y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas. C LACSO-Unesco-CICCUS. Edgardo La nder, c ompilador. A rgentina: 2011. p.227.

observador tenías que examinar inevitablemente la sociedad en que vivía ese grupo, desde los sistemas de creencias y gobierno, los rituales de matrimonio y las leyes de descendencia, h asta l os m edios de su bsistencia, a l as n ormas suntuarias y l as formas en que se preparaba la comida.<sup>473</sup>

En es e s entido, a l conjunto d e el ementos culturales en u n p ueblo y q ue l os caracterizan frente a los otros se ha llamado identidad, dichos elementos pueden ser físicos o culturales, los primeros responden a características que se pueden apreciar en el color de piel, ojos, tipo de cabello, complexión corporal y estatura. A estos rasgos físicos podemos sumar las e xpresiones culturales construidas de a cuerdo a l l ugar en el que h aya to cado nacer y aprehender el mundo, las cuales se manifiestan, entre otros elementos, a través de las lenguas y sus explicaciones respecto al mundo, así como sus formas de vivirlo. En el caso de las identidades y culturas indígenas del territorio americano, lo que sucedió es que fueron en cubiertas d esde el p ensamiento eu ropeo, r e-construidas desde e l i maginario cristiano-imperial con el objetivo de establecer una colonización cultural, la cual, con su particular a plicación en los diversos territorios, impuso un modelo de dominio so bre los diversos pueblos.

Entre las distintas reflexiones para esclarecer la naturaleza de los indígenas y sus costumbres clasificadas como "bárbaras", las relecciones de Francisco de Vitoria aplicaron modelos a ntiguos de la derecho natural y de gentes de o rigen e uropeo para a justar sus modelos de ser y estar a la nueva sociedad en América, transmitiendo un orden sostenido en la supuesta superioridad y dominio de unos seres sobre los otros, como se observa en las siguientes palabras:

Hay que apuntar también que en esta argumentación puede aprovecharse lo antes afirmado: de que hay quienes son siervos por naturaleza y como tales parecen ser estos bárbaros, podrían, por lo tanto, ser gobernados como siervos.<sup>474</sup>

De es ta forma, c on el c hoque cultural i niciado en el s iglo X VI, entre E uropa y América, muchas i dentidades y s us culturas se f ueron perdiendo o tra nsformando, imponiéndose un nuevo pensamiento en los relatos sobre América y sus habitantes, en este proceso:

La postura de Vitoria representó precisamente el nacimiento del concepto moderno de d erechos h umanos. Pero es os d erechos p artían d e u n c oncepto g eneral y abstracto del ser humano como miembro de una comunidad internacional definida

<sup>&</sup>lt;sup>473</sup> Pagden, Anthony. *La caída del hombre natural. El indio americano y los orígenes de la etnología comparativa*. Alianza Editorial. España: 1982. p.33.

<sup>&</sup>lt;sup>474</sup> Francisco d e Vitoria. *Relecciones sobre los indios y el derecho de guerra*. E spasa-Calpe. T ercera e dición. C olección Austral. España: 1975. p.105.

por el intercambio de mercancías, la acción productiva, el predominio técnico del hombre sobre la naturaleza y un concepto racional del poder político, que aplastaba bajo su lógica universal la realidad diferente de las civilizaciones americanas, sus formas de vida, su memoria y conciencia comunitaria y su concepción sagrada de la naturaleza.<sup>475</sup>

En este contexto, se guimos el planteamiento de distintos pensadores a mericanos respecto a cómo u na parte de la Europa o ccidental desde su sa rgumentos filosóficos determinaron que culturas ubicaban de a cuerdo a su percepción de l mundo en u na división entre la zona del ser y la zona del no ser en las que se clasificaron a los pueblos asiáticos, africanos y americanos. "El mundo colonizado es un mundo cortado en dos", <sup>476</sup> desde entonces unos tienen la razón frente a la ignorancia o costumbre de los otros, en esta lógica a lgunos pueblos e ran e legidos por el dios cristiano y o tros so metidos a la servidumbre mediante la guerra. De esta forma, las culturas y pueblos no europeos tendrán un lugar en el mundo pero determinado por y para los europeos, o por y para personas que adopten como filosofía de vida los mismos ejes de dominio y explotación frente a los otros, generando un largo proceso que se hacomprendido como colonización interna oblanquitud del pensamiento. <sup>478</sup> En el cual se replica un solo modelo de vida, siguiendo la idea de vivir bajo la filosofía de origen euro-occidental, buscando ser y vivir como blanco o al menos intentarlo como aspiración permanente, lo cual se convirtió en una herramienta de la colonialidad sobre las formas de ser y vivir en el mundo.

La i nteriorización d e l a m iseria c omo p rincipio b ásico d e l a nu eva i dentidad cristiana d el v encido f ue p recisamente l a t area el emental q ue a sumieron l os primeros franciscanos de Nueva España [...] Conciencia negativa, reconocimiento invertido de su s f ormas d e vida como l o s ucio y l o o scuro, c omo c ulpa, y a continuación, i ntroyección d e u na d euda o riginaria p or l a q ue s e d esarrolló u n pacto de dependencia indefinida con la identidad absoluta del colonizador [...] Una relación de vasallaje que obligaba al indio al servicio y le imponía el castigo, a la vez como e xpiación c ristina y c omo se cular p royecto c ivilizador. P rimero l a l ibertad cristiana, el reino de la pureza interior, más tarde el progreso y la razón.<sup>479</sup>

Distintas i ntervenciones culturales h an permitido durante largos períodos que la colonialidad siga presente e n nuestras so ciedades "moderno-coloniales", e sta i dea t iene diversas continuidades en la construcción de un deber ser e n el sistema mundo a ctual. Muchos sentimientos e n torno al ser indígena, transmitidos a l ser mestizo y a l ser mexicano, renuevan distintos clasificatorios coloniales e stablecidos desde el siglo XVI e n

<sup>475</sup> Subirats. Op. cit. p.51.

<sup>476</sup> Cfr. Fanon, Frantz. Los condenados de la tierra. Fondo de Cultura Económica. México: 1972.

<sup>477</sup> Cfr. Quijano (1992, 1997, 2011 y 2014), Mariategui (1969), González Casanova (1996 y 2006).

<sup>&</sup>lt;sup>478</sup> *Cfr.* Echeverría (2002 y 2007); y Fanon (1974).

<sup>&</sup>lt;sup>479</sup> Subirats. *Op. cit.* p. 77 y 78.

América, m arginando a lo tro y lo o tro, a uto-marginándose. D e e sta forma, " para la sociedad blanca, -edificada sobre los mitos: progreso, civilización, liberalismo, educación, claridad, exquisitez— el c hivo em isario s erá p recisamente, l a f uerza q ue s e o pone a l a expansión, a l a v ictoria d e e sos m itos. E sta f uerza b ruta, de oposición, l a p rovee el negro", 480 el indígena y todos los seres no cristianos que fueron invadidos y despojados de sus tierras, convirtiéndose todos en la mano de obra que hizo posible la expansión colonial. En este contexto, no olvidemos que:

Los criterios de comportamiento en el mundo cristiano derivaban en gran parte de los modelos griegos [...] Por consiguiente, el primer 'modelo' utilizado para explicar las causas del comportamiento indio se basó en la psicología. Este modelo fue la teoría de la esclavitud natural de Aristóteles. 481

A partir de este modelo, la división de los seres, sus saberes y sus costumbres fue utilizada p ara construir e l nuevo sistema de o rganización del m undo c olonial, r acial y eurocentrista, construyendo una explicación hegemónica en torno al mundo y la forma de vivirlo, esta visión:

Hurga en la propia historia de Europa los motivos de su superioridad con respecto a otras regiones del mundo. La antigüedad clásica es vista como el punto de arranque de la filosofía. Durante la edad media la teología de san Agustín formularía u na visión comunitaria compatible con el feudalismo, mientras que posteriormente el tomismo advertiría la complementariedad entre la razón y la fe. 482

A partir de entonces, la nueva organización social fue difundida como un renovado pensamiento d e c ómo pensar e l m undo, j ustificando l a e xplotación h umana e n u na supuesta su perioridad basada en renovadas i deas para el dominio frente a l os o tros. La construcción de i dentidades s ociales de sde e li maginario o ccidental permitió l a reclasificación social de la población en América; desde entonces se articularon "según las necesidades del poder en cada período, las diversas formas de explotación y de control de trabajo y las relaciones de género".483 En ese sentido, en la narrativa de fray Bernardino de Sahagún encontramos la descripción del ser indígena ya en proceso de aculturación, en la adaptación a las nuevas formas de vivir en el "Nuevo Mundo" colonial:

En los o ficios m ecánicos s on hábiles p ara ap renderlos y u sarlos, según q ue los españoles los saben y los usan, como son oficios de geometría, que es edificar [...] También el oficio de albañilería, y cantaría, y carpintería; también los oficios de los

<sup>&</sup>lt;sup>480</sup> Fanon, Frantz. *Piel negra, máscaras blancas*. Schapire Editor. Colección Mira. Argentina: 1974. p.172. <sup>481</sup> Pagden, Anthony. *La caída del hombre natural. El indio americano y los orígenes de la etnología comparativa*. Alianza Editorial. España: 1982. p.40-49.

<sup>482</sup> Ruíz Sotelo. Op. cit. p.55.

<sup>483</sup> Cfr. Mignolo, Walter. En Capitalismo y geopolítica del conocimiento. El eurocentrismo y la filosofía de la liberación en el debate intelectual contemporáneo. Compilador. Ediciones del Signo y Duke University. Argentina: 2001, p.120 y 121.

sastres, z apateros, se deros, i mpresores, e scribanos, l ectores, c ontadores, m úsicos de canto llano y de canto de órgano, tañer flautas, chirimías, sacabuches, trompetas, órganos; saber Gramática, Lógica, Retórica, Astrología y Teología, todo esto tenemos por experiencia que tienen habilidad para ello y lo aprenden y lo saben, y lo enseñan, y no hay arte ninguna que no tengan habilidad para aprenderla y usarla.<sup>484</sup>

Los ant iguos i ndígenas ap rendieron l os nu evos o ficios y ar tes i mportados d el mundo europeo, adaptándolos para su sobrevivencia en el marco del nuevo orden social, tanto que podían, de acuerdo a su modo de organización previa, compartirlo después con otros, sin que hubiera "arte ninguna que no tengan habilidad para aprenderla y usarla". Al mostrar que l os i ndígenas p odían ap render y u tilizar l as h abilidades r ealizadas p or l os europeos para vivir, Sahagún contradice los juicios que al principio de la colonización los juzgaba c omo s eres s in al ma ni r aciocinio, s in e mbargo, t ampoco s ignifica q ue l os defendiera p or ello. En nuestra interpretación, este p roceso muestra el cambio de r oles, ahora clasificados y fomentados, para sostener el modelo de poder colonial, imaginado por los europeos, sobrepuesto al antiguo orden mexica.

El colonialismo hunde sus raíces e pistémicas en la clasificación j erárquica de las poblaciones realizada ya desde el siglo XVI, pero encontró su mayor legitimación con el uso de modelos naturalistas en el siglo XVII y biologicistas en el siglo XX. Se trata d e aq uellas t axonomías q ue d ividían a l a p oblación mundial e n d iversas "razas", asignándole a cada una de ellas un lugar fijo e inamovible al interior de la jerarquía social. Aunque la idea de "raza" venía gestándose ya durante las guerras de reconquista e n l a p enínsula i bérica, e s a pneas c on l a formación del s istemamundo en el siglo XVI que se convierte en la base epistémica del poder colonial. 485

De es ta manera, el modelo de vida s ostenido en la colonialidad del pensamiento estableció desde entonces diversos mecanismos y reglas de acceso a los diversos es pacios de poder, a partir del color de piel, del linaje familiar o en la acumulación de capital cultural de los saberes, 486 clasificando y diferenciando los "conocimientos" europeos frente a los de otros pueblos, calificándolos en un plano de inferioridad como mitos, leyendas, fábulas o mentiras. "Durante los dos últimos milenios ha estado de moda descartar los mitos por considerarlos fantasías extrañas y quiméricas, un legado encantador de la infancia de la inteligencia griega, que la Iglesia naturalmente menosprecia para destacar la mayor importancia espiritual de la Biblia". 487 En ese sentido:

<sup>484</sup> Sahagún. Op. cit. p.578.

<sup>&</sup>lt;sup>485</sup> Castro-Gómez, Santiago. *La hybris del punto cero. Ciencia, raza e Ilustración en la Nueva Granada (1750-1816)*. Editorial Pensar y Pontificia Universidad Javeriana. Colombia: 2010. p.62.

<sup>&</sup>lt;sup>486</sup> *Cfr.* Hall, Stuart. "Estudios Culturales: dos paradigmas". *Revista Colombiana de Sociología*. Nº 27. Colombia: 2006. p. 233-254. También s e p uede c onsultar la o bra de Pierre B ourdieu. *Capital Cultural, Escuela y Espacio Social.* Si glo XX I Editores. México: 1997.

<sup>&</sup>lt;sup>487</sup> Cfr. Graves Robert. Los mitos griegos. Vol. I y II. Alianza Editorial. Madrid: 1985.

La p osterior c onstitución d e E uropa c omo u na nu eva i d-entidad d espués d e América y la expansión del colonialismo europeo sobre el resto del mundo llevaron a l a e laboración de l a p erspectiva e urocéntrica d e c onocimiento y c on e lla a la elaboración t eórica d e l a i dea d e r aza c omo naturalización d e e sas r elaciones coloniales de dominación entre europeos y no europeos.<sup>488</sup>

La ra cialidad y los e stereotipos f ueron re novados c on la a parición de América, ampliando y sosteniendo la explotación del ser humano y la naturaleza como modelo de vida, introyectándose en la vida cotidiana, estableciendo roles y trabajos coloniales a partir del c olor de la p ielo el o rigen c ultural de las p ersonas. Lo a nterior g eneró n uevas identidades c oloniales: criollos, mestizos, i ndios, a fros y muchas o tras, resultado de las diversas mezclas culturales, con el tiempo esta:

Diferencia c olonial s e t ransformó y r eprodujo en e l p eríodo nac ional y e s e sta transformación l a q ue r ecibió el n ombre d e "colonialismo i nterno", [ el c ual manifiesta] l a diferencia c olonial e jercida p or l os l íderes de l a construcción nacional. Este aspecto de la formación de la conciencia criolla blanca es el que transformó e l i maginario d el m undo m oderno colonial y e stableció l as b ases del colonialismo interno que atravesó todo el período de formación nacional, tanto en la América ibérica como en la América anglo-sajona.<sup>489</sup>

Las clasificaciones de los seres humanos, a partir del color de la piel en rojos, amarillos, ne gros y blancos que establecieron los filósofos modernos del "viejo mundo", renovaron los clasificatorios coloniales para sostener el dominio y la explotación de los europeos-blancos sobre los pueblos africanos-negros, a siáticos-amarillos y am ericanos-rojos. De esta manera, se comprenden las palabras de Friedrich Hegel quien diría que:

De América y su grado de civilización, es pecialmente en México y Perú, tenemos información de su desarrollo, pero como una cultura enteramente particular, que expira en el momento en que **el Espíritu se le aproxima** [...] **la inferioridad de estos individuos** en todo respecto, **es enteramente evidente**.<sup>490</sup>

En las palabras de otro pensador e uropeo s e renovaban lecturas de u na realidad conocida a t ravés de las nar rativas coloniales, confirmando la supuesta i nferioridad de todos aquellos pueblos no europeos, no tocados por el Espíritu.<sup>491</sup> Así, en otro momento histórico conocido como la Ilustración en el siglo XVIII y XIX, el mundo europeo "no sólo

<sup>&</sup>lt;sup>488</sup> Quijano. "Colonialidad de l p oder, e urocentrismo y A mérica La tina". En *La colonialidad del saber*. Ed. Ciccus-Clacso-Unesco. Argentina: 2011. p.221.

<sup>&</sup>lt;sup>489</sup> Así lo explica Walter Mignolo en "La colonialidad a lo largo y a lo ancho". En *La colonialidad del saber. Eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas.* CLACSO-Unesco-CICCUS. Edgardo Lander, compilador. Argentina: 2011. p. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>490</sup> Citado en Dussel, Enrique. *1492 el encubrimiento del otro. Hacia el origen del "Mito de la modernidad"*. Biblioteca Indígena. Bolivia: 2008. p.17.

<sup>&</sup>lt;sup>491</sup> En ese sentido, otro filosofo de la modernidad colonial de nombre Emanuel Kant señaló que la "ilustración es la salida por sí misma de un estado de inmadurez culpable". Citados y analizados por Enrique Dussel ambos pensadores de la filosofía moderna serían los renovadores de antiguas ideas de dominio y control social. *Cfr.* 1492: la invención del otro. p.15-51.

planteaba la superioridad de unos hombres sobre o tros, sino también la superioridad de unas formas de conocimiento sobre otras. Por ello jugó como un aparato de expropiación epistémica y d e c onstrucción d e l a h egemonía c ognitiva d e l os c riollos en el es pacio social".<sup>492</sup> De esta manera, con sus particularidades y contextos al interior de los diversos territorios coloniales el pensamiento de origen euro-occidental:

No sólo p lanteaba l a su perioridad d e u nos h ombres sobre otros, si no ta mbién l a superioridad de u nas formas d e conocimiento sobre o tras, [además] provee a l a modernidad los dualismos mente-cuerpo y mente-materia, que sirven de base para convertir la naturaleza y el cuerpo en objetos de conocimiento y control.<sup>493</sup>

Esta división del ser se sostuvo en el pensamiento cristiano-imperial, trasladando esos modelos de socialización e identificación a los diversos espacios sociales "modernos". En e se s entido, l a c olonialidad del p oder e n A mérica g eneró u n l argo p roceso d e **aculturación** en las sociedades indígenas, comprendiendo que ésta "se realiza al precio inevitable de una **deculturación**, o pérdida de la especificidad cultural del grupo. Se trata de un vaciamiento, de una mutilación". <sup>494</sup> El despojo o vaciamiento cultural forma parte de la guerra j ustificada f rente a l otro y lo o tro, la d esmemoria y e l o lvido d e la s lenguas originarias en la actualidad es una muestra de este largo proceso.

Un hombre que posee el lenguaje posee por contrapartida el mundo expresado o implicado por ese lenguaje. Todo pueblo colonizado —es decir todo pueblo en cuyo seno nace un complejo de inferioridad— en virtud de la destrucción de su cultura originaria, se sitúa frente al lenguaje de la nación civilizadora, es decir de la cultura metropolitana.<sup>495</sup>

Entre l os e lementos culturales c olonizados d esde e l si glo X VI e stán l os pensamientos i ndígenas c ontenidos y t ransmitidos a t ravés de la e scritura i ndígena p or medio de imágenes, así como en las diversas lenguas originarias, las cuales primero fueron perseguidas y satanizadas, para después ser integradas por medio de un largo proceso de aculturación-deculturación. "Las palabras para nombrar las autoridades civiles, las clases sociales y las profesiones fueron objeto de transacción, y los ritos y costumbres autóctonas

<sup>&</sup>lt;sup>492</sup> Castro-Gómez. *Op. cit.* p.18

<sup>493</sup> Maldonado-Torres, Ne Ison. "Sobre l a co lonialidad d el s er: co ntribuciones a l d esarrollo d e u n co ncepto". E n *El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica*. Santiago Castro Gómez y Ramón Grosfoguel. Pontificia Universidad Javeriana y Editorial Pensar. Colombia: 2007. p.18 y 145.

<sup>&</sup>lt;sup>494</sup> El término *aculturación* fue acuñado por la escuela culturalista norteamericana, que la definió como la aproximación de un grupo social a otro por contacto; la transferencia de elementos culturales de un grupo a otro. Denomina inducción a la violencia y "difusión" a la conquista. Pero "no subraya la profunda deculturación que dicho proceso produce, como parte de su propósito de eludir e l colonialismo que lo signa". *Cfr.* C olombres, A dolfo. *La colonización cultural de la América indígena*. Ediciones del Sol. Argentina: 2004. p.p.33-58.

<sup>495</sup> Fanon, Frantz. Piel negra, máscaras blancas. Schapire Editor. Colección Mira. Argentina: 1974. p.22.

fueron disecados y re conceptualizados por los misioneros". 496 Desde en tonces, inició e l dominio colonial sobre las lenguas que se hablaban en las distintas regiones de la América antigua, ya que el ap rendizaje de éstas fue utilizado por los europeos en su trabajo evangelizador.

No puede ni debe ignorarse que la indagación etnográfica obedecía asimismo, en buena parte, a necesidades apremiantes y más llanas, más ordinarias, de la labor evangelizadora. Efectivamente, la investigación sobre los ritos, las creencias, las estructuras s ociales, l as l iteraturas, e tcétera, de l a so ciedad m exicana e staba íntimamente r elacionada c on u na av eriguación m ás p ropiamente l ingüística q ue era urgentísima e n c omarcas pobladas por millones de hombres de i diomas extraños a quienes se pretendía inculcar el mensaje cristiano. 497

Este proceso implicó el control ideológico a través del cual se encubrieron diversos pensamientos o filosofías de los pueblos no europeos, convirtiéndose también en vehículo de re-clasificación y racialidad del mundo. En ese sentido, en América la imposición de la lengua castellana:

Inunda el léxico, la morfología y hasta la sintaxis de las lenguas nativas. Penetración del español es penetración de la cultura occidental [...] no se puede ignorar el hecho de que detrás de cada lenguaje hay u na cultura, con la que se compenetra, y que las transformaciones en el área lingüística dan por lo general la pauta de cómo se cumple el proceso aculturativo. 498

Los contenidos, e xplicaciones y valor filosófico de cada l engua-pensamiento no fueron c omprendidos, s ino ut ilizados bajo l a i dea d el m édico q ue q uiere s anar a un enfermo, para lo cual debía conocer las enfermedades y razones que la originaron. Los religiosos se ac ercaron a l as l enguas i ndígenas p ara p oder r ealizar s u m isión evangelizadora, cumpliendo c on l a p arte q ue l es c orrespondía e n l a colonización d e l a América antigua. De esta forma, comprendemos que:

Si la colonialidad del poder se refiere a la interelación entre formas modernas de explotación y dominación, y la colonialidad del saber tiene que ver con el rol de la epistemología y las ta reas g enerales de la producción de l c onocimiento e n la reproducción de r egímenes de p ensamiento coloniales, la colonialidad del ser se refiere, entonces, a la experiencia v ivida de l a c olonización v s u i mpacto e n e l lenguaje.499

498 Colombres. Op. cit. p.73.

<sup>&</sup>lt;sup>496</sup> Payás Puigarnau, Gertrudis. El revés del tapiz. Traducción y discurso de identidad en la Nueva España (1521-1821). Editorial Parecos y Australes. España: 2010. p.132.

<sup>497</sup> Baudot, Georges. Los precusores franciscanos de Sahagún del siglo XIII al siglo XVI en Asia y América. Revista Estudios de Cultura Náhuatl. Vol.32. UNAM-IIH. México: 2001. p.164.

<sup>499</sup> Cfr. Maldonado Torres. La colonialidad del ser. p.130.

Con estos antecedentes y contextos tratar de definir hoy día el ser americano y lo americano nos lleva a reflexionar en qué sería el mexicano y lo mexicano, el indígena y lo indígena, el negro y lo negro, el ser mujer, el ser hombre, el ser niña o niño, etc., ya que volver a p ensar s obre las ra íces q ue nos constituyen p ermite o bservar q ue m uchos elementos culturales que pensamos como nuestros, en realidad responden a un modelo de identidades establecidas con la invasión y colonización europea, impuestos a tra vés de diversos medios y mecanismos que operan hasta la fecha en nuestras sociedades.

Logrado esto, la sociedad dominante estará en condiciones de decidir qué elementos culturales son incompatibles con las pautas occidentales, y proscribirlos con cierto éxito. Buscará sustituir la lengua, las costumbres, las técnicas, la religión y la moral del colonizado y desactivar sus conciencias con dádivas y engaños, para que no pueda comprender su miseria y menos aún sus causas. Progresivamente irá perdiendo l a m emoria d e sí m ismo, m ientras sus i nstituciones t radicionales s e esclerosean y mueren. La historia que se en seña no es la suya. En la escuela se habla de cortes fastuosas y batallas galantes, de extrañas geografías y ciudades, pero no del entorno inmediato.<sup>500</sup>

En América, la colonización del pensamiento como herramienta de dominio fue un mecanismo utilizado por los invasores de aquel momento para su trabajo expansionista. Con e l c hoque c ultural i niciado e n e l s iglo XVI e ntre E uropa y A mérica, m uchas identidades-culturas se fueron perdiendo o t ransformando imponiéndose u n nu evo pensamiento. En ese sentido:

El surgimiento del concepto "colonialidad del ser" responde, pues, a la necesidad de aclarar la pregunta sobre los efectos de la colonialidad en la experiencia vivida, y no tan só lo e n l a m ente d e su jetos su balternos [...] U n e sfuerzo c onsistente e n e sa dirección llevaría a una exploración del lenguaje, la historia y la existencia.<sup>501</sup>

La c olonialidad de l a c ultura i ndígena g eneró una s erie d e nu evas identidades desestructuradas e n A mérica, heredando l a dificultad e n l a i dentificación de nu estros orígenes, saberes y culturas. Con ello, inició una serie de dicotomías impuestas respecto a un supuesto pasado relacionado con el retraso, lo salvaje y bárbaro frente a lo moderno y desarrollado p roveniente d esde Oc cidente, p ermitiendo el d ominio y expansión d e u n sistema de organización basado fundamentalmente en la explotación y la reproducción del capital sobre las relaciones y espacios sociales.<sup>502</sup>

<sup>500</sup> Colombres. Op. cit. p. 205.

<sup>501</sup> Maldonado-Torres. Op. cit. p.130

<sup>&</sup>lt;sup>502</sup> Cfr. Mariategui 1969; Fanon 1972 y 1985; Quijano 1992, 1997 y 2002; González Casanova 1996 y 2006; Dussel 2008 y 2011; Castro-Gómez 2010 y 2011.

## 5. Reflexiones finales en esta relectura, cuestiones abiertas

Necesario fu e d estruir t odas l as cosas i dolátricas, y todos l os e dificios idolátricos, y aun las costumbres de la república que estaban mezcladas con ritos de i dolatría y ac ompañadas c on c eremonias i dolátricas, l o cual h abía e n casi todas las costumbres que tenía la república con que se regía, y por esta causa fue necesario desbaratarlo todo y ponerles e n otra manera de policía, que no tuviese ningún resabio de cosas de idolatría.<sup>503</sup>

En s u na rrativa fray B ernardino de S ahagún j ustificó la e mpresa colonial en la A mérica antigua, utilizando distintas analogías para describir y traducir el mundo indígena, por lo que en este párrafo no mbra lo que vio en las formas de o rganización mexica como u na "república", así como sus antiguas "costumbres", las cuales, según su observación, estaban permeadas por "cosas i dolátricas", por lo cual, de acuerdo al pensamiento cristiano, fue necesario destruirlas, "desbaratarlo todo y ponerles en otra manera de policía", lo que implicó el v aciamiento de u na b uena p arte de la cultura ant igua con el o bjetivo de implantar un nuevo modelo de civilización de acuerdo a intereses cristiano-imperiales. Aunque la narrativa del franciscano fue leída y u tilizada hasta el siglo XIX, lo descrito y establecido en el la, funcionó desde en tonces como herramienta en la construcción del modelo de poder colonial en América. Al copiarse, repetirse o adaptarse, los modelos de extirpación del otro y lo otro, se sostuvo una misma idea, la de fijar una descripción, con ello, se trazó y colonizó el lamado "Nuevo Mundo", i mponiendo viejos e stereotipos europeos que generaron nuevas i dentidades coloniales. Así, la traducción como "conquista" del pensamiento indígena formó parte de la nueva lógica de poder y dominio.

En la colonización del territorio americano se utilizó, en diversos momentos y de distintas m aneras, el d espojo o v aciamiento, l a r einvención, l a s obreposición, e l encubrimiento y l a f icción d e l os te rritorios y l as c ulturas invadidas. L as n arrativas coloniales tuvieron un u so sistemático e n e sta t area d e l arga d uración en l os te rritorios donde se justificó la guerra de invasión. En el caso de Sahagún, las partes que podemos afirmar provienen d e s u pensamiento en l a *Historia general de las cosas de Nueva España*, m uestran el trabajo d el franciscano c omo tra ductor co lonizador, a l re construir parte de la historia desde una lógica de poder y dominio frente al otro y lo otro. El cronista imaginó i ndígenas a m odo p ara la e xpansión i mperial c atólica, sobreponiendo cielos e infiernos i maginarios, así c omo nuevos c ontenidos a l as a ntiguas e structuras, resignificando las lenguas y las imágenes, colaborando así en la empresa colonizadora del ser y e star i ndígena. En e se se ntido, l a so breposición d e u nos sa beres sobre otros y e l

<sup>503</sup> Sahagún. Op. cit. p.579. (Las negritas son nuestras para remarcar la intención central de la narración).

establecimiento d el nu evo m odelo d e p oder c olonial s e r eflejan e n l a narrativa d e f ray Bernardino de Sahagún, cuando afirma que la vida indígena:

Cesó por la venida de los españoles y porque ellos derrocaron y echaron por tierra todas las costumbres y maneras de regir que tenían es tos naturales, y quisieron reducirlos a la manera de vivir de España, así en las cosas divinas como en las humanas, teniendo entendido que e ran idólatras y bárbaros, perdióse todo el regimiento que tenían. 504

De e sta m anera e l f ranciscano resume l a t area d e c olonización e n l a A mérica antigua, en la que l as formas de ver y vivir e l m undo indígenas fueron juzgadas, encubiertas y ficcionalizadas de acuerdo al objetivo colonizador de la Corona española y la Iglesia Católica, buscando desde entonces establecer u n modelo de vida "a la manera de vivir d e E spaña", l o c ual e n e l t ranscurso d el t iempo c onsolidó u na o rganización s ocial sostenida e n e lementos coloniales. La ant igüedad i ndígena y la e uropea c omenzaron a quedar en el olvido para dar paso al ideal de una nueva sociedad moldeada bajo principios cristianos. De acuerdo a la lectura del franciscano "teniendo entendido que eran idólatras y bárbaros, perdióse todo el regimiento que tenían", lo cual confirma que el antiguo orden de vida i ndígena fue reducido y sustituido por el español "en las cosas divinas como en las humanas".

Evangelizar, e scribir y colonizar son tareas que f ray B ernardino de S ahagún, perteneciendo a u na o rden r eligiosa c on am plia t rayectoria e n ese s entido, a sumió en América c omo p arte de la empresa re alizada p or dos poderes coloniales: la Corona española y la Iglesia Católica. La narrativa del fraile, en la *Historia general de las cosas de Nueva España*, muestra una parte de la colonización, así como las herramientas utilizadas desde e ntonces p ara el dominio y control social en el ámbito de la religiosidad, con el consecuente control de la e ducación y de las normas sociales por parte de los grupos religiosos que llegaron a América. De esta manera, las campañas de evangelización fueron también e mpresas racializadoras a le stablecer clasificatorios desde su percepción del mundo para controlar a las personas de las nuevas sociedades. <sup>505</sup> La colonialidad, en este caso, sobre los saberes se impuso con el encubrimiento y sobreposicionamiento de las filosofías indígenas en torno a sus formas de ver y vivir en el mundo. Esta idea del dominio sobre el o tro y lo otro manifiesta el contexto sociocultural desde el cual e scribían los cronistas colonizadores, en el que los conocimientos generados y difundidos tenían su

<sup>&</sup>lt;sup>504</sup> Sahagún. *Op. cit.* p.578.

<sup>&</sup>lt;sup>505</sup> Cfr. Tavárez (1999, 2009 y 2012) y Castro-Gómez (2010 y 2011).

origen en la época medieval, renovados y adaptados a la realidad del siglo XVI, e spacio tiempo de sociedades organizadas de manera jerárquica. Modelo que tembién fue transferido e incorporado a la estructura colonial, generando una estratificación social sostenida en clasificatorios que serán la base de lo que hoy sigue dividiendo al mundo, a partir de la situación económica, el acceso a la justicia y a la educación, espacios del saber sostenidos en modelos que se han impuesto con base en lo que actualmente nombramos como discriminación y racismo. En ese sentido:

La colonialidad pone de manifiesto las experiencias y las ideas del mundo y de la historia de aq uellos a quienes F anón denominó les damnés de la terre («los condenados de la tierra», que han sido obligados a ad optar los estándares de la modernidad). Los condenados sed efinen por la herida colonial, y la herida colonial, sea física o psicológica, es una consecuencia de l racismo, el discurso hegemónico que pone en cuestión la humanidad de todos los que no pertenecen al mismo locus de enunciación (y a la misma geopolítica del conocimiento) de quienes crean los parámetros de clasificación y se o torgan a sí mismos el derecho a clasificar. 506

Siguiendo l a i dea d e q ue a partir d el si glo X VI se i mpone u n m odelo d e vi da sostenido en la colonialidad del poder sobre el ser indígena, sus prácticas y sus saberes. En la narrativa de fray Bernardino de Sahagún identificamos tres **espacios de colonización efectiva**, l ugares en los que la interiorización del n uevo m odelo de vida trazado d esde parámetros occidentales, se introyectó mediante el control de la educación y las normas morales a los nuevos seres coloniales. De esta forma, la *Historia general* es una muestra del ejercicio de p oder colonial, mediante l a e scritura c omo h erramienta p ara t raducir y resignificar el ser y estar del mundo indígena, sobreponiendo un ideal cristiano-imperial a los "nuevos" seres coloniales.

Como h emos tra tado d e p robar e n e ste tra bajo, e l p rimer e spacio c olonizado se refiere al **estar indígena**, es decir, a las formas de ver y vivir en el mundo desde contextos distintos a los c ristianos. P or e llo, de a cuerdo a los p arámetros d e la e scritura a la que pertenece la narrativa de fray Bernardino de Sahagún, la idolatría será la justificación para hacer la guerra al otro y lo otro. En el caso de la obra que analizamos, esta tarea se centró en d escribir l as su puestas i dolatrías vi stas por los e uropeos e n l as co stumbres d e l os indígenas, especialmente en torno al tema de lo sagrado. Para lo cual, primero juzgaron lo que vieron como un error de los gentiles, quienes igual que otros pueblos de la antigüedad europea, se "equivocaron" al r endir c ulto a l a N aturaleza y a l os e lementos que en el la

<sup>506</sup> Mignolo, Walter. *La idea de América Latina. La herida colonial y la opción decolonial.* Gedisa. España: 2007. p.34.

existen, siendo éste el juicio emitido a lo largo de los diez primeros libros de la *Historia* general frente al estar indígena en el mundo.

El franciscano equipara a los mexicas con los antiguos paganos del mundo europeo para j ustificar l a g uerra al i dólatra y su s co stumbres, u tilizando para ello h istorias y analogías de origen grecolatinas en la colonización de las "cosas divinas" o "idolátricas y humanas". P articipando as í de u na t area de l arga d uración en la colonialidad c ultural a través de la descripción y apropiación de los territorios, los seres y sus culturas. La idea de lo s agrado permite o bservar la forma en que fue p ercibido y descrito el p ensamiento indígena desde el imaginario europeo, para hacer la guerra bajo su justificación religiosa y jurídica, de a cuerdo a su contexto; para e llo, desde la racionalidad e uro-cristiana, se articularon distintos sa beres p revios sobre lo sa grado de otros pueblos señalados como paganos o idólatras para establecer una identificación frente a la religiosidad indígena, de esta forma, los pueblos de la antigua América quedaron clasificados y descritos utilizando las referencias del mundo conocido por los europeos.

De e sta f orma, l as c ategorías d e b árbaros, s alvajes, p aganos o idólatras fue ron utilizadas al describir al otro y lo otro desconocidos, otorgando valores culturales sobre los seres marginados en las sociedades mestizas que resultaron de la colonialidad. De acuerdo a l o q ue v enimos p lanteando a l o l argo d e e ste t rabajo, q ueda c omo t area p endiente profundizar l a reflexión e n t orno a l a i dea d e l a e xistencia d e u n supuesto panteón de "dioses" mexicas, ya que se necesita repensar las categorías impuestas a las percepciones indígenas respecto de lo sagrado, sus atributos, ceremonias y concepciones. Lo anterior va ligado al tema de los conceptos en las lenguas, despojadas de sus significados o riginales, dado que este proceso respondía al mismo modelo colonial en la apropiación cultural para introyectar el pensamiento cristiano a través de ellas. Por lo que construir gramáticas, vocabularios, se rmonarios y te xtos para d ifundir su pensamiento, re spondió a l m ismo proceso de de spojo y s obreposición de l as culturas invadidas, como ob servamos e n e l transcurso de esta investigación.

Un segundo es pacio en el que se puede a preciar el efecto de la colonialidad en la *Historia general de las cosas de Nueva España* es el que se refiere a l **ser m exica**, el idólatra. E n e se s entido, l a di visión di cotómica, para exp licarse el m undo en tre s eres buenos y malos de acuerdo a la filosofía cristiana, fue el parámetro para juzgar y clasificar a los pueblos indígenas en torno a sus conductas sociales y modos de organizar la vida en

colectivo. Con la división del mundo generada a partir del siglo XVI,507 los seres invadidos en su s c uerpos y mentes, también quedaron divididos entre el ser indígena, ligado a l o incorrecto, y el ser eu ropeo, ligado a lo correcto, según las costumbres y pensamientos de cada c ultura; g enerando u na p ermanente s ensación d e "Vivir N epantla", l o c ual quiere decir, en medio; entre el bien y el mal que impusieron las explicaciones y modos de vivir europeos.

En este contexto, un espacio de control y domesticación de los nuevos seres fue el de la educación, retomando modelos indígenas para sobreponer conocimientos y normas de vida cristianas a tra vés de huehuetlahtolli imaginarios, l os cuales, como h emos analizado, introducen ideales del ser y estar en el mundo desde la visión del evangelizador, adaptando conocimientos del pensamiento cristiano a supuestos diálogos indígenas. Por lo cual se deben releer con cuidado, ya que el ser y estar indígena descritos en las narrativas atribuidas a los mexicas, son más bien una interpretación de fray Bernardino de Sahagún. Mostrando con e llo q ue, en el trabajo de traducción, se ap lica también l a ac ción d e apropiación de los territorios, los seres y sus culturas, manipulando en las descripciones la información y contenidos indígenas que finalmente son traducidos a la versión final de su historia.

Un tercer espacio de colonización que o bservamos en la *Historia general* es el resultado, en distintos momentos y formas, de la apropiación, el vaciamiento, el encubrimiento y la reinvención del ser y estar indígena sobrepuesto por un **ser colonial**, moldeado desde p arámetros de o rigen c ristiano-imperial. E le vangelizador, t ambién narrador y traductor, ejerce la tarea del colonizador a largo plazo, sustituyendo las formas de ver y vivir el mundo mexica, ligándolas en la nueva norma moral colonial con un pasado pagano e idólatra que se debía olvidar, recuperando únicamente ciertos aspectos culturales que f ueron s obrepuestos o i ntroyectados d esde el p ensamiento eu ropeo, j ustificando el resultado de la guerra frente al otro y lo otro para construir, "a la manera de España", una "nueva" so ciedad, c on "n uevos seres", moldeados p ara e l f uncionamiento d el " nuevo mundo" moderno-colonial. "Por esta causa fue necesario desbaratarlo todo y ponerles en otra manera de policía", señaló en su na rrativa el propio Sahagún para confirmar lo que venimos anal izando a l o l argo d e e ste t rabajo. L o cual, ad emás, c ontinuará en o tros tiempos con el relevo d el poder h ispano ant e l as s upuestas i ndependencias am ericanas,

-

<sup>&</sup>lt;sup>507</sup> *Cfr.* Quijano (1992, 1997, 2011 y 2014), Mariategui (1969), Fanon (1972, 1974 y 1985), Dussel (2008, 2009 y 2011), Rozat (2002), Tavárez (2009 y 2012), Subirats (2012), Césaire (2006), Mignolo (2001, 2003, 2007 y 2011), Grosfoguel. (2006, 2011 y 2013).

generando nuevas sociedades "independientes" de la Corona española, pero sostenidas en el mismo modelo de poder jerárquico que renovó el dominio y control de los seres a partir de clasificatorios discriminatorios frente al otro y lo otro diferente, sin existir un dialogo cultural, renovando y adaptando la misma matriz de poder colonial.

El "indio" quienquiera que e sta i nstancia ficticia l legara a d enominar, e ra o más bien había sido convertido en un sujeto racional moderno en la misma medida en que fue desposeído de toda su realidad histórica o comunitaria, experiencial y, por tanto, también lingüística, y al mismo tiempo poseído por el discurso civilizador.<sup>508</sup>

El o bjetivo i nicial de f ray B ernardino de S ahagún c on s u *Historia general* fue construir una herramienta p ara h acer la guerra a la idolatría y al idólatra, p ara de spués evangelizarlos e imponerles otra manera de organización. Luego de más de 500 años de colonización en A mérica p odemos a firmar que h a funcionado como fuente de la historia impuesta c omo oficial, para r ecrear u na forma de s er y e star i ndígena f iltrada por el imaginario e uropeo, cumpliendo s u p apel desde el frente de guerra que i mplicó l a traducción y apropiación del otro en la construcción de "nuevas personas", funcionando de esta forma, como herramienta de la colonialidad y, por lo tanto, como constructora de nuevos s eres, c on u na nu eva i dentidad colonial, modelados para una o rganización sostenida en el dominio y la explotación. 510

En la construcción de nuevos seres para un nuevo mundo se vivieron distintos procesos en la mezcla de do so más culturas diferentes, generando nuevas i dentidades, pero siempre moldeadas bajo la lógica europea de poderes jerarquizados, por lo que las formas de convivencia se establecieron también desde la óptica de una pirámide social en la que unos saben y otros no, por lo tanto, unos dominan y otros son dominados. Siguiendo esta i dea antigua en el pensamiento de origen europeo, el resultado fue que los pueblos indígenas pasaban a ser dominados por ellos de acuerdo a lo que conocían como ley natural, aunque los pueblos originarios ignoraran sus leyes y creencias, pues tenían otras costumbres y modos de vida.

En ese sentido, la invasión se justificó con una antigua idea del dominio "natural", en la que los seres supuestamente "superiores" ganan el derecho de conquista so bre los seres conquistados y, por e llo, "inferiores", p ara después, de acuerdo a su p ercepción jurídica y religiosa hacerse cargo de los nuevos territorios, de su organización, explotación

<sup>509</sup> *Cfr.* Rozat (2002), Segundo (2012 y 2014), Payás (2010), Subirats (2012).

<sup>508</sup> Cfr. Subirats. Op. cit. p.300 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>510</sup> Cfr. Quijano (1992 y 2011), Zavala (1972), Dussel (2008, 2009 y 2011), Mi res (2007), Mignolo (2007, 2001 y 2003), Gandarilla (2012), Grosfoguel (2006, 2011 y 2013).

y e vangelización. E n t orno a l os indígenas am ericanos, l os i nvasores d ebían entonces llevarlos al modelo del deber ser cristiano-imperial, por lo tanto, la figura paterna del rey o de dios que lleva de la mano a sus siervos, se traslada a los territorios ocupados con la figura del eu ropeo que tiene la "razón", p oseedor de e se c onocimiento para e nseñar al indígena la "verdad" respecto al cómo ver y vivir en el mundo, para esa tarea llegaron los distintos g rupos re ligiosos que vi nieron a e stablecer e se m odelo d e vi da a tra vés d e l a evangelización, l a e ducación y e l c ontrol d e l as no rmas s ociales, g enerando u n l argo proceso de mestizaje cultural.

En el c aso de la A mérica antigua, la nu eva i dentidad i mpuesta para las diversas culturas f ue la de i ndios, clasificando a los pueblos de sde categorías de co nocimiento europeas. De acuerdo a la lectura que venimos realizando, en torno a la colonialidad del poder como modelo de vida trasladado a los territorios o cupados, las mezclas culturales generaron u na diversidad de i dentidades, pero se distinguieron básicamente dos: la española y la i ndígena, lo c ual generó la co-existencia de dos formas de o rganización dentro del territorio, con una república de españoles y una república de indios. Divididos los poderes de organización a partir de clasificar al otro y lo otro, los indígenas y sus saberes fueron clasificados como inferiores desde el pensamiento que a hora nombramos eurocentrista. De ninguna manera existió la posibilidad de un diálogo entre culturas, más bien se generó:

Un c hoque devastador, genocida, a bsolutamente de structor de l m undo i ndígena. [Del cual,] nacerá, a pesar de todo, una nueva cultura, pero dicha cultura sincrética, híbrida, cuyo sujeto será de raza mestiza, lejos de ser el fruto de una alianza o un proceso c ultural de s íntesis, s erá e l e fecto d e una d ominación o d e u n t rauma originario. 511

Asimismo, aunque se trató de negar o encubrir la presencia de los mestizos, de los negros y de los diversos grupos i dentitarios que quedaron clasificados como castas, de acuerdo al origen de sangre, al color de piel, al acceso económico, a la forma de vestir y de hablar (lengua), a la cultura de origen; éstas formaron parte de las nu evas i dentidades periféricas ge neradas con la colonización. E stableciendo desde e ntonces clasificatorios sociales que respondieron a la posibilidad de reproducir la vida y modelos eu ropeos en América. Repitiéndose también al interior de cada grupo social el desprecio y explotación frente al otro y lo otro que se ve como inferior, renovando el mecanismo de dominio entre

<sup>&</sup>lt;sup>511</sup> Dussel, Enrique. *1492 el encubrimiento del otro. Hacia el origen del "Mito de la modernidad"*. Biblioteca Indígena. 2008. p.59.

unos y otros. "En la modernidad uno no encuentra un modelo singular de lo humano. Lo que u no en cuentra, m ás b ien, son relaciones de p oder que crean un mundo de a mos y esclavos perpetuos". <sup>512</sup> En ese sentido:

Los c uatro a rgumentos b ásicos q ue se han u tilizado para j ustificar todas l as "intervenciones" subsecuentes de los "civilizados" del mundo moderno en zonas "no civilizadas [son]: la barbarie de los otros, poner fin a prácticas que violan los valores universales, la defensa de los i nocentes m ezclados c on lo s c rueles y p osibilitar la difusión de los valores universales, <sup>513</sup>

De esta forma, la dicotomía impuesta en torno a un supuesto pasado relacionado con el retraso, lo sa lvaje y b árbaro frente a lo moderno y desarrollado impuesto desde Europa, pe rmitió e l d ominio y e xpansión de un sistema de o rganización basado fundamentalmente en la explotación de las diferencias. Como consecuencia de la invasión y colonización en América, las i dentidades i ndígena, mestiza y las generadas con los diversos intercambios culturales fueron:

Forjadas en el marco estructurante del hecho colonial. [...] Los elementos raciales que estas i dentidades pueden exhibir, son secundarios frente al hecho de que son identidades definidas a través de sum utua oposición, *en el plano cultural civilizatorio*, en torno a la polaridad básica entre culturas nativas y cultura occidental, que desde 1532 hasta nu estros días continúa moldeando los modos de convivencia y las estructuras de *habitus* vigentes en nuestra sociedad. 514

De a hí las consecuencias culturales del mestizaje en la constitución de los nuevos seres coloniales, identificados desde entonces como mestizos, pero también sobre los hijos de los españoles nacidos en territorio americano, "la nu eva identidad 'histórica' de estos indios m estizados l a q ue, m imetizándose e n l a i dentidad h istórica de l os e spañoles americanos, dio lugar a la figura del criollo".<sup>515</sup> El **mestizaje** es resultado del intercambio cultural que se generó a partir de la colonización, en momentos se presentó por la vía de la fuerza y en otros por la vía de la convivencia cotidiana. Así, el ser mestizo fue una categoría social producto de la Colonia formando una identidad emergente, resultado de la idea de nuevos s eres p ara el n uevo m undo m oderno colonial. "El mestizo como 'hombre n uevo' está anclada en el mito de la comunidad territorial (*jus soli*), que moderniza y sustituye las

<sup>512</sup> Maldonado-Torres. Op. cit. p.143.

<sup>513</sup> Wallerstein Immanuel. Universalismo europeo. El discurso del poder. Siglo XXI Editores. México: 2007. p.20 y ss.

<sup>&</sup>lt;sup>514</sup> Silvia Rivera Cuisicanqui "Mestizaje colonial andino". En *Violencias encubiertas*. Bolivia: 1993. p.6. <sup>515</sup> Echeverría, Bolívar. "El guadalupanismo y el ethos barroco en América". *En Meditaciones sobre el barroquismo*. Ponencia para el Coloquio *Moving Worlds of the Baroque*. University of Toronto. Canadá: 2007. p.12. http://www.bolivare.unam.mx/ensayos.html.

arcaicas c omunidades de p arentesco (*jus sanguinis*)".<sup>516</sup> En es e s entido, es i mportante recordar que en las guerras se ha utilizado como parte del dominio sobre los otros la apropiación no sólo de los territorios, sino de los seres y sus cuerpos al violar a las mujeres como parte del botín de guerra, generando un primer mestizaje de sangre producto de la violencia, imponiendo un marcador social de poder.

En l a m odernidad o ccidental, e stos e lementos –guerra, v iolencia/violación e indiferencia- se conjugan perfectamente a t ravés d e la i dea d e raza. De a quí el significado p reciso de la colonialidad del ser: la traición radical de los transontológico en la formación de un mundo donde la ética de la guerra es naturalizada por medio de la idea de raza. 517

Esta idea de la sangre ligada al origen y clasificación social se trasladó a los territorios c olonizados, estableciendo la p osibilidad d el a cceso a "la vi da" d e a cuerdo a ciertos parámetros culturales, entre ellos, el tipo de sangre-clasificación que se tuviera. "La gradación de estratos sociales sería por criterios culturales como la cristiandad a prueba de duda, los criterios económicos, bienes culturales europeos y con dinero para convencer del blanqueamiento, y l os cri terios raciales". <sup>518</sup> Debido a l o ant erior, s e c rean nu evas identidades y clases dentro del propio mundo colonial.

Los nuevos programas de cambio cultural enfatizaban la incorporación de los indígenas a l a s uperior c ultura o ccidental p or m edio d e s u e ducación e n los conocimientos y valores de la misma, su alfabetización y castellanización y la abolición de l as l eyes q ue los d iferenciaban del r esto d e l a población e n l as sociedades americanas.<sup>519</sup>

Por ello, los seres colonizados o en proceso de incorporación buscaron desde entonces as cender e n l a i maginaria p irámide s ocial q ue r ecién f uncionaba para l a organización de l a v ida co lonial. "La l impieza de s angre, e s decir, l a cr eencia e n l a superioridad étnica d e l os cri ollos sobre los demás grupos poblacionales actuó como *habitus* desde el cual la Ilustración europea fue traducida y enunciada". <sup>520</sup> De esta forma, los seres colonizados que o cuparon cargos de autoridades fueron incorporados al modelo de vida europeo a través de la educación y la religión. <sup>521</sup> En ese sentido:

<sup>516</sup> Rivera Cuisicanqui. Op. cit. p.69.

<sup>517</sup> Maldonado-Torres. Op. cit. p.155

<sup>518</sup> Rivera Cuisicanqui. *Op. cit.* p.75.

<sup>&</sup>lt;sup>519</sup> Navarrete Linares, Federico. *Hacia otra historia de América. Nuevas miradas sobre el cambio cultural y las relaciones interétnicas.* Instituto de Investigaciones Históricas. Universidad Nacional Autónoma de México. México: 2015. p.25.

 <sup>520</sup> Castro-Gómez. Op. cit. p.15
 521 Cfr. Colombres, 2004; y Fanon, 1972 y 1974.

La colonialidad del ser también se refiere a dinámicas existenciales que emergen en contextos definidos o fuertemente marcados por el *dicho* moderno/colonial y racial. Es ahí en donde sentimientos de superioridad e inferioridad, la esclavitud racial, la indiferencia a nte los diferentes, el genocidio y la muerte se hacen p atentes como realidades ordinarias.<sup>522</sup>

Así, la colonialidad i nterna, que se refleja en la vida cotidiana de las sociedades, renovó la división entre seres buenos y malos fueran indígenas, negros, mestizos, criollos, o europeos, de los cuales, algunos lograron adaptarse a los roles establecidos desde el modelo de poder colonial, vi viendo de forma "correcta", pero otros si guieron viviendo como hacían sus ancestros, viviendo de forma "incorrecta"; todos clasificados de acuerdo a los parámetros morales de origen europeo. En este contexto, existieron dos tipos del ser resultado de las mezclas culturales, unos marginados y o tros i ntegrados a la nueva sociedad colonial:

Mestizos de sangre, que es el sector de descastados que crece entre la República de indios y la República de españoles, viven al margen de pueblos y ciudades (Marginados). [Y los] Mestizos culturales, se extienden a lo largo y ancho del espacio colonial, jugando con frecuencia el papel de articuladores o intermediarios, económicos, culturales y políticos, entre ambos mundos escindidos (Integrados). 523

En ese sentido, el mestizo o lo mestizo se comprende más cercano al europeo o lo europeo, en su proceso de blanquitud y racialidad. "El mestizo sería e ntonces, en t anto categoría s ocial, un s egmento d esprendido y d esarraigado d e l a sociedad i ndia, q ue cumpliría fun ciones de i ntermediación a l s ervicio d e l a a dministración c olonial". <sup>524</sup> En cambio, lo indígena, desde el inicio de la Colonia, se relacionó con el clasificatorio frente al otro y lo otro desconocido etiquetado como bárbaro, salvaje, idólatra, con poco uso de la razón. En e ste c ontexto, l as d iversas c ulturas c oloniales s e fue ron m odificando c on el transcurso de los siglos y c ada u na de ellas i ncorporó ra sgos y c omplejos c ulturales que provienen de las otras. <sup>525</sup> Con el tiempo, ante nuevas ideas de organización social que impulsaron las independencias de la Corona española, la figura del mestizo se convirtió en una e specie d e am algama p ara u nificar l as d os p rincipales r aíces c ulturales d el m undo colonial heredado. De esta forma:

Los g obiernos c oloniales y l uego nac ionales c ontinuaron t eniendo poderosas razones para mantener l as d iferencias é tnicas e ntre l os i ndígenas y l os no

<sup>522</sup> Maldonado-Torres. Op. cit.p. 154

<sup>523</sup> Rivera Cuisicanqui. *Op. cit.* p.73.

<sup>&</sup>lt;sup>524</sup> Bonfil Batalla, Guillermo. "Identidad Nacional y Sobre la ideología del mestizaje". En *Obras escogidas de Guillermo Bonfil Batalla*. Selección de Lina Odena. Tomo 4. INI-INAH-CIESAS. México: 1972. p.413. <sup>525</sup> *Cfr.* Bonfil Batalla. Op. Cit. p.421 y ss.

indígenas, pues la explotación forzosa del trabajo de los primeros siguió siendo una fuente importante de ingresos fiscales y riqueza hasta bien avanzado el siglo XIX.<sup>526</sup>

Posteriormente, ya en l a é poca d e la posrevolución m exicana, l a i deología nacionalista surgida de este proceso histórico utilizó la idea del mestizo como "promotor, receptor, sujeto y resultado de los cambios económicos, políticos y culturales que habrán de surgir de la realización de la Nación como comunidad imaginaria". Desde entonces, como r esultado d e es te p roceso, el i ndígena s erá t omado en c uenta c omo u n ser incorporado al mismo modelo de poder colonial, utilizado como parte de la historia o del folclor, retomado como ser histórico, muerto, negándose en la cotidianidad a los indígenas vivos. 528

Son dos entidades diferentes: el indio original, anterior a la invasión, el indio madre del m estizo; y el indio contemporáneo del m estizo, h oy o a yer, el indio vi vo. Al primero se le exalta y se le idealiza, a veces con exageración grotesca. En nuestro pasado más profundo, el tronco original en el que florecerá el m estizo. Al otro, al indio, al contemporáneo, se le ve de manera diferente.<sup>529</sup>

En este contexto, los clasificatorios coloniales establecidos desde el siglo XVI fueron renovados a lo largo de la historia frente al otro y lo otro que no encajara con el modelo de ser establecido desde la colonialidad del poder, en ello:

La i deología del mestizaje como fusión ar moniosa de las razas diferentes e n u na sola raza mestiza que e ncarnaría la verdadera i dentidad nacional sirvió para enmascarar los procesos históricos de subordinación y normalización de los grupos y categorías étnicas diferentes a las élites euroamericanas. 530

#### La colonización ¿permanente?

Siguiendo la propuesta de repensar el mundo desde la colonialidad del poder que se generó en América a partir de la invasión iniciada en el siglo XVI, los diversos espacios de convivencia s ocial funcionaron desde entonces bajo categorías y modelos importados de Europa, generando u n orden s ocial que i mplicó u n l argo p roceso de colonización de acuerdo a los diversos contextos de los territorios ocupados. En ese sentido:

Género, c asta, r aza y s exualidad s on, q uizás, l as c uatro formas d e d iferenciación humana q ue h an se rvido m ás f recuentemente c omo medios p ara transgredir l a primacía de la relación entre el yo y el otro [...] En la modernidad, la diferenciación

527 Rivera Cuisicanqui. Op. cit. p.69.

<sup>526</sup> Navarrete. Op. cit. p.25.

<sup>&</sup>lt;sup>528</sup> *Cfr.* Batatalla (1972), Pastor (1983), Rozat (2002), Segundo (2012 y 2014).

<sup>529</sup> Bonfil Batalla. Op. Cit. p.417.

<sup>530</sup> Navarrete. Op. cit. p.137.

racial altera la forma cómo funcionan las otras formas de diferenciación humana. La d ivisión r acial e n l a g eo-política del p laneta al tera t odas l as r elaciones d e dominación existentes.<sup>531</sup>

Desde e ntonces s e v iene r enovando l a m atriz de ap ropiación y o rganización d el mundo para s u d ominio b ajo u n m odelo c ivilizatorio hegemónico sobre l as d iversas culturas y sus pensamientos respecto a cómo vivir.<sup>532</sup> La invasión en territorio americano se a mplió con e l d ominio c ultural s obre l os diversos pueblos indígenas; p ara e llo, l a colonización d el o tro y lo o tro f ue parte f undamental en el c ontrol s obre l os pueblos invadidos.<sup>533</sup> En ese sentido:

Las e strategias m isionales e n Am érica, d esde la p olítica sa cramental h asta e l sistema de impuestos eclesiásticos, desde la propaganda de la fe hasta los sistemas punitivos d e h erejías, i dolatrías y h eterodoxias, c onstituyen si n d uda a lguna e l centro axial de este discurso colonizador.<sup>534</sup>

En e sta t area, l as c rónicas c oloniales f uncionaron c omo herramientas d e l a colonialidad, así, comprendemos que la *Historia general de las cosas de Nueva España* de fray Bernardino de Sahagún, colaboró en la apropiación y sobreposición colonial sobre el ser y estar indígena para establecer un modelo de poder que sigue vigente en la actualidad, con ot ros contextos y herramientas, pero re novando c lasificatorios ra ciales y discriminatorios originados con la invasión europea.

Comienza no sólo l a o rganización colonial d el m undo, s imultáneamente l a constitución colonial de l os s aberes, de l os l enguajes, de l a m emoria y de l imaginario. Se da inicio al largo proceso que culminará en los siglos XVIII y XIX en el cual, por primera vez, se organiza la totalidad del espacio y del tiempo –todas las culturas, pueblos y territorios d el p laneta, presentes y p asados— en u na g ran narrativa universal.<sup>535</sup>

Desde hace más de 520 años hemos padecido un largo proceso de colonización, la gran mayoría de los pueblos en América acarrea sus propios conflictos identitarios con las características que to maron las colonialidades i nternas de cada territorio. Dando como consecuencia la invención de una serie de discursos que determinaron, desde entonces, lo que e ra el nuevo territorio, sus pueblos y su s culturas, descripciones construidas y difundidas desde la visión del invasor-colonizador, dando continuidad a un modelo de vida

<sup>531</sup> Maldonado-Torres. Op. cit. p.153.

<sup>532</sup> Cfr. Aníbal Quijano. Raza, Etnia y Nación en Mariategui: cuestiones abiertas. En revista Amauta. Perú: 1992.

<sup>533</sup> *Cfr.* León Rozitchner, 1996 y 2013.

<sup>534</sup> Subirats. Op. cit. p.62.

<sup>535</sup> Edgardo Lander. Ciencias sociales: saberes coloniales y eurocéntricos. p.20.

basado en la negación del otro y lo otro que no encajara en el nuevo orden civilizatorio, lo cual si gue vi gente e n l as re laciones c ulturales de n uestras re alidades actuales. D e e sta forma:

La imposición del cristianismo con el fin de convertir a los llamados salvajes y bárbaros en el siglo XVI, seguido de una imposición del "deber del hombre blanco" y la "misión civilizadora" e n l os siglos XVI II y XI X, l a imposición d el proyecto desarrollista e n e l si glo X X y m ás recientemente, el p royecto i mperial d e l as intervenciones militares bajo la retórica de la democracia y los derechos humanos en el siglo XXI, todas han sido i mpuestas mediante el militarismo y la violencia bajo l a r etórica d e l a m odernidad q ue h abla de s alvar al o tro d e sus p ropios barbarismos.536

En e sta h istoria, la vi olencia e s u n e je tra nscultural q ue a traviesa l os d iversos espacios de poder sostenidos en el despojo y explotación de otros pueblos, manifestándose de diversas maneras en los sitios de convivencia social, pero sobre todo en las formas de ser de quienes viven y aprenden esas maneras de actuar y explicarse el mundo. Un ejemplo se manifiesta a través de las violencias que se viven en nuestra cotidianidad,537 develando una serie de problemas raciales y sociales no resueltos, sosteniendo una serie de conflictos psicológicos p rofundos que exponen el racismo y la violencia t ranshistórica que llega a nuestras actuales sociedades.<sup>538</sup> La violencia permanente, en distintos niveles y formas ha funcionado como e je t ranscultural d el p oder. En e se s entido, l a nar rativa d e Sahagún formó parte del objetivo imperial-católico al hacer la guerra al otro y lo otro, justificada en su propio pensamiento, de acuerdo a su contexto.

La violencia que se nos presenta en el Antiguo Testamento y que está asociada con la imagen de Dios constituye una forma de violencia jurídica, es decir, una violencia que es ta i ndefectiblemente v inculada a l c oncepto d e l a ley. E l q ue ejerce es a violencia en nombre de Dios 'da muestras de celo', es decir, cumple la lev. 539

Para fray Bernardino cumplir con su ley implicó hacer la guerra al otro y lo otro no cristiano, con s u ac ción c otidiana d e cristianizarlo m ediante su ad octrinamiento, p ero sobre t odo al e laborar h erramientas que s irvieran e n l a t area d e largo plazo a l os continuadores de la colonización. De esta manera, la justificación de una guerra frente al indígena y lo indígena, renovó el pensamiento de Agustín de Hipona, en el cual:

<sup>536</sup> Cfr. Grosfoguel, Ramón. "La Descolonización desde la economía política y los Estudios Postcoloniales: Transmodernidad, Pensamiento descolonial y colonialidad global". En revista Tabula Rasa. No.4. Bogotá: 2006. p.44.

537 Cfr. Rivera Cuisicanqui, Silvia. Mestizaje Colonial. En Violencias re-encubiertas en Bolivia. Editorial Piedra Rota. Bolivia:

<sup>538</sup> Cfr. Fanon, 1972, 1974 y 1985.

<sup>539</sup> Cfr. Assmann. Op. cit. p.84.

La guerra es definida como castigo, la servidumbre como expiación, la destrucción de culturas, símbolos o formas de vida, elevada a principio de libertad trascendente y r edención b ajo l os s ignos d e u na i dentidad, s on l os m omentos l ógicamente consistentes del proceso subjetivador de la conquista.<sup>540</sup>

Desde en tonces, la guerra, en sus diversos niveles se ha expandido por diversos territorios y desde distintas lógicas, estableciendo ciertos modelos de relaciones sociales a las personas que habitamos un "orden" su puestamente "moderno", construido para el control y el au tocontrol e ncubierto de conceptos como "democracia", "libertad" y "progreso". E sta manera de ver y vivir el mundo se fue construyendo desde é pocas antiguas, moldeando el deber ser humano colonial, respondiendo a un orden sostenido en el dominio y explotación en tre u nos y otros, basándose en su puestas "verdades" y "correctas" formas de ser y estar. Locual, en la actualidad se manifiesta a través de la discriminación, y a que en cualquier territorio en el que se haya impuesto el poder y los saberes coloniales, ser epiten y re nuevan diversos a prendizajes transmitidos como educación y moral, a través de la familia y las instituciones sociales, viviendo con la idea de ser personas modernas, pero renovando conductas y normas coloniales, reproduciendo clasificatorios discriminatorios frente al otro y lo otro, repitiendo saberes que en ocasiones provienen de i deas sostenidas en normas éticas y morales heredadas, en gran parte, del pensamiento cristiano-imperial. De esta forma, en América:

Los dueños sucesivos del territorio, los conquistadores y sus descendientes directos o "políticos" mantuvieron y confirmaron durante si glos e sa m isma política d e ocultamiento de la palabra o tra, relegando a la periferia o a la clandestinidad no solo el discurso de los autóctonos transformados en indios, sino también, paralela o sucesivamente, e l de los e sclavos a fricanos y su s descendientes, los campesinos arcaicos y los habitantes de los barrios urbanos marginales.<sup>541</sup>

Los c lasificatorios e stablecidos e n Am érica p or l o e uropeos se s ostenían e n el derecho d e c onquista h eredado d el p ensamiento m edieval y c ristiano, r enovando u na estructura jerárquica y de dominio piramidal en las nu evas sociedades. Reproduciendo la idea d e q ue u n se r c onquistador puede ocupar u n te rritorio y d ominar l o q ue a hí se encuentre, i ncluyendo a l os seres "conquistados" y su s c ulturas. C omo c onsecuencia d e ello, e n l a ac tualidad diversos c onocimientos q ue no s han t ransmitido para l a vida cotidiana s e s ostienen en m odelos q ue a v eces no s e c uestionan, r enovándolos por costumbre o por e ducación, re petidos por tradición, a un c uando n os demos cuenta q ue

 <sup>&</sup>lt;sup>540</sup> Subirats. *Op. cit.* p.77. En el mismo sentido se puede consultar los trabajos de Rozitchner (1996 y 2013).
 <sup>541</sup> Lienhard. *Op. cit.* p.14.

discriminan o r acializan al o tro, r eproduciendo f ormas d e p oder s ostenidas e n clasificatorios jerárquicos y discriminatorios. En ese sentido:

El r acismo y e le tnicismo fue ron i nicialmente p roducidos e n A mérica y reproducidos después en el resto del mundo colonizado, como fundamentos de la especificidad de las relaciones de poder entre Europa y las poblaciones del resto del mundo. Desde hace 500 años, no han dejado de ser los componentes básicos de las relaciones de poder en todo el mundo. E xtinguido el colonialismo como s istema político f ormal, el poder s ocial e stá a ún constituido s obre la base de criterios originados en la relación colonial. En otros términos, la colonialidad no ha dejado de ser el carácter central del poder social actual.<sup>542</sup>

La idea central de que unos seres son "buenos" y otros "malos" es reproducida en diversos espacios, trasladando este modelo del deber ser a las ciudades en las que los ciudadanos son aquellos que desde la época de los griegos habitan las metrópolis, centros del saber y del poder, el resto en las periferias no son seres "civilizados", son en todo caso, desde épocas a ntiguas los "salvajes" o "bárbaros". Unos tienen c ultura, otros no, u nos hacen u so de la razón frente a p ersonas clasificadas como i gnorantes, cometiendo como hemos vi sto u n si nnúmero d e f altas m orales q ue j ustifican d esde e l si glo X VI l a permanente empresa de colonización. A partir de entonces:

El p atriarcado eu ropeo y l as n ociones eu ropeas d e s exualidad, ep istemología y espiritualidad se e xportaron al r esto del m undo m ediante l a expansión c olonial como criterio hegemónico para racializar, clasificar y patologizar a la población del resto del mundo en una jerarquía de razas superiores e inferiores.<sup>543</sup>

Esta última i dea forma parte es encial en los modelos del ser colonial, ya que és te pensamiento ha permitido renovar una serie de clasificatorios en los trabajos y oficios, en los espacios de las creencias, en la relación con lo que nos rodea, en las relaciones con la Naturaleza y los seres que la habitan. Las jerarquías etno-raciales, que se establecieron en los territorios ocupados, introyectaron en las normas sociales el patriarcado y la religiosidad c ristiana c omo modelos para o rganizar la vida, i mponiendo desde entonces como e je t ranshistórico la violencia y el dominio f rente a lotro y lo otro, e stableciendo marcadores c lasificatorios para las distintas i dentidades c ulturales marginadas c omo resultado del proceso colonial. A partir de este modelo de poder, se ha difundido la idea de pretender dominar todo lo que rodea al humano: la naturaleza y otros seres clasificados como inferiores, lo cual es uno de los aspectos más profundos de la colonialidad, ya que en los modelos de familia, pareja, e scuela, c ostumbres y c reencias, se r enuevan d iversos

 <sup>&</sup>lt;sup>542</sup> Quijano, Aníbal. "Raza, Etnia y Nación en Mariategui: cuestiones abiertas". En revista Amauta. Perú: 1992. p.1.
 <sup>543</sup> Cfr. Grosfoguel, Ramón. "La Descolonización desde la economía política y los Estudios Postcoloniales: transmodernidad, pensamiento descolonial y colonialidad global". En revista Tabula Rasa, No.4. Bogotá: 2006. p.18.

modelos del ser colonial. De esta manera, a partir de 1492 con la presencia de América en el mapa mundial se dio:

El p rimer contacto e ntre d os culturas d istintas, cuya r elación va a d epararles destinos m uy d istintos. Y , p aradójicamente, es e l inicio de un proceso d e desconocimiento, instrumentalización y destrucción de la nueva realidad americana que se iba a prolongar durante una historia posterior de más de cuatro siglos.<sup>544</sup>

A partir del siglo XVI, distintos procesos de colonización en algunos momentos reinventan y en otros encubren los saberes en torno a la América antigua, su naturaleza y las culturas i ndígenas. A través de las narrativas coloniales se i nsertaron modelos de ser y estar en el mundo transmitidos a través de la educación y la religiosidad cristiana a lo largo del período colonial de más de tres siglos, estableciendo normas del nuevo deber ser. En este contexto, las narrativas colonizadoras, como las obras de fray Bernardino de Sahagún, cumplieron s u fun ción e n l a a propiación d e los t erritorios y l as c ulturas i nvadidas, formando p arte d el p royecto c olonial d e l arga d uración, al c ontribuir c on h erramientas para el control de los sujetos en las nuevas sociedades. La *Historia general*, que venimos desmenuzando e n e ste t rabajo, es u na m uestra d e c ómo l a c olonialidad i mplicó l a apropiación de l os te rritorios, p ero so bre t odo de l os se res y su s formas d e e star e n e l mundo, es decir, sus formas de ver y vivir, lo cual se fue repitiendo y renovando de acuerdo a l os d iversos c ontextos g eográficos, políticos, so ciales y c ulturales d e l os te rritorios invadidos.<sup>545</sup>

En la historia de América no se pueden comprender las identidades étnicas de ningún grupo como construcciones aisladas, sino sólo en su interrelación con las categorías étnicas construidas desde los Estados imperiales y nacionales y con los sistemas de dominación i mpuestos desde el los [...] Todos los Estados-nación americanos heredaron de los imperios que los precedieron la práctica de clasificar y segregar a sus poblaciones en función de su origen e identidad cultural. 546

En los diversos territorios por los que se expandió el poder de las distintas coronas europeas, al iadas al poder de la I glesia C atólica, s e e stableció u na colonialidad de l arga duración que adaptó los clasificatorios coloniales para el control de las sociedades. Desde entonces, l os seres y s us c ulturas han si do moldeados d e a cuerdo a u n p roceso d e aculturación y deculturación generada desde el siglo XVI.<sup>547</sup>

Fastor, Beatriz. Discurso narrativo de la Conquista de América. Ediciones Casa de las Américas. Cuba: 1983. p.17.
 Cfr. Quijano (1992, 1997, 2011 y 2014), Mariategui (1969), Fanon (1972, 1974 y 1985), Dussel (2001, 2008, 2009 y 2011), Rabasa (2009), Subirats (2 012), Césaire (2 006), Mignolo (2 001, 2003, 2 007 y 2 011), Grosfoguel. (2006, 2 011 y 2 013), Lander (2011), Maldonado (2007), Estermann (2009), Gandarilla (2012), Rivera Cuisicanqui (2010 a y 2010 b).
 Navarrete. Op. cit. p.99 a 105.

<sup>&</sup>lt;sup>547</sup> *Cfr.* Colombres (2004) y Subirats (2012).

En la mayoría de los casos, las concepciones y explicaciones del cambio cultural se han c onstruido c omo parte c entral d e l os programas d e d ominación p olítica, explotación económica y transformación de las sociedades indígenas, comenzando con las conquistas espirituales del primer período colonial pasando por las cruzadas civilizatorias de los siglos XVII y XIX y las campañas de integración nacional del siglo XX hasta las políticas multiculturales del XXI.548

Renovando el orden colonial impuesto a lo largo de la historia, hoy día sigue siendo negado el otro y lo otro, existiendo una reclasificación de los seres en un mundo construido desde u n m odelo clasificatorio que n iega otras m aneras de se r y e star; re chazando a quienes viven y piensan diferente a lo establecido como "normal", de formas no impuestas como "tradicionales" o "correctas"; p or l o que e n n uestras re alidades actuales m uchas personas s on de spreciadas p or e l co lor de s u p iel, por s u l ugar de o rigen, p or s u adscripción étnica o cultural, por sus formas de ver y vivir en el mundo. "Esta colonización moderna, a partir del siglo XVI, ha formado el paradigma de lo que viene a ser el occidentocentrismo y la asimetría persiste entre el mundo colonizador (llamado también Primer Mundo) y el mundo colonizado (Tercer Mundo)".549

Como v enimos anal izando m odernidad y c olonialidad s on partes d e u n m ismo proceso, en la construcción de un sistema de vida basado en el poder ejercido mediante el control y la explotación del otro y lo otro. 550 "La colonialidad del poder fue y es un a estrategia de la "modernidad" desde el momento de la expansión de la cristiandad más allá del Mediterráneo (América-Asia), que contribuyó a la autodefinición de Europa, y fue parte indisociable d el capitalismo, de sde e l s iglo X VI".551 Resultado d e este largo p roceso colonial, e n l a ac tualidad " la d iscriminación c ontinúa s iendo uno de l os f lagelos m ás dolorosos en M éxico. Hoy en el país la pobreza es la principal causa para s er discriminado, seguido por la **preferencia sexual** y el **color de la piel**".552

De esta forma, heredado del sistema colonial moderno "el factor que más divide a los mexicanos es la riqueza; otro es el legal, pues si bien existen leyes no se aplican en todo el país, y uno más es la impunidad, ya que aun cuando en siete entidades la discriminación

 <sup>&</sup>lt;sup>548</sup> Navarrete. *Op. cit.* p.14.
 <sup>549</sup> Cfr. Josef Estermann, "Colonialidad, descolonización e interculturalidad. Apuntes desde la Filosofía Intercultural". En Interculturalidad crítica y descolonización. David Mora (comp.) Instituto Internacional de Integración Andrés Bello. Bolivia: 2009. p.3.

<sup>&</sup>lt;sup>550</sup> Cfr. Mariategui (1969), Fanon (1972, 1974 y 1985), Quijano (1992, 1997, 2011 y 2014), Dussel (2001, 2008, 2009 y 2011), Mignolo (2001, 2003, 2007 y 2011), Grosfoguel. (2006, 2011 y 2013).

<sup>551</sup> Walter Mignolo. La colonialidad a lo largo y a lo ancho. En La colonialidad del saber. Eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas. CLACSO-Unesco-CICCUS. Edgardo Lander, compilador. Argentina: 2011. p.75.

Cfr. P eriódico La Jornada. T exto d e A lonso Emir O livares. M artes 5 d e noviembre d e 2 013. p . 3 2 http://www.jornada.unam.mx/2013/11/05/sociedad/032n2soc.

es un delito, no hay una sola sentencia por incurrir en ello". <sup>553</sup> En la actualidad el acceso al bienestar, a vivir "bien" queda d eterminado p or el c apital ec onómico o c ultural que s e tenga. Al i gual que h ace m ás de c inco s iglos el acceso a la justicia t iene que ver c on el anterior requerimiento, y c on l as no rmas de c lasificación s ocial i mpuestas c omo hegemónicas. El acceso al mundo moderno y la modernidad se determina a través de la capacidad adquisitiva, ser sujeto o no de crédito en un banco hoy día otorga la posibilidad de ser o no ser. En ese sentido, el Consejo Nacional para Prevenir la Discriminación y el Centro de I nvestigación y D ocencia E conómicas, re alizaron u n reporte sobre l a discriminación en México en el que señalan que la principal desigualdad es la económica, acompañada siempre de la clasificación y racialización frente al otro.

La desigualdad de trato y la discriminación son sinónimos: se está frente a actos discriminatorios cuando los mejores empleos del país excluyen a las mujeres y los jóvenes; cuando cuatro de cada 10 indígenas mexicanos no tienen acceso al sistema de s alud; c uando 9.9 de c ada 10 trabajadoras del h ogar no c uentan c on ni nguna prestación formal; c uando 7 millones de personas no poseen acta de na cimiento: cuando ocho de cada 10 h abitantes not ienen acceso al sistema bancario convencional; c uando la desnutrición prevalece en las comunidades menores a 5 mil habitantes; cuando siete de cada 10 estudiantes de 15 años están reprobados en matemáticas, escritura y ciencias; cuando las cárceles están pobladas por jóvenes de 18 a 30 años, de e scasos recursos y bajos n iveles de e ducación; cuando la concentración de los medios e lectrónicos de comunicación hace que sólo u nos pocos puedan expresarse con libertad. 554

La clasificación del mundo bajo el principio del encubrimiento y explotación se ha renovado con el tiempo manteniendo la misma matriz de dominio, por lo que el efecto de la desestructuración i dentitaria producto de la colonialidad ha funcionado al e stablecer sociedades j erarquizadas, ra cistas y discriminatorias. T ransmitiendo la dificultad e n la identificación de nuestros diversos orígenes, saberes y culturas, renovando lo que venimos nombrando c omo i dentidades c oloniales. "En México s eis de cada diez mexicanos s on morenos. Un 54.8% afirma que a las personas se les insulta por su color de piel, incluso el 15% ha sentido que sus derechos no han si do respetados por esta misma razón". <sup>555</sup> Para comprender cómo impera el racismo y clasismo en nuestra sociedad, el Consejo Nacional para P revenir la D iscriminación ha e xplicado que se deben at ender los factores conductuales, ya que:

-

<sup>553</sup> *Ibíd*.

<sup>554</sup> Estudio publicado en el año 2012. Ver el resumen que presenta Ricardo Raphael en http://ricardoraphael.com/libros/reporte-sobre-la-discriminacion/. L a p ágina p ara v er e l r eporte co mpleto: http://www.conapred.org.mx/userfiles/files/Reporte\_2012\_IntroGral.pdf.

<sup>&</sup>lt;sup>555</sup> Periódico El U niversal, s eptiembre 2 9 d e 2 013. En l ínea: h ttp://archivo.eluniversal.com.mx/ciudad-metropoli/2013/-34los-pedimos-mexicanos-pero-no-tanto-34-954486.html.

Desde casa aprendimos a diferenciar a la gente por su condición económica, color de piel, lugar de origen, preferencia sexual, modo de hablar y religión, entre otros. En este país somos racistas, desde pequeños enseñamos a los niños a destacar a quién se parece, quién es diferente, con quién salir 'para mejorar la raza'. Son cosas que a prendemos en casa y amplificamos en la escuela, la s calles, lo s medios, la s iglesias. <sup>556</sup>

La co lonialidad de 1s er i mplicó desde e 1s iglo X VI e 1 do minio s obre l as manifestaciones culturales del o tro, de los otros que no respondieran a l i deal i mpuesto desde el modelo de poder hegemónico que hoy día nombramos sistema capitalista, el cual se ha sostenido en diversas ideas cotidianas heredadas del sistema colonial, incluyendo la "justicia" impartida y sostenida en el derecho romano, así como en ideas éticas basadas en el pensamiento cristiano, continuando la guerra frente a diversas formas de vida que no encajan ni aceptan el modelo hegemónico de ser y estar en el mundo. Desde entonces:

La matriz colonial tras la máscara de u na retórica de la modernidad constante y cambiante, e s decir, de sa lvación, progreso, desarrollo, felicidad se sostiene e n cuatro ámbitos del poder, a partir de la gestión y control de las: subjetividades, la autoridad, la economía, y el conocimiento.<sup>557</sup>

Durante los tres siglos de colonización oficial, el despojo y encubrimiento cultural propiciaron la lenta deculturación de los pueblos, estableciendo como norma la idea de que las diversas violencias generadas en este modelo son parte de la vida, "costumbre" cultural universalizada p or l a c olonización. A ctualmente, podemos en contrar ej emplos d e es as reminiscencias coloniales que cotidianamente recuerdan la forma de ver y vivir rechazando lo no conocido, lo otro, lo diferente, remarcando diferencias clasistas y raciales entre las personas, e ntre l os pueblos. A p artir del s iglo X VI " un h ombre e uropeo, c apitalista, cristiano, patriarcal, blanco, heterosexual llegó a A mérica y es tableció en el tiempo y el espacio d e m anera s imultánea v arias j erarquías g lobales i mbricadas",558 las c uales sostienen desde entonces un modelo de poder y dominio sobre los seres y los saberes en el mundo. El largo proceso de colonización cultural no ha concluido, continúa de otra forma, con otros mecanismos y h erramientas d e c ontrol s ocial, permitiendo l a c ontinuidad de ciertos grupos sociales controlando la economía, la política, la educación o la religión, hoy en día como desde hace 520 años, las instituciones creadas para cumplir con tal fin siguen renovándose y conservando su poder: Iglesia, Estado y Militares.559

<sup>556</sup> Cfr. http://www.jornada.unam.mx/2013/11/05/sociedad/032n2soc.

<sup>&</sup>lt;sup>557</sup> Mignolo, Walter. *La colonialidad: la cara oculta de la modernidad*. En "Historias locales, diseños globales: colonialidad, conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo". Editorial Akal. Madrid: 2003. p.49.

<sup>558</sup> Grosfoguel, R amón. "La D escolonización d esde la e conomía p olítica y l os E studios P ostcoloniales: tr ansmodernidad, pensamiento descolonial y colonialidad global". En revista Tabula Rasa. No.4. Bogotá: 2006. p.15.

sso Cfr. Navarrete, Federico. Hacia otra historia de América: nuevas miradas sobre el cambio cultural y las relaciones

## Trabajos pendientes, otras historias por contar

En esta investigación nos hemos centrado en mostrar la construcción del argumento frente al o tro y lo o tro no cristiano que fray Bernardino de Sahagún describió en su o bra, si n embargo, queda pendiente el trabajo de releer y traducir las descripciones indígenas en la parte náh uatl del *Códice Florentino*, las cuales, co mo hemos venido analizando, fueron encubiertas y so brepuestas con las re alizadas desde e li maginario cristiano. De e sta manera, la narrativa de la *Historia general* "provee también de un espacio en donde los informantes i nscriben su e tnicidad. As í, el texto de Sahagún [también] si rve como sitio para ra strear las prácticas o posicionales". <sup>560</sup> Lo a nterior significa que la relectura de las llamadas fuentes históricas para conocer nu estro pasado, requiere repensar lo que se ha dicho desde la visión del narrador colonizador, y qué partes pueden ser a tribuidas a los diversos indígenas que participaron en su elaboración, <sup>561</sup> centrándose en revisar las partes en lengua náhuatl para compararlas con las traducciones que pasaron al castellano.

En N ueva España, c omo e n c ualquier o tra s ituación multiétnica colonial o jerarquizada, t odos l os encuentros s ociales q ue te nían lugar e ntre l os d iversos grupos étnicos podían llegar a politizarse, por lo que la ignorancia de las normas apropiadas para relacionarse invitaba a l a confusión y amenazaba con el desastre. En consecuencia conocer las fórmulas necesarias para traducir los deseos y órdenes del otro era un requisito básico de la supervivencia. 562

Es p robable que en las narrativas donde intervinieron los indígenas al umnos de Sahagún se hayan logrado filtrar al gunos conocimientos de la cultura antigua, lo cual se puede o bservar a l'verificar c ómo e n d istintos f ragmentos del *Códice Florentino* las descripciones, en torno a diversos símbolos de lo sagrado en lengua náhuatl, dicen u na cosa distinta a la que finalmente fue trasladada al castellano, en la reconstrucción de fray Bernardino con su o bjetivo e vangelizador. "Paralelamente a e sta táctica retórica, encaminada a deslegitimar las costumbres y creencias de los indígenas en favor de la imposición del control social e ideológico europeo, las comunidades nahuas desarrollaron una contranarrativa de la continuidad". <sup>563</sup> Lo cual se puede observar en textos coloniales en los que se defienden diversos intereses indígenas en torno a los territorios, los espacios

*Interétnicas.* Instituto de Investigaciones Históricas. UNAM. México: 2015. Y del mismo autor *México racista. Una denuncia.* Editorial Grijalbo. México: 2016.

<sup>560</sup> Rabasa. Op. cit. p.127-28.

<sup>&</sup>lt;sup>561</sup> Cfr. Klor de Alva (1992), Browne (2000), Dehouve (2002), Alcántara (2007, 2008 y 2010), Magaloni (2014 y 2003), Ríos Castaño (2014).

<sup>&</sup>lt;sup>562</sup> Klor de Alva, 1992. p.339 Respecto a este tema, del mismo autor se puede consultar "Language, Politics, and Traslation: Colonial discourse and Classical Nahuatl in New Spain". En R. Warren (comp.) *Reincarnations: Lectures on Literary Translation*. Boston, University. EUA: 1989.

<sup>&</sup>lt;sup>563</sup> Klor de Alva, 1992. p.341.

de poder previos a la Colonia, pero también en temas ligados con las costumbres y creencias perseguidas durante largo tiempo.<sup>564</sup>

Para l os nah uas "mediar" f ue una l abor cotidiana, t ensa y complicada, p ues implicaba facilitar la implementación de las políticas coloniales y la cristianización y, a la p ar, d efender su s i ntereses, p resentando u na i nterpretación p ropia de l o extranjero por medio de diversas estrategias en las historias que compusieron, en las pinturas que pintaron, en los documentos oficiales que elaboraron y en las miles de páginas de textos doctrinales que ayudaron a traducir. <sup>565</sup>

Este t rabajo e s una d e l as c uestiones a biertas p ara se guir profundizando y repensando de nuevo, lo cual requiere intentar traducir de una forma que respete lo que se dice e n e l p ensamiento nah ua, s in l as so breposiciones i mpuestas, por e jemplo, a l os nombres de los símbolos sagrados mexicas, todos dioses en adelante, lo cual, como hemos visto, formó parte de la colonialidad al imponer nuevos significados y significantes en las descripciones y atributos descritos desde el pensamiento eu ropeo. Un ejercicio puede ser releer de otra forma las narrativas, así en las partes que dice dioses de esto y de a quello podemos repensar la idea de sobreposición colonial, haciendo a un lado los clasificatorios otorgados desde el pensamiento del narrador-traductor-colonizador, dando por resultado que p odemos releerlos como símbolos de la tierra, del a gua, del fuego, del a ire, s in l as cargas culturales atribuidas con la intención de clasificarlas desde paradigmas cristianos e imperiales.

En nuestra relectura a la narrativa de Sahagún, observamos una continuidad en el modelo franciscano de colonizar los se res otros que fueron e ncontrando p or el mundo, justificando desde su filosofía la guerra frente a las prácticas culturales que no iban de acuerdo a las suyas. En ese sentido, la idea de que el fraile reconoció cierto grado de racionalidad y que buscó i gualar a los ant iguos e uropeos, también p aganos, con los indígenas, pensamos que lo hizo en el plano de los modelos de ser que el cristianismo trató de erradicar en distintos territorios y desde tiempos anteriores, equiparándolos para poder clasificarlos, dominarlos y evangelizarlos. No para registrar su historia y reconocer a las culturas invadidas, sino para clasificarlos de acuerdo a los parámetros cristiano imperiales. Colaborando en el establecimiento de las bases de la racialidad que posteriormente serán renovadas e n los discursos coloniales posteriores, al i nferiorizar a otros pueblos con

<sup>&</sup>lt;sup>564</sup> "Estas contranarraciones incorporadas a la bibliografía r eligiosas e complementaban con los textos e n náhuatly en español resultantes de esfuerzos etnográficos anteriores, como la *Historia de los mexicanos por sus pinturas*, la *Hytoire du Mechique*, los *Anales de Cuauhtitlan* y la *Leyenda de los soles*". *Cfr.* Klor de Alva. *Op. Cit.* p.365.

<sup>&</sup>lt;sup>565</sup> Alcántara Rojas, Berenice. "Palabras que se tocan, se envuelven y se alejan. La voz del "otro" en algunas obras en náhuatl de fray Bernardino de Sahagún". En *Indios, mestizos y españoles.* UAM-Azcapotzalco-UNAM-IIH. México: 2007. p.115.

categorías e tno-raciales so stenidas en los clasificatorios utilizados desde el siglo XVI en América. En e se s entido, f ray B ernardino d e Sahagún "aplicó s u pr opia pe rcepción eurocentrista del mundo al retratar la cultura de los nahuas, la cual, se convierte en objeto de transformación e incluso de desaparición".<sup>566</sup>

Otras p reguntas quedan abiertas a l releer o tras c rónicas, cartas d e relación, relaciones geográficas, instrucciones y memorias, así como los relatos de viajes; textos que establecieron e n su s descripciones e l ser y e star de l os i ndígenas a mericanos, reproduciendo los datos sobrepuestos desde el imaginario cristiano en torno a diversos elementos culturales de los pueblos originarios. Asimismo, habrá que releer todos aquellos discursos conocidos como huehuetlahtolli o los textos a tribuidos a los indígenas, y a que como hemos o bservado, algunas descripciones y contenidos responden a parámetros de identidad cr istiano-imperiales, l os c uales siguen vi gentes a través de modelos de "educación" y "normas d e conducta" social en nu estra r ealidad actual, no mbrada ficticiamente como modernidad, renovando ideas y modelos antiguos, haciendo creer que hoy día somos se res modernos, a unque en re alidad re producimos formas de ser y vivir coloniales e incluso más antiguas. Como hemos analizado en este trabajo, las narrativas coloniales dan cuenta de este choque de cosmovisiones y la imposición de un pensamiento que no e scuchó al o tro, e scribiendo u na h istoria s esgada, u n d iscurso con palabras e imágenes que se nos ha impuesto como verdad, por lo cual es necesario volver a releerla y reflexionarla ya que:

Al c olonizarnos, s e n os h a hecho s entir q ue l a co ndición de indios e s s igno de vencimiento, de pobreza, incluso de vergüenza. Y eso ahora se nos enseña; se nos educa en esa falsa creencia; se nos inculca, por la colonizadora tradición de siglos que padecemos [...] Aún se ha pretendido eliminar de nuestra educación básica, la historia anterior a la invasión española cuando los indios éramos libres.<sup>567</sup>

La i nvasión eu ropea en A mérica g eneró u n m odelo d e p oder s ostenido en l a clasificación de los seres y sus saberes a partir del origen étnico, el color de piel, la lengua y las costumbres. Así, la colonización de los territorios y de las culturas originarias implicó la invención de nu evas categorías clasificatorias de las culturas no europeas, no cristianas.

<sup>&</sup>lt;sup>566</sup> Ríos Castaño, Victoria. *Translation as Conquest. Sahagún and Universal History of the Things of New Spain.* Parecos y Australes. Editorial Iberoamericana-Vervuert. Madrid: 2014. p.25. "Sahagún is applying his own eurocentricm perception of the worl to the portrayal of the nahuas' culture, which becomes an object to transform and even to make disappear". (Traducción nuestra).

<sup>&</sup>lt;sup>567</sup> Editorial del primer número de Chicomoztoc (1989), boletín del Seminario de Estudios para la Descolonización de México, en la que Rubén Bonifaz Nuño establecía la postura de un espacio académico en el que se desarrolló la discusión sobre el tema de la descolonización de nuestro país con particular interés en la educación y la historia, continuando con las líneas de trabajo trazadas en torno a los estudios críticos con perspectiva descolonizadora.

\*Cfr. http://www.descolonizacion.unam.mx/pdf/Chi 1 Editorial.pdf.

Este sistema de vida basado en la clasificación y racialización del otro y lo otro se impuso mediante la colonialidad del ser y el saber de los pueblos indígenas, lo cual se manifiesta en diversas narrativas coloniales.

En e se s entido, l a o bra d e f ray B ernardino de S ahagún m uestra e l p roceso de colonialidad efectiva sobre las formas de ver y vivir en el mundo, estableciendo clasificatorios que se rán re novados f rente a l o tro y lo o tro no i ncorporado a l modelo de vida impuesto como el hegemónico. De esta manera, los se res descritos en su o bra y sus costumbres responden a p aradigmas d e o rigen c ristiano i mperial y no a l a r ealidad indígena. Por lo tanto, en nuestra lectura, su trabajo formó parte de esta larga colonización cultural so bre los p ensamientos, lenguas, c ostumbres y c reencias d istintas al sistema establecido como modelo de vida. La *Historia general* herramienta para hacer la guerra al otro y lo otro distinto al europeo cristiano del siglo XVI, con el tiempo se convirtió en una enciclopedia p ara s ostener u na i dea e ncubierta s obre nu estro p asado i ndígena, p ara incorporarlo en la construcción de México y lo mexicano, del Estado-nación. Así, la obra de Sahagún forma parte de un corpus de textos y herramientas para la colonialidad.

De ac uerdo a nu estra l ectura, e l anál isis d e s u narrativa se l iga a l p resente a l permitirnos repensar sus traducciones y descripciones como sustento de una relectura de la historia, imponiendo clasificatorios coloniales sobre los seres y sus saberes que persisten en la actualidad en México y en América. No significa que el fraile haya elaborado su *Historia general* con es e f in, p ero s i f ue u na h erramienta d e g uerra q ue d espués f ue utilizada para establecer una idea del ser y estar indígenas, imponiendo modelos de conducta m ediante l a educación y l as costumbres r eelaboras e n la C olonia, l as c uales, sostienen g ran p arte d e l as f ormas d e se r e n l a m odernidad, c on m odos y filosofías d e origen c ristiano i mperial, r enovando l a i dea d e q ue u nos s eres s on s uperiores y o tros inferiores, l a r epetición d e l a i dea d el a mo y el es clavo, d el m aestro y el a lumno, d el dominador frente a l os dominados, los condenados de la tierra. Como analizamos en este trabajo, la colonialidad del poder se implanto en América con el despojo, encubrimiento y sobre-posicionamiento de los pensamientos o filosofías indígenas respecto a cómo se vivía y se explicaba el mundo. Por ello, la historia de la invasión contada como "descubrimiento y conquista de América" requiere una relectura crítica de lo hasta ahora estudiado.

Revisar nuestra historia requiere repensar lo que se ha dicho sobre quiénes somos, requiere preguntarnos por qué se ha transmitido un mismo modelo de poder colonial que se ha renovado con el tiempo, desde dónde se sostiene, cómo se estableció una "verdad" de

la h istoria que h a re latado u na versión que pretende su avizar el largo proceso de colonización, para mantener un sistema que viene funcionando desde hace cinco siglos en América, aunque, como entonces sin lograrlo del todo, ya que "después de 5 00 a ños es a homogenización h istórico-cultural no ha o currido [del todo], no solamente por la resistencia cultural de los dominados, sino en la misma medida por la colonialidad (etnicista-racista) de la perspectiva y de la práctica de los dominadores". 568

En e se se ntido, re conocer que el ra cismo y las identidades coloniales i mpuestas desde hace y a mucho tiempo continúan perpetuando la colonialidad cultural, permite repensar nuestro papel como se res humanos en el intento permanente por cambiar las relaciones con lo otro y los otros que nos rodean; haciendo a un lado los prejuicios y los miedos f rente a lo que no conocemos, e no tro intento llamado diálogo. Sirvan e stas reflexiones para ampliar y continuar esta vieja discusión que hace referencia a nuestras múltiples i dentidades, a las raíces culturales que nos so stienen como personas y como pueblos. Releer y re-pensar de dónde ve nimos, tra tando de comprender cómos omos, puede permitir re conocernos a nosotros mismos y con los otros en el mundo, identificarnos s in clasificatorios discriminatorios, s in dominio, sin explotación. De esta forma, s e explica la tarea de repensar u na y o tra vez lo que han dicho que fuimos, desmenuzar nuestras historias, repensarnos a nosotros mismos, respetando las infinitas posibilidades de ver y vivir el mundo, permitiendo descolonizarnos un poco.

Tlalpan, Sobre la Tierra, México, 2016.

<sup>&</sup>lt;sup>568</sup> Quijano, Aníbal. *Raza, Etnia y Nación en Mariategui: cuestiones abiertas*. En revista Amauta. Perú: 1992. p.13.

### **Bibliografía**

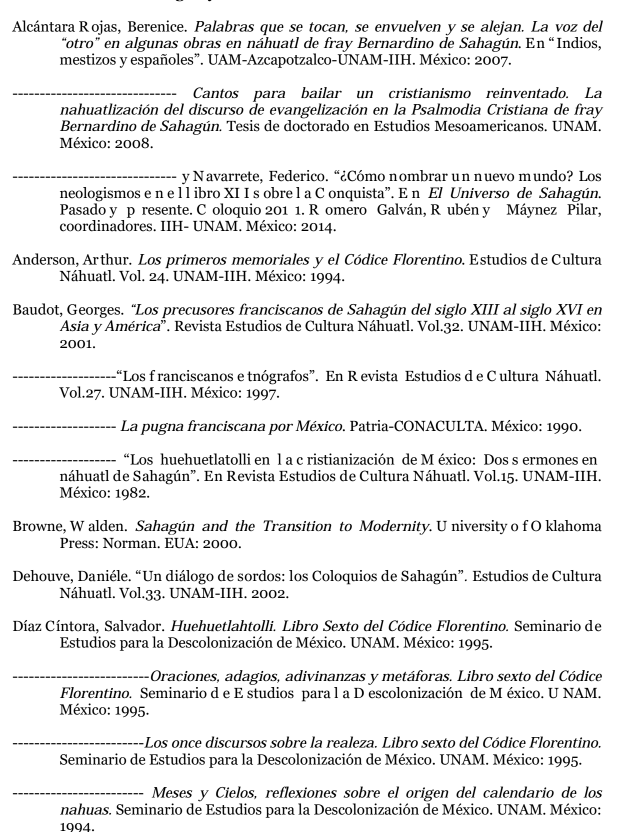
Presentamos la bibliografía de esta investigación en cinco apartados diferentes para ubicar las lecturas de acuerdo a los siguientes temas:

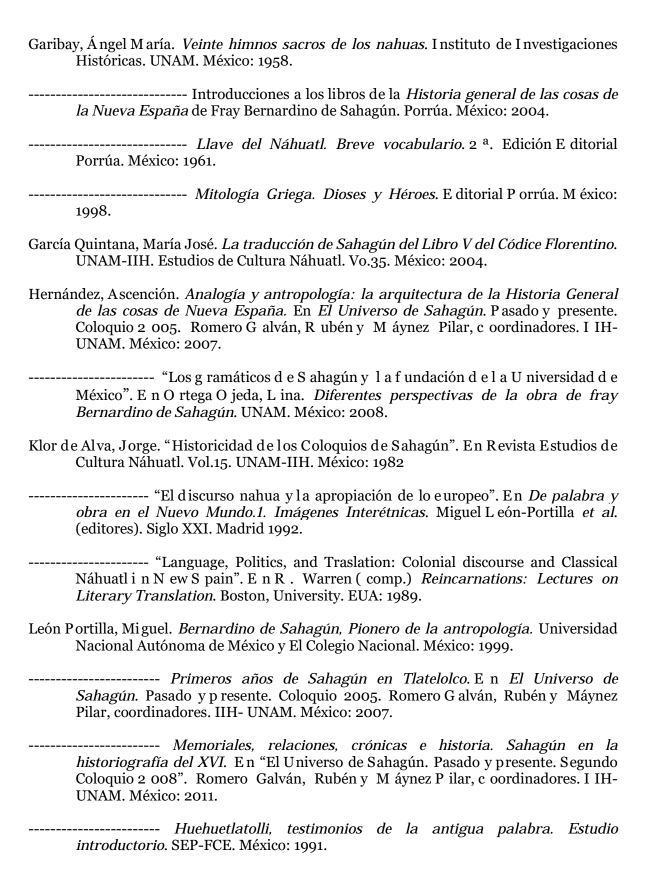
- Las obras de fray Bernardino de Sahagún
- Sobre la obra de Sahagún y la orden franciscana
- Para una relectura crítica de las narrativas coloniales
- Sobre las consecuencias de la Colonización en América
- Para repensar el mundo moderno-colonial

#### Las obras de fray Bernardino de Sahagún

- (1524) Coloquios y doctrina christina. Edición f acsimilar d el m anuscrito original, paleografía, versión del náhuatl, estudio y notas de Miguel León Portilla. Instituto de Investigaciones Históricas. UNAM-Fundación de Investigaciones Sociales, A.C. México: 1986.
- (1558) Códice Matritense del Real Palacio (Memoriales). Edición p arcial e n fa csímil. Francisco del Paso y Troncoso. México: 1905.
- (1558) Primeros memoriales. Traducción, prólogo y comentarios por W. J. Moreno. Instituto Nacional de Antropología e Historia. México: 1974.
- Thelma D. Sullivan; completed and rev., with additions, by H.B. Nicholson [y otros.] Norman University of Oklahoma Press: 1997.
- (1577) Códice florentino. M anuscrito 218-20 d e l a C olección P alatina d e l a B iblioteca Medicea L aurenciana. 3 v . A rchivo General de l a N ación. M éxico 1 979. Ve r: https://www.wdl.org.
- ------ Florentine Codex. General History of the things of New Spain, Fray Bernardino de Sahagún, 12 v., paleography, translation, i ntroduction and notes by Arthur J.O. Anderson and Charles E. Dibble. The School of American Research, University of Utah. Santa Fe, New Mexico, EUA: [1950] 1982.
- (1577) Historia general de las cosas de Nueva España. Notas y apéndices de Ángel María Garibay K. Editorial Porrúa. México: 2004.
- (1583) Psalmodia Christiana y Sermonario de los Sanctos del año, en lengua Mexicana. Pedro Ocharte. México.

## Sobre la obra de Sahagún y la orden franciscana





- López Austin, Alfredo. Estudio acerca del método de investigación de fray Bernardino de Sahagún. Revista Estudios de Cultura Náhuatl. Vol. 42. UNAM-IIH. México: 2011. ------ Fray Bernardino de Sahagún frente a los mitos indígenas. Revista Ciencias. Números 60-61. Octubre 2000- Marzo 2001. ------ Hombre-dios. Religión y política en el mundo náhuatl. I IH-UNAM. México: 1998. ------ El texto sahaguntino sobre los mexicas. Anales de Antropología. Vol.22. IIA-UNAM: 1985. Magaloni Kerpel, Diana. Los colores del Nuevo Mundo. Artistas, materiales y la creación del Códice florentino. Universidad Nacional A utónoma d e M éxico y The G etty Research Institute, Los Ángeles. UNAM. México: 2014. ------ "Imágenes de la conquista de México en los códices del siglo XVI. Una lectura de su contenido simbólico". En Anales del Instituto de Investigaciones Estéticas. Número 82. UNAM. México: 2003. Máynez V idal, P ilar. Fray Bernardino de Sahagún, precursor de los trabajos lexicográficos del Nuevo Mundo. Actas de XIII C ongreso A IH (Tomo I II). Biblioteca Virtual Cervantes: http://cvc.cervantes.es/literatura/aih/aih\_xiii\_b.htm ------ El Calepino de Sahagún. Fondo de C ultura E conómica-ENEP Acatlán UNAM. México: 2007. Olivier, Guilhem. El panteón mexica a la luz del politeísmo grecolatino: el ejemplo de la obra de fray Bernardino de Sahagún. Revista "Studi e Materiali di Storia delle Religioni". Vol.76. No.2. Año 2010. -----:¿Modelos europeos o concepciones indígenas? El ejemplo de los animales en el Libro XI del Códice Florentino de fray Bernardino de Sahagún. UNAM-IIH. En El Universo de Sahagún. Pasado y presente. Coloquio 2005. Romero Galván, Rubén y Máynez Pilar, coordinadores. IIH- UNAM. México: 2007. ------ Tezcatlipoca. Burlas y metamorfosis de un dios azteca. Fondo de Cultura Económica. México: 2004. Ortega Ojeda, Lina Zythella (coord.). Diferentes perspectivas de la obra de fray Bernardino de Sahagún. Dirección General de Publicaciones y Fomento Editorial. UNAM. México: 2008.
- Pérez López, María Soledad. "Etnología o folclor. Fray Bernardino de Sahagún y el registro de la palabra i ndígena" En revista Cuicuilco, vol. 7, núm. 18. Escuela Nacional de Antropología e Historia (ENAH). México: 2000.
- Phelan, Jhon. *El reino milenario de los franciscanos en el Nuevo Mundo*. Trad. Josefina Vázquez. Instituto de Investigaciones Históricas. UNAM. México: 1972

- Reyes Equiguas, S alvador. J uego de e spejos: c oncepciones castellanas y nah uas de l a Naturaleza t ras l a c onquista. E n *El Universo de Sahagún. Pasado y presente*. Coloquio 2 005. Romero G alván, R ubén y M áynez Pilar, c oordinadores. I IH-UNAM. México: 2007.
- Ricard, Robert. La conquista espiritual de México. Ensayo sobre el apostolado y los métodos misioneros de las órdenes mendicantes en la Nueva España de 1523-1524 a 1572. Fondo de Cultura Económica. México 2004.
- Ríos Castaño, Victoria. *Translation as Conquest. Sahagún and Universal History of the Things of New Spain.* Parecos y A ustrales. E ditorial I beroamericana-Vervuert. Madrid: 2014.
- Romero Galván, Rubén y Máynez Pilar, coordinadores. *El Universo de Sahagún. Pasado y presente. Coloquio 2005.* I nstituto de I nvestigaciones Históricas-UNAM. México: 2007.
- -----El Universo de Sahagún. Pasado y presente. Segundo Coloquio 2008. Instituto de Investigaciones Históricas-UNAM. México: 2011.
- ------*El Universo de Sahagún. Pasado y presente 2011.* Instituto de Investigaciones Históricas-UNAM. México: 2014.
- Rubial García, Antonio. *La hermana pobreza. El franciscanismo: de la Edad Media a la evangelización novohispana*. Facultad de Filosofía y Letras. UNAM. México: 1996.
- Ruiz B añuls, M ónica. *El huehuetlatolli como discurso sincrético en el proceso evangelizador novohispano del siglo XVI.* Bulzoni Editore y U niversidad de Alicante. Italia: 2009.
- ----- El discurso indígena en el proyecto evangelizador novohispano del siglo XVI. Revista Iberoamericana de Teología. Num.11 UIA-México: 2010.
- Segundo, Miguel Ángel. "Trabajar sobre las ruinas del otro: temporalidad india y sentido del paganismo en la Historia General de fray Bernardino de Sahagún". En Revista Fronteras de la Historia. Vol.17. México: 2012.
- ------ "¿Memorias reales o m emorias Gu zmán c ristianizadas? Tecnologías corporales de la contención en el libro VI de la Historia general de las cosas de N ueva E spaña". En R evista Historia y Grafía. N úmero 43. U niversidad Iberoamericana. México: 2014.

- Solodkow, D avid Mauricio. Fray Bernardino de Sahagún y la paradoja etnográfica: ¿erradicación cultural o conservación enciclopédica? The C olorado Review of Hispanic Studies. Vol.8. EUA: 2010.
- ------ América como traslado del infierno: evangelización, etnografía y paranoia satánica en Nueva España. Cuadernos de Literatura. Vol.14 No 28. Bogotá, Colombia: 2010.
- ----- Etnógrafos coloniales: escritura, alteridad y eurocentrismo en la conquista de América. Trabajo doctoral en Filosofía, V anderbilt University. Nashville, Tennessee: 2009.
- ----- Fray Ramón Pané y el Ego evangelizador: matrices etnográficas, violencia y ficcionalización del Otro. Revista de Estudios Hispánicos. Vol. 42. Nº 2. Washington University in St. Louis. EU: 2008.
- Thouvenot, Marc. "Los memoriales con Escolios en la obra de fray Bernardino de Sahagún" de. En *El Universo de Sahagún. Pasado y presente 2011.* I IH-UNAM. M éxico: 2014.
- Zimmerman, Klaus. "Traducción y edición bilingüe en el marco de la colonización y evangelización: el caso de Bernardino de Sahagún". En *El Universo de Sahagún. Pasado y presente 2011.* Instituto de I nvestigaciones H istóricas-UNAM. M éxico: 2014.

#### Para una relectura crítica de las narrativas coloniales

- Abulafia David. *El descubrimiento de la Humanidad. Encuentros atlánticos en la era de Colón.* Editorial Crítica. España: 2012.
- Alcántara Rojas, B erenice. "El canto na hua del siglo XVI: e spacio de evangelización y subversión". En *El ritual en el mundo maya: de lo privado a lo público.* Sociedad Española de Estudios Mayas y CEPHCIS-UNAM. Madrid: 2010.
- Amelang James S. *Historias paralelas: judeoconversos y moriscos en la España moderna*. Tres Cantos. Ediciones Akal. Madrid: 2011.
- Andrews, Richard; y Hassing Ross. *Treatise on the heathen superstitions that today live among the Indians native to this New Spain, 1629.*Norman U niversity of Oklahoma Press. EUA: 1984.
- Arrom, José Juan. Imaginación del Nuevo Mundo. Siglo XXI Editores. México: 1991.
- Assmann, Jan. Violencia y monoteísmo. Fragmenta Editorial. España: 2014.
- Augé, Marc. El genio del paganismo. Muchnik Editores. España: 1982.
- Báez-Jorge, Félix; *Los oficios de las diosas*; U niversidad Veracruzana; M éxico, Xalapa: 1988.

- Benites, María Jesús. *Con la lanza y con la pluma. La escritura de Pedro Sarmiento de Gamboa.* Instituto I nterdisciplinario de E studios L atinoamericanos. F acultad de Filosofía y Letras. Universidad Nacional de Tucumán. Argentina: 2004.
- Bernand, Carmen, y Serge Gruzinski. *De la idolatría: Una arqueología de las ciencias religiosas.* Fondo de Cultura Económica. México: 2009.
- Biblia (La Santa Biblia). Antiguo y Nuevo Testamento. Antigua versión de Casiodoro de Reina (1569), r evisada por C ipriano de Val era (1602). S ociedades B íblicas d e América Latina. México: 1960.
- *Biblia (Sagrada Biblia)*. Versión directa de las lenguas originales, por Eloíno Nacar Fuster y Alberto Colunga Cueto. Biblioteca de Autores Cristianos. Madrid: 1971.
- Botta, Sergio. El politeísmo como sistema de traducción. La obra misionera de Toribio de Benavente Motolinia frente a la alteridad religiosa de la Nueva España. En Guaraguao. Año 12. No.28 Sapienza Universita di Roma. 2008.
- Bonifaz Nuño, Rubén. Cosmogonía Antigua Mexicana. UNAM. México: 1995.
- ----- *Imagen de Tláloc, hipótesis iconográfica y textual.* Seminario d e Estudios para la Descolonización de México. UNAM: 1986.
- Broda, Johanna. "La etnografía de la fiesta de la Santa Cruz". En *Cosmovisión ritual e identidad de los pueblos indígenas de México*. En *Cosmovisión, ritual e identidad de los pueblos indígenas*. B roda, Johanna y Báez-Jorge, F élix (coordinadores). Fondo de Cultura Económica. México: 2001.
- Brown, Peter. *El cuerpo y la sociedad, los cristianos y la renuncia sexual.* Trad. Antonio J. Desmonts. Muchnik Editores. Barcelona: 1993.
- Burkhart, Louise M. *The Slippery Earth.Nahua-Christian Moral Dialogue in Sixteenth-Century México*. University of Arizona Press, Tucson. United States of America: 1989.
- Castañeda Delgado, Paulino. *La teocracia pontificial en las controversias del Nuevo Mundo*. UNAM. México: 1996.
- Códice Borgia. Fondo de Cultura Económica. México: 1963.
- Cohn, Norman. Los demonios familiares de Europa. Alianza Editorial. España: 1980.
- Chicomoztoc. Boletín d el S eminario d e E studios p ara l a D escolonización d e M éxico.

  Programa E ditorial de l a C oordinación de H umanidades, e n l a co lección de l
  Seminario de E studios para la D escolonización d e M éxico. U niversidad N acional
  Autónoma d e M éxico: 1 989.

  http://www.descolonizacion.unam.mx/pdf/Ch1\_1\_Editorial.pdf
- Dámaso, Martín Alonso. *Enciclopedia del Idioma. Diccionario histórico y moderno de la lengua española.* S iglos X II a l X X. Tomos I , I I y I II. E ditorial Aguilar. E spaña: 1947.

- De l os Ríos, Fernando. *Religión y Estado en la España del siglo XVI*. Instituto de l as Españas. Universidad de Columbia. EUA: 1927. http://www.fernandodelosrios.org/index.php?option=com\_content&view=article&id=10:religion-y-estado-en-la-espana-del-siglo-xvi&catid=92:libros&Itemid=93
- De Zay as, R odrigo. Los Moriscos y el racismo de Estado. Creación, persecución y deportación. Editorial Almuzara. Córdoba, España: 2006.
- Diccionario de la Academia Mexicana de la Lengua (AML). http://www.academia.org.mx
- Diccionario de Antropología. Thomas Barfield. Siglo XXI Editores. México: 2000.
- Diccionario de la Lengua Española. Real Academia Española. Vigésima segunda edición. México: 2001.http://www.rae.es
- Echeverry P érez, A ntonio J osé. "Por el s endero de l a i ntolerancia. A cercamiento a l a extirpación de idolatrías en el Nuevo Mundo en los siglos XVI y XVII". En "Revista Historia Caribe" VII. No.21. 2012.
- Eljaber, Loreley. *Un país malsano. La conquista del espacio en las crónicas del Río de la Plata (Siglos XVI y XVII)*. B iblioteca E nsayos críticos. U niversidad Nacional de Rosario (UNR). Argentina: 2011.
- Eudave E usebio, I tzá. *Tlazohteotl: entre el amor y la inmundicia. La invasión de la palabra y los símbolos del México antiguo*. Programa Editorial de la Coordinación de Humanidades, en la colección del Seminario de Estudios para la Descolonización de México. Universidad Nacional Autónoma de México: 2013.
- Frey, Herbert. La arqueología negada del nuevo mundo. Siglo XXI. México: 2002.
- Galarza, Joaquín. Tlacuiloa. Escribir pintando. Tava Editorial. México: 1996.
- Garrido Aranda, Antonio. *Moriscos e indios. Precedentes hispánicos de la evangelización en México*. I nstituto de I nvestigaciones Antropológicas e I nstituto de Investigaciones Históricas. UNAM. México: 2013.
- Gernet, Jacques. *Primeras reacciones chinas al cristianismo*. Fondo d e Cu ltura Económica. México: 1989.
- Gibson, Charles. Los aztecas bajo el dominio español (1519-1810). Siglo X XI e ditores. México 2007.

- Guzmán, Eulalia. *Una visión crítica de la conquista de México Tenochtitlan*. Instituto de Investigaciones Antropológicas. UNAM. México: 1989.
- Heródoto. *Historias*. Introducción, versión, notas y comentarios de Arturo Ramírez Trejo. Biblioteca *Scriptorum Graecorum et Romanorum Mexicana*. UNAM-Coordinación de Humanidades. México: 2008.
- Hipona, Agustín de . *La ciudad de dios*. Introducción y no tas de Rosa Ma. Marina Sáez. Editorial Gredos. Barcelona: 2007.
- Humboldt, Alejandro de. *Ensayo político sobre el reino de la Nueva España.* Estudio preliminar, revisión del texto, cotejos, notas y anexos de Juan A. Ortega y Medina. Editorial Porrúa. México: 1984.
- Iglesia, Ramón. Cronistas e historiadores de la Conquista de México. El ciclo de Hernán Cortés. El Colegio de México. México: 1980.
- Johansson K., Patrick. "Los coloquios de los doce: explotación y transfuncionalización de la palabra i ndígena". E n *La otra Nueva España*. M ariana M asera, c oordinadora. UNAM-Azul. México: 2002.
- Jover Z amora, J osé M aría. "P rólogo a l a E ra i sabelina y e l s exenio d emocrático (1834-1874)". En Tomo XXXIV de *Historia de España*. Espasa-Calpe. España: 1981.
- León Portilla, Miguel. Religión de los nicaraos. Análisis y comparación de tradiciones culturales nahuas. UNAM-IIH: 1972.
- -----Toltecayotl. Aspectos de la cultura Náhuatl. FCE. México: 1980.
- ----- La filosofía Náhuatl estudiada en sus fuentes. I nstituto d e Investigaciones Históricas. UNAM. México: 1983.
- Leonard, Irving. Los libros del conquistador. Fondo de Cultura Económica. México: 2006.
- Lienhard, Martin. *La voz y su huella*. Ediciones Casa Juan Pablos. Universidad de Ciencias y Artes de Chapas, UNICACH. México: 2003.
- Limón Olvera Silvia. *El fuego sagrado y ritualidad entre los nahuas*. INAH-Conaculta y UNAM. México: 2001.
- López Au stin, Al fredo. *La cosmovisión mesoamericana*. T emas m esoamericanos. S onia Lombardo y Enrique Nalda (coords.) México: 1996.
- ------ La religión, la magia y la cosmovisión. En Historia Antigua de México. V olumen IV. C oordinadores: Linda M anzanilla y Leonardo López Luján. INAH. Porrúa y UNAM; México: 2001.
- ----- Los mitos del tlacuache. Alianza E ditorial M exicana. M éxico: 1990.

- "Ofrenda y comunicación en la tradición religiosa mesoamericana". En De Hombres y Dioses. El Colegio de Michoacán y El Colegio de México. México: 1997. ------ Tamoanchan y Tlalocan. F ondo de C ultura E conómica. Selección de obras de antropología. México: 1993. ------ Cuerpo humano e Ideología. Las concepciones de los antiguos nahuas. Instituto de Investigaciones Antropológicas. UNAM. México: 1980. ----- "Fusión y fisión de los dioses". Anales de Antropología. Vol.20. Tomo II. Instituto de Investigaciones Antropológicas. UNAM. México: 1983. Lynch, Jhon. El mundo hispánico en 1600, en Los Austrias, 1598-1700. Editorial Crítica. Barcelona: 2007. Máynez Vidal, Pilar. "Los Hispanismos en la "doctrina cristiana" de Molina". En De historiografía lingüística e historia de las lenguas. I gnacio Guzmán B etancourt, Pilar Máynez y Ascensión H. de León Portilla, coordinadores. UNAM y Siglo XXI. México: 2004. Manzano Moreno, Eduardo. Conquistadores, emires y califas. Los Omeyas y la formación del Al-Andalus. Editorial Crítica. Barcelona: 2006. Mendiola, Alfonso. Retórica, comunicación y realidad. La construcción retórica de las batallas en las crónicas de la conquista. Universidad I beroamericana. M éxico: 2003. ------ Bernal Díaz del Castillo: verdad romanesca y verdad historiográfica. Universidad Iberoamericana. México: 2010. Menegus, Margarita; Morales, Francisco y Mazín, Oscar. La secularización de las doctrinas de indios en la Nueva España: la pugna entre las dos iglesias. UNAM, Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación y Bonilla Artigas Editores, México: 2010. Mires, Fernando. La colonización de las almas. Misión y conquista en Hispanoamérica. Libros de la Araucaria. Argentina: 2007. Molina, Fray Alonso de. Vocabulario en lengua castellana y mexicana. Editorial Porrúa. México: 2004. Montes de Oca Vega, Mercedes. "In i qualtica y ectica y gratia: los marcadores discursivos como estrategia para evangelizar". En De historiografía lingüística e historia de las lenguas. Ignacio G uzmán B etancourt, P ilar M áynez y A scensión H . de L eón Portilla, coordinadores. UNAM-Siglo XXI. México: 2004. ------ Los difrasismos en el Náhuatl del Siglo XVI. Tesis de
- Moshe Halbertal y Avishai Margalit. *Idolatría. Guerras por imágenes: las raíces de un conflicto milenario.* Editorial Gedisa. España: 1992.

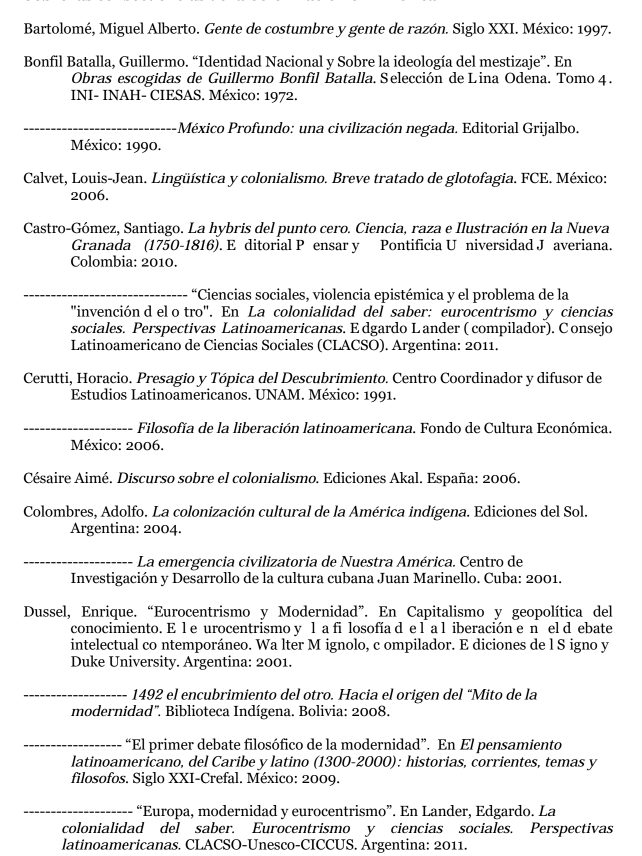
doctorado en Estudios Mesoamericanos. FFyL. UNAM. México: 2000.

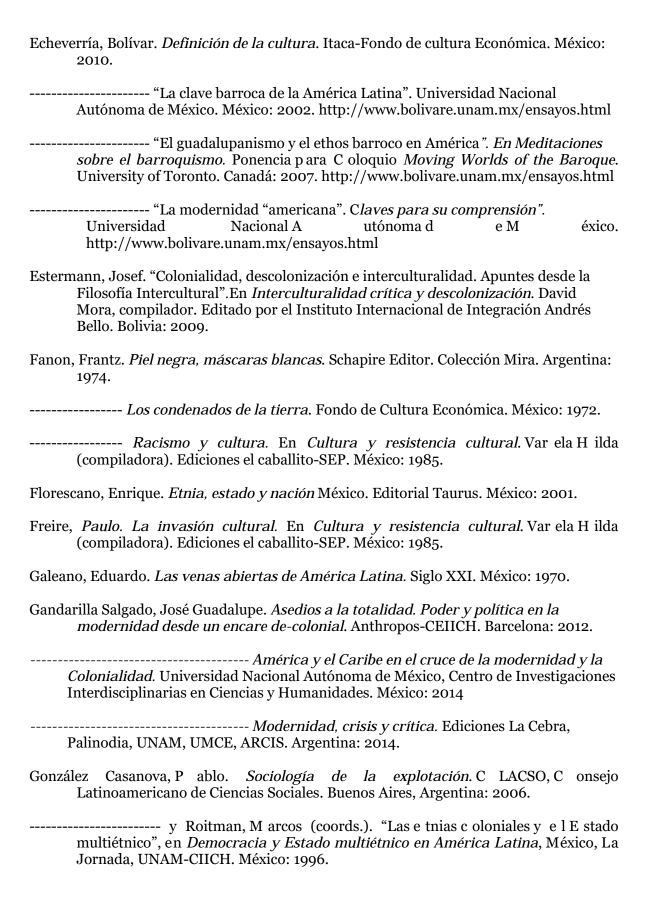
- Muchembled, Robert. *Historia del diablo. Siglos XII-XX*. Trad. Federico Villegas. Fondo de Cultura Económica. México: 2004.
- Muría, J osé María. *Sociedad prehispánica y pensamiento europeo*. S ecretaría d e Educación Pública. México: 1973.
- Navarrete, Federico. *Las fuentes indígenas más allá de la dicotomía entre historia y mito.* Revista Estudios de Cultura Náhuatl. Vol. 30. UNAM-IIH. México: 1999.
- Nowotny, Ka rl. *Restos de especulaciones místicas de los indios prehispánicos.* INAH. México: 1966.
- ------ Tlacuilolli, style and contents of the mexican pictorial manuscripts with a catalog of the Borgia group. Norman University of Oklahoma Press. EUA: 2005.
- Pagden, Anthony. La caída del hombre natural. El indio americano y los orígenes de la etnología comparativa. Alianza Editorial. España: 1982.
- Pastor, B eatriz. *Discurso narrativo de la Conquista de América*. E diciones C asa d e l as Américas. Cuba: 1983.
- Pastor Llaneza, Marialba. "Del estereotipo del pagano al estereotipo del indio. Los textos cristianos en la interpretación del Nuevo Mundo". En Revista Iberoamericana, XI, 43. México: 2011.
- ----- Crisis y recomposición social. Nueva España en el tránsito del siglo XVI al XVII. Fondo de Cultura Económica. México, 1999.
- ------ *Cuerpos sociales, cuerpos sacrificiales.* F ondo de C ultura Económica- UNAM. México: 2004.
- Payás Puigarnau, Gertrudis. *El revés del tapiz. Traducción y discurso de identidad en la Nueva España (1521-1821)*. Editorial Parecos y Australes. España: 2010.
- ------ "El h istoriador y e l tra ductor. E l c omplejo Ga ribay-León Portilla". En Revista Fractal. No. 42. www.fractal.com.mx/F42Payas.htm
- Pérez-Amador Adam, Alberto. De legitimatione imperii Indiae Occidentalis. La vindicación de la Empresa Americana en el discurso jurídico y teológico de las letras de los Siglos de Oro en España y los virreinatos americanos. Iberoamericana-Vervuert. Madrid: 2011.
- Pérez de Oliva, Hernán. Historia de la invención de las Indias. Siglo XXI. México: 1991.
- Pérez, Manuel, Claudia Parodi y Jimena Rodríguez. *No solo con las armas. Cultura y poder en la Nueva España*. I beroamericana-Vervuert. Bonilla Artigas Editores. España: 2014.

- Rabasa, José. *De la invención de América. La historiografía española y la formación del eurocentrismo.* Universidad I beroamericana. D epartamento d e H istoria. F ractal. México: 2009.
- ----- "Writing and Evangelization in Sixteenth-Century Mexico". En *Early Images* of the Americas. Transfer and Invention. Jerry M. Williams y Robert E. Lewis (editores). University of Arizona Press. Tucson, EUA: 1993.
- -----"Historiografía colonial y la episteme occidental moderna. Una aproximación a la etnografía franciscana, Oviedo y Las Casas". En *Historia y Ficción: crónicas de América*. Ysla Campbell (coordinadora). Universidad Autónoma de Ciudad Juárez. Chihuahua, México: 1992.
- Ríos S aloma, M artín. *La reconquista. Una visión historiográfica. Siglo XVI al XIX.* UNAM. México: 2011.
- Rodríguez, Jimena N . *Conexiones trasatlánticas. Viajes medievales y crónicas de la conquista de América.* El Colegio de México. México: 2010.
- Rozat Dupeyron, Guy. *Indios imaginarios e indios reales en los relatos de la conquista de México*. Universidad Veracruzana-INAH. México: 2002.
- ----- *América, imperio del demonio.* Cuentos y recuentos. Universidad Iberoamericana. Historia y grafía. México: 1995.
- Rozitchner, León. *La cosa y la Cruz. Cristianismo y capitalismo*. Ed. Losada. Buenos Aires, Argentina: 1996.
- ----- Cuestiones cristianas. Ediciones Biblioteca Nacional. Argentina: 2013.
- Rubial García, Antonio. "Imágenes de América en la España de los Austrias. En *El Mundo de Carlos V. De la España medieval al siglo de oro.* S ociedad E statal p ara l a conmemoración de los centenarios de Felipe II y Carlos V. Antiguo Colegio de San Idelfonso. México: 2000.
- Ruiz de Alarcón, Hernando. *Tratado de las idolatrías, supersticiones. Dioses, ritos, hechicerías y otras costumbres gentílicas de las razas aborígenes de México*. Notas y e studio de Francisco del Paso y Troncoso. E diciones Fuente Cultural. México: 1953.
- ------ Tratado de las supersticiones y costumbres gentílicas que hoy viven entre los indios desta Nueva España. Secretaría de Educación Pública. México: 1988.
- Ruiz Sotelo, Mario. Crítica de la razón imperial, La filosofía política de Bartolomé de las Casas. Siglo XXI. México: 2010.
- Rucquoi, Adeline. *La historia medieval de la Península Ibérica*. El Colegio de Michoacán. México: 2000.
- Sanfuentes O laya. *Develando el Nuevo Mundo. Imágenes de un proceso.* P ontificia Universidad de Chile. Chile: 2013.

- Saurin, Patrick. *Teocuicatl. Chants sacrés des anciens Mexicains*. P ublications Scientifiques du Muséum. Mémoires de L'Institut D'Ethnologie. Paris: 1999.
- Segundo, Miguel. *Infiernos imaginarios. Reflexión sobre el Mictlán*. Tesis de licenciatura en Etnohistoria. Escuela Nacional de Antropología e Historia. ENAH. México: 2002.
- Simeón, Rémi. *Diccionario de la lengua náhuatl o mexicana*. Siglo XXI Editores. México: 1996.
- Stresser-Péan, Guy. El Sol-Dios y Cristo: la cristianización de los indios de México vista desde la Sierra de Puebla. Trad. Roberto Rueda Monreal, Arturo Vázquez Barrón. Fondo de Cultura Económica, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes. México: 2011.
- Sullivan, Thelma. "Tlazolteotl-Ixcuina: The great spinner and weaver". En *The Art and Iconography of late Post-Classic Central Mexico.* Dumbarton Oaks Trustees for Harvard University. Washington: 1982.
- Tavárez David. Las guerras invisibles. Devociones indígenas, disciplina y disidencia en el México colonial. CIESAS, UABJO, Colmich, UAM-Iztapalapa. México: 2012.
- ------ Archivos, narrativas y silencios historiográficos sobre la extirpación de idolatrías en Nueva España. Anuario de Estudios de América Latina. 2009.
- ------ "La idolatría letrada: un análisis comparativo de textos clandestino rituales y devocionales en comunidades nahuas y zapotecas (1613-1654)". Revista Historia Mexicana. Vol. XLIX. Colegio de México. México: 1999.
- Torchia Estrada, Juan Carlos. *Filosofía y Colonización en Hispanoamérica*. U niversidad Nacional Autónoma de México. Instituto de Investigaciones Filosóficas. Centro de Investigaciones sobre América Latina y el Caribe. UNAM. México: 2009.
- Villacañas, José Luis. *Teología política imperial y comunidad de salvación cristiana. Una genealogía de la división de poderes.* Editorial Trotta. España: 2016.
- Vitoria, Francisco de. *Relecciones sobre los indios y el derecho de guerra*. Espasa-Calpe. Tercera edición. Colección Austral. España: 1975.
- Zavala, Silvio. La colonización española en América. SEP-Setentas. México: 1972.

#### Sobre las consecuencias de la Colonización en América





- ------ "Las etnias coloniales y el Estado Multiétnico". En Democracia y Estado m ultiétnico e n A mérica Latina. La Tornada E diciones-CEIICH-UNAM. México: 1996. ------ "Colonialismo interno, una redefinición". Revista Rebeldía. No. éxico: 201 http://conceptos.sociales.unam.mx/conceptos final/412trabajo.pdf Grosfoguel, Ramón. "La Descolonización desde la economía política y los Estudios Postcoloniales: transmodernidad, pensamiento descolonial y colonialidad global". En revista Tabula Rasa. No.4. Bogotá: 2006. ----- "Racismo-sexismo epistémico, universidades occidentalizadas y los cuatro ge nocidios-epistemicidios de 11 argo s iglo X VI". En revista T abula R asa No.19. Bogotá: 2013. ----- "Decolonizing Post-Colonial Studies and Paradigms of Political-Economy: T ransmodernity, Decolonial T hinking, and G lobal Coloniality". University of California, Berkeley. EUA: 2011. Guevara Meza, Carlos. Conciencia periférica y modernidades alternativas en América Latina. INBA Publicaciones. México: 2011. Hall, Stuart. "Estudios Culturales: dos paradigmas". En Revista Colombiana de Sociología. Nº 27. Colombia: 2006. Illich, Iván. "Los valores vernáculos". En Obras reunidas. Vol. II. Fondo de Cultura Económica, México: 2008. Jauregui, Carlos. Canibalia: Canibalismo, calibanismo, antropofagia cultural y consumo en América Latina. Iberoamericana-Vervuert. España: 2008. Kush, Rodolfo. *América profunda*. Editorial Biblos. Buenos Aires: 1999. -----La negación en el pensamiento popular. Editorial Las Cuarenta. Argentina: 2008. Lander, Edgardo. La colonialidad del saber. Eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas. CLACSO-Unesco-CICCUS. Argentina: 2011. Lenkersdorf, Carlos. Filosofar en clave tojolabal. Grupo Editorial Miguel Ángel Porrúa. México: 2001. ------ Aprender a escuchar. Enseñanzas maya-tojolabales. Plaza y Valdés. México: 2008.
- Maldonado-Torres, Nelson. "Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al desarrollo de un concepto". En *El giro decolonial. Reflexiones para una diversidad* epistémica. Santiago C astro G ómez y R amón G rosfoguel (comp.). P ontificia Universidad Javeriana y Editorial Pensar. Colombia: 2007.
- Mariani, Bethania. Colonizazao Lingüística. Editorial Pontes. Brasil: 2004.

México: 1969. Mignolo, Walter. La idea de América Latina. La herida colonial y la opción decolonial. Gedisa. España: 2007. ------ La colonialidad: la cara oculta de la modernidad. En "Historias locales, diseños globales: colonialidad, conocimientos subalternos y pensamiento fronterizo". Akal. Madrid: 2003. ----- (Comp.). Capitalismo y geopolítica del conocimiento. El eurocentrismo y la filosofía de la liberación en el debate intelectual contemporáneo. Ediciones del Signo-Duke University. Argentina: 2001. ----- (Comp.). El color de la razón. Racismo epistemológico. Ediciones del signo. Duke University. Argentina: 2008. ----- "La colonialidad a l o largo y a l o ancho". En La colonialidad del saber. Eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas. C LACSO-Unesco-CICCUS. Edgardo Lander (Comp.). Argentina: 2011. Mora, David. (comp.) Interculturalidad crítica y descolonización. Instituto Internacional de Integración Andrés Bello. Bolivia: 2009. O' Gorman, Edmundo. La invención de América. Fondo de Cultura Económica. México: 2012. Olivé, L eón. "Por una auténtica i nterculturalidad b asada e n e l r econocimiento de l a pistemológica". E n *Pluralismo* pluralidad e epistemológico. Consejo Latinoamericano d e C iencias S ociales (CLACSO) y Mu ela d el d iablo E ditores. Bolivia: 2009. Quijano, A níbal. Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En La colonialidad del saber. Ed. Ciccus-Clacso-Unesco. Argentina: 2011. ------ Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en América Latina. En Anuario Mariateguiano. Vol. IX. No.9. Perú: 1997. ------ Raza, Etnia y Nación en Mariategui: cuestiones abiertas. En r evista Amauta. Perú: 1992 a. ------ Cuestiones y Horizontes. De la Dependencia Histórico-Estructural a la Colonialidad-Descolonialidad del Poder. Selección y prologo Danilo Assis. Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales (CLACSO). Argentina: 2014. -----y Wallerstein, Immanuel. La americanidad como concepto, o América en el moderno sistema mundial. En "América 1 492-1992. Trayectorias históricas y

Mariategui, José Carlos. Siete ensayos de la realidad peruana. Editorial Solidaridad.

Rivera Cuisicanqui, Silvia. *Ch'ixinakax Utxiwa. Una reflexión sobre prácticas y discursos descolonizadores.* Ediciones Tinta limón. Argentina: 2010 (a).

elementos de desarrollo". Unesco: 1992 b.

- Subirats, Eduardo. *El continente vacío. La conquista del Nuevo Mundo y la conciencia moderna*. Siglo XXI. México: 2012.
- Todorov, Tzvetan. Nosotros y los otros. Siglo XXI. México: 2000.
- Villoro, Luis. Estado plural. Pluralidad de culturas. Paidós-UNAM. México: 1998.
- Walsh Catherine. *Pensamiento crítico y matriz (de)colonial. Reflexiones latinoamericanas.* Universidad Andina Simón Bolívar y Ediciones Abya-Yala. Ecuador: 2005.
- ----- *Interculturalidad, Estado, Sociedad. Luchas (de)coloniales de nuestra época*. Universidad Andina Simón Bolivar. Ediciones Abya-Yala. Ecuador: 2009.
- Zea, Leopoldo. *El problema de la Identidad Latinoamericana*. Nuestra América. Centro Coordinador de Estudios Latinoamericanos. UNAM. México: 1985.

# Para repensar el mundo moderno-colonial

- Autoras va rias. *Africana, aportaciones para la descolonización*. Oo zebap. B arcelona: 2013.
- Amin, Samir. *El eurocentrismo. Crítica de una ideología*. Siglo X XI Editores. M éxico: 1989.
- Beuchot, Mauricio. Hermenéutica, analogía y símbolo. Editorial Herder. México: 2004.
- Bourdieu, Pierre. *Capital Cultural, Escuela y Espacio Social*. Siglo XXI Editores. México: 1997.
- Delumeau, J ean. E l *miedo en occidente. Siglos XIV al XVIII.* Mauro A rmiño. (trad.) Editorial Taurus. España: 1989.
- Federici, Silvia. *Calibán y la bruja. Mujeres cuerpo y acumulación originaria.* Ediciones Tinta Limón. Argentina: 2010.
- Ferro, Marc. La colonización, una historia global. Siglo XXI. México: 2000.
- Foucault, Michael. Vigilar y castigar. Siglo XXI Editores. México: 2009.
- Gertz, Glifford. La interpretación de las culturas. Editorial Gedisa.
- Horkheimer, Max y Adorno Theodor. *Dialéctica de la Ilustración.* Editorial Trotta. España: 2009.
- Randa, Alexander. El Imperio mundial. Editorial Luis de Caralt. Barcelona: 1968.

- Romero, José Luis. *La cultura occidental. Del mundo romano al siglo X*X. Siglo XXI. Argentina: 2011.
- Said, Edward. Orientalismo. Debolsillo. México: 2009.
- Tsenay Serequeberhan. "La crítica al eurocentrismo y la práctica de la filosofía africana". En *Capitalismo y geopolítica del conocimiento. El eurocentrismo y la filosofía de la liberación en el debate intelectual contemporáneo.* Walter Mignolo, compilador. Ediciones del Signo y Duke University. Argentina: 2001.
- Vázquez García, Francisco. La invención del racismo. Nacimiento de la biopolítica en España, 1600-1940. Akal. Madrid: 2009.
- Wade Labarge, Margaret. *La mujer en la Edad Media*. Trad. Nazaret de Terán. Editorial Nerea. Madrid, España: 1989.
- Wallerstein Immanuel. *El moderno sistema mundial. Tomos I y II.* Editorial Siglo XXI. México: 2006.

----- *Universalismo europeo. El discurso del poder*. Siglo XXI Editores. México: 2007.