### UNIVERSIDAD NACIONAL AUTONOMA DE MEXICO

ESCUELA NACIONAL DE ARTES PLASTICAS



00262 3 1 1ej

TESIS CON FALLA DE ORIGEN

LA ESCULTURA EN LA SOCIEDAD DE CLASES

# EJEMPLAR UNICO

QUE PARA OBTENER EL TITULO DE:

MAESTRIA EN ARTES VISUALES

ORIENTACION EN ESCULTURA

PRESENTA:

GRACIELA MARIA DE LOURDES MAZON RUEDA

MEXICO, D. F.

2002







UNAM – Dirección General de Bibliotecas Tesis Digitales Restricciones de uso

### DERECHOS RESERVADOS © PROHIBIDA SU REPRODUCCIÓN TOTAL O PARCIAL

Todo el material contenido en esta tesis esta protegido por la Ley Federal del Derecho de Autor (LFDA) de los Estados Unidos Mexicanos (México).

El uso de imágenes, fragmentos de videos, y demás material que sea objeto de protección de los derechos de autor, será exclusivamente para fines educativos e informativos y deberá citar la fuente donde la obtuvo mencionando el autor o autores. Cualquier uso distinto como el lucro, reproducción, edición o modificación, será perseguido y sancionado por el respectivo titular de los Derechos de Autor.



#### INDICE

| 0. | Introducción                                        | 1  |
|----|-----------------------------------------------------|----|
| 1. | Conocimientos básicos de la escultura               | 7  |
|    | 1.1. Concepción materialista de la escultura        | 7  |
|    | 1.2. La práctica escultórica como trabajo humano    | 11 |
|    | 1.3. El origen ideológico de la escultura y su fun- |    |
|    | ción histórica                                      | 15 |
| 2. | El concepto "escultura" y el concepto "ideología en |    |
|    | imágenes de tres dimensiones"                       | 23 |
|    | 2.1. El concepto "imagen"                           | 41 |
|    | 2.2. Un obstâculo para el estudio de la producción  |    |
|    | de ideología en imágenes de tres dimensiones        | 47 |
| 3. | "Producción de imágenes" y "producción de ideología |    |
|    | en imágenes"                                        | 51 |
|    | 3,1, Producción de imágenes que no es una forma de  |    |
|    | la producción ideológica                            | 53 |
|    | 3.2. Producción de ideología en imágenes            | 61 |
|    | 3.2.1. Producción de ideología en imágenes de       |    |
|    | tres dimensiones                                    | 84 |
| ↓, | La práctica de la producción de ideología en imáge  |    |
|    | nes de tres dimensiones en la sociedad de clases    | 96 |

TESIS CON FALLA DE ORIGEN

|       | 4.1.         | Soc   | iedad sin clases [PAULA DE UNICEN]            | 98    |
|-------|--------------|-------|-----------------------------------------------|-------|
|       |              | i)    | Sociedad de recolectores y cazadores          | 99    |
|       |              | ii)   | Epoca de transición de la sociedad de reco    |       |
|       |              |       | lectores y cazadores a la sociedad agrícola   | 102   |
|       | 4.2.         | Sec   | iedad de clases                               | 108   |
|       |              | i)    | Sociedad agrīcola - época esclavista y feu-   |       |
|       |              |       | dal                                           | : 111 |
|       |              | ii)   | Sociedad mercantilista - época de transición  |       |
|       |              |       | de la sociedad agrícola a la capitalista, la  |       |
|       |              |       | sociedad capitalista y la transición del ca-  | •     |
|       |              |       | pitalismo a la sociedad socialista            | 120   |
|       | 4.3.         | Conc  | clusión                                       | 186   |
| 5.    | Produ        | ıcció | on de ideología en imágenes de tres dimensio- |       |
|       | nes r        | 10-f  | igurativa                                     | 189   |
| Citas |              |       |                                               |       |
| Bib:  | Bibliografía |       |                                               |       |

#### Prólogo

El presente trabajo consta de dos partes, siguiendo una misma estructura, de tal manera que la segunda parte es - la continuación de la primera.

En la primera parte, titulada "La escultura en la sociedad de clases" y realizada por Graciela María de Lourdes Mazón Rueda, se estudian las características básicas de la escultura. En la segunda parte, cuyo título es "La práctica de la producción de ideología en imágenes de tres dimensiones en la sociedad de clases" y realizada por Tibor Bak Geler Geler, se aplica y se complementa ese conocimiento.

#### O. Introducción

Nos gustaría aclarar desde un principio que nosotros - ante todo somos, productores de esculturas y que con la presente investigación teórica completamos la producción escultórica que hemos realizado dentro de la Maestría en Artes Visuales. Producción que consiste en esculturas no-figurativas y, relativamente, de grandes dimensiones.

La finalidad de las esculturas que hemos producido se centra en el tipo de imagen que se concreta en ellas y no en experimentar con nuevos materiales y técnicas de producción. Interés originado por el hecho de haber llegado a la producción nofigurativa un tanto en forma "inexplicable" en el curso de nuestro desarrollo como productores, y al que, se debe también la necesidad de realizar la presente investigación teórica.

Aparentemente el planteamiento práctico (las esculturas producidas) y el planteamiento teórico no muestran conexiones entre sí por lo que juzgamos conveniente explicar las intenciones tanto del primero como del segundo.

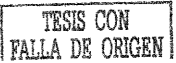
Una de las preocupaciones que motivó la producción de nuestras esculturas, desde hace tiempo, fue la idea de producir esculturas que en el nivel ideológico, respondieran a la siguiente observación de Marx y Engels: "La Revolución comunista es la ruptura más radical con las relaciones de propiedad tradicionales:
nada de extraño tiene que en el curso de su desarrollo rompa de
manera más radical con las ideas heredadas del pasado." Esta preocupación nos llevó, curiosamente, a plantear, ya dentro de la
Maestría en Artes Visuales, la producción de esculturas no-figura
tivas. Producción que podríamos decir opone a la tendencia artís
tica denominada "realismo socialista" (por lo menos de la manera
como hoy se comprende) y a la estética, a la teoría y a la crítica de arte eficiales practicadas en la mayoría de los países socialistas y adoptadas también por muchos teóricos marxistas fuera
de estos países.

Desde el inicio de la práctica de la producción de es-culturas no-figurativas, a principios del siglo, la mayoría de los teóricos marxistas la han considerado una tendencia artística
burguesa, decadente, formalista, etc., por no contener ideas polí
ticas revolucionarias. Olvidandose desde nuestro punto de vista
de principios marxistas muy importantes (entre ellos el que no existe arte para todos los tiempos, otro es la observación ante-riormente citada) Ante esta situación nos preguntamos hasta que

punto es válida una estética, teoría y crítica, a la vez exalta producciones que representan claramente intereses de clase de -- las clases dominantes de las sociedades anteriores. Por ejemplo: la producción de Miguel Angel, que representa intereses de clase de sectores sociales reaccionarios en su época (del clero y de - la burguesía cen carta de Italia del norte); o, la producción ar tística denominada con el término "realismo burgués", además de idealizarla al ser utilizada como base para la formación de un - arte socialista.

De esta manera, al realizar esta investigación nos planteamos la problemática de si existe o no contradicción entre la producción no-figurativa y los principios marxistas, fundamentándola directamente en las principales ideas sobre el arte de Marx y Engels. Dejando a un lado las múltiples interpretaciones que de ellas se han hecho posteriormente, las cuales en su gran mayoría desembocaron en dogmatismos u otro tipo de tergiversaciones. Así hemos procurado emplear la concepción materialista de la historia.

Queremos aclarar también que la finalidad de esta tésis no es ofrecer alguna teoría nueva, sino investigar, en el sentido del término, la relación que existe entre la práctica de la producción escultórica en general y las diferentes sociedades; es decir, la forma como se inscribe esta práctica de producción en la estructura social de las diferentes épocas históricas. Solamente la descripción de esta relación nos puede permitir la ubicación de nuestra producción. Naturalmente, en nuestro caso y en este momento la situación es aún más compleja puesto que las escultu-



ras realizadas por nosotros se encuentran "aisladas, la sociedad en que vivimos no tiene aún contacto con ellas. Y, dado que este tipo de productos también tienen por finalidad el cumplimiento de una función social determinada, unicamente es estudiable a partir del ejercicio de su función. Razón por la cual no hacemos referencia directa a nuestra producción.

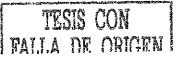
La presente investigación tiene también otra finalidad aparte de <u>ubicar</u>, o sea, de encontrar el lugar de la escultura en la historia de los hombres y en la sociedad (sobre todo en la sociedad de clases, puesto que vivimos en ella), es importante para nosotros puesto que nos proporciona conocimientos y un "instrumento" teórico por medio de los cuales, como productores directos, tenemos posibilidad por un lado de analizar el resultado de nuestro propio trabajo práctico con mayor objetividad, estando así en posibilidad de modificar la producción futura en la medida necesaria, y, por otro lado para poder definir nuestra posición como productores ante nuestra propia producción y ante la -producción escultórica en general.

Para lograr este propósito, en primer lugar, se nos presentó la necesidad de saber ¿que es lo que producimos?, y, así, de hacer una primera y tentativa descripción de lo que podría ser la práctica de la producción escultórica y el producto. Para ello nos vimos obligados a sustituír algunos términos (artista, artístico, obra de arte, escultura, etc.) por otros, tal vez algo problemáticos en su utilización, pero con el exclusivo fin de ser descriptivos. Ya que, por ejemplo, no logramos detectar cual es el criterio que se emplea para calificar un producto



como "artístico" y otro como "no-artístico"; además, ¿que es lo que significa el concepto "artístico"? En segundo lugar, fue ne cesario describir también la función social que la escultura está destinada a cumplir originalmente y la razón por la cual los hombres han practicado esta producción a lo largo de la historia de sociedades tan contradictorias y diferentes entre sí. Para evitar malos entendidos subrayamos también desde ahora, que en el curso de la presente nos ha interesado unicamente la función original que está destinada a cumplir socialmente la producción escultórica y los factores latentes que promueven la producción (función que más nos incumbe como productores directos). miento momentaneamente, todas aquellas funciones que le han sido atribuídas sobre todo en la sociedad capitalista y en la socia-lista, como son: la educativa, la cognoscitiva, etc. En tercer lugar, fue indispensable revisar, por lo menos a grosso modo, el tipo de relación que entablan los agentes sociales de las dife-rentes sociedades con la producción escultórica, ya que está vinculada directamente con la lucha ideológica de clases en la sociedad de clases. Las referencias hechas sobre la sociedad sin clases son necesarias para poder comprender el orígen ideoló gico en general y el orígen del carácter representativo de una ~ parte de la producción escultórica. Todo esto lo estudiamos en correlación con los factores más determinantes que influyen di-recta o indirectamente en el desarrollo de una sociedad,

Como principales fuentes de conocimiento y de apoyo teórico hemes utilizado los siguientes libros y ensayos: Carlos
Marx y Federico Engels: "Sobre el arte"; Nicos Hadjinicolaou:



"Historia del arte y lucha de clases"; del mismo autor el ensayo titulado: "Sobre la ideología del vanguardismo"; Juan Acha: "Arte y sociedad: Latinoamérica (el sistema de producción); y el ensayo de Emilio de Ipola titulado: "Crítica de la teoría althusse rista sobre la ideología".



#### 1. CONOCIMIENTOS BASICOS DE LA ESCULTURA

#### 1.1. Concepción materialista de la escultura

Hemos decidido referirnos primero a la concepción materialista de la escultura, porque la consideramos el instrumento-de nuestro trabajo y como tal constituye el criterio con que lo-desarrollaremos.

Comenzaremos citando a F. Engels, quien explica la concepción materialista de la historia y las otras diciplinas de la supraestructura, las que podemos sustituir en general por el arte y en particular por la escultura, siempre y cuando las aceptemos como manifestaciones ideológicas de una sociedad, y como resultados de la lucha de clases. Así combatiremos también el peligro que pueda surgir de la vulgarización de esta concepción, por parte de algunos marxistas, y de la mala interpretación o deformación por parte de otros teóricos no marxistas. Contra este peligro, ya han luchado los mismos clásicos del marxismo, pero alparecer no fue suficiento. A continuación las palabras de Engels:

"...Según la concepción materialista de la historia, el factor que en última instancia determina la historia es la produc ción y la reproducción de la vida real. Ni Marx ni yo hemos afirmado nunca más que esto. Si alguien lo tergiversa diciendo que el factor económico es el único determinante, convertirá aquella tesis en una frase vacuna, abstracta, absurda. La situación económi ca es la base, pero los diversos factores de la superestructura que sobre ella se levanta - las formas políticas de la lucha de clases y sus resultados, las Constituciones que, después de ganada una batalla, implanta la clase triunfante, etc., las formas ju rídicas, e incluso los reflejos de todas estas luchas reales en el cerebro de los participantes, las teorías políticas, jurídicas, filosóficas, las ideas religiosas y el desarrollo ulterior de éstas hasta convertirlas en un sistema de dogmas - ejercen tambiénsu influencia sobre el curso de las luchas históricas y determinan, predominantemente en muchos casos, su forma. Aquí está presente la interacción de todos estos factores, en la cual a través de to da la multitud infinita de casualidades (es decir, de cosas y acae cimientos cuya conexión interna es tan remota o tan dificil de pro bar, que podemos considerarla como inexistente, no hacer caso deella), acaba siempre imponiéndose como necesidad el movimiento -económico. De otro modo, aplicar la teoría a una época históricacualquiera sería más fácil que resolver una simple ecuación de -primer grado" (1)

"El desenvolcimiento político, jurídico, filosófico, religioso, literario, artístico, etc., se basa sobre el desarrollo-económico. Pero estos elementos interactúan entre sí y reactúan -

también sobre la base económica. No es que la situación económica sea la <u>causa</u>, y la <u>única activa</u>, mientras que todo lo demás es <u>pa</u> sivo. Hay, por el contrario, interacción sobre la base de la nece sidad económica, la que <u>en ultima instacia</u> siempre se abre camino El estado, por ejemplo, ejerce influencia mediante los arancelesproteccionistas, la libertad de comercio, un sistema financiero bueno o malo; e incluso la inanición e importancia mortales del pequeño burgués..."(2)

"De modo que no es que, como imaginan algunos por como didad, la situación económica produzca un efecto automático. Los hombres hacen su propia historia, sólo que en medios dados que la condicionan y en base a relaciones reales y existentes, entre las cuales las condiciones económicas -por mucho que puedan ser- in-fluídas por las políticas e ideológicas- siguen siendo las que de ciden en última instancia, constituyendo el hilo rojo que las atra viesa y que es el único que conduce a comprender las cosas".(3)

"En lo concerniente a los dominios de la ideología queplanean aun más alto por el aire -religión, filosofía, etc. tienenuna raíz prehistórica, preexistente y que pasa al período histórico, y que hoy llamaríamos charlatanería. Estas diversas representaciones falsas de la naturaleza, del hombre, de los espíritus, delas fuerzas mágicas, etc, tienen en su mayor parte sólo una baseeconómica negativa; el deficiente desarrollo económico del período prehistórico tiene por completo y es también en parte condicio
nado, y aun causado, por las falsas representaciones de la natura
leza. Y aun cuando la necesidad económica era la principal fuerza
motriz el progresivo conocimiento de la naturaleza y lo sea cada-

vez más, sería seguramente pedante buscarles causas económicas a todos estos absurdos primitivos. La historia de la ciencia es la historia de la eliminación gradual de estos disparates o de sureemplazo por nuevos, pero ya menos absurdos, disparates." (4)

Tomando como ejemplo la folosofía Engels prosigue:

"La economía no crea aquí absolutamente nada nuevo (anovo), pero determina la forma en que el material intelectual -existente es alterado y desarrollado, y también ello la mayoríade las veces indirectamente, porque son los reflejos políticos,jurídicos y morales los que ejercen la mayor afluencia directa -sobre la filosofía." (5)

¿ Qué es lo que nos dicen estas citas ? En primer lugar, que la base económica no ejerce en muchos casos influencia direc ta sobre los componentes de la supraestructura, más aún, no tiene caso y es absurdo justificar cualquier efecto de la supraestructura ra con base económica. En segundo lugar que los componentes de la supraestructura son lo que interactúan entre sí, ejerciendo también cierta influencia sobre la base económica. En tercer lugar, el Estado o las clases sociales también pueden modificar el desarrollo de los factores anteriormente mencionados.

En consecuencia, podemos decir que lo que en última instancia determina el desarrollo de la escultura es la "producción-y la reproducción de la vida real", la que se compone del factoreconómico y de los factores de la supraestructura. En el caso dela escultura - como diciplina artística y manifestación ideológica - es más importante revisar la influencia que recibe por parte de la filosofía, ética, religión, de la política, etc., y solamen

te en segundo lugar lo que pueda influir el desarrollo económico. Porque como la escultura es un dominio preciso de la division del trabajo, presupone determinado material intelectual heredado desus predecesores y del que toma su punto de partida. Por esta razón un país independientemente de su desarrollo económico puedebrillar en las artes o algunas de las tendencias artísticas (Marx) por ejemplo la literatura en América Latina.

En resúmen: la concepción materialista toma la escultura como parte de la supraestructura, y por lo tanto es una manifestación ideológica de las "luchas históricas". (es decir de lalucha por la sobrevivencia, de la lucha por el poder económico ypolítico, de la lucha de clases, - y ésta es la causa por la queexisten tantas tendencias en la producción escultórica -). Dichoen otros términos, la escultura se escribe en el contexto social, esto es, no queda aislada de los otros factores de la supraestructura, los que interactuan entre sí, y determinan el desarrollo de la escultura. En lo que concierne al factor económico, podemos --añadir que como es la "principal fuerza motríz" del proceso histórico, determina también el desarrollo de la sociedad y en consecuencia sus manifestaciones ideológicas.

#### 1.2. La práctica escultórica como trabajo humano

Anteriormente, hemos visto que lo que en última instancia determina la escultura como disciplina artística es la "producción y la reproducción de la vida real". Precisemos ahora loque significa esta frase.

En primer lugar, significa la producción y la reproducción de la vida real del "hombre". Del hombre necesitado y ser na tural, "un ser que padece, un ser condicionado y limitado, como lo son también el animal y la planta..."(6) Pero no es un simple-proceso comparable con la vida de las hormigas o de las abejas, las que sencillamente reproducen su existencia. Se trata de la reproducción de la vida del ser humano, donde "lo humano se manifies ta en que el hombre reconoce en sí mismo al género, su cualidad social, en que se comporta hacia sí mismo como hacia un ente social, en que por medio de su conciencia hace de su vida social un objeto suyo." (7)

En segundo lugar, se trata del hombre como ser productor, capaz de producir una nueva situación, capaz de modificar omejorar sus condiciones de vida. "Como ser natural humano, el hombre sigue viviendo bajo el impero de la necesidad; más exactamente, cuando más humano, se vuelve más necesitado, es decir. más se amplía el círculo de sus necesidades humanas. Pueden ser necesidades naturales humanizadas (el hombre, el sexo, etc.) al cobrar lo instintivo una forma humana, o bien necesidades nuevas, creadas por el hombre mismo, en el curso de su desenvolvimiento social, como, por ejemplo, la nacesidad estética." (8) (Aquí cabe sustituir la estética por la escultura como disciplina artística paraque la cita se ajuste a nuestros intereses.)

En tercer lugar, la fase "producción y la reproducciónde la vida real" equivale a esta otra: "...el hombre como ser denecesidades y el hombre como creador, productor, se hallan en una relación indisoluble. La actividad que hace posible esta relación es una actividad material, práctica: el trabajo humano." (9) En - consecuencia, la actividad específica del hombre consiste en producir objetos que satisfagan sus necesidades primordiales de sobrevivencia, o bien, necesidades desarrolladas en el curso de su desenvolvimiento social.

Ahora bien, si uno de los objetos humanos producidos -por el hombre es la escultura, se pregunta: ¿ qué significa el ob jeto escultórico para el hombre ?. La respuesta está en la siguien te cita de Marx: "...Mientras que, de una parte, para el hombre en sociedad la realidad objetiva se convierte en realidad de lasfuerzas esenciales humanas, en realidad humana y, por tanto, en realidad de sus propias fuerzas esenciales, todos los objetos pasan a ser, para él, la objetividad de sí mismo, como los objetosque conforman y realizan su individualidad, como sus objetos; esdecir, que él mismo se hace objeto." (10) El hombre constantemente necesita reafirmar sus fuerzas esenciales, y unicamente puede hacerlo a través del trabajo. Por un lado lo hace humanizando la na turaleza, adaptándola a sus necesidades, y por el otro produciendo objetos en los que se objetiva a sí mismo. Porque todos nues -tros productos expresan y presuponen al hombre como ser humano, revelan su capacidad productora, su imaginación, sus conocimientos, etc., como son, por ejemplo, los utencilios u objetos (la escultu tura como objeto), y los otros productos como la filosofía, la mú sica, etc....

La necesidad escultórica - como disciplina artística ycomo tal manifestación ideológica, como práctica humana y como ob
jeto - es una necesidad desarrollada en el curso del desenvolvi--

miento social del hombre y para este desenvolvimiento el hombre ha necesitado practicar una actividad, que es el trabajo. Por lo tanto, la escultura como objeto y práctica humanas presupone trabajo. Vale decir, la escultura no puede existir sin el traba jo. Lo que significa que la práctica escultórica es trabajo. Pa ra que el hombre en un principio haya podido ejercer una activi dad, tal como la práctica escultórica, debió tener asegurada su existencia. Solamente así pudo dividir su tiempo y practicar di versas actividades (todavía no se trata de la división social del trabajo como tal, ya que a este nivel del desarrollo humano no existía aún la sobre producción, y por consecuencia la propie dad privada). Recordemos que, la actividad escultórica no apare ce por mera diversión o entretenimiento, sino por razones prácti cas. Era útil para algo; el hombre la necesitaba para algo, lanecesitaba para producir imágenes. El fin de esta producción te nía que ser un objeto en el que quedarían representadas las imá genes que él quería representar. Tampoco era una simple ocurren cia representar imágenes, sino, lo hacía por razones ideológi -cas. La producción de objetos con estas características - obje tos escultóricos o esculturas, como hoy se les llama - signifi caba, para el hombre, modificar o cambiar el aspecto físico del material encontrado en su estado natural. Para lograr este finel ser humano, tuvo que apropiarse de cierto conocimiento y desarrollar cierta tecnología, lo que fué posible, solamente, a través del trabajo, igual como fué necesario invertir trabajo para la producción de una semilla, de un zapato o de un martillo. Ahora bién, la práctica escultórica no es un simple - trabajo manual, sino una actividad, un esfuerzo mental, mejor - dicho, un trabajo mental, antes que cualquier otra cosa. El hombre necesita primero desarrollar en su mente la imagen de la escultura con la ayuda de sus conocimientos, y solamente despuespuede llegar a realizarla en la práctica, donde las manos le -- sirven nada más que de herramientas.

#### 1.3 El origen ideológico de la escultura y su función histórica

En los Manuscritos económicos-filosóficos de 1844, --Marx dice que "la formación de los cinco sentidos" del hombre -"es la obra de toda la historia universal anterior." Pero, para que el hombre pudiera desarrollar sus sentidos necesitó darse cuenta de ellos, necesitana saber que era capáz de percibir, es cuchar, oler, saborear, etc.. Tenía que saber que él existía, y también, que alrededor de él existía un mundo desconocido. Te-nía que darse cuenta que sus sentidos le servían para defenderse y orientarse en este mundo desconodico, que podía conocersemejor a sí mismo y a la naturaleza que le redeaba, que podía -trabajar, que necesitaba trabajar, y también que pensaba. En po cas palabras, necesitaba tener conciencia de sí mismo, de sus necesidades y del mundo exterior. Conciencia que se desarrollaría trabajando y a través de sus sentidos. Conciencia que no po día existir sin los cinco sentidos, igual como sería imposibleel desarrollo de sus sentidos sin la conciencia. Lo que mantiene viva y fecunda esta relación dialectica entre la concienciay los sentidos es el trabajo humano.

El hombre es hombre desde que tiene conciencia de sí mismo. Al tener conciencia de sí mismo también tiene concienciadel mundo exterior en el que ocupa un lugar concreto. Al tener conciencia de sí mismo y del mundo exterior tiene que darse cuen ta de la lucha que está librando para poder sobrevivir. Cabe decir, entonces, que el hombre es hombre desde que se enfrenta concientemente con la naturaleza tratando de modificarla, mejor dicho, tratando de "humanizarla". Esta "humanización" de la natura leza implica trabajo, conocimientos, desarrollo de la tecnología, etc., implica "conocer" e "interpretar" la naturaleza.

El hombre primitivo necesitaba conocer al animal parapoderlo cazar. Tenía que estudiar sus costumbres, su fuerza, sus debilidades, su anatomía, para saber como y en que parte de su cuerpo se le podía dar muerte con más facilidad; necesitaba estu diar sus características. Para este tipo de "estudios", el hom-bre primitivo tenía como único medio a su disposición su capaci dad de obervación, que se formaba en una relación dialéctica con los cincos sentidos y la conciencia al mismo tiempo. Para elaborar o "interpretar" la información obtenida a través de la obser vación necesitaba pensar. Pensar en su presa significaba el cami no hacia una inmensa naturaleza de la que formaba parte tanto co mo el animal, y a la que en realidad tenía que enfrentarse, En muchas ocasiones el hombre primitívo se veía obligado a retroceder por falta de medios adecuados. Sus frustaciones lo obligaban a tener conciencia de su "aparente impotencia" frente a la naturaleza. Pero al reconocer esta "impotencia" tenía que analizarla. El resultado de todo un proceso mental en donde el hombre primitivo analiza (que implica buscar las causas y la justificación de ellas) sus logros, sus fracasos, sus deseos, y, a la naturaleza conocida a través de ellos - toma de conciencia - es: la magia. Así podemos decir que la magia es un producto de la --conciencia del hombre primitivo.

Sabemos de Marx y Engels, como lo hemos mencionado, -que las formas ideológicas, como la filosofía, la religión, la moral, etc., son productos de la conciencia humana, y, que su -formación "es obra de toda la historia universal anterior". Así
también, como anteriormente hemos demostrado que la magia es un
producto de la conciencia, podemos afirmar que: la magia es una
de las formas ideológicas de la sociedad prehistórica. Lo mismo
reafirma Engels en una cita ya utilizada: "En lo concerniente a
los dominios de la ideología que planean aún más alto por el -aire - religión, filosofía, etc. - tienen una raíz prehistórica,
preexistente y que pasa al período histórico, y que hoy llamarí
amos charlatanería."

La mente y la vida del hombre prehistórico estaban -impregnadas de magia, interpretaba todo lo que conocía, o no co
nocía, o no podía conocer y obtener, su orígen, su razón de ser,
como obra de los espíritus o de las fuerzas mágicas. Era la for
ma de concreción ideológica imperante de la época. Marx y Engels
definen la ideología como falsa conciencia. Así la magia podíaser producida unicamente por una falsa concientización de la -forma como vivían los hombres sus relaciones con sus condicio-nes de vida. Engels explica claramente la razón de ser de esta

## TESIS CON FALLA DE ORIGEN

falsa conciencia continuando la cita anterior: "Estas diversasrepresentaciones falsas de la naturaleza, del hombre, de los es
píritus, de las fuerzas mágicas, etc., tienen en su mayor parte
sólo una base económica negativa; el deficiente desarrollo económico del período prehistórico."

Ahora bien, ¿ que relación tiene la escultura con todo lo que acabamos de decir ?.

Desde el punto de vista histórico la escultura es, co mo objeto, uno de los más antiguos testimonios de la presenciadel ser humano, como ser consciente de sí mismo, al lado de las herramientas y armas halladas, y es, como imagen, el más anti-guo testimonio del pensamiento mágico del hombre. ¿Se puede decir, entonces, que la escultura era una de las formas de "manifestación" de la magia?. No es posible afirmar esto ya que la raíz común de su origen y la de la magia - la conciencia humanano es suficiente prueba para identificar una con la otra, porque en el curso de la historia, la magia se convirtió en religión,y al desarrollarse las cioncias naturales y sociales - las que, también, ticnen sus origenes en la magia - fue perdiendo cada vez más terreno. En cambio la escultura sigue conservando sus características principales - Lo que significa que se trata dedos productos diferentes de la conciencia humana, pero comple-mentarios. Así podemos afirmar que la escultura desde un princi pio era una de las concretizaciones ideológicas de la sociedadprimitiva. Era y es todavía hoy, ideología concretada en un objeto. El hecho de concretarse en un objeto con característicasespeciales, es lo que caracteriza esta práctica de producción -



ideológica que se ha conservado a través de toda la historia.

¿Cual viene siendo entonces la función histórica de la escultura?.

Para nosotros carece de interés hacer un análisis desde el punto de vista formalista. Nos interesa el significado his
tórico del objeto producido por el hombre y para el hombre, y la
función que cumple como tal. Esta función la podemos buscar unicamente en su carácter ideológico; en que es una de las concreciones ideológicas y como tal se inscribe en el contexto social.
Hacer un análisis formalista de la escultura significa encerrarla en una torre de marfil. Nos referimos a tomar la forma como un fin y no como un medio para conocer mejor al objeto escultóri
co.

Ahora bién, la escultura, desde su origen, contituye una de las reafirmaciones de las fuerzas esenciales humanas. Esto es cierto. Pero si la manifestación de tales fuerzas fuera su única o primordial función, ¿no serían, entonces, bienvenidas to das las tendencias escultóricas en todas las clases y grupos sociales, y en todas las épocas históricas?. La historia demuestra lo contrario. Veamos como ejemplos la hostilidad de la tempranadad media hacia la escultura en particular, y la hostilidad dela aristocracia, en la época barroca, hacia un arte burgués en general. ¿Donde se encuentra la raíz y porqué la existencia de esa hostilidad?. ¿Tiene relación alguna esa hostilidad con la --función histórica de la escultura?.

Hemos dicho ya anteriormente que el hombre necesitabala escultura - como práctica humana - para producir imágenes, yesto por razones ideológicas. También hemos dicho que el objeto escultórico, como imagen, es el testimonio más antiguo del pensa miento mágico del hombre. Si podemos tomarla como testimonio del pensamiento mágico es porque la imagen concretada en el objeto tiene "algo misterioso" que después de miles de años es todavíacapaz de entrar en correlación con la conciencia de los hombres. Así podemos decir, que el objeto escultórico antes de ser un objeto es una imagen, y que la función del objeto escultórico como objeto es de ser una imagen. Y esta misma función del objeto escultórico es característica nada más del objeto, y no es identificable con la función histórica de la escultura en sí, aunque la diferencia determinantemente de los demás objetos. En el caso, que la función histórica de la escultura fuera su función como objeto en sí -ser una imagen- cumpliria siempre con su función - siendo cualquier imagen.

Ahora platearemos en otra forma la cuestión, ¿Si el --hombre primitivo necesitaba la escultura para producir imágenes, con que fin necesitaba a las imágenes, cuando su mayor preocupa ción era su lucha por la sobreviviencia, y todo lo que hacía gi raba en torno de esta lucha? Precisamente, hacía también las -imágenes a raíz de esta lucha. Así podemos decir, que el hombre primitivo necesitaba las imágenes concretadas en un objeto para manifestar su toma de posición ante la lucha por la sobrevivien cia en un nivel ideológico que es la contribución de la escultura a la sobrevivencia del hombre primitivo como hombre, y a suformación de ser humano. Si esto es la función de la escultura en la prehistoria, ¿porqué su carácter místico? La ideología -

de la sociedad primitiva, determinaba todas las expresiones, la forma de pensar, etc. del hombre, así también la escultura, y - hasta el desarrollo económico. Dice Engels continuando la cita - anterior: "...el deficiente desarrollo económico del peíodo pre- histórico tiene por completo y es también en parte condicionado, y aun causado, por las falsas representaciones de la naturaleza".

Ahora bien, ¿cual es la función histórica de la escultura en la sociedad de clases, cuando la lucha ya no es por lasobrevivencia, y cuando el hombre tiene ya asegurada su existencia?. Aquí tenemos que examinar porqué luchaba el hombre y cómo aseguró su existencia.

La función histórica de la escultura en la sociedad - de clases es mucho más compleja que en la prehistoria. El hombre a través de la sobreproducción aseguró su existencia y a través de la división de la sociedad en diferentes clases aseguró la - citada sobreproducción. Una clase siempre dominando a la otra, - imponiéndose con la fuerza. explotando y utilizando a su beneficio la clase dominada. Desarrollando así una situación hostil - entre las clases sociales. La clase dominante luchando para mantener su dominación y la clase explotada luchando para liberar-se de ella. Esta lucha no es una lucha unicamente de vida y --- muerte. El hombre lucha por sus intereses con todos sus sentidos, con toda su capacidad mental, con todos los medios que tiene a-su disposición y pueda inventar, y en todos los terrenos que pue da conquistar.

Dicho de otro modo, la lucha de clases se manifiesta - en una multitud de formas, y esta misma lucha de clases se compl $\underline{i}$ 

ca con la lucha entre los diferentes grupos dentro de la mismaclase. Lucha que se manifiesta no solo en el campo de batalla,sino también -al tener el hombre conciencia de ella- en todas sus manifestaciones ideológicas.

Así, partiendo de lo anteriormente dicho, podemos decir que la función histórica de las luchas históricas del hombre -participando en ellas siempre en un nivel ideológico. donde - su mayor preocupación consiste en situar al hombre como ser humano en un nivel humano y en la contribución a la formación del hombre como tal.

## 2. EL CONCEPTO "ESCULTURA" Y EL CONCEPTO "IDEOLOGIA EN IMAGENES DE TRES DIMENSIONES"

Al continuar nuestra tarea es necesario revisar el -concepto "escultura" para lograr mayor precisión en los juicios
que están por formarse y así, evitar toda confusión que pueda surgir de su interpretación, a pesar de ser un concepto aceptado y por ello "intocable". Decimos "aceptado" e "intocable", ya
que su significado "tan bien establecido" parecería ser irrebatible, igual como los conceptos "arte", "artista", "obra de arte", "objeto artístico", etc., dandonos así (el uso de los mismos) cierta seguridad de infalibilidad, porque no hay "hombre culto" quien no pueda comprender a que nos referimos exactamente. Pero, en cuanto empezamos a indagar sobre las definicionesdel concepto "escultura" nuestro optimismo se ve obligado a desa
parecer.

Al no existir estudios acerca de la escultura satisfactorios a nuestros intereses, partiremos de lo general a lo particular ya que todos los estudios que nos respaldan, son --acerca del arte, de la historia del arte, de la estética y de - la ideología en general, tratando cada uno de ellos, aspectos particulares también, pero sin hacer referencia directa a nuestro objeto de estudio.

No encontramos definición o descripción de la "escultura", fuera de lo que se puede leer en los diccionarios enciclo pédicos, que coinciden independientemente de las ideologías según las cuales están presentadas: la palabra "escultura" vienedel latín "sculptura", y su significado se refiere a un objeto específico producido por el hombre. Asimismo con ella se denomi na el procedimiento técnico utilizado para su realización. También se le define como arte de tallar, esculpir, modelar en batro, piedra, madera. metal, etc., representando de bulto figuras de personas, animales u otros objetos de la naturaleza, o bien el asunto que el ingenio conciba. Es decir, constituye una actividad específica que tiene como resultado un objeto igualmen te específico. Estando de acuerdo en que la escultura es una de las disciplinas artísticas.

Dado que este conocimiento no es lo suficientemente - explícito, necesitamos averiguar más acerca de sus características. Veamos algunas definiciones del arte en general, ya que si la escultura es una disciplina artística sus propiedades debenser semejantes a las del arte en general. Las dos primeras definiciones de diccionarios enciclopédicos, están determinadas según la concepción burguesa liberal la primera (a) y la segunda(b) según la concepción Leninista de reflejo y la función unila teral del arte, es decir su reducción a una posibilidad única - el realismo socialista-. Estas dos definiciones tienen una im-

portancia capital, ya que son capaces de modificar la conciencia de todos aquellos individuos, quienes no tienen otro remedio más que confiar en la "infalibilidad" de los diccionarios enciclopédicos:

- a) El arte es "acto o facultad mediante los cuales, valiéndose de la materia, de la imagen o del sonido, imita o expresa el hombre lo material o lo inmaterial, y crea copiando o fantaseando.
- ...En su concepción más alta, el concepto ARTE se opone alde Ciencia, expresando todo un conjunto de procedimientoscon auxilio de los cuales el hombre produce una obra, paraasegurar su propio goce de orden espiritual e intelectual-..."(11)
- b) El arte "es una forma pecualiar de la conciencia social, reflejo sensitivo de la esencia de la realidad, y como tal, es el instrumento pecualiar de la comprensión y de la transformación de la realidad." (12)

Ahora bien, veamos cómo conciben algunos pensadores -- desde Platón hasta nuestros días éste mismo "fenómeno social":

"...Para Platón (el arte) es una apariencia respectode la verdadera realidad: el mundo de las ideas. Aristóteles, re
firiéndose particularmente a la poesía, ve en él una reproducción
imitativa. Kant distingue el arte de la naturaleza, la ciencia y
el trabajo (el oficio) y habla de un arte estético o bello comomodo de representación que place en el mero juicio por sí mismo,
no mendiante un concepto. Para Para Croce el arte es, ante todo,
intuición, entendida como expresión o actividad formadora inter

na. Lukacs considera que el arte es un reflejo específico de la realidad, Hegel no sólo se plantea el problema de la naturaleza del arte que él considera como un producto de la actividad huma na, dirigido a los sentidos, que tiene su fin en sí mismo, sino también el de la necesidad que el hombre tiene de producir obras de arte. ¿Se trata de algo accidental o de una tendencia fundamental del ser humano? El problema para Freud es también el desu origen (que encuentra en la fantasía inconsciente) y el de la función que cumple en nuestra vida psíquica (proporcionar un goce que disfrace y suprima las represiones). Maritain define el arte como una virtud del intelecto práctico, que debe distin guirse de la moralidad, ya que se refiere a la bondad de la o-bra, no a la del artista como hombre. Queda planteado así el -problema de las relaciones entre arte y moral. Para Bertoli ---Brecht el problema del goce o aprovechamiento del arte es inseparable de la disposición o capacidad (que puede ser desarrolla da) de observar el arte, es decir, de cierta participación en el trabajo del artista. Por ello, habla de "observación del arte y arte de la observación". Claude Lévi-Strauss considera elarte como un lenguaje o sistema de signos cuya función es, ante todo, establecer una relación significativa con un objeto. Pero, entonces, se plantea el problema, apuntando a la pintura abstrac ta, de si es posible pretender una significación más allá de to \_dolenguaje. Finalmente, a Levi-Struss le parece que si bien laexpresión artística aspira a ser un lenguaje que no es el legua jo articulado, la pretensión de significar más allá de todo len guaje es una contradicción en los términos," (13)

En otro lugar Adolfo Sánchez Vázquez, de quien es la cita anterior, ofrece el siguiente resúmen de las definiciones del arte:

"...arte ilusión o engaño conscientes (Conrad Lange), introyección o proyección sentimental (T. Lipps y Vernon Lee)...organiza ción de la experiencia para que resulte más intensa y vital - (Dewey), fenómeno significativo o símbolo (S. K. Langer), lengua je para comunicar valores (Charles Morris), expresión imaginativa de una emoción (Collingwood), placer objetivado (Santayana), representación verídica de la realidad (la mayor parte de los estéticos soviésticos),...lenguaje o discurso cuyos signos formanparte de un contexto semántico orgánico y autónomo (G. della Volpe), mensaje que trasmite una información no propiamente semática, sino estética (Moles y otros cibernéticos), etc." (14)

Para Pierre Guiraud, semiólogo, "las artes son representaciones de la naturaleza y de la sociedad, representaciones que pueden ser reales o imaginarias, visibles o invisibles, objetivas o subjetivas." (15) "Además, parecería que esos sistemas estéticos asumen una doble función. Unos son una representaciónde lo desconocido, fuera del alcance de los códigos lógicos medios de aprender lo Invisible, lo Infalible, lo Irracional y deuna manera general la experiencia psíquica abstracta a través de la experiencia concreta de los sentidos. Otros significan nuestros deseos recreando un mundo y una sociedad imaginarias -arcaica o futura- que compensan los deficits y las frustaciones del mundo y de la sociedad existentes. Los primeros son artes del --conocimiento, aún cuando este conocimiento sea precisamente lo -

desconocido; los segundos son artes de entretenimiento, en el -sentido etimológico del término." (16) Para Ernst Ficher "el arte era, en sus origenes, una magia, una ayuda mágica para domi-nar un mundo real pero inexplorado. ... Esta función mágica delarte ha desaparecido progresivamente: su función actual consiste en clarificar las relaciones sociales, en iluminar a los hombres a conocer y modificar la realidad social." (17) En pocas pala--bras, para Fischer, el arte es una especie de instrumento "mágico" que ilumina a los hombres y les ayuda a conocer y modificarla realidad social. Lunacharsky tampoco queda muy lejos de estadefinición aunque es más explícito: "El arte es, por tanto, unafuerza social. El arte es poderoso instrumento de propaganda. Des de este punto de vista, en todos los aspectos de la vida social, el artista representa una fuerza combatiente que toma parte en la lucha de clases". (18) Adolfo Sánchez Vázquez, marxista tam-bién, define el concepto "arte" de manera menos dogmática, perosin ofrecer más de lo antes citado: "...El arte es, pues, una ac tividad humana práctica creadora mediante la cual se produce unobjeto material, sensible, que gracias a la forma que recibe una materia dada expresa y comunica el contenido espiritual objetiva do y plasmado en dicho producto u obra de arte, contenido que po ne de manifiesto cierta relación con la realidad". (19)

Si aceptamos que la escultura es una de las disciplinas artísticas -estamos convencidos que no puede existir duda al
guna al respecto-, entonces cualquiera de las definiciones anteriores son ajustables a ella en caso que agoten nuestra curiosidad. Pero, lamentablemente, no sucede tal cosa. En primer lugar,

sería muy fácil y cómodo decir que la escultura es tal o cual cosa, eliminando así todas las dudas al respecto. En segundo lugar, cualquier definición semejante a las anteriores resulta ser arbitaria y unilateral, limitando el arte a una sola tendencia o reduciendo su campo de operación, o, simplemente, tomándolo como diversión. Se concibe el arte como si fuera un "objeto" extrañoque puede llegar a dominar al hombre desde afuera. En esta manera las definiciones anteriores no representan más que la alineación vivida por sus productores. Se habla del arte, pero ¿que es loque se comprende bajo éste concepto: una idea abstracta, la producción de objetos con características específicas, un instrumento, una actividad, la producción de fenómenos existentes pero in visibles e inexistentes y visibles, etc.?

Podríamos seguir y plantear la confusión en forma másamplia, pero sería muy largo y tal vez innecesario. Pensamos que la confusión es producida por la indefinibilidad del concepto -- "arte" por un lado y, por el otro, la separación del concepto -- "arte" (como "algo" abstracto, inmaterial) del producto artístico (que sí es concreto y material: novela, sinfonía, escultura, etc.) A pesar de que algunas definiciones, ya ofrecidas, son deestudiosos marxistas, sentimos la necesidad de presentar la concepción del arte de Marx y Engels -ya que es nuestro punto de -- partida- en resúmen de Carlo Salinari: "Marx y Engels -coherente mente, por lo demás, con todo el plateamiento de su pensamiento-asignan al arte una génesis histórica, negándose a concebirlo co mo función insuprimible de una "naturaleza eterna del hombre" y, menos aún, como una "categoría general del espíritu"; le hacen -

## TESIS CON FALLA DE ORIGEN

surgir de la actividad (y de las necesidades) de los hombres con cretos y reales (y no del hombre con H mayúscula), y, en conse-cuencia, niegan, de modo explícito, la posibilidad y la utilidad de una definición del arte valedero para todos los tiempos y todos los lugares (y, por tanto, de una estética entendida como -teoría general del Fenómeno artístico). ....la génesis del arteestá ligada al desarrollo de los sentidos del hombre, al desarro 11o de la mano, por ejemplo, la cual, en el curso de milenios, llegó a transformar un guijarro en cuchillo (poniendo, así, la premisa de esa perfección que luego habrían de tener las manos de los grandes artistas); está ligada, pues, al desarrollo de -los cinco sentidos que acompaña a la apropiación de la realidadpor parte del hombre, apropiación que se produce, no sólo utilizando las cosas (también el animal las utiliza), sino utilizándo las con un fin colectivo en vez de para disfrute individual, es decir, haciéndolas convertirse en objetos sociales; o bien, al desarrollo de los llamados sentidos espirituales, lo que comunmente llamamos sensibilidad. Y puesto que tal desarrollo se produce de modo diverso en zonas y épocas diversas, diferentes sontambién las formas del arte; y, sobre todo, como el arte está li gado en su aparición con el modo mismo en que el hombre se apropia de la realidad que le circunda, asume cada vez finalidades y funciones particulares; y durante milenios, por ejemplo, lejos de ser autónomo, tiene un valor de comunicación de propiciaciónritual, de narración histórica, etc." (20)

Marx y Engels, en su concepción de arte nada dogmática, fueron muy cautelosos, ya que la fundamentaron con un conocimiento amplio de las estructuras sociales de las diferentes épocas históricas, y si no se comprometieron a resolver los pro-blemas que plantea este fenómeno social en forma unilateral, esquizá porque, ellos, ya habían percibido las contradicciones que
produce el concepto "arte" y el abismo que existe entre el con-copto y la práctica de la producción del "fenómeno social" mismo.

Nicos Hadjinicolaou también se dió cuenta de la existencia de esta problemática y, responsabilizándose directamentepor las artes visuales, escribe lo siguiente:

"...al "arte" pertenecen todas las imágenes, ya que se conside-ren como "grandes" o "menores", sin excepción alguna. (aquí, ---Hadjinicolaou, se refiere a la problemática de las "obras maes -tras" y de las que no lo son. aut.)...; Cual es la relación en-tre el arte y la ideología en imágenes ? (Con el tpermino "ideología en imágenes" sustituye al término "estilo". Aut.) En pri-mer lugar, reemplacemos "arte" por "producción de imágenes". Este último término, preferible al término ambiguo "arte", es un término empírico que remite al "hecho" de la producción de ciertos "objetos" tri o bidimensionales sobre los cuales se han pues to, de diversas maneras, "líneas" y "colores". Este término no tiene, pues, ninguna precisión (al menos no hemos podido dársela) y no es posible mantenerlo sino únicamente como índice del tipode producción de que nos preocupamos. En cambio, por ideologíaen imágenes entedemos lo que es la características esencial delos "objetos", de los "hechos" que pertenecen al dominio de laproducción de imágenes. Toda imagen, ya esté considerada como -"grande" o "menor", pertencce a una ideología en imágenes colec

tiva sin dejar de tener caracteristicas singulares y únicas. Es to es 10 que caracteriza todas las imágenes y las diferencias en tre ellas. Entonces, la relación entre la producción de imágenes y la ideología en imágenes es la relación entre determinada cate goría de productos y su esencia." (21)

Ahora bien, veamos como podemos relaçionar todas estas concepciones de arte con las artes visuales en general y con laescultura en particular.

En primer lugar, la gran importancia que tiene para no sotros la concepción de arte de Marx y Engels rádica en que ellos no se referían al "arte" en sí, sino a la relación que tiene esta práctica de producción con los hombres mismos, respetando las di ferencias entre las concepciones de arte y entre sus disciplinas en cada época histórica, ya que la base de estas diferencias seencuentra en las diferentes estructuras sociales, y por consecuen cia esta práctica de producción se inscribía en ellas de distintas formas, así quedaban determinadas también sus características. Otro aspecto de ésta relación planteada es el comprender el arte como una práctica o actividad humana que incondicionalmente está ligada al proceso social, y que la importancia del producto de esta práctica o actividad no está en su carácter objetual, sinoen la relación que los hombres de diferentes estratos sociales establecen con él. Esta relación se establece a nivel de la conciencia (y no del espíritu o sensibilidad, etc.) y se traduce auna relación plenamente ideológica.

Por otro lado, la ayuda que nos brinda Nicos Hadjinico laou, a través de su cita, es también de suma importancia, Rea--

firma nuestra posición acerca de la ambiguedad del concepto -"arte", ya que lo sustituye por el término "producción de imá-genes". Aunque, pensamos que, sin querer, hace más evidente la contradicción anteriormente señalada, planteando abiertamente la
separación entre una "determinada categoría de producción" (arte)
y su "esencia". Naturalmente con éste hecho queda atrapado en -las premisas de una estética idealista, y podemos afirmar que es
tá más cerca a Platón o a Hegel que a Marx y Engels. Sin lugar a
dudas, esto no llega a opacar su importante aportación a la teoría de las artes visuales: la sustitución del concepto "estilo"
por "ideología en imágenes" y el arte de "arte" por "producciónde las imágenes". Formulando, así, en forma distinta y mucho más
precisa (aunque no completamente satisfactoria) las premisas dela crítica y de la historia de las artes visuales.

Las últimas dos citas son el punto de partida hacia la formación de nuestra concepción de la escultura. Las otras definiciones del arte nos podrían interesar solamente en caso que quisieramos hacer un estudio histórico sobre el concepto "arte".

Así pues, cuando mencionamos la palabra "escultura" en primera instancia nos acordamos del "objeto" específico (que sig nifica el concepto), después, que es un procedimiento técnico yuna disciplina artística. En segunda instancia, que el objeto es cultórico es el producto de una actividad humana específica (lapráctica de la producción escultórica -que, al mismo tiempo, sig nifica el concepto "escultura" como disciplina artística-), posteriormente, que ésta actividad presupone a los hombres como productores (artistas) y consumidores - donde el consumo se refiere

al objeto en sí-. Pero muy pocas veces se recuerda que la escult<u>u</u> ra como disciplina artística es una de las formas de la concre---ción ideológica y que el objeto escultórico es una imágen. De esta manera, para especificar algo acerca de las características --que encierra el concepto "escultura" estamos obligados a describirlo, por ejemplo: la escultura como objeto, la escultura como - imagen, la escultura como disciplina artística, la escultura como manifestación ideológica, etc. Estas descripciones constantes delos significados y presuposiciones del concepto "escultura" nos - lleva inevitablemente a generar confusiones, cuando se habla de - él (sin especificación previa) es difícil saber exactamente a que aspecto suyo se refiere. Por esta razón proponemos abandonar este concepto y sustituírlo por otro más preciso, aunque sea descript<u>i</u> vo.

Como hemos comprobado, la función del objeto escultórico es ser una imagen, y como todo objeto tiene tres dimensiones - podemos afirmar que una escultura es una imagen de tres dimensiones. Lo que nos interesa estudiar es la imagen que está concretada en un objeto, y no al objeto en sí. Así mismo, cuando Marx y - Engels se refieren a esta misma producción de objetos acertadamen te hablan de "objetos sociales". El término no es nuevo, pero elsignificado que le dieron sí, ya que subraya claramente la característica fundamental del objeto: el ser social. Quiere decir, -- que un objeto en especial tiene significado para toda la sociedad y no solo para un individuo, y, también, puede tener muchos significados según el desarrollo momentaneo de la conciencia de los -- hombres. Debemos tener en cuenta que el término "objeto" es alegó

rico en el contexto utilizado por Marx y Engels, ya que hacen re ferencia a toda la producción artística. Logicamente una novela, una sinfonía, etc., no pueden ser objetos en el sentido de la palabram pero sí una escultura (esta característica de la escultura es una de las fuentes de la confusión que aquí tratamos de -aclarar).

Cabe decir que la imagen de tres dimensiones es un "ob jeto social". Si aceptamos que la función del objeto es ser unaimagen, tenemos que aceptar que el caracter social del objeto no está inscrito en su caracter objetual, sino en su caracter de -imagen. No es el objeto el que significa sino la imagen que está concretada en él. Pero la imagen de tres dimensiones no significa por sí sola, siempre y sin excepción, significa en relación a -las experiencias vividas y aprendidas, a los conocimientos heredados, etc., es decir, en relación al estado momentáneo del desa rrollo de la conciencia humana (la que está causada, determinada y condicionada por innumerables factores). Podemos afirmar, que, para que la imagen de tres dimensiones pueda significar debe entrar en "acción" la "esfera" ideológica de la conciencia, es decir, la significación tiene lugar en el nivel ideológico. Sucede así, ya que la imagen de tres dimensiones no tiene otra funciónmás que apelar a la conciencía de los hombres -ésta es la razónpor la cual habíamos afirmado que el caracter social del "objeto escultórico" está inscrito en su carácter de imagen -.

Por otra parte, para que la significación suceda en el nivel ideológico la producción misma de la imagen de tres dimensiones tiene que ser planteada en el mismo nivel. Por ejemplo, - la existencia de la ideología en imagenes barroca (utilizando ;-

los términos y el ejemplo ofrecidos por Nicos Hadjinicolau en su libro aquí citado) se puede comprobar solamente con la producción de imágenes barroca. Mejor dicho, no se puede hablar de una "ideo logía en imágenes barroca" sin la "producción de imágenes" en lacual se concreta ésta ideología.

Ahora bien, Hadjinicolaou dice que el término "producción de imágenes" bi o tridimensionales se refiere a un tipo de producción de objetos con características especiales; siendo esetérmino impreciso, ya que su utilidad se agota unicamente en se-ñalar el tipo de producción. También dice que la "producción de imágenes barroca" pertenece a la "ideología en imágenes barroca" existiendo entre ellas la misma relación que existe entre una --"determinada categoría de producto y su esencia". Como hemos anti cipado ya, las discrepancias son bastante marcadas entre estas afirmaciones y nuestra posición; porque, consideramos que el término "producción de imágenes" no debe señalar únicamente a una de terminada categoría de producto, sino que el término aparte de -subrayar su característica principal como objeto; debe para poder sustituir el término "arte" especificar que se trata de una actividad humana. De esta manera, para que el término sea más preciso, aunque no del todo, será ampliado en la siguiente forma: práctica de la producción de imágenes. Así respecto a la producción de "imá genes de tres dimensiones" se ampliará a "práctica de la produc-ción de imágenes de tres dimensiones".

Decimos que el término no es del todo preciso, porque no especifica todavía el carácter social del producto y el de lapráctica de la producción del mismo, que está inscrito en su carác

ter de imagen, y que a la vez define la función que tiene que cumplir. Marx y Engels anumeran una serie de fenómenos socialesque pueden ser producidos unicamente por los hombres agrupados en formaciones sociales, es decir, a partir de aquel momento his tórico en que los hombres tienen ya conciencia de sí mismos como seres sociales (naturalmente este momento histórico presupone un largo desarrollo previo de la conciencia y de los sentidos, conbase al trabajo humano). Estos fenómenos sociales son considerados por ellos como las formas de las manifestaciones ideológicas: la magia, la religión, la filosofía, la moral, el arte (y todassus disciplinas), etc. Entonces no es de extrañar que Marx y Engels llamen a los "productos artísticos" en general "objetos sociales" y que su concepción de "arte" se refiera a la "practicade la producción" de éstos. Si el interés fuera producir objetos solamente, el consumo estaría limitado a un individuo por objeto, pero la historia demuestra lo contrario. Los dibujos de las ca-vernas, los ídolos de la prehistoria, el carácter monumental de la producción de imágenes de la antiguedad y de la época prehispánica, las imágenes monumentales de la edad medieval en el leja no oriente y en la misma época el carácter didáctico de la pro-ducción de imágenes en Europa, etc., llegando así hasta los mu-seos y galerías de nuestros días, (instituciones en las cuales se almacena la mayor parte de la producción de imágenes de todala historia de cierta dimensión, para ser expuesta al público), todos estos ejemplos testimonian que un objeto cuya función es ser una imagen está producido para ser consumido socialmente, yesto es posible unicamente en caso de que el consumo se centre en el carácter de imagen del producto. Así podemos decir que loque les interesa en este caso a los hombres es la producción deimágenes y no de objetos.

Marx y Engels conciben el "arte" como hemos mencionado anteriormente, por un lado, como una de las formas de las mani-festaciones ideológicas, y por el otro como una actividad humana, mejor dicho, como una práctica de la producción de "objetos so-ciales". Dicen ellos que los hombres hacen su historia, así pode mos decir nosotros que los hombres mismos producen también su -propia ideología. En esta manera, al hablar de la "práctica dela producción de imágenes" o de la "práctica de la producción de imágenes de tres dimensiones", en realidad estamos hablando de una de las formas específicas de la producción ideológica. Hadji nicolaou plantea la existencia de la "ideología de imágenes", pe ro la define como la esencia de un tipo de producto, marcando la división entre el producto y sus características. Hemos dicho -también que si queremos comprobar la existencia de la "ideología en imágenes" tenemos que recurrir a la "producción de imágenes", cs decir, si hablamos de la "ideología en imágenes" pensamos en la "producción de imágenes" y viceversa, ya que las cosas y la -"esencia" de las cosas no son dos cosas, sino una sola. Mejor di cho, las cosas y sus características no existen de manera separa da. Si estamos afirmando que la práctica de la producción de imá genes es una de las formas de la producción ideológica, no podemos negarle al producto (imagen) la cualidad de ser una de las formas de la ideología producida.

En esta manera sustituiremos: el término " artes visuales" por "práctica de la producción de ideología en imágenes", -

la producción que le corresponde a esta práctica la señalaremoscon el término "producción de ideología en imágenes", los términos "escultura como disciplina artística", "escultura como manifestación ideológica", "escultura como práctica y trabajo humano" los reemplazaremos por el de "práctica de la producción de ideología en imágenes de tros dimensiones", la "producción escultórica" por "producción de odeología en imágenes de tres dimensiones", y los términos "escultura como objeto artístico", "escultura como objeto social", "escultura como imágen" por el de "ideología enimágenes de tres dimensiones".

Preferimos estos términos porque de antemano describen sus significados sin necesidad de una descripción previa, e igualmente presuponen los significados que contiene el concepto-"escultura", acentuando el carácter de imagen y el carácter ideo lógico del producto. Lo que se comprende bajo el concepto "escul tura", es decir, "ideología en imágenes de tres dimensiones", ha perdurado desde su aparición hasta nuestros días. Tal yez, en un principio, tenía otro nombre, pero la producción de ideología en imágenes de tres dimensiones nos demuestra que los hombres, en cada época histórica (haciendo la cuenta desde la presencia de las imágenes), había practicado una actividad con característi-cas específicas, (la práctica de la producción de ideología en imágenes de tres dimensiones). La cual consiste en producir obje tos con características igualmente específicas (ideología en imá genes de tros dimensiones), donde las características específi-cas de estos objetos en la función que desempeñan socialmente.

En suma, ¿cuales son las características que encierra-

el concepto "ideología en imágenes de tres dimensiones"?. Del es tudio de cualquier ideología en imágenes de tres dimensiones producida en cualquier época histórica o de la producción de ésta en toda la historia, notamos varias características constantes sin las cuales no puede existir. Podríamos decir con palabras de Hegel que son la "esencia" de la ideología en imágenes de tres dimensiones:

- a) presupone a los hombres como productores y consumidores
- b) son objetos cuya función es "ser una imagen"
- c) son producto de una actividad específica: la práctica de la producción de ideología en imágenes de tres dimensiones.
- d) la práctica de la producción de ideología en imágenes de tres dimensiones es trabajo.
- e) tanto el practicante de esta actividad específica como la práctica misma son consecuencías de la división social del trabajo.
- f) la práctica de la producción de ideología en imágenes de tres dimensiones es una de las formas de la práctica dela producción ideológica.
- g) la ideología en imágenes de tres dimensiones es una de las formas específicas de la ideología ya producida.

Cualquiera nos podría acusar de que lo antes enumerado como características de la ideología en imágenes de tres dimensiones es válido para todos los objetos producidos por los hombres; esto es cierto, pero lo que nos define irrebatiblemente es la función que cada objeto desempeña socialmente. Los hombres --

producen los objetos según sus necesidades. El cuchillo es un ar tefacto cortante y punzante; es su función original, para esto lo inventaron los hombres cuando necesitaban un artefacto con es tas características, independientemente del gusto que pueda representar a través de su decoración. Por los multiples usos quele demos ningún cuchillo deja de ser cuchillo. Así también, el zapato o cualquier otro objeto. La ideología en imágenes de tres dimensiones corre la misma suerte. Su función como objeto es de ser una imagen y nada más. Entrar en polémicas al decir: "...pero este objeto se puede tomar en la mano y con ello golpear a la guien.", pensamos que no tiene sentido y sería sumamente ridiculo. En este momento nos referimos estrictamente a la función original que socialmente está destinado a cumplir cada producto; respecto a la problemática de su mercantilización la plantearemos más adelante.

Ahora bien, con esto nos negamos la existencia de una"producción de imágenes" que no es ideología producida, todo locontrario, con la declaración de que no toda la producción de -imágenes lo afirmamos. Pero antes de continuar estamos obligados
a tratar dos problemas de suma importancia.

## 2.1 El concepto "imagen"

Es necesario hacer ahora un parentesis, ya que son indispensables, por lo menos, algunas consideraciones acerca de la manera como comprendemos nosotros este concepto; lamentando, almismo tiempo, que por el carácter del presente trabajo quede fue ra de nuestro alcance ofrecer un análisis completo. Si dudamos de la operatividad de los conceptos "arte", "artista", "escultura", etc., tenemos que dudar también de la del concepto "imagen". Pues to que, podrían acusarnos de sustituir un término ambiguo por otro igualmente ambiguo.

En primer lugar, como término filosófico, bajo el con-cepto "imagen" se entiende la forma más alta del conocimiento sen sitivo, cuya función es de un eslabón que une la sensación, la -apercepción y el concepto. Generalmente refleja los aspectos típicos y las características peculiares de las formas de los objetos. Pero, al mísmo tiempo, está limitada por la forma intrínsica de la imagen sensitiva, siendo incapás de captar el contenido y la esencia de los objetos. El ojo percibe al objeto, pero lo quetrasmite al cerebro es su imagen nada más, así, la imagen sensiti va viene siendo la imagen del objeto trasmitido por este aparatosensorial. Ahora bien, la presencia del objeto no siempre es nece saria para la formación de la imagen, por eso se puede reproducir la concepción de "algo", cuando la imagen del objeto se evoca enforma de recuerdo, y cuando de los elementos imaginarios ya exis tentes se contruye un nuevo "contenido espiritual", o sea, una nueva "formación mental",

En segundo lugar, desde la posición de la estética, la imagen juega un papel central en el reflejo artístico de la realidad, ya que toda "ointura", "escultura", etc., (ideologías enimagenes) contienen una imagen (que se torna en una imagen sensorial al estar en contacto visual con ella) a través de la cualsucede este proceso.

Hemos utilizado esta terminología "tradicional" a pesar de no aprobarla, para poder señalar con mayor enfasis la ambiguedad del concepto a causa de sus diversos significados y para poder precisar nuestras divergencias.

Emilio de Ipola también es conciente de la ambiguedad del concepto "imagen". En su estudio titulado "Crítica de la teoría althusserista sobre la ideología" menciona, por un lado, un significado banal de la representación "imaginaria", o sea, una representación "no acorde a la realidad" (como lo concibe Althusser, oponiendo lo "real" a lo "imaginario"), es decir, el término "ima ginario" sería un simple sinónimo o sustituto de lo "falso" o "de formante". Por otro lado, habla de una significación menos banalque consiste en la teoría psicoanalítica lacaniana, y, dentro deesto, en la concepción llamada "estadio del espejo": "según J. La can, fase de la constitución del ser humano, que se sitúa entre los seis y dieciocho primeros meses: el niño, todavía en un estado de impotencia y de incoordinación motríz, anticipa imaginariamente la aprehensión y el control de su unidad corporal. Esta uni ficación imaginaria se opera por identificación a la imagen del semejante como forma total; se ilustra y se actualiza por la expe riencia concreta en que el niño percibe su propia imagen en un es pejo. El estadio del espejo constituiría la matriz y el esbozo de lo que sería el yo". (22)

Tal vez, una concepción semejante originó las afirma-ciones en torno a la cualidad de la imagen de reflejo artístico-de la realidad; considerandola, hablando alegóricamente, como un espejo especial que nos "refleja la verdadera realidad", aquella

realidad que de otra manera no podríamos "ver".

Pero, antes de hacer cualquier otro comentario, continuaremos con las siguientes citas de Emilio de Ipola: "... no nos
cuesta admitir que un componente imaginario es inherente por prin
cipio a toda ideología. Más aún: pensamos que dicho componente ca
lifica necesariamente a toda práctica significante (sea o no ideo
lógica). ...para la concepción althusseriana, "imaginario" reenvía
a "ficticio" y "ficticio" a "deformante" o "falseado". Por nuestra
parte, creemos que las cosas son bastante más complejas." (23) "...
se trata de otra cosa: de una representación imaginaria que funciona "paradójicamente" como fuente de inteligibilidad de un proceso". (24)

Un proceso imaginario necesariamente contiene imágenes, así, las citas anteriores son de gran utilidad. Hemos detectado - tres significados del concepto "imagen" los que hacen confusa su- utilización: la imagen como formación mental; la imagen de algo - visible (en el sentido del término) trasmitido por el aparato sen sitivo (ojo) al cerebro; y la imagen como el aspecto visual real- de los objetos, de los fenómenos naturales visibles, etc.

Ahora bien, nuestra concepción del término "imagen" odel proceso "imaginario" coincide con la de Emilio de Ipola. Efectivamente, no se trata de oponer lo imaginario a lo real, ni calificarlo despectivamente de ficticio. Es una grave negligencia olvidarse de que hasta científicos de la categoría de Einstein tuvieron que producir teorías ficticias a las que probarían des--pués. ¿Acaso la historia de la ciencia no demuestra que teorías-"sólidas y reales" al paso del tiempo se han vuelto banales y a -



veces ridiculas?.

Refiriéndose ya, en particular, al concepto "imagen" empleado por nosotros, la problemática se complica, porque aparte de la formación mental existe un objeto producido por los hom bres cuya función social es de ser una imagen. Independientemente que sea imagen sea "naturalista" o "no figurativa", al ser -producida tuvo que realizarse un proceso imaginario en la mentedel productor, donde emplearía toda su potencialidad intelectual determinada por el estado momentaneo del desarrollo de su concien cia y su subconciente. Dicho en otra forma, en el proceso imaginario intervienen los conocimientos heredados, vividos y aprendi dos, es decir, todos los efectos producidos en la mente del productor a causa de la forma como vive sus relaciones con sus condiciones de vida. Los individuos quienes no son productores también caben dentro de esta oservación sólo que el proceso se da a partir del contacto visual con la imagen producida. Lo anteriorno es comparable con el "estadio del espejo" del niño, puesto -que no se trata de un reflejo o espejismo en el cual los hombres se puedan observar a sí mismos. Tampoco debemos olvidar que sonlos hombres lo que producen estas imágenes, hombres condiciona-dos y limitados por sus condiciones de vida, y que no son producidas parándose frente a un espejo observándose a sí mismos sinpredisposición social alguna como los bebés.

Más concretamente, nosotros hablamos de un tipo de proceso imaginario que comprende lo que se denomina con los tres -- significados del concepto "imagen", como fases diferentes e integrantes de su producción. Donde la imagen que se concreta en unobjeto y la respuesta interpretativa (que es necesariamente ima-

ginaria) de aquellos individuos quienes han tenido contacto vi sual con ella funcionan paradójicamente como una de las fuentes de la inteligibilidad del proceso de producción ideológica. Este proceso imaginario, que en suma viene siendo la práctica de la - producción de ideología en imágenes, no produce conocimientos -- (en el sentido racional del término), sino produce el ordenamien to, es decir, la concreción de ciertos efectos causados en la -- conciencia de los agentes sociales por la forma como viven sus - relaciones con sus condiciones de vida. Así, este proceso tampoco puede ser calificado de irracional.

En esta manera podemos decir que entedemos la imagen como el elemento fundamental y primordial para que se pueda realizar una de las formas del proceso de producción ideológicas: la práctica de la producción de ideología en imágenes.

Hasta aquí hemos presentado nuestra concepción del con cepto "imagen", sin especificar porqué lo utilizamos, a pesar de estar concientes de su ambiguedad.

Tenemos conocimiento de los adelantos de la semiótica en este campo: la sistitución de "signos icónicos" por "modos de producción de funciones semióticas" (concepción originada en lateoría de J. Kristeva y adoptada también por Umberto Eco ). Naturalmente, no puede haber discusión en torno a que toda práctica social es práctica significante. Pero a nuestro juicio lo que se debería establecer por parte de la semiótica es el señalamientode las diferencias de una práctica significante con la otra, pero no con una terminología empirista cuya característica es el ser ambigua y alegórica; nos referimos a la sustitución, necesa-

# TESIS CON FALLA DE ORIGEN

ria de terminos tales como "arte", "estética", etc., por otros - más adecuados además de replantear las premisas y el estudio de- la práctica social denominada con ellos. Tampoco podemos aceptar los términos alegóricos "texto icónico", "texto visual", "lectura" (de los mismos) "textura expresiva", etc., aplicados en forma alegórica a prácticas significantes fuera de los dominios de- la linguística, es decir, a prácticas significantes no idiomáticas. "Las trabas con que tropicza la semiótica no existen en el nivel de su objeto (que existe sin lugar a dudas), sino en el nivel de su discurso, que vicia con lo verbal los resultados de sus indagaciones." (25)

Aquí tenemos que subrayar: el presente trabajo es un primer intento de descripción de lo que sería, según nuestra con cepciónm la práctica social que es denominada con el término "ar te" y sus disciplinas -en particular la "escultura"-. Por esto y a causa de las contradicciones de la terminología semiótica preferimos los términos que estamos utilizando.

# 2.2. <u>Un obstáculo para el estudio de la producción de ideología-</u> en imágenes de tres dimensiones.

Es preciso en este momento el planteamiento de un im-portante y perjudicial obstáculo que se levanta ante el estudiode la producción de ideología en imágenes de tres dimensiones -que determinará también el curso de la presente investigación. Obstáculo que fué la causa de tantas confusiones.

Un factor determinante para todo tipo -ya sea acerca de la naturaleza, de la ideología, etc. -es el que una de las -formas del pensamiento humano es idiomática. Esto es ventajoso pa ra el estudio científico de todas aquellas formas de manifesta-ciones ideológicas que se concretan, en última instanciam en con ceptos y actitudes comunicables por el lenguaje hablado y escrito. Es decir, por un sistema de signos y símbolos, úesto que tic nen formas de conceptualización semejantes que las ciencias turales y sociales), además de, valerse del mismo sistema de comu nicación. Razón por la cual la teoría de la literatura está tandesarrollada. Eso no significa que sea más facil hacer un análisis de la producción literaria, ya que en ningún momento debemos olvidar que la práctica de la producción literaria también es una de las formas de la práctica de la producción ideológica, siendo así el producto literario una de las formas de la ideología producida. Se debe respetar esta característica de la producción li teraria, porque es la que impide la aplicación de formulas parasu análisis.

Ahora bien, el obstáculo aparece cuando se idealiza la forma idiomática del pensamiento humano, olvidándose que existen otras formas más, de suma importancia: las formas del pensamiento en sonidos y en imágenes. Una prueba evidente de la existencia de la forma del pensamiento humano en sonidos es el trabajode los compositores, mejor aún, el caso de Beethoven que ciendosordo seguía desarrollando la actividad de componer música (actividad inventiva); esto era posible porque podía imaginar un nuevo orden de sonidos, es decir, podía pensar en sonidos. Así del-

trabajo de los productores de las ideologías en imágenes se com prueba la existencia de la forma del pensamiento humano en imágenes. Puesto que la práctica de la producción de ideología enimágenes es principalmente trabajo mental e intensivo y siendo-el producto una imágen, el productor tenía que "imaginar" imágenes.

G. dela Volpe en su libro titulado "Critica del gusto", habla también de diferentes tipos de pensamiento, pero reconoce abiertamente que emplea los criterios literarios para el estudio de las "artes no literarias". Según él la ideología en imágenes de tres dimensiones al igual que el cine, la música, etc., es unsistema de signos (en este caso figurativos) o el leguaje en loscuales se manifiesta el pensamiento, "en los cuales el pensamiento es concretamente pensamiento". Considera al lenguaje o sistema de signos como el medio en el cual se exterioriza el fin, o sea, el pensamiento, que debe adecuarse a los límites del medio cuya organicidad semántica constituye la norma de la perfección expresiva "artística" del pensamiento. Ofreciendo la siguiente definición de la "Escultura":

"Es expresión de valores, de ideas, con un lenguaje figuratico de volúmenes y superficies no metafóricos y que tiene - profundidad; un lenguaje de formas visuales tridimensionales libres (a diferencia de las formas tridimensionales que están condicionadas geométricamente, matemáticamente, y que componen el lenguaje arquitectónico), o sea, de formas tridimensionales simplemente expresivas de objetos visuales simultáneamente omnilate rales." (26) Lamentamos que en su libro solo dedicara página y -

media para abordar la problemática tan compleja que plantea esta práctica social.

El origen del obstáculo no reside únicamente en la idea lización de la forma idiomática del pensamiento humano, sino tam bién en que, hasta ahora, los estudiosos han identificado la "producción de todo tipo de imágenes" con la "producción de ideología en imágenes", independientemente de la función que cada una de --ellas cumpla socialmente. Así podemos comprender la insistencia - de los semiólogos y de algunos otros teóricos de hablar de un sistema de signos y símbolos visuales o de "textos visuales", ya que la producción de imágenes, que no es ideológica, es efectivamente un sistema de signos y símbolos visuales o "textos visuales". El problema está en aplicar este criterio de análisis a la producción de ideología en imágenes.

Concretamente estamos planteando, que la ideología enimágenes de tres dimensiones no es un sistema de signos y símbolos visuales y por ello tampoco se puede traducir su significado,
en su totalidad, al lenguaje hablado e escrito. Esto dificulta su
estudio porque su forma de conceptualización es diferente que lade las prácticas ideomáticas. Lo que proponemos es respetar estacaracterística de la ideología en imágenes de tres dimensiones.Así, para ser más precisos y para evitar confusiones, en nuestra
concepción de la producción de ideología en imágenes, nos vemos obligados a abandonar el tipo de generalización de la semiótica,
es decir, la aplicación de esquemas. Haciendo la diferenciaciónentre las imágenes según la función social que originalmente está destinada a cumplir cada una de ellas, porque las características de las imágenes siempre estarán sujetas a su función.

3. "PRODUCCION DE IMAGENES" Y "PRODUCCION DE IDEOLOGIA EN 1MAGENES"

Nuestra concepción de imágenes responde a una "producción general de imágenes" que abarca tanto la producción que es ideología como la que no lo es. Esta afirmación está fundamentada en las apariencias visuales de la producción de imágenes en general.

Las apariencias visuales, a que nos referimos, radican precisamente en que toda la producción - la que es ideología y - la que no lo es - se centra en la producción de objetos (en el sentido del término) cuyas funciones son, como objetos, de ser imágenes, además a esto se debe añadir que sus modos de producción son los mismos. En esta observación fundamentan sus teorías aquellos teóricos quienes afirman que el "diseño gráfico", el "diseño industrial", etc., son "disciplinas artísticas", ya que producen objetos cuyas funciones son de ser imágenes, es de cir, que estas formas de la práctica de la producción de imágenes, es decir, que estas formas de la práctica de la producción

de imágenes forman parte de la práctica de la producción de ideología en imágenes. Esto significa que para ellos la finalidad de la práctica de la producción de imágenes está en la práctica de la producción misma, y en la función que cumplen estos objetos de ser imágenes. La práctica y la producción de
imágenes así concebidas, únicamente pueden dar lugar a generali
zaciones como las de la gran mayoría de las definiciones, antes
ofrecidas, del concepto "arte".

Ahora bien, a las apariencias visuales y a las finali dades mencionadas las consideramos como las características generales de la producción de imágenes, ya que hasta el momento todas las imágenes producidas son objetos con características específicas. Las diferencias llegan a ser evidentes solamente a partir de tomar en cuenta la función social que originalmente cumple cada una de ellas. Para nosotros, la finalidad de toda la producción de imágenes se encuentra en la función que está destinada a cumplir socialmente, los hombres producen un anuncio de la "Coca Cola", una maqueta de un automóvil (que no es más que la imagen del aparato), una ideología en imágenes de tres dimensiones, etc., con intenciones completamente diferen-En esta manera, la concepción y el análisis, que aquí ofrecemos, de la producción de imágenes, se fundamentan en la función social de esta producción tan especial, porque los hombres nada producen sin que tenga para ellos una función claramente determinada, aún cuando la práctica de su producción suce da "inconscientemente". La referencia al "diseño gráfico" y al "diseño industrial" no es negativa sino, simplemente pretendemos delimitar su campo de operación según la función original que cumple socialmente su producto. Función que es muy diferente a la que cumple una ideología en imágenes. Esto se "percibe" por medio del estudio de la respuesta interpretativa y de la relación que entablan los agentes sociales con este tipo de productos.

Así, corriendo el riesgo de que nos acusen de funciona listas, proseguiremos con la división de la producción de imágenes en dos grandes grupos según la función social que cumple cada una de ellas, a las cuales no es posible identificar una con la otra, pero sí se les puede reunir bajo un común denominador.

# 3.1 Producción de imágenes que no es una forma de la producción ideológica.

Las imágenes que pertenecen a este grupo son las que están compuestas de signos y símbolos visuales o textos visuales.
Por ejemplo: maquetas, planos, mapas, señales de tránsito, carte
les, anuncios, logotipos, propagandas visuales, etc. La función
de estas imágenes es comunicar "algo concreto" en lugares y momentos determinados a sujetos adecuados, donde la relación entre
las imágenes y los sujetos fundamentalmente es la misma, es decir, no existe el peligro de interpretación múltiple ya que la información ofrecida es tan completa que basta con su recepción,
advirtiendo que ninguna de estas imágenes cumple con su función
fuera del ambiente con el cual está en correlación. Por ser su
función comunicar "algo concreto", lo que representan las imáge-

nes son sus mensajes. Y, por ser comunicados por imágenes que están compuestas de signos y símbolos o textos visuales, estos mensajes son traducibles al lenguaje hablado y escrito (sistemas de signos en los cuales se concretiza la forma idiomática del pensamiento humano) sin alteración. El estudio de estas del pensamiento humano) sin alteración. El estudio de estas del pensamiento nos puede revelar en determinados casos conexiones de estas y las prácticas de la producción ideológica, sin resultar perjudicadas las primeras por la idealización de la forma idiomática del pensamiento humano. Para ilustrar nuestra tesis vamos a analizar tres ejemplos a grosso modo:

#### A) Señal de transito que prohibe estacionarse:

Al observar la señal vemos un disco de metal de cierta dimensión, el cual contiene, en uno de sus lados, una imagen compuesta por la letra mayúscula "E" en color negro ocupando el interior blanco de un círculo rojo y tachada por una línea diagonal roja del mismo grosor que el círculo. El mensaje equivalente en el len guaje hablado y escrito es "prohibido estacionarse". Lo sabemos, porque la "E" es el signo de "estacionamiento", la línea diagonal roja tachando algo es el signo de "prohibición", el cír culo rojo es el signo de "llamada de atención" (todos estos signos utilizados en el trânsito), y de la organización o composición de estos elementos, es decir, la "E" tachada por la línea diagonal roja sirviéndose del círculo rojo como marco para reforzar la prohibición. Aquí vamos demostrando que la descripción del aspecto visual y del mensaje de la imagen, por el len guaje hablado y escrito, es posible, por la razón de que estos tipos de imágenes están compuestos por un sistema de signos y -



símbolos visuales; así su descripción y la traducción del mensaje a otro sistema de signos y símbolos no se altera. Ahora bien,
de lo anterior queda claro que <u>lo que representa la imagen de esta señal</u> es el mensaje de la señal misma, a diferencia de la señal en <u>sí</u> que representa una regla de tránsito que prohibe esta
cionar cualquier automóvil en el lugar donde aparece, es decir,
la señal está en lugar de la regla, y el mensaje comunicado por
la imagen nos indica, nada más, la prohibición de estacionarse.

Este es el caso de todas las señales de tránsito. Son reproducibles sin importar lígeras alteraciones en su representa ción. Esto no modifica su función social de representar una regla de tránsito, ya que cada color, cada línea, etc., es el sig no de algún concepto determinado, y el conjunto de ellos en un orden determinado produce la imagen. Así, no hay individuo, que contaminado por la cultura occidental, no pueda descifrarlas o "leerlas", sea japones, chino, africano, europeo, etc., sin importar su nivel cultural (el significado de la imagen y de la señal viene siendo el mismo para todos). Salvo para un individuo con cultura de la edad de piedra, quien viva todavía en alguna selva donde no se acostumbre utilizar señales de tránsito.

### B) Logotipos:

Estas imágenes a primera vista parecen comprobar lo contrario de nuestra tesis ya que no son un sistema de signos y símbolos visuales. Pueden ser figurativas (flor, pájaro, elefante azul, letras, etc.) - naturalistas, estilizadas, etc. - o no figurativas (imágenes que no se parecen a nada conocido o en una forma lejanamente alusiva y sus aspectos visuales son indescrip-

tibles en su totalidad por el lenguaje hablado y escrito). En esta manera, podemos diferenciar tres tipos de imágenes según - sus características así conceptuales como visuales, pero que gracias a la función que cumplen socialmente se puede reunir en un solo grupo:

- a) Las imágenes cuyos mensajes son lo que representan. Por ejemplo: en el caso de la empresa "Coca Cola" el logotipo representa a la empresa y al producto del mismo nombre, tam bién representa sú mensaje el cual viene siendo el nombre de la empresa y del producto al mismo tiempo, que son las dos palabras de "Coca Cola".
- b) Las imágenes cuyos mensajes no se relacionan con lo que representan. Por ejemplo: la imágen de un elefante azul puede ser el logotipo de un banco sin dejar de ser un elefante azul.
- c) Las imágenes que carecen de mensaje descriptible por el len guaje hablado y escrito. Por ejemplo: en éste caso el logo tipo es una mancha de color de determinada forma, o unas líneas organizadas en un órden determinado, o una forma conalgún detalle, etc., es decir, una imagen que no se puede asociar con nada conocido y que carece de cualquier mensaje narrable con el lenguaje hablado y escrito, pero que siempre cumple con su función de representar una empresa o institución.

La función de éstas imágenes es <u>estar en lugar de</u> las instituciones o empresas, etc., a las cuales vienen representando, cumpliendo siempre con ésta función mientras las representen.

Así podemos decir que éstas imágenes son signos, porque su única función es la de un signo. La afirmación anterior es factible - por la razon de que un "signo es cualquier cosa que pueda considerarse como substituto-significante de cualquier otra cosa. Esa cualquier otra cosa no debe necesariamente existir ni debe subsistir de hecho en el momento en que el signo la represente."(27)

En el caso de este tipo de imágenes el mensaje real de ellas pasa a segundo plano. Ya no importa que la imágen sea un elefante azul, tampoco importa su aspecto visual. A pesar de que la elección de estas imágenes no es arbitraria (aquí es donde po demos encontrar conexiones con las prácticas de la producción -- ideológica), cumpliendo estos tres tipos de imágenes con su función con igual eficacia.

#### C) Carteles y anuncios:

Aquí se trata ya de imágenes mucho más complejas que - en los ejemplos anteriores. Difícilmente se puede describir sus aspectos visuales por el lenguaje hablado y escrito, pero en cambio sus mensajes con mucha facilidad, sin que tenga importancia la alteración que pueda surgir de la complejidad de las imágenes, porque la función de lías es comunicar un mensaje lo más ciaro - posible, y por ello, en general las imágenes están auxiliadas por el lenguaje escrito. Por ejemplo:

a) En el caso de un aunicio de la Coca Cola vemos la imágen de un vaso lleno de hielo junto a la imágen de una botella típica de este producto con el líquido adentro. Tal vez, con esto sería suficiente, pero para que nacie dude al respecto se le agrega un pequeño texto: "Tome Coca Cola bien Fria".

b) Un cartel de Miró, por más "artístico" que sea no deja de ser el "anuncio" de su exposición. Junto a la imágen (que en este caso, funciona para retener la atención de los individuos interesados en este tipo de eventos culturales y para representar al material expuesto) aparece un texto, el que ofrece la información, donde y cuando, etc., se efectuará la exposición.

En el primer caso se trata de una imágen figurativa y en el segundo de una nofigurativa. Podemos observar que las características visuales de las imágenes no tienen tanto importancia, síempre y cuando cumplan con sus funciones. El anuncio y el cartel son imágenes visuales en su totalidad. lo que quiere decir que la imágen y el texto no son dos cosas separadas, sino que se refieren una a la otra por ser los elementos compositivos de ellos. Lo anterior no es una ley porque existen carteles y anuncios que únicamente están compuestos de imágenes o de textos. Los primeros ofrecen toda la información a través de las imágenes, y en el caso de los segundos, el ordenamiento, el tamaño, el color, etc., de las letras hace el papel de la imagen, así podemos considerarla como imagen también.

Ahora bien, como hemos dicho anteriormente, la función de éstas imágenes también es comunicar algo concreto en momentos y lugares determinados y a sujetos adecuados. Este "algo" que comunican son sus mensajes descriptibles por el lenguaje hablado y escrito. Son así, porque cada una de ellas tiene solamente una posibilidad de interpretación. En el caso del anuncio de la Coca Cola la imagen está presentada de tal manera que todos los indivi

duos que tengan contacto visual con él comprendan lo mismo: "To me Coca Cola Bien Fria". Con el cartel de Miró pasa lo mismo, nada más que tiene diferente mensaje. De aquí que, lo que estas imágenes representan son <u>sus</u> mensajes, porque su única utilidad es la de comunicarlos.

Veamos anora, cuales son las conclusiones que podemos extraer de estos tres ejemplos presentados:

La función de la imagen determina las características visuales de la misma. Para que la imagen pueda comunicar su -- mensaje y conseguir el efecto deseado en la conciencia de los -- destinatarios, debe estar presentada de tal manera que todos com prendan lo mismo, es decir, que la comunicación se efectúe sin - pbstáculos.

No son imágenes únicas, sino reproducidas muchas veces. Cuando más reproducidas son mejor cumplen con su función, porque más individuos pueden tener contacto visual con ellas.

Son un medio de comunicación. "... cuando el destinata rio es un ser humano y(no es necesario que la fuente sea también un ser humano, con tal de que emita una señal de acuerdo con reglas conocidas por el destinatario humano), estamos ante un proceso de comunicación, siempre que la señal no se limite a funcio nar como simple estímulo, sino que solicite una respuesta INIER-PRETATIVA del destinatario.

El proceso de comunicación se verifica sólo cuando -existe un código. Un código es un SISTEMA DE SIGNIFICACION que
reúne entidades presentes y entidades ausentes. Siempre que una

cosa MATERIALMENTE presente a la percepción del destinatario RE-PRESENTA otra cosa a partir de reglas subyacentes, hay significa ción. Ahora bien, debe quedar claro que el acto perceptivo del destinatario y su comportamiento interpretativo no son condiciones necesarias para la relación de significación: basta con que el código establezca una correspondencia entre lo que representa y lo representado, correspondencia válida para cualquier destina tario posible, aún cuando de hecho no exista ni pueda existir -- destinatario alguno. (subrayado/nuestro, Aut.)

...cualquier proceso de comunicación entre seres humanos - o entre cualquier otro tipo de aparato "inteligente", ya
sea mecánico o biológico - presupone un sistema de significación
como condición propia necesaria." (28)

Así podemos afirmar que las imágenes de este grupo están producidas según "sistemas de significación" establecidos, ya que emiten señales "de acuerdo con reglas conocidas por el destinatario humano". Esto sucede así, siempre y cuando las señales soliciten respuestas interpretativas (de los destinatarios) suje tas a los sistemas de significación establecidos. Pero no debemos olvidar un factor de suma importancia que el tipo de "señal" emitido, y la "respuesta interpretativa del destinatario humano" están condicionados por el desarrollo momentáneo de la conciencia de los hombres, la que a la vez es resultado de la forma como viven sus relaciones con sus condiciones de vida, reconociendo que sus condiciones de vida también son causadas, hasta cierto punto, por el desarrollo de su conciencia.

En esta situación podemos encontrar la raíz de que tar

de o temprano llega el momento cuando las imágenes de este grupo dejan de cumplir su función, por la razón de que se modifican
o se cambian los sistemas de significación ya que se relacionan
estrechamente con todas las contradícciones del desarrollo social de los hombres.

También hay razones mucho más sencillas, por ejemplo: en el caso de los anuncios, aunque respondan a sistemas de significación vigentes dejan de cumplir con su función, porque los destinatarios los han visto tantas veces que se acostumbran a ellos y no les prestan atención más; o, cuando una empresa quiebra y por consecuencia sus productos desaparecen del mercado, su logotipo y sus anuncios pierden sentido automáticamente; o, también cuando el mensaje de la imagen pierde actualidad, así al concluir la exposición de Miró el cartel que la anunciaba se vuel ve un agradable objeto de decoración.

Naturalmente estas imágenes siguen representando sus mensajes, pero la función de obtener los efectos originalmente
deseados en los destinatarios se anula, por la sencilla razón de
que se encuentran fuera del ambiente con la cual estaban en corre
lación, y jamás la podrán recuperar puesto que es imposible reproducir las condiciones ofrecidas por el ambiente perdido.

### 3.2 Producción de ideología en imágenes:

A este grupo de imágenes pertenecen todas aquellas que son una forma de la ideología producida, por ejemplo: dibujos, pinturas, esculturas, grabados, litografías, etc. (denominadas - incorrectamente según los procedimientos técnicos empleados para su producción). A primera vista no se diferencian del grupo anterior por sus características visuales aparentemente semejan tes, y por los mismos procedimientos técnicos utilizados al producirlas. En esta "semejanza superficial" podemos encontrar la raíz de la generalización de muchos teóricos, al decir que estas imágenes también son producidas según sistemas de significación establecidos y que si las entendemos es gracias a los sistemas de significación de significación de los cuales tenemos conocimiento.

Esto es cierto, en la medida que hablamos de los crite rios de significación de aquellas formas de producción ideológicas cuyas conceptuaciones suceden a travês del pensamiento idiomático del hombre, empleados por el productor para la producción y de la presencia de éstos, en forma de signos y símbolos visuales, en las ideologías en imágenes. Pero no cuando hablamos de la presentación de la ideología en imágenes, puestos que la di-versidad de las reacciones causadas por ella en la conciencia de los hombres no depende de ningún sistema de significación estable cido, sino del estado momentáneo del desarrollo de su conciencia, y solamente se "modifica" o se "abandona" la producción de un ti po de ideología en imágenes en la medida que va tomando otro cur so el desarrollo social y se va modificando la forma como viven los hombres sus relaciones con sus condiciones de vida. Por ello se modifica, también, su conciencia y la esfera ideológica de su conciencia.

El problema, para nosotros, aparece cuando Umberto Eco dice: "la semiótica estudia todos los procesos culturales como -

PROCESOS DE COMUNICACION." (29), y "...decir que se puede "pensar" y que existe un "pensamiento visual" sería una afirmación extrasemiótica. Pero si es afirmación semiótica decir que puede INTERPRETARSE..." (30)

Preguntémos ahora, ¿Son todos los procesos culturales procesos de comunicación? ¿No presuponen, acaso, todos los procesos culturales "terrestres" todas las formas del pensamiento humano como los elementos indispensables para poderse realizar? ¿Acaso el proceso de interpretación no "significa", en este caso, la presuposición de la forma idiomática del pensamiento humano y, como consecuencia, el acto de pensar? ¿No son "un acto de pensar", en última instancia, el pensamiento visual y el pensamiento ifiomático?, ¿Por qué es afirmación extrasemiótica -- "decir que se puede "epnsar" y que existe un "pensamiento visual"? ¿Acaso el proceso de semiosis sucede fuera de la mente humana?, ¿Que significa la interpretación del pensamiento visual, su traducción al pensamiento idiomático y como consecuencia al lenguaje escrito y habiado?

Estas contradicciones pueden ser producidas sólamente por una teoría superficial. No todos los procesos culturales son estudiables como procesos de comunicación, y lo prueban: la producción de ideología en imágenes, la producción líteraria y la producción musical. Más aún, nosotros dudamos que se pueda estudiar cualquier proceso cultural como proceso de comunicación. Lal vez, sería mejor replantear la problemática en otra forma, por ejemplo: los procesos de comunicación y de semiosis en los procesos culturales.

Umberto Eco también percibe estas contradicciones al entrar en conflicto consigo mismo en el citado libro, afirmando así nuestra posición que consiste en lo siguiente: la ideología en imágenes no es un medio de comunicación, puesto que no es un sistema de signos y símbolos visuales, y, en esta manera, no -constituye ningún proceso de comunicación. Por consecuencia, no es descriptible en su totalidad por el lenguaje hablado y es crito, cualquier intento queda atrapado en una interpretación relativa de lo que la ideología en imágenes ofrece a través del contacto visual directo con ella. Porque la respuesta "interpre tativa" por parte de los destinatarios a toda ideología producida depende del estado momentáneo del desarrollo de la conciencia de cada individuo. Por otra parte, todo signo y símbolo visual que pueda aparecer en ella responde adeterminados sistemas de significación utilizados en otras formas de producción ideológi cas, pero, los que no hacen referencia a lo que la ideología en imágenes realmente significa. A continuación citarémos a Umberto Eco:

"En definitiva al liegar a este punto nos vemos obliga dos a considerar los llamados "signos icónicos" como (a) TEXTOS VISUALES que (b) no son ANALIZABLES ULTERIORMENTE ni en signos ni en figuras.

Que un llamado signo icónico sea un texto queda probado por el hecho de que su equivalente verbal no es una palabra, si no, en el mejor de los casos, un acto de referencia, un acto de habla. No existe nunca un dibujo de un caballo que responda al término /caballo/: se podrá interpretar según los casos como /un

caballo negro que galopa/, /este caballo está corriendo/, /imira que caballo más bello!/ o incluso mediante un enunciado cien tífico del tipo de /todos los caballos tienen las siguientes -- propiedades.../. Fuera de contexto, las unidades icónicas no - tienen estatuto y, por lo tanto, no pertenecen a un código; fue ra de contexto, los "signos icónicos" no son signos verdadera-mente: como no están codificados ni ...se asemejan a nada, resulta difícil comprender por qué significan. Y, sin embargo, - significan. Así, pues, hay razones para pensar que un TEXTO - ICONICO, más que algo que dependa de un código, es algo que -- INSTITUYE UN CODIGO." (31)

"Pero, si profundizamos más, descubrimos que no solo el concepto de signo icônico es el que entra en crisis. Es el propio concepto de signo el que resulta inservible, y la crisis del iconismo es simplemente una de las consecuencias de un colapso mucho más radical.

El "concepto de "signo" no sirve, cuando se lo identifica con el de "unidad" de signo y de correlación "fija": y, si
deseamos seguir hablando de signos, encontramos signos que resul
tan de la correlación entre una TEXTURA EXPRESIVA bastante imprecisa y una PORCION DE CONTENIDO vasta e imposible de anali-zar;...

Así, pues, lo que hemos identificado durante esta larga crítica del iconismo no son ya tipos de signos, sino MODOS -DE PRODUCCION DE FUNCIONES SEMIOTICAS." (32)

Con estas cintas quedan evidentes dos cosas que se relacionan estrechamente:

- a) Cuando se habla de la interpretación de una ideología en imágenes se trata de establecer su equivalente en el lenguaje
  hablado y escrito, o, por lo menos, de la descripción de sus elementos compositivos, manifestándose así el obstáculo ya pianteado a razí de la idealización de la forma idiomática del
  pensamiento humano.
- b) Eco está obligado a dudar de la operatividad del signo iconico en el caso de la producción de ideología en imágenes y -ofrecer una solución aceptable para muchos al hablar de "texto
  iconico" o "texto visual" y al sustituir los tipos de signos -por "modos de producción de funciones semióticas" (todo esto a
  raíz, de que se ve forzado a aceptar la imposibilidad de establecer el equivalente verbal o escrito de la ideología en imágenes).

Pero, a pesar de la solución - a primera vista lógica ofrecida por Umberto Eco, percibiremos en su siguiente cita -- que la cuestión sígue en pie, por un lado, negando la función semiótica de la "pintura" (ideología en imágenes de dos dimensiones, según nosotros) y, por el otro, afirmando el carácter de signo del pigmento utilizado para su realización, refiriéndose directamente a "La madonna del cardellino" pintada por - Rafael: ¿cómo es posíble que la ideología en imágenes signifique cuando no es un sistema de signos icónicos o que puede ser un conjunto de signos los "que resultan de la correlación en-tre una TEXTURA EXPRESIVA bastante imprecisa y una PORCION DE CONTENIDO vasta e imposible de analizar".

"Dado que este conjunto de rasgos pictóricos es un tex to que transmite un discurso complejo y dado que el contenido no es conocido de antemano al destinatario, que capta mediante indicios expresivos algo con respecto a lo cual no existía tipo cultural preexistente, ¿cómo puede definirse semióticamente un fenómeno semejante?

La única solución sería la de afirmar que una pintura no es un menómeno semiótico, porque no recurre a una expresión ni a un contenido preestablecidos, y, por lo tanto, no hay en ella correlación entre los funtivos que permita un proceso de significación; así, pues, la pintura es un fenómeno misterioso que establece sus propios funtivos en lugar de ser establecido por ellos.

No obstante, aunque este fenómeno parece escapar a las mallas de la definición correlacional de función semiótica, no escapa a la definición de signos como algo que está en lugar de otra cosa: porque el cuadro de Rafael es precisamente eso, algo físicamente presente (pigmento sobre la tela) que transmite algo ausente y que en este caso finge referirse a un acontecimiento o estado del mundo que no se ha producido nunca (dado que inclu so quien crea firmemente en que Jesús y Juan Bautista pasaron la infancia jugando juntos sabe perfectamente que María no habría podido disponer nunca de un librito de bolsillo." (33)

Ahora bien, el "pigmento" no puede estar en lugar de nada ausente porque, entonces, podría ser cualquier pigmento sin
importar su color. En todo caso, lo que significaría son los colores de los pigmentos y no la materia en sí, en esta manera -

el significado de los colores de cada pigmento y de sus mezclas deberían estar preestablecidos. Así, Rafael hubiera tenido que utilizar ciertos pigmentos de diferentes colores y cíertas mezclas para que la ideología en imágenes de dos dimensiones pinta da con éstos tuviera el significado deseado. No nada más él, sino todos los productores de ideologías en imágenes quienes qui sieran que las ideologías en imágenes pintadas por ellos tuvie-ran el mismo significado, tendrían que utilizar pigmentos exacta mente de mismo color y las mezclas exactamente en la misma proporción, etc., lo cual -demuestra la práctica- es imposible. mos visto, según nuestra clasificación de la producción de imágenes, en el grupo anterior, que un pigmento de determinado color en circunstancias especiales puede adquirír cierto significa do, por ejemplo: el color rojo empleado en el tránsito. mo color en otras circunstancias no significa nada u otra cosa diferente. Lo más curioso es que Rafael impeló los pigmentos del mismo color para pintar otras ideologías en imágenes de distintos significados entre sí y distintas también de "La madona del cardellino". ¿Cómo pueden estar los pigmentos del mismo color en lugar de tantas cosas y tan diferentes?

Para seguir el razonamiento, podríamos decir con mayor acterto que los pigmentos están en lugar de la <u>imagen</u>. Lógicamente sin pigmentos de color no se puede pintar y cuando vemos una cantidad de pigmentos de diversos colores y sus mezclas en cierto orden. Con esto lo único que probamos es que el "color" es un elemento vital, indispensable e inseparable de la <u>presenta</u>ción de toda imagen pintada. Pero el pigmento tampoco puede es-

tar en lugar de la imagen ya que ella no se ausenta, todo lo -contrario, siempre está presente. Es cierto que el pigmento es
una materia palpable pero lo son también las sustancias que lo
sujetan al soporte utilizado y los materiales de carga empleados para hacer texturas (polvo de marmol, trapos, arena, etc.).
Formando todos estos materialmente (en el sentido del término)
la ideología en imágenes de dos dimensiones pintada.

Además, si hicieramos el experimento de acariciar con los dedos -teniendo los ojos cerrados- la superficie donde se - encuentra la imagen lo único que sentiríamos es una superficie lisa menor o mayormente texturizada. La información así obtenida no nos puede revelar nada decisivo acerca de las características visuales de la ideología en imágenes pintada, ya que la - textura no produce el menor indicio de diferenciación de los colores y de sus mezclas, menor del orden en el cual se encuentran.

De esta manera llegamos al planteamiento de la problemática desde el punto de vista visual. ¿Podría decirse, entonces qué, la imagen es la que está en lugar de algo ausente? Pero, ¿qué es lo que sustituye, o, mejor dicho, sustituye algo la imagen? Según las citas de Umberto Eco, lo más razonable sería afirmar que la imagen está en lugar de o sustituye a un acontecimiento o estado del mundo que no se ha producido nunca. Vea mos ahora, cual es la conclusión a la cual llegaremos examinan do este acontecimiento o estado del mundo.

En primer lugar, "la madona del cardellino" es un acon tecimiento religioso, por lo menos, así lo consideran los historiadores de arte y los sabios del dogma. Si se acepta como tal

es porque debe estar respaldado por las "verdades históricas" - de la religión cristiana, cuyo método de investigación y de argumentación conocemos muy bien. El problema de Eco consiste en que sus preocupaciones se agotan en este nivel, ya que no hace ninguna alusión a las contradicciones planteadas por la ideología en imágenes pintadas por Rafael.

En segundo lugar, el caracter religioso del acontecimiento queda marcado por los símbolos visuales fijados por el dogma, que consiste en la vestimente típica de Juan Bautista (piel de animal y un cazo) y en la aureola de él y de la Virgen María. La presencia de símbolos visuales religiosos, de antemano comprueba, sin recurrir al ejemplo del librito de bolsi lio, que se trata de "algo ficticio", ya que no existe ningún acontecimiento divino realmente sucedido o comprobable histórica y científicamente.

Ahora bien, la contradicción radica en el significado de los elementos contrapuestos, irreales (símbolos visuales religiosos) a reales:

- a) <u>Vestido de la Virgen María</u> sí lo comparamos con el de la "Mona Lisa" o con los vestidos de otros personajes feme nimos de otras ideologías en imágenes religiosas y profanas contemporáneas a la "Madonna del Cardellino" podemos ver que son semejantes, y, deducir así, que este tipo de vestidos eran la moda en la época de Rafael.
- b) Paisaje dentro de 61 hay dos elementos arquitectónicos, un puente y una ciudad lejana cuyas características rena-cemtistas se logra distinguir; correspondiendo, además, el

tipo de Vegetación a un territorio de clima moderado, como por ejemplo el de Italia del Norte.

ta, ya que aparece a partir de 1440, al inventar Gutemberg su imprenta (Rafael pintó la "Madonna del Cardellino" en - 1506): en aquel entonces el papel, ya se conocía en Europa porque los árabes lo habían transmitido a Europa del Sur en el siglo XII.; sin duda, el librito de bolsillo es de papel, lo revela su formato y grosor, porque los libros producidos de pergamino (por el mismo material) eran mucho más voluminosos y lujosos.

A ésto hay que añadir el fondo mitológico e histórico - del acontecimiento, puesto que también plantean contradicciones en relación a su presentación:

- a) En esta ideología en imágenes el niño Jesús está representado por la imagen de un niño de 2-3 años de edad, lo que significa que no le fue posible jugar con Juan Bautista, porque según la Biblia a esta edad se encontraba en Egipto; y dado que el "angel" avisó solamente a los padres de Jesús lo que Herodes se proponía hacer con los niños, ningún otro bebé en Belén pudo salvarse, por la misma razón ninguno lo podría acompañar; así el único lugar factible donde podían jugar Jesús y Juan Bautista era en Nazareth a donde llegó él al cumplir los 4 años de edad, porque según la Biblia regresaría allí después de la muerte de Herodes, lo que su cedió en el año 4 de nuestra era.
- b) Si dejamos a un lado los símbolos visuales religiosos el -

acontecimiento automáticamente se vuelve real, como una situación que sucedió o como una situación que podía suceder cotidianamente en la época de Rafael; de esta manera, lo que veríamos es una mujer con actitud maternal y de aquella clase social cuyos miembros sabían leer y podían disponer de libritos de bolsillo, acompañada de dos niños vivaces jugando en el campo.

Así sería posible defender, por un lado, el carácter - religioso del acontecimiento y, por el otro, lo contrario. Para poder resolver esta ambivalencia tenemos que aclarar lo que com prendemos bajo el término "presentación".

Los productores de ideologías en imágenes muchas veces han empleado el mismo tema en diferentes épocas históricas. Por ejemplo: la anunciación. Es un tema bíblico que impone exigencias invariables e insuprimibles, así visuales como conceptuales. Por eso, este acontecimiento siempre es reconocido como la "anunciación". Pero si comparamos entre sí una "anunciación" pintada en la Edad Media, una pintada en el Renacimiento y una en la época Barroca inmediatamente notaremos las diferencias visuales y, por consecuencia, las conceptuales. Generalmente los estudiosos atribuyen estas diferencias a diferencias estilísticas. Excepto Nicos Hadjinicolaou, al sustituir el término "estilo" por el de "ideología en imágenes". De donde viene que, para él las diferencias tienen que ser también de orden ideológico. Según nuestra concepción, esto es evidente.

Por un lado, la elección del tema religioso es consecuencia de la conciencia religiosa de los productores o de los

individuos quienes los mandaron pintar; y el mensaje religioso prueba la presencia de algunos elementos visuales del sistema de significación de la religión cristiana. Así, es perceptible la interferencia de una de las formas de producción de la ideología dominante en aquellas épocas: la religión. Hasta el momento nada varía de un ejemplo al otro, es decir, el tema y el mensaje religioso es el mismo en las tres ideologías en imágenes de dos dimensiones pintadas.

Por el otro lado, sí podemos observar cambios en la conciencia de los hombres como consecuencia de todas sus relaciones producidas y vividas. El resultado de este cambio se de ja ver en la producción y la forma de vivencia de nuevas relaciones. Una parte dei resultado se traduce en la modificación de la relación que tienen los hombres con sus ideas religiosas (a las que también modifican al mismo tiempo). Así, la conceptuación de las vivencias y de sus resultados, como de los resul tados "almacenados" de las vivencias de las sociedades anteriores, inclusive, de las ideas tan rigidas como las religiosas, suceden en manera distinta en las diferentes épocas históricas. En parte, esta conceptualización se concreta en la presenta -ción de la ideología en imágenes. Por eso, a pesar del mismo tema y del mismo mensaje religioso, las tres "anunciaciones", al ser presentadas en distintas maneras, adquieren significados diferentes en relación a la conciencia de los hombres.

Pero, no se trata únicamente de la presentación de al gún acontecimiento supuestamente religioso, es mucho más que - eso. Para saberlo tenemos que tomar en consideración lo que -

implican los elementos compositivos que forman en su conjunto la ideología en imágenes. Aunque algunos de ellos sean contra dictorios o aparentemente ni tengan relación. En el caso de la "Madonna del Cardellino", estos son: los elementos que componen al paisaje, el pájaro con el cual se entretienen los niños, los personajes mismos, sus características físicas, sus actitudes, sus estados de ánimo, el colorido y el ordenamiento Tenemos que añadir todavía el acontecimiento de todos éstos. como elemento compositivo, al estar presente en la ideología en imágenes como el resultado de la relación significativa de algunos elementos y de los símbolos visuales religiosos. Decimos que es un elemento compositivo porque están presentes otros ele mentos más que no forman parte de él, por ejemplo: el paisaje que, inclusive entra en contradicción con el acontecimiento religioso, por el simple hecho, de ser ubicado en semejante "esce nario" sabiendo que Jesús no vivió en Italia del Norte.

Así, por otra parte, vemos que la presentación comprende la elección de todos los elementos compositivos, la elección de sus coloridos y de sus ordenamientos, la elección del tema, del mensaje, del acontecimiento, y, como consecuencia de la relación significativa de éstos, la elección de la disposición significativa de la ideología en imágenes. Podemos decir concretamente que la esfera ideológica de la conciencia a través de la elección es como se dispone a concretarse y queda concretada en la ideología en imágenes por su presentación.

Más claramente, la esfera ideológica de la conciencia humana es uno de los aspectos del resultado de las relaciones -

producidas, reproducidas y vividas por los hombres con sus me-dios de producción, con la sociedad, consigo mismo, con la naturaleza, etc., es decir, con sus condiciones de vida. Que se con
creta en infinidad de formas, desde conceptos, actitudes, hasta
productos tan concretos como la producción de ideología en imáge
nes. Así, podemos describir la presentación como la determinación
de la disposición significativa de la ideología en imágenes, siendo
ella una de las formas de la concreción de la esfera ideológica
de la conciencia. Por eso decimos también que la ideología en imágenes es ideología producida.

En base a lo anterior, el acontecimiento o el estado - del mundo, que estamos analizando no es más que uno de los elementos compositivos que forman la ideología en imágenes. Por lo tanto, no tiene sentido la discusión de que realmente haya sucedido o no. Lo importante es su significado en relación a los - significados de los otros elementos compositivos.

Considerando las cosas en esta manera, queda claro que la ideología en imágenes no puede estar en lugar del aconteci---miento, ni tampoco en lugar de nada fingido o realmente sucedido. Entonces, ¿que es lo que la ideología en imágenes llamada "La Madonna del Cardellino" significa para nosotros y cómo?

Ante todo, tenemos que recordar que Marx definió la - ideología como "falsa conciencia", así, es posible sustituír el término "ideología en imágenes" por el de "falsa conciencia en - imágenes". Esto nos aclara dos cosas. En primer lugar, que el individuo quien, hoy en día, sigue defendiendo el carácter religioso de "La Madonna del Cardellino" lo único que hace es dar --

rienda suelta a su falsa conciencia. En segundo lugar, se trata de la concreción generalizada de la "falsa conciencia" de la cla se dominante italiana de fines del siglo XV y principios del siglo XVI, a pesar de que la ideología en imágenes de dos dimensiones pintada sea producida por un solo individuo. Porque el "portavoz" de la "falsa conciencia" o de la ideología de una clase o estrato sociales puede ser solamente el realizador de la concreción, en caso nuestro, el productor de la ideología en imágenes, y ésto a causa de la división social del trabajo.

Ahora bien, examinemos brevemente el concepto "falsa - conciencia". Porque si lo aceptamos tendríamos que aceptar también todos los conceptos y las "oposiciones empiristas entre lo oculto y lo manifiesto, la esencia y la apariencia, lo visible y lo invisible, como instrumentos conceptuales para dar cuenta de la relación entre los sistemas de representaciones y los procesos sociales objetivos" (34). Pero, en el caso de Marx "se trata, en cambio, de analizar lo que entendemos son los efectos contradictorios de un empleo no tradicional de distinciones y catego rías tradicionales" (35). Precisemos esta consideración, y para ello no hay nada mejor que las palabras de Emilio de Ipola:

"El texto del libro III de <u>El capital</u> precedentemente analizado, así como los capítulos sobre el fetichismo de la mercancía y sobre el salario, recurren ciertamente a las categorías empiristas que hemos cuestionado. El funcionamiento teórico de estas categorías sostiene la demostración del carácter mistifica dor de las formas fenoménicas y, por lo tanto, de la percepción necesariamente deformada de los agentes de la producción. No obstante, en la explicación de los factores que determinan esa

'falsa' percepción (y, en consecuencia, esa 'falsa' conciencia). Marx no se contenta con hacer referencia exclusivamente a la dis tinción inscrita en la realidad, entre el movimiento real y el movimiento aparente, y a la inversión de las determinaciones que induce este último. Sin rechazar esta distinción, Marx da a entender que no basta con ella para explicar acabadamente la defor mación que os inherente a la percepción de los agentes sociales. De alguna manera - que hay que tratar de precisar - la posición rclativa de estos últimos en el seno de los procesos sociales de be satisfacer ciertas condiciones para que la mistificación opere. Y si definimos esta posición relativa no como un lugar está tico, no como un simple 'casillero' en el cual los agentes son instalados, sino como lo entiende el materialismo histórico, en términos de una configuración compleja y dinámica de prácticas sopodemos afirmar que entre las condiciones que determiciales. nan el 'fetichismo' figura también el tipo de prácticas sociales, diferentes para cada clase social, cumplidas por los agentes de la producción en el interior de los procesos económicos y políti cos."(36)

-- "La ilusión fetichista (y también la falsa conciencia, Aut.) no opera pues de manera, por así decir, totalmente indiscriminada: opera esencialmente, si no exclusivamente, para los 'espiritus cautivos en las redes de la producción de mercancías', es decir, para aquellos agentes sociales cuyas prácticas son definidas, en su totalidad, por las relaciones ('redes') mercantiles o capitalistas de producción. Con otras palabras, el fetichismo califica esencialmente, si no exclusivamente, a los agentes que fue

ra de las prácticas inherentes a la producción y reproducción del sistema mercantil o capitalista, no tienen acceso a ningún otrotipo de prácticas ni de experiencias sociales." (37)

"...las formas ideológicas que prolongan, bajo una forma reflexionada y 'racional', la ilusión fetichista que afecta a
la percepción de los procesos sociales por parte de los 'espíritus'
cautivos en las redes de la producción de mercancias, son formas de la ideología burguesa; " (38)

"...no se trata de negar que la mistificación que, por ejemplo, 'oculta enteramente la naturaleza y el origen de la ganancia', afecta no solo al capitalista sino también al obrero. Pero Marx nos ha advertido desde el comienzo del libro III que su análisis se atendrá exclusivamente a la 'conciencia habitual' de los agentes: de la producción. 'Conciencia habitual' - formada por el hábito -, 'espíritus cautivos', eso es, prisioneros de sus prácticas habituales (producción y extorsión de plusvalía); conciencia, pues, inducida por prácticas destinadas a confirmar, y no a cuestionar, el régimen capitalista. Para que el obrero pueda desembarazarse de esta 'conciencia habitual' se requiere su inscripción en otras prácticas 'no habituales' - desde la perspectiva de la producción - capitalista -, prácticas forjadoras de otros'habitos' y generadoras de otra 'conciencia': una conciencia, en fin, en la que se encarnan otras posiciones (proletarias) de clase.

El que Marx haya centrado su atención en las formas de disimulación del sistema económico capitalista; el que haya puesto el acento sobre el hecho de que esta mistificación afecta tanto al capitalista como al obrero, no debe extrañarnos. Es la misma ra-

zón por la cual la lucha de la clase obrera contra el régimen ca pitalista sólo figura en los tres libros publicados de El capital bajo sus formas puramente defensivas: lucha económica por mejores condiciones de trabajo (limitación de la jornada laboral) o por mejores salarios, y no lucha política con vistas a la destrucción de las relaciones capitalistas de producción - y su reemplazo por relaciones de producción socialistas. Recuérdese que El capital es una obra inacabada y que su último capítulo (del cual Marx sólo redactó veinte líneas) se titula: 'Las Clases'." (39)

"Esta 'coquetería' terminológica con la ideología de la transparencia no debe ser un impedimento para captar la profunda pertinencia de este texto: lejos estamos aquí del postulado de la opacidad del todo social. Para mostrarlo con enfasis, Marx se co loca exactamente en las antipodas de ese supuesto. Pero no para sustituír ese postulado por su réplica inversa; la ciencia de los procesos sociales no se deja pensar bajo las categorías de la visión: solo es pensable como una práctica (material, histórica, dialéctica y proletaria) y de las experiencias que dicha práctica abre y comanda. Práctica generadora de nuevas experiencias o, pa ra decirlo una vez más con los términos del empirismo, de nuevas 'apariencias', que nada tienen en común con las 'apariencias' generadas por las 'prácticas habituales' de la producción capitalis Una vez que la clase obrera (y todos aquellos que adoptan consecuentemente posiciones proletarias) han desarrollado esas prácticas y fundamentalmente, una vez que se ha dado los medios de reproducirlas en escala ampliada (a saber, el partido revolu-cionario, aparato político e ideológico de la clase obrera), esta

clase deja de 'ver' en el salario, por ejemplo, la retribución - del valor de su trabajo, para 'ver' en él uno de los mecanismos principales por los cuales se realiza la explotación capitalista. Y deja de 'ver' asimismo en el valor una propiedad 'natural' de las mercancías, para 'ver' en él la cristalización de su propio trabajo productivo. Estos 'misterios' que las 'apariencias' capitalistas ocultan (al capitalista 'práctico', así como a sus representantes teóricos: los economistas vulgares e incluso clásicos) se disipan para quien ha constituido su percepción sobre la base de prácticas anticapitalistas y proletarias." (40)

Según las citas anteriores, referirse a la "falsa con-ciencia" quiere decir hablar de la ideología dominante en operación; que para operar necesita de ciertas condiciones sociales: la división de la sociedad en clases y la práctica de ciertas prácticas sociales para mantener esta relación. Cuya función social es, precisamente, no dejar "percibir" la intención de esas prácticas sociales ni al capitalista ni al proletario, además de "hacer parecer" los intereses de la clase dominante como los inte reses de todas las clases sociales, es decir, como si fueran las leyes que rigen la naturaleza. La ideología dominante es "falsa conciencia" desde la posición de clase de las clases explotadas y desde el momento que se dan cuenta de ello y conscientemente ejer cen la lucha política de clases para abolir las relaciones socia les cuyo fin es explotarlas. Ahora bien, no es casualidad que Marx en su análisis de prioridad al estudio de la sociedad capita lista; esto sucede así porque el proletariado es la primera clase explotada que llega a estar conciente de su situación y se dispone organizada y metódicamente a cambiar sus condiciones de vida a través de la lucha política de clases.

Regresando a nuestro tema original, Rafael había producido "La Madonna del Cardellino" para la clase dominante, con virtiendose así en su "portavoz ideológico". En esta manera, esa ideología en imágenes de dos dimensiones pintada es la concreción de la "falsa conciencia" de la clase dominante italiana, de la época de Rafael, por la cual afirma y reafirma su posi--ción de clase. Todo esto le podemos saber gracias al análisis de la relación significativa de los elementos compositivos antes descritos. La Virgen no podía disponer de un vestido así, ni de un librito de bolsillo (además quien aseguraría que sabía leer, lo cual no era común en aquel entonces) y tampoco descansar en el campo en las afueras de una ciudad renacentista, cosa que si podía hacer una "dama" de la clase dominante italiana. Lo que significa que la Virgen María está presentada a "semejanza" de o como la quería "ver" esa clase, mejor dicho, como le convenía que se "viera".

Lo que viene de aquí es obvio: la clase dominante produce la ideología dominante; la forma dominante de la ideología dominante (en la época de Rafael) era la religión; la clase dominante con el revestimiento religioso de "La Madonna del Cardelli no" representa sus propios privilegios como privilegios de los santos, es decir, "santifica" sus propios privilegios, justificando así su posición de clase, ya que nadie más que ellos podían disponer de libritos de bolsillo y de todo lo que ese producto implica (saber leer y escribir, tener posición económica para comprarlo, tener interés en apropiarse de la cultura dominan

te y producirla, tener tiempo para realizar estudios, etc.), dis poner de vestidos apropiados para la clase dominante, de tiempo libre para "cultivarse", etc.

\_Ahora bien, no nos confundamos, no se trata de algo aparente ni de algo oculto, la ideología en imágenes no os más que lo que se ve en el sentido del término. Lo que varía de un individuo a otro es su respuesta interpretativa acerca de lo per cibido. Citemos una vez más a Emilio de Ipola: "No es lícito ha blar de 'formas de manifestación-disimulación' objetivas de un proceso económico (o político), independientemente de la eficacia de las ideologías que constituyen esas formas de manifestación. Así, como los colores y las formas de los objetos se manifiestan diferentemente según la naturaleza del aparato perceptual de quien los observa, del mismo modo las relaciones sociales se mani fiestan diferentemente (esto es, se disimulan o se revelan en su realidad profunda) según la naturaleza del 'aparato perceptual' de quien las 'observa'. Abandonemos ya definitivamente las metáforas sobre la percepción: en rigor, el 'aparato perceptual' con el cual observamos las relaciones sociales no es otra cosa que la ideología que, consciente o inconscientemente, hemos adoptado. Y esa ideología - repitámoslo - no surge del aire, ni tampoco de nuestra 'libre' reflexión: surge del tipo y del sentido (económico y político) de las prácticas en que nos enrolamos y de las 'lecciones' que extraemos de ellas." (41)

Así, la ideología en imágenes no es un "espejo" en el cual nos vemos como nos gustaría que fueramos, sino es el ordena-miento y la concreción de todas aquellas ideas o <u>articulaciones de</u>

determinadas formaciones mentales que radican en la mente humana desor denadamente y que son, muchas veces, inexplicables con el lengua-je hablado y escrito.

Ahora bien, ocupémonos un poco de aquellos agentes sociales quienes no son productores de ideologías en imágenes directamente, pero son productores, reproductores y "portadores", de diferente manera, de las mismas ideologías que se concretan en la producción de ideología en imágenes.

Un individuo que rechaza la producción de ideología en imágenes "no figurativa" no lo hace por no conocer cierto sistema de significación, aunque su argumento favorito consista en la "in comprensibilidad" de esta producción. Asímismo, la razón del menosprecio de la producción llamada "naturalista" por parte de otro individuo no es justificable con la "incomprensibilidad", puesto que nadie se lo creería. La manifestación de preferencias no depende del conocimiento o del desconocimiento de los sistemas de significación vigentes y no vigentes, como en el caso de la producción de imágenes que no son formas de la producción ideoló gica, sino de la posición ideológica de los agentes sociales. Esa posición ideológica está determinada por el estado momentáneo del desarrollo de la esfera ideológica de la conciencia de cada ser humano y se concreta, en nuestro caso, en la respuesta interpretativa (de cada individuo) causada por la determinación de la disposición significativa de la ideología en imágenes. Las respuestas así individualizadas no son subjetivas, como se acostumbra afirmar, puesto que (lo demuestra la práctica) el desarrollo de la concien cia y las respuestas interpretativas de aquellos hombres cuyas --

condiciones de vida son las mismas <u>son semejantes</u>. A rafz de esto podemos hablar de las ideas, de las concepciones, de las formas de pensamiento, etc., y de sus formas y modos de concreción generalizadas, o sea, características de una sociedad.

Con eso se explica también el fenómeno de "catarsis". Podemos decir que lo que se denomina con éste término no es más que la "identificación" en el nivel ideológico del individuo con la ideología en imágenes. Donde la "identificación" se concreta en la respuesta interpretativa del individuo en forma de conceptos (como la descripción de gustos y sentimientos codificados) y, en buena parte, en sensaciones mentales indescriptibles por el lenguaje hablado y escrito. Por esto último han definido los filósofos la "catarsis" con el concepto "goce", olvidándose de un he cho simple: el "goce" va junto con el placer, es decir, gozamos de las cosas que nos producen placer y no gozamos de aquellas que no nos producen placer; decir que gozamos de "algo" significa que este "algo" es agradable para nosotros y que lo aceptamos como -Ahora bien, ¿quien podría tener el valor de afirmar que to dos los individuos "gozarían" de todas las ideologías en imágenes producidas? Así, queda claro que al estar en contacto visual con cualquier ideología en imágenes no es apropiado identificar el efecto producido en nuestra mente con "el goce".

#### 3.2.1. Producción de ideología en imágenes de tres dimensiones

Hemos llegado a algunas conclusiones en el curso de esta investigación, las cuales aplicarémos ya directamente a nues-tro objeto de estudio.

Queda claro que para el análisis de la producción de ideología en imágenes de tres dimensiones no podemos utilizar términos y conceptos empiristas como "lenguaje visual", ni lin-guísticos (a pesar de su precisión), puesto que, el producto (la ideología en imágenes de tres dimensiones) tendría que estar estructurada según una "gramática" bien definida como son los idio mas o prácticas linguísticas. El "secreto" de su polisemia radi ca, precisamente, en la falta de esta "gramática" y en que no es un sistema de signos y símbolos icónicos o texto visual. por ello, tampoco es un sistema o medio de comunicación, a pesar de ser una práctica significante cuyo producto es su parte integran te a partir de la cual sucede toda significación. Tampoco cabe duda de que la práctica de la producción de ideología en imáge-nes de tres dimensiones es uno de los "modos de producción de se miosis". Término que se refiere a características tan generales como el término "práctica significante" (ya hemos hecho referencia a esta problemática), puesto que cada "práctica significante" es un "modo de producción de semiosis": cosa que no nos es de gran ayuda.

Ahora bien, lo más necesario, para nosotros, era definir nuestra posición ante el concepto "ideología": no se puede identificar en su totalidad la ideología con la "falsa conciencia" ya que la "falsa conciencia" es la "conciencia habitual" - formada por el hábito - de los agentes sociales, es decir la ideología dominante en operación, o sea, la ideología de la clase dominante distribuida entre los agentes de la clase explotada; pero sí pode mos identificar lo denominado con el término "ideología" como la

posición tomada (conciente o inconscientemente) por cada agente so cial ante la forma como vive sus relaciones con sus condiciones de vida, concretandose en "infinidad" de formas - la práctica de la producción de ideología en imágenes de tres dimensiones es una de ellas -, incluso hasta en la posición que determina las intenciones de las prácticas científicas y las intenciones de las prác ticas de la producción material, dicho con una frase de Marx y -Engels de la "producción y reproducción de la vida real". Natu-ralmente, esta posición tomada por los agentes sociales es el resul tado inevitable de la forma como viven sus relaciones con sus con diciones de vida. Puesto que las condiciones de vida de cierto grupo de hombres es la misma, y, por ello, siendo semejantes también la forma como viven sus relaciones con sus condiciones de vi da, podemos hablar de las ideologías características de una socie dad, clase social o época histórica. Asímismo podemos hablar de la producción de ideología en imágenes de tres dimensiones de la prehistoria, de la Edad Media, de las clases dominantes, etc.

Por un lado, la producción de un tipo de ideología en imágenes de tres dimensiones se "modifica" o se "abandona" en la medida que va tomando otro curso el desarrollo social y se va modificando la forma como viven los hombres sus relaciones con sus condiciones de vida; modificándose así también su conciencia y la esfera ideológica de su conciencia. La esfera ideológica de la conciencia a través de la elección es como se dispone a concretar se, y queda concretada en la ideología en imágenes por su presentación. La presentación comprende la elección de todos los elementos compositivos, la elección del tema, del mensaje (cuando -

hay), del acontecimiento, la organización de los elementos, etc., y, como consecuencia, de la relación significativa de estos, en suma, la elección de la disposición significativa de la ideología en imágenes de tres dimensiones. En esta manera, la conceptuación de las vivencias y de sus resultados así como la de los resultados almacenados de las vivencias de las sociedades anteriores, se concreta en parte, en la presentación de la ideología en imágenes; que sucede de manera distinta en las diferentes épocas históricas al ser presentados de otras maneras, adquiriendo significados diferentes en relación a la conciencia de los hombres. Por otro lado, la respuesta interpretativa por parte de los agentes sociales a la ideología en imágenes de tres dimensiones depende del estado momentáneo del desarrollo de su conciencia, que a la vez es causada por la forma como viven sus relaciones con sus condiciones de vida.

Lo que nos resta hacer todavía es ejemplificar lo anterior analizando, aunque sea brevemente, algunas ideologías en imá genes de tres dimensiones. Habíamos dicho ya que nuestro interés en la presente investigación no está enfocado en el análisis formalista sino en el carácter ideológico del producto. Hecha esta advertencia podemos proseguir.

En primer lugar, elegimos la "Coatlicue", ideología en imágenes de tres dimensiones producida en el siglo XV de nuestra era, en la época de oro" de la sociedad mexica. Fue producida para representar la diosa denominada con el nombre "Coatlicue", -- principalmente diosa de la tierra, del nacimiento y de la vejez, "misterio" del orígen y del fin, antiguedad y feminidad. Es de

piedra, 250 m. de alto y se compone de los siguientes elementos compositivos: tiene una triple estructura (cruciforme y simétrica de frente y del lado posterior, y piramidal de los costados, y la organización de sus elementos compositivos hacen referencia al cuerpo humano: la cabeza se compone de dos cabezas de serpien te; los brazos de cabezas de serpiente, y garras de aguila en las articulaciones, pulseras y colgajes; en el lugar de las ma-nos tiene serpientes preciosas; el torax está formado de piel hu mana con pechos femeninos y un collar de manos y corazones con un cráneo; tiene una falda do serpientes comunes sostenida por una faja de serpientes preciosas, y en la parte posterior un crá neo y un disco de plumas con un colgaje de cuero trenzado remata do con caracoles; las piernas están formadas de serpientes comunes y preciosas cubiertas por una faldilla de chapetones circula res, plumas y cascabeles; y, finalmente, en el lugar de los pies tiene garras de aguila, con cuatro grandes uñas, con un par de ojos cada una de ellas).

Elegimos esta ideología en imágenes de tres dimensiones porque dificilmente se puede encontrar (si es que existe), en -- cualquiera de las sociedades existentes hasta la fecha, otra en la cual se concrete en manera tan compleja y completa la posición tomada ante la forma como vivía sus relaciones con sus condiciones de vida la clase dominante, en este caso la clase dominante de los mexicas.

La sociedad mexica era una sociedad de clases y gracias a su peculiar estructura social, sin precedentes. Tiene características comparables con sociedades de diferente estructura so---

cial (las cuales la presentan como contradictoria). Por ejemplo: con la sociedad de los sumerios (por vivir de los tributos de los territorios conquistados, por la forma del apoderamiento de la so breproducción y la administración, en gran parte, de la sociedad, por los sacerdotes); con Egipto antiguo (la arquitectura, la escritura, etc.); con la sociedad de la Grecia antigua (la organiza ción democrática de la sociedad, aunque con diferencias notórias); su politeismo con el politeismo de la época esclavista en general; la organización de la sociedad por medio del sistema de castas, se gún la división social de trabajo, con el sistema de castas de la temprana edad media en la India; también se puede comparar la so-ciedad mexica, según la forma de la posesión de la tierra cultivable (propiedad comunitaria y no privada) y la forma del pago del tributo al estado con la forma como se había desarrollado el feuda lismo en Inglaterra y Europa del norte (a este punto nos referirémos en el capítulo siguiente). Sería sumamente interesante hacer un estudio sobre lo enumerado, pero nos llevaría muy lejos de nues tro propósito.

Así, nos limitarémos a la supraestructura, que se concreta en un complejo sistema religioso, ya que abarca sin excepción todos los aspectos de la vida humana. Justino Fernández en su estudio sobre la Coatlicue (pag. 253) dice: "El ser de la existencia de los dioses es: ser guerrero. Y el hombre no podía menos de ser semejante a los dioses, por eso su actitud fundamental es la guerra, que lleva el sacrificio de la vida, como vía de divinización, y como fin el mantenimiento de los dioses. Así, el ser de la existencia de los hombres es también ser guerrero." Esta religión era

la vida para ellos, solamente por medio de la guerra podían sobrevivir, primero como nómadas (hasta 1168 de nuestra era se establecieron en la orilla del lago Anáhuac y establecieron su ciu dad-estado a partir de 1325) y, posteriormente, como una sociedad que prácticamente vivía de los tributos de los territorios conquistados, además de que por medio de las guerras obtenían material humano para sus sacrificios.

Ahora bien, las guerras, las conquistas impulsadas por la religión, principalmente, servía a los intereses de clase de los sectores dominantes (principes, sacerdotes, nobles comerciantes, soldados). Por medio de la religión mantenían sus privilegios, es decir, la religión representaba sus intereses de clase. Era una de las formas de concreción de su posición ante la forma como vivían sus relaciones con sus condiciones de vida. Esto lo demuestran los severos castigos impuestos a los que cometían faltas contra los dioses o contra el orden social determinado por medio de la religión.

Su concepción cósmica, la religión mexica, en la cual se trata de la divinización del cosmos y no de la humanización de los dioses (como en la Grecia antigua) y en la cual había una división entre lo divino y lo humano, definiendo así el lugar de los hombres en él, no es más que una forma de presentar los intereses de clase de los productores y de los que fomentan la producción de estas ideas religiosas (o sea, de las castas deminantes) como los intereses de toda la sociedad; (a pesar de las apariencias semitribales como resultado del importante papel que juega el clan en la estructura social mexica). Esa concepción cósmica

c religiosa es la que se concreta en la Coatlicue, ideología en imágenes de tres dimensiones simbólica y abstraída, y no naturalista. Cada elemento compositivo está en relación o simboliza alguna deidad o algún concepto. Es, por eso, que los agentes so
ciales entablan sus relaciones con ella come con la mitología que era la forma del orígen y del funcionamiento del cosmos, en
el cual tienen su lugar determinado y están destinados a servir
a los dioses y, por medio de ellos a los sectores privilegiados
y dominantes de la sociedad.

La manera como se concreta por medio de la correlación significativa de sus elementos compositivos la concepción cósmica o la religión de los mexicas en la Coatlicue, es lo que describe Justino Fernández en su libro "Coatlicue: estética del arte indígena antiguo", del cual citarémos algunos ejemplos:

"...las tres estructuras fundamentales de <u>Coatlicue</u>: cruciforme, la 'piramidal' y la humana forman unidad indivisible,
puesto que cada una de ellas es necesaria a las otras dos. El
simbolismo explica el orden cósmico inflexible y dinámico que al
ser visto como mito esencial y como orden religioso, da sentide
a la existencia humana."(42)

"La estructura cruciforme, es decir, con cuatro direcciones, tiene su origen, claro está, en la concepción azteca cós mico -religiosa. Idea fundamental era agrupar a todos los seres según los puntos cardinales, de donde el número cuatro resulta tan importante para el mundo indígena, así como la dirección central, o de abajo a arriba, con lo que el número cinco es el otro importante y religioso también. Es un orden primordial por me-

dio del cual el hombre debió sentir cierta seguridad ante el -caos, más ese orden es mítico. Por otra parte el principio o pareja divina representaba la dirección central, arriba y abajo,
el cielo y la tierra. Cuatro veces habían sido creados el mundo
y el hombre, cuatro soles también, y cuatro cataclismos habían terminado con todo; entonces, ahora, se vivía, o se vive, en el
quinto sol, el quinto mundo, destinado a perecer una vez más por
temblor o terremoto. Esta concepción dinámica del mundo y del hombre, de creación de destrucción, daba a la existencia por entero un sentido inflexible de caducidad, de muerte, pero también
de resurgimiento constante." (43)

"La referencia al cuerpo humano, otra de las estructuras fundamentales de <u>Coatlicue</u>, significa la estrecha vincula--ción de la existencia humana con el mito cósmico sagrado, la o-frenda suprema de la vida para el mantenimiento de los dioses, que es tanto como decir del orden cósmico y de la vida." (44)

"Pues bien, si la Tierra, 'nuestra madre', es origen de dioses y de hombres, me aventuro a pensar que su falda de ser pientes comunes simbolice a sus hijos terrenales: los hombres.

Mas no hay que olvidar que aquellas penden y están mantenidas en un orden por dos serpientes preciosas que forman el cinturón; preciosas porque, a diferencia de las comunes, su piel se compone de bandas y chapetones o piedras preciosas, símbolos de plumas, lo que acusa su calidad divina." (45)

Respecto a la Coatlicue, Justino Fernández dice tam-bién (P. 248): "Tener allí en el objeto de la creencia y de la adoración a los dioses de bulto, visibles y palpables, era tanto como tener la mitología en un puño, el <u>ser</u> de los dioses; era tanto como <u>estar en relación directa</u> y real con ellos."

En segundo lugar, seleccionamos la ideología en imágenes de tres dimensiones denominada "David" de Miguel Angel, que terminó de producir en 1504; es de marmol blanco con una altura de 5.14 m. La elegimos porque, por un lado fué producida en una sociedad con características radicalmente diferentes que la Coatlicue y, por el otro, porque aparentemente todo lo que se ha dicho sobre ella es exaltando la "genialidad" del productor y lo "maravilloso" del producto, considerandola como la simbolización del ideal político republicano de Florencia renacentista. En el siguiente capítulo harémos amplias referencias sobre la sociedad renacentista, así, en este momento, únicamente considerarémos lo necesario para nuestro propósito.

Esta ideología en imágenes de tres dimensiones se compone de los siguientes elementos compositivos: un joven desnudo parado, una honda colgando del hombro izquierdo y sostenida con la mano del mismo lado, aparentando serenidad por medio de la posición del cuerpo; la apariencia de cierta inquietud por medio de la posición de los brazos y de la cabeza y representa a un personaje bíblico llamado "David". De su presentación lo único que podemos decir que es realista y es prácticamente indescriptible al igual que la de la Coatlicue. Es imposible comparar las dos ideologías en imágenes de tres dimensiones, pues son productos de sociedades diferentes en todos sentidos, menos en uno: - son sociedades de clases.

En Florencia, en la época de Miguel Angel, la clase do

minante era la burguesía mercantíl interesada en obtener títulos de nobleza. Hecho que de antemano definió su alianza, por un la do, y su rivalidad, por el otro, con la aristecracia feudal; - siendo aliados naturales del Papa. La familia de los Medicis - prácticamente era dueña de la ciudad. Era una sociedad regida - por relaciones sociales feudales, aunque modificadas por la imposición del capital mercantil, que impulsaba la producción de mercancías y el comercio, frenando al mismo tiempo el desarrollo -- del modo de producción capitalista.

Ahora bien, el dominio de los Medicis estaba ya encaminado hacia el absolutismo manteniendo la república solamente de nombre. Pero este proceso había sido interrumpido gracias a una revuelta de los sectores sociales descontentos y explotados, encabezados por Savonarola, un sacerdote, quien reinstauró las instituciones republicanas, forzando al exilio a los Medicis en 1494. Por sus crecientes ataques contra la lujuria de la aristocracia feudal, de la burguesía mercantil y del mismo Papa, éstos aliados con los Medicis, lo vencieron y reinstauraron nuevamente su dominio en 1498. Del cual, los Medicis lograron apoderarse completamente hasta 1512.

En esta situación la posición de Miguel Angel se aclara inmediatamente al saber que desde su juventud hasta su muerte prácticamente estuvo al servicio de los Medicis y de los Papas; y, también, que el David fue encargado por un operario de la Catedral de Florencia en 1502, o sea, pocos años después del triun fo de la reacción. Definitivamente podemos afirmar que Miguel Angel era el "portavoz" ideológico de la burguesía mercantil an-

siosa del título de nobleza, que muy pronto los llevó a aliarse de la aristocracia feudal y defender intereses de clase comunes por medio del establecimiento del absolutismo. La práctica de - la producción de ideología en imágenes renacentista en general - fué fomentada (en Italia) por la burguesía mercantil y los Papas, así en ninguna manera podían representar otros intereses de clase más que los de ellos. El David no es excepción y tampoco debe - confundirnos su presentación realista y pretendidamente humanis-ta. Por medio de la presentación de un David "sereno" y "terrenal" en el momento anterior de enfrentarse a Goliat se concretaba el "Humanismo", la ostentación, la fuerza y la dominación de la clase dominante que recien había reconquistado su privilegiada situación; que no era más que su posición tomada ante la forma como vivía sus relaciones con sus condiciones de vida.

#### Citas:

- 1.- Engels F. a J. Bloch, 21-22 de Septiembre de 1880.
  Marx, Carlos Federico Engels: Sobre el Arte, Argentina,
  Ediciones Estudio, 1967. (Compilador: M. Lifschits).
  p. 87-88.
- Engels F. a H. Starkengerg, 25 de Enero de 1884.
   Ibid. p. 88-89.
- 3.- Ibid. p. 89.
- 4.- Engels F. a Conrad Schmidt, 2 de Octubre de 1890. Ibid. p. 89-90.
- 5.- <u>Ibid</u>. p. 90-91.
- 6.- Marx C.: Manuscritos...
   Sánchez Vázquez, Adolfo: Las ideas estéticas de Marx, México Ediciones Era, 1974.
   p. 61.
- 7.- <u>Ibid</u>, p. 61.
- 8.- <u>Ibid</u>. p. 61.
- 9.- <u>Ibid</u>. p, 62.
- 10.- <u>Ibid</u>. p. 62.
- 11. Diccionario Enciclopédico Salvat, "Arte", España, Salvat Editores, S.A., 1962.
- 12.- Uj Magyar Lexikon, Muvészet, Akadémiai Kiadó, Budapest, 1962. (El Nuevo Diccionario Enciclopédico Hungaro, "Arte"; la cita es traducción nuestra).
- 13.- Sánchez Vázquez, Adolfo: Antología (textos de estética y teoría del arte), México, U.N.A.M. 1972.
  p. 39-40.

- 14. Sánchez Vázquez, Adolfo: <u>Estética y Marxismo</u>, México, Ediciones Era, 1970. colección: El Hombre y su Tiempo. Tomo I.; p. 152.
- 15. Guiraud, Pierre: <u>La semiología</u>, México, Siglo XXI. Editores, S.A. 1976.
  p. 90.
- 16.- Ibid. p. 89-90.
- Fischer, Ernst: <u>La necesidad del arte</u>, España, Ediciones Peninsula, 1973, colección: Ediciones de bolsillo.
   p. 13.
- 18.- Lunacharsky, Anatoly V.: El arte y la revolución (1917-1927), México, Editorial Grijalbo, S.A., 1975. p. 291.
- 19.- Sánchez Vázquez, Adolfo: <u>Estética y Marxismo</u>, México, Ediciones Era, 1970, colección: El hombre y su tiempo.
  Tomo I., p. 167.
- 20.- Marx, K. y F. Engels: <u>Escritos sobre arte</u>, (recopilación de Carlo Salinari), España, Ediciones Peninsula, 1969.
  p. 5-6.
- 21. Hadjinicolaou, Nicos: <u>Historia del arte y lucha de clases</u>, México, Siglo XXI. Editores, S.A., 1979.
  p. 168-169.
- 22.- de Ipola, Emilio: <u>Crítica de la teoría althusserista sobre la ideología</u>, Revista Arte Sociedad Ideología, No. 7, México, 1980. p. 74.
- 23,- Ibid. 88.
- 24,- Ibid. p. 89.

25.- Ducrot, Oswald - Tzvetan Tododov: <u>Diccionario enciclopédico</u> de las ciencia del lenguaje, 6a. edición, México, Siglo XXI, Editores, S.A., 1980.
p. 111.

26.- della Volpe, G.: <u>Crítica del gusto</u>, España, Ed. Seix Barral, S.A., 1966.
p. 205.

27.- Eco, Umberto: <u>Tratado de semiótica general</u>, Editorial Nueva Imagen (México) y Editorial Lumen (España), 1980.
p. 31.

28.- Ibid. p. 35.

29.- Ibid. p. 34.

30.- <u>Ibid.</u> p. 396.

31.- <u>Ibid</u>. p. 358.

32.- <u>Ibid</u>. p. 359.

33.- <u>Ibid</u>. p. 399-400.

34.- de Ipola, Emilio: <u>Crítica de la teoría althusserista sobre la ideología</u>, Revista Arte Sociedad Ideología No. 7., México, 1980.

p, 81,

35.- Ibid, p. 79.

36.- Ibid. p. 81-82.

37.- Ibid. p. 82.

38.- Ibid. p. 82.

39. - <u>Ibid</u>, p. 82-83.

40.- Ibid. p. 84-85.

41.- <u>Ibid</u>. p, 85.

- 42. Fernández, Justino: <u>Coatlicue</u>: <u>estética del arte indígena</u>
  <u>antiguo</u>, México, Ediciones U.N.A.M. (Centro de Estudios Filosóficos), 1954.
  - p. 226
- 43 Ibid. p. 222.
- 44.- Tbid. p. 225.
- 45.- Ibid. p. 235.
- 46.- Hadjinicolaou, Nicos: <u>Historia del arte y lucha de clases</u>,
  México, Siglo XXI. Editores, S.A., 1979.
  p. 6.
- 47.- Marx, Carlos Federico Fngels: <u>Sobre el arte</u>, Argentina, Ediciones Estudio, 1967. (Compilador: M. Lifschits). p. 102.
- 48.- Mandel, Ernest: <u>Introducción a la teoría económica marxista</u>,
  5a. edición, México, Ediciones Era, S.A., 1980, Col. Serie
  Popular Era.
  p. 9.
- 49.- Ihid. p. 18.
- 50.- Ibid. p. 17.
- 51.- Ihid, p. 9-10.
- 52.- Ibid. p. 9.
- 53.- Sweezy, P.M., K. Takahashi, C. Hill, G. Lefebre, M. Hilton, M. Dobb: <u>La transición del feudalismo al capitalismo</u>, Colom bia, Ediciones THF, Medellín.
  - p. 127-128.
- 54.- Marx, Carlos Federico Engels: <u>Sobre el arte</u>, Argentina, Ediciones Estudio, 1967. (Compilador: M. Lifschits).
  - p. 99-100.

- 55.- <u>Ibid</u>. p. 100.
- 56. Sweezy, P.M., K. Takahashi, C. Hill, G. Lefebre, M. Hilton, M. Dobb: <u>La transición del feudalismo al capitalismo</u>, Colombia, Ediciones THF.
  - p. 128-129.
- 57.- <u>Ibid</u>. (Marx "E1 Capital, III")
  p. 51.
- 58.- <u>Ibid</u>. P.M. Hilton p. 127.
- 59.- Hadjinicolaou, Nicos: <u>Historia del arte y lucha de clases</u>, México, Siglo XXI. Editores, S.A., 1979. p. 15.
- 60.- Ibid. p, 14.
- 61.- Sweezy, P.M., K. Takahashi, C. Hill, G. Lefebre, M. Hilton, M. Dobb: <u>La transición del feudalismo al capitalismo</u>, Colombia, Ediciones THF, Medellín. p. 92.
- 62.- Ibid. p. 93-95.
- 63.- Ibid. p. 104-106.
- 64.- Ibid. p. 94.
- 65.- Marx, Carlos Federico Engels: Sobre el arte, Argentina, Ediciones Estudio, 1967. (Compilador: M. Lifschits).
  p. 103.
- 66.- Ibid. p. 101.
- 67.- Hadjinicolaou, Nicos: "Sobre la ideología del vanguardismo"
  Revista Arte Sociedad Ideología, No. 7, México, 1980.
  p. 40.

- 68.- Marx, Carlos Federico Engels: Sobre el arte, Argentina, Ediciones Estudio, 1967. (Compilador: M. Lifschits) p. 105.
- 69. Ibid. p. 156-157.
- 70.- Ibid. p. 103.
- 71.- Ibid. p. 91.
- 72.- Ibid. p. 94.
- 73.- Marx, K. y F. Engels: <u>Escritos sobre arte</u>, España, Ediciones Peninsula, 1969. (Recopilación: Carlo Salinari).
  p. 14.

#### BIBLIOGRAFIA

- 1.- Acha, Juan, Arte y Sociedad: Latinoamérica. El Sistema de Producción., México, Editorial Fondo de Cultura Económica,
  1979.
- Althusser, Louis, <u>Ideología y Aparatos Ideológicos del Esta-</u> do. (notas para una investigación), Colombia, Ediciones Pepa, 1978.
- Arnheim, Rudolf, El "Guernica" de Picasso (Génesis de una pintura), 2a. edición, España, Editorial Gustavo Gili, S.A., 1976.
   Colección comunicación visual.
- 4.- Arnheim, Rudolf, <u>El Pensamiento Visual</u>, 3a. edición, Argentina, Editorial Universitaria de Buenos Aires, 1976.
- 5.- Bayón, Damian, América Latina en sus Artes, México, Siglo XXI, Editores, S.A. y UNESCO, 1974. Serie: América Latina en su Cultura.
- 6.- Bazin, G., <u>Historia de la Escultura Mundial</u>, España, Editorial Blume.
- 7.- Bozal, Valeriano, <u>El Lenguaje Artístico</u>, España, Ediciones Península, 1970. Colección: Historia/Ciencia/Sociedad 66.
- 8.- Burnham, Jack, <u>Beyond Modern Sculpture</u>, Nueva York, Editorial George Brasiller, 1975.
- 9.- Cinotti, Mia, <u>Historia del Arte</u>, Tomos I, II, III, IV, México, Editorial Hermes.

- 10.- Cirlot, Juan Eduardo, El Espíritu Abstracto desde la Prehistoria a la Edad Media, 3a. edición, España, Editorial Labor, S.A., 1970. Nueva colección Labor No. 5.
- 11.- Champollion, Jacques, <u>El Mundo de los Egipcios</u>, Suiza, Editorial Minerva, 1973.
- 12.- De Ipola, Emilio, "Crítica de la Teoría Althusserista sobre la Ideología", Revista Arte Sociedad Ideología No. 7, México, 1980.
- 13.- De Sonneville Bordes, Denise, <u>La Edad de la Piedra</u>, 3a. edición, Argentina, Editorial Universitaria de Buenos Aires, 1973. Biblioteca Cultural, colección cuadernos.
- 14.- Della Volpe, Galvano, <u>Crítica del gusto</u>, España, Editorial -Seix Barral, S.A., 1966.
- 15.- Ductor, Oswald Tzvetan Todorav, <u>Diccionario enciclopédico</u> de las ciencias del lenguaje, México, Siglo XXI, Editores, S.A., 1980.
- 16.- Eco, Umberto, <u>Tratado de semiótica general</u>, 2a. edición, México, Editorial Nueva Imagen, España, Editorial Lumen, 1980.
- 17.- Engels, F., El origen de la familia, la propiedad privada y
  el estado. El papel del trabajo en la transformación del
  mono en hombre, 12a. edición, México, ediciones de cultura popular, 1979.
- 18.- Fernández, Justino, <u>Coatlicue: estética del arte indígena antiguo</u>, México, ediciones U.N.A.M. (Centro de Estudios Filosóficos), 1954.



- 19.- Fisher, Ernst, <u>La necesidad del arte</u>, España, ediciones Península, 1973, Colección: ediciones de bolsillo.
- 20.- Giraud, Pierre, <u>La semiología</u>, 4a. edición, México, Siglo XXI, Editores, S.A., 1976.
- 21. Guillaume, Paul, <u>Psicología de la Forma</u>, Argentina, Editorial Psique, 1975.
- 22. Hadjinicolaou, Nicos, <u>Historia del arte y lucha de clases</u>,
  7a. edición, México, Siglo XXI, Editores, S.A., 1979.
- 23. Hadjinicolaou, Nicos, <u>La producción artística frente a sus</u>
  significados, México, Siglo XXI, Editores, S.A., 1981.
- 24.- Hadjinicolaou, Nicos, "Sobre la Ideología del Vanguardismo" México, Revista Arte Sociedad Ideología No. 7, 1980.
- 25.- Hauser, Arnold, <u>Introducción a la historia del arte</u>, 2a. edición, España, 1969.
- 26.- Hauser, Arnold, <u>Sociología del Arte</u>, tomos I y II, España, Ediciones Guadarrama, 1975.
- 27.- Hunter, Sam John Jacobus, Modern Art (from post impressionism to the present, painting-sculpture-architecture), Nueva York, Harry N. Abrams, Inc. Publishers.
- 28.- Kofler, Leo, <u>Arte abstracto y Literatura del absurdo</u>, España, Barral Editores, S.A., 1972. colección: Breve biblioteca de respuesta.
- Lunacharsky, Anatoly V., El arte y la revolución (1917-1927),
   México, Editorial Grijalbo, S.A., 1975.

- 30.- Mandel, Ernest, <u>Introducción a la teoría económica marxista</u>,5a. edición, México, ediciones Era, S.A., 1980, serie popular Era.
- 31.- Marchan, Simon, <u>Del Arte Objetual al Arte de Concepto (las artes plásticas desde 1960-1974</u>), 2a. edición, España, Alber to Corazón editor, 1974.
- 32.- Marx, K. y Engels F., Escritos sobre arte, (recopilación: -Carlo Salinari), España, Ediciones Península, 1969.
- 33.- Marx, Carlos y Engels Federico, Sobre el Arte, (Compilador:M. Lifschits), Argentina, Ediciones Estudio, 1967.
- 34.- Morawski, Stefan, <u>Fundamentos de Estética</u>, España, Ediciones Península, 1977. Colección: Historia/Ciencia/Sociedad, 141.
- 35.- Perus, Francoise, <u>Literatura y Sociedad en América Latina:</u>
  el Modernismo, 2a. edición, México, Siglo XXI, Editores, S.A.,
  1978.
- 36. Prieto, J. Luis, <u>Estudios de Linguistica y Semiología Genera-</u>
  les, México, Editorial Nueva Imagen, 1977.
- 37.- Rodríguez, Prampolini Ida Eder Rita, <u>Dadá/Documentos</u>, México, U.N.A.M., Instituto de Investigaciones Estéticas, 1977.
- 38.- Rozhin, V.P., <u>Introducción a la Sociología Marxista</u>, 4a. edición, México, Ediciones de Cultura Popular, 1977.
- 39.- Sánchez Vázquez, Adolfo, Antología (textos de estética y teoría del arte), México, U.N.A.M., 1972.
- 40. Sánchez Vázquez, Adolfo, <u>Estética y Marxismo</u>, tomos I y II,

  México, Ediciones Era, S.A., 1970. colección: el hombre y su
  tiempo.

- 41.- Sánchez Vázquez, Adolfo, <u>Las Ideas Estéticas de Marx</u>, 4a. edición, México, Ediciones Era, S.A., 1974.
- 42.- Seitz, William C., <u>The Art of Assemblage</u>, Nueva York, Editorial The Museum of Modern Art, 1961.
- 43.- Silbermann, A., Bourdieu P., Brown R.L., Clausse R., Karbusicky V., Luthe H.O., Watson B., <u>Sociología del Arte</u>, Argentina, Ediciones Nueva Visión, 1972.
- 44.- Silva, Humberto, <u>Arte e Ideología del Fascismo</u>, España, Fe<u>r</u> nando Torres Editor, 1975.
- 45.- Sweezy, P.M., Takahashi K., Hill C., Lefebvre G., Hilton M., Dobb M., La transición del feudalismo al capitalismo, Colombia, Ediciones THF.
- 46.- Talbot Rica, David, El Arte Islámico, México, Editorial Hermes, S.A., colección: Del Mundo del Arte Historia del Arte.
- 47.- Walker, John A., <u>El arte después del pop</u>, España, Editorial Labor, S.A., 1975.
- 48.- Wilson, Simon, <u>El arte pop</u>, España, Editorial Labor, S.A., 1975.
- 49. Las Bellas Artes (enciclopedia ilustrada de pintura, dibujo y escultura), 3a. edición, editorial Glorier, Incorporated New York, Montreal, México City, Sydney, 1970.