2 ej.



# La Arquitectura de Teotihuacan

analisis de la forma e integración al contexto

## GERMAN GUERRERO ESCAMILLA







# UNAM – Dirección General de Bibliotecas Tesis Digitales Restricciones de uso

# DERECHOS RESERVADOS © PROHIBIDA SU REPRODUCCIÓN TOTAL O PARCIAL

Todo el material contenido en esta tesis está protegido por la Ley Federal del Derecho de Autor (LFDA) de los Estados Unidos Mexicanos (México).

El uso de imágenes, fragmentos de videos, y demás material que sea objeto de protección de los derechos de autor, será exclusivamente para fines educativos e informativos y deberá citar la fuente donde la obtuvo mencionando el autor o autores. Cualquier uso distinto como el lucro, reproducción, edición o modificación, será perseguido y sancionado por el respectivo titular de los Derechos de Autor.



### INDICE

Religión y filosofía prehispánica

### Agradecimientos Prólogo

Mesoamérica

|    | Calendarios prehispánicos                     | 11   |
|----|-----------------------------------------------|------|
|    | Astronomía y concepción espacial prehispánica | 16   |
|    | Arquitectura prehispánica                     | 23   |
| PR | IMERA PARTE: TEOTIHUACÁN                      |      |
|    | Capitulo I. Generalidades                     |      |
|    | La cultura teotihuacana                       | 33   |
|    | Influencia en otras culturas                  | 42   |
|    | Localización y medio físico                   | 44   |
|    | La zona arqueológica                          | 45   |
|    | Capitulo II. Orientación y trazo              | . 50 |
|    | Capitulo III. Análisis arquitectónico         |      |
|    | Introducción                                  | 61   |
|    | Analisis urbano                               | 62   |
|    | La ciudad religiosa                           | 67   |
|    | Clasificación                                 | 75   |
|    | Piramide del Sol                              | 76   |
|    | Piramide de la Luna                           | 78   |
|    | La Ciudadela                                  | 80   |
|    | La Pirámide de Quetzalcóati                   | 82   |
|    | La Calzada de los Muertos                     | 84   |
|    | El Palacio de Quetzalpapáloti                 | 85   |
|    | Conjuntos menores                             | 86   |
|    | Relaciones entre edificios                    | 88   |
|    | La ciudad civil                               |      |
|    | Generalidades                                 | 91   |
|    | Clasificación de los edificios                | 92   |
|    | Unidades residenciales y conjuntos            |      |
|    | habitacionales                                | 93   |
|    | Servicios                                     | 97   |
|    | Integración de las artes plásticas            | 98   |
|    | Pintura                                       | 99   |
|    | Escultura                                     | 102  |
|    | Evolución de la arquitectura teotihuacana     | 103  |

BIBLIOGRAFÍA



| Ca                  | pitulo IV. Sistemas constructivos                             |     |
|---------------------|---------------------------------------------------------------|-----|
|                     | Generalidades                                                 | 104 |
|                     | Arquitectura religiosa                                        | 801 |
|                     | Arquitectura civil                                            | 113 |
| Ca                  | pitulo V. Relación con el contexto                            |     |
|                     | Antecedentes                                                  | 117 |
|                     | La forma de los edificios                                     | 119 |
|                     | Medición del tiempo                                           | 125 |
|                     | Manejo de luz y sombra                                        | 132 |
| Ca                  | pitulo VI. Reconstrucción de la cludad                        | 137 |
| SEGUNDA<br>PREHISPA | A PARTE. EL LEGADO DE LA ARQUITECTURA<br>ÁNICA                |     |
| Ca:<br>mesoameri    | pitulo I. Ejempios en la arquitectura de otras cuitu<br>canas | 725 |
|                     | Generalidades                                                 | 139 |
|                     | Altavista                                                     | 141 |
|                     | Copán                                                         | 143 |
|                     | Uaxatûn                                                       | 146 |
|                     | Tikal                                                         | 147 |
|                     | Palengue                                                      | 151 |
|                     | Monte Albán                                                   | 154 |
|                     | Xochicalco                                                    | 158 |
|                     | Chichén Itzá                                                  | 160 |
|                     | Tenochtitlan                                                  | 164 |
| Ca                  | pitulo 11. Presencia en la arquitectura actual                | 167 |
| CONCLUSIONES        |                                                               | 180 |
| APÉNDIC             |                                                               |     |
|                     | Apéndice I. Teorias acerca de Teotihuacán<br>Stansbury Hagar  | 187 |
|                     | Hugh Harleston jr.                                            |     |
|                     | Arg. Jorge Donat                                              |     |
|                     | Apéndice II. La horizontalidad teotihuacana                   | 193 |
|                     | Apéndice III. La arqueoastronomia                             | 195 |
|                     |                                                               | 197 |
|                     | Apéndice IV. Aspectos técnicos                                | 131 |



### AGRADECIMIENTOS

A través de las siguientes líneas deseo hacer patente mi mas sincero agradecimiento a aquellas personas e instituciones que de una manera u otra colaboraron para llevar a feliz término ésta tesis. Pido disculpas anticipadas a las personas que pudiera involuntariamente omitir.

A mi asesor, doctor en argultectura Jorge Donat Rivera, gracias a cuyos amplisimos conocimientos se abrió ante mi la increible realidad de la arquitectura teotihuacana. Fué también gracias a su confianza y apoyo que este trabajo pudo lograr el alcance deseado.

A la doctora en historia Ana Ortiz Angulo quien se desempeñó como coasesor de esta tesis, función que por cierto, carece de reconocimiento oficial, pero que aprovecho este espacio para expresar mi agradecimiento a su invaluable colaboración y apoyo profesional a lo largo de esta tesis.

Al arquitecto Hiroshi Kamino Okuda quien brindó un apoyo total y desinteresado para la realización de este trabajo, convirtiendose en consejero permanente de la misma.

A los arquitectos, Oscar Morales Rojas y Salvador Vásquez Martin del Campo, gracias a cuya iniciativa de dar vida al Programa de Titulación v Regularización, recibi el impulso necesario para concluir esta tesis.

Al Instituto de Investigaciones Antropológicas de la UNAM el cual me abrio sus puertas para ingresar al mundo de la arqueología y la arqueoastronomía. En particular deseo agradecer al arqueólogo Stanisaw Iwaiszewsky quien en una ilustrativa entrevista aclaró algunas dudas acerca de la arqueoastronomía, entre otras cosas.

A la Sociedad Astronómica de México A.C., en cuyas instalaciones me introduje al conocimiento de la astronomía y la arqueoastronomía, desarrollando un interés particular por estas ciencias. En particular deseo agradecer a los siguientes socios por la información y apoyo brindados:

Sr. Jorge Gabriel Pérez, Presidente de la SAM Lic. Marte Trejo. Presidente de la SAM Ing. Francisco Mandujano. Oulm. Alberto León Cadena. Arg. Raul Octavio Gonzalez.

Al Instituto de Astronomia de la UNAM, el cual, a través del físico Juan Manuel Alcalá, me proporcionó valiosa información astronómica.

Al Centro de Instrumentos de la UNAM, institución que me orientó en aspectos relativos a la astronomía moderna. En particular al Ingeniero José de la Herrán, astrónomo de reconocimiento mundial, quien personalmente me mostró mecanismos y funcionamiento de aparatos astronómicos, me otorgo valiosa información y puso a mi disposición el taller de telescopios.



A la escuela de Arquitectura de la ENEP Aragón, la cual a través de su coordinador, arquitecto Fernando Giovanini García me brindo todo tipo de colaboración.

Al CONACYT, a través del ingeniero Jorge Villagómez Cabrera, donde recibi gran apoyo para la realización de este trabajo, apoyo que desafortunadamente no se pudo cristalizar.

Al Departamento de Televisión de la ENEP Acatiána través de mientrañable amigo Ilc, en periodismo Mario Flores con quien intercambié importantes puntos de vista acerca de este proyecto y además del ofrecimiento de los servicios del departamento.

Al Departamento de Servicios de Cómputo de la ENEP Acatlán por el apoyo recibido en lo relativo a equipo de cómputo.

A la diseñadora Lina Cervantes, quien colaboró en forma total y decidida para la elaboración de este documento realizando infinidad de labores desde la mecanografía, búsqueda de fuentes bobliográficas, redacción, crítica y evaluación de ideas y diseños, revisión de ortografía y redacción, hasta la compañía, estimulo y sobre todo, un inmenso e invaluable apoyo moral y afectivo.

A mi gran amigo, el Ingenlero Carlos Arce León, coordinador de la carrera de ingeniería civil de la ENFP Acallán, por el apoyo moral brindado. Además por dejar a mi disposición su equipo de cómputo, préstamo de material bibliográfico, apoyo administrativo e intercambio de puntos de vista. Además por un poco de mecanográfia...

A mi jefes, arquitectos Ricardo Guzmán Bracho y Gil López Corella, por el apoyo y enseñanzas que me brindaron.

A mis amigos y colegas Antelmo Rosas, Jorge Villegas y René Vaquero junto a quienes se dió forma a la idea de realizar esta tesis, deseando no haber defraudado la confianza que depositaron en mi.

A la lic. en historia Ernestina Romero, por el gran interés demostrado en este trabajo.

A la educadora Consuelo Bascós, por el tiempo dedicado a leer mis textos, intercambiar ideas así como su invaluable apoyo moral.

A mi hermana, ile, en comunicación gráfica Beatriz Alejandra Guerrero, con quien discutil profundamente aspectos relativos al diseño gráfico de esta tesis. Además por el enorme apoyo moral brindado.

A mi hermana, IIc. en comunicación gráfica Gabriela Guerrero quien junto con Jose Luis Pérez pusieron a mi disposición y me instruyeron en todo lo relativo a software y hardware concerniente a la elaboración de este trabajo, sin colocar límite a la magnitud de su apoyo.



A mis hermanos Luls Fernando y Armando por el gran impulso que de ellos recibi a través de sus palabras de apoyo.

A las señoritas, Rosalha Muñiz y Ma, Rosa Martinez, por la ayuda mecanográfica aportada.

A Lorena Hernández, por su apoyo y asesoría en lo concerniente a la reproducción de los documentos gráficos en esta tesis.

A la lic, en diseño gráfico Beatriz Saldaña, por su trabajo fotográfico realizado expresamente para esta tesis.

A todos aquellos amigos, conocidos y familiares que supieron alentar e impulsar esta tesis.

Por último deseo agradecer también a todas aquellas personas que nunca tuvieron fe ni apoyaron este trabajo pues gracias a ello se completó la omnipresente dualidad, infaltable en toda labor humana.

A todos ellos consagré mi trabajo y mis esfuerzos y por ellos esta tesis existe. Muchas gracias a todos.



Prefirir a comprender una sola causa que ser rey de Persia. Demócrito de Abderra.

No debo buscar mi diguldad en el espaclo, sino en el gobierno de mi pensamiento. No tendré mas aunque posea mundos. Si fuera por el espaclo, el universo me rodearía y se me tragaría como a un átomo; pero por el pensamiento yo abrazo el mundo. Biaise Pascal



### PRÓLOGO

Este trabajo es el resultado de más de cuatro años de investigación, análisis y sintesis de información en torno a la arquitectura de Teotihuacán, tal vez la ciudad arqueológica mas importante de Mesoamérica.

El interes que condujo a la realización de esta labor fue la inquietud por conocer las razones que motivaron a los arquitectos teotihuacanos para construir y diseñar sus edificios y su ciudad en la forma, disposición y dimensiones que ahora conocemos.

Para lograr este objetivo fué necesario realizar actividades muy variadas dentro del campo de la investigación. Estas actividades incluyeron, entre otras, una amplia investigación documental, que supone la búsqueda, lectura y selección de incontables fuentes bibliográficas, así como su ordenamiento, síntesis y traducción en casos específicos: investigaciones de campo las cuales suponen visitas a zonas arqueológicas, mediciones, verificaciones a nivel arquitectónico y arqueoastronómico, fotografía y dibujo de aspectos relevantes; el trabajo de gabinete, que abarcó desde la redacción de textos, elaboración de cálculos, dibujo de ilustraciones tanto técnicas como artísticas, confección de programas de computadora, diseño gráfico de diagramaciones, letreros, logotipos y texto; recolección de ilustraciones; ordenamiento y clasificación de información e incluso, la mecanografía del texto. pues más del 80% de esta labor fué realizada por el autor.

La colaboración de especialistas de distintas ramas como arqueólogos, astrónomos, historiadores, arquitectos, restauradores, filósofos, periodistas, etc., favoreció y enriqueció este trabajo, demostrando de paso que este tipo de investigaciones requieren de una amplia colaboración interdisciplinaria.

La metodología que sustenta esta investigación fué la recopilación de información y su posterior verificación a través de observación directa, análisis en gabinete y apoyos documentales.

En estos términos, el objetivo de la tesis es analizar la forma y su relación con el contexto de la arquitectura de Teotihuacán a través del estudio de los factores que influyeron en su diseño; proponiéndose, como hipótesis de trabajo que la arquitectura de Teotihuacán es el resultado de su integración con el contexto que le rodea.

Como un objetivo secundario y a manera de complementación de la tesis se propone enunciar esa misma relación en la arquitectura de otras culturas mesoamericanas, así como la influencia de esta arquitectura en la arquitectura actual.

Como una intención personal, de caracter extraoficial, se plantea también el propósito de ofrecer, a través de este trabajo, una fuente de consulta para conocer la arquitectura prehispánica y sugerir vias de motivación para la integración de proyectos arquitectónicos con el ideal de la arquitectura prehispánica.

En vista de estos objetivos, este trabajo se estructuró de la siguiente forma: Inicialmente se desarrolla una introducción cuyo objetivo es hacer una revisión general de los aspectos que dan pie a la creatividad arquitectónica. Se trata de un preámbulo que no solo funciona para la arquitectura de Teotihuacán sino para la mayoria de las culturas mesoamericanas debido a la característica unitaria de las culturas precolombinas.

Dentro del marco de esta introducción, damos inicio con una breve definición de Mesoamérica, con el objeto de situarnos en el lugar y características



en donde se desenvuelven las culturas que son foco de nuestro estudio.

Posteriormente se revisan aspectos de la religión y filosofía prehispánica, con la intención de comprender la manera de pensar y ver el mundo de las sociedades precolombinas.

De esta manera entramos al estudio de los calendarios prehispánicos cuya importancia radica en la correlación entre éstos y la creación de sociedades sólidas y organizadas.

Con el objeto de conocer la idea geográfica acerca del mundo y la importancia de la astronomía como rasgo constitutivo de la civilización prehispánica, se desarrolla el sub-capítulo, astronomía y concepción espacial prehispánica.

nica, se desarrolla el sub-capitulo, astronomía y concepción espacial prehispánica.

Complementa esta introducción, una revisión de las principales caracterís

ticas de la arquitectura prehispánica.

Damos paso ahora a la primera parte de este trabajo, dedicada expresamente al estudio del caso de Teotihuacán:

Las generalidades nos ubican en el marco histórico- cultural teotihuacano tocando aspectos relativos a las características generales de esta sociedad y su importancia como capital de Mesoamérica. Se revisa también la importancia crucial de su localización geográfica y se concluye con la ubicación física de la gran ciudad así como un repaso por las investigaciones realizadas en este centro destacando la importancia de ellas para el conocimiento de esta cultura.

El capítulo II, relativo a la orientación y trazo, abarca el estudio de la disposición y significado de estos aspectos que fueron modelo a seguir en toda Mesoamérica.

En el capítulo III se realiza el análisis arquitectónico de la ciudad abarcando el estudio de sus características formales y arquitectónicas. Se da inicio al capítulo con el análisis a nivel urbano pasando posteriormente, al estudio de la arquitectura religiosa que constituye el foco principal de atención para este análisis y, desembocamos en la arquitectura civil, de no menor importancia que la anterior. Cierra este capítulo, el estudio de la integración de las artes plasticas que, a través de su relación con la arquitectura, dan el carácter definitivo de ella, e integran la expresión formal

Los sistemas constructivos constituyen el capítulo IV, capítulo que cubre el aspecto tecnològico de esta arquitectura, abarcando tanto el nivel religioso como el habitacional.

El capítulo V, relación con el contexto, analiza la forma en que la arquitectura está trabajada de acuerdo a su interrelación con el medio circundante. Aquí se estudia la forma de los edificios, la manera en que estos se utilizan como instrumentos para la medición del tiempo y finalmente, el manejo de los juegos de luz y sombra, evidenciando con todos estos aspectos, la conexión de la arquitectura con su contexto.

Cierra la primera parte el capítulo VI, denominado reconstrucción de la cludad, en el cual se aborda brevemente la problemática de la reconstrucción y conservación de esta ciudad, ahora va reconocida como "Valor Universal".

La segunda parte de esta tesis se dedica al estudio de la arquitectura prehispánica y su influencia en la arquitectura actual.

El primer capitulo muestra algunos ejemplos en la arquitectura de otras culturas mesoamericanas, relativos a la relación con su contexto. Se estudian ejemplos representantes de casi todas las sub-áreas de Mesoamérica.

La presencia en la arquitectura actual da nombre al segundo y último



capítulo de esta segunda parte y aspira a presentar de una manera general la evolución y estado actual de la tendencia arquitectónica en torno al tema de la reincorporación de conceptos y elementos prehispánicos en la arquitectura contemporánea.

Las conclusiones dan por finalizada esta tesis e integran la comprobación de las hipótesis planteadas inicialmente, además de ofrecer un panorama general de las aportaciones fundamentales de esta tesis y proponer puntos de vista acerca del manejo de conceptos prehispánicos en la arquitectura actual. De esta forma se cierra el ciclo de investigación, análisis y síntesis en torno a la arquitectura prehispánica y su continuación en la arquitectura contemporánea, utilizando como modelo de estudio, La Arquitectura de Teotihuacán.

Germán Guerrero E.



TESO A MÉRICA

# NTRODUCCION



esoamérica es una vasta zona localizada en lo que en la actualidad es la República Mexicana y parte de Centroamérica donde, desde los tiempos anteriores a la

era cristiana, existieron grupos indigenas con marcadas afinidades culturales que constituyeron una realidad unitaria, no obstante sus diferencias.

Primeramente poblaron Mesoamérica muitiples comunidades nomadas, que practicaban una incipiente agricultura y productan diversas clases de cerdmica. Mas tarde, en sitios determinados dentro de esta zona, comenzaron a surgir diversas creaciones propias de una cultura superior, con centros religiosos y urbanos, con una compleja organización social, economica, política y religiosa con extraordinarias producciones en el arte y en posesión de sistemas calendáricos y de excritura.

Las condiciones geograficas obligaron a los grupos humanos a sentarse de manera irregular en las diversas regiones de Mesoamérica. Las barreras montañosas y la pobreza de tierras y aguas de ciettas regiones aislaron algunos de ellos los cuales adquirieron características propias, la mayoría de lals areflejadas en su arquitectura, pero sin llegar



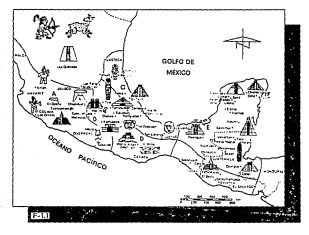
Sello representando el chicahuastli (palo sonador), baston del dios del Fuego



MESOAMÉRICA

a perder por completo la linea general de la cultura. A pesar de estas barreras se sabe que en diversas épocas sostuvieron relaciones económicas, políticas, científicas, tecnológicas y artisticas estimuladas por el comercio y la guerra.

Mesoamérica se ha dividido en cinco subareas que corresponden a diversos pueblos (F-1.1).



F-1.1.- Mapa de Mesoamérica (Gendrop 1970,269).



A · Occidente: purepréchas y otros.
B · Altiplano Central:
pueblos preclasicos,
seotibuscanos, toltacas, nabusa, etc.
C · Costas del Golfo
México: olmecas,
tolonacas, husatecos.
D · Oanaca: apotecas, mixtecas, etc.
E · Zona Maya:
mayas, quichés, etc.



RELIGIÓN Y FILOSOFÍA

El cielo ha sido fundado la tierra ha sido fundada ¿quien ha de vivir ahora, oh dioses? Crónica azteca, la Historia de los Reinos.

### RELIGIÓN Y FILOSOFÍA PREHISPÁNICA.

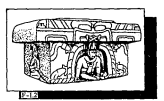
Probablemente es, el modo de pensaor de estos pueblos lo que los condujo a realizar las oficas arquitectónicas tan características de Mesoamérica, a través de las cuales el hombre se interrelaciona con su contexto natural logrando así vivir en armonía con el mundo.

De la observación de la naturaleza se deriva la filosofía prehispánica. Ante los fenómenos naturales, algunos de dimensiones extraordinarias, el hombre siente reverencia y tiemor, es por esto que crea divinizaciones. Así aparece un amplio numero de dioses, toda una mitología, cada uno de ellos con características inspiradas en la naturaleza.

El México antiguo sorprendió a los conquistadores europeos por el lugar desmesurado que asignaba a las cosas divinas. Era este un mundo en el que la marcha del cosmos estaba considerada como un asunto de estado (Aveni:1980)

Aparece así una cosmovisión, algo asi como una astronomia primitiva, que suponia una estrecha relación entre la naturaleza y lo divino (Aveni: 1984, 116).

En el momento en que el hombre se somete al mandato de los dioses adopta su condicion de ser inferior. El objeto de su vida es, entonces, servir al mundo convirtiéndose, de esta manera, en el vehículo de acción de los dioses. En la (F-1.2), vemos una escultura que representa la creación del hombre en el instante mismo del establecimiento del mundo.



El medio que conectaba a los hombres con los dioses eran las pirámides-templos asi como los centros ceremoniales, ambos creaciones arquitectonicas, contruidos en la tierra por los hombres, con sus propias manos. Ellos eran el centro de su existencia material y dominaban su propia vida. El dominio de los dioses era el cielo y la bóveda celeste epitomizados por el orden natural del cosmos. Pero cielo y tierra estan natural del cosmos. Pero cielo y tierra estan

F-I.2.- Altar 1, escultura olmeca, la Venta, Tabasco (Gendrop:1970,32,fig.38e).



Vista sérea de la zona de Totomihouscán



### RELIGIÓN Y FILOSOFÍA

conectados ya que los humanos eran guiados por fuerzas celestes (Aveni:1980, 218).

Las culturas prehispánicas manejaban un amplio número de conceptos tales como el concepto de la vida y el de la dualidad.

El concepto de la vida es el centro de toda cultura; son, ante todo, las ideas acerca del origen, el sentido y la perennidad de la existencia humana, las que nos revelan el genio particular de una cultura. Estas ideas son el resultado de la toma de conciencia existencial del hombre en el cosmos (Sejourné:1962,X).

Uno de los conceptos mas importantes dentro de la filosofía mesoamericana es el de la dualldad, o sea la dinámica de unión de contrarios, que está presente en toda creación tanto espiritual como material. Es decir, que el elemento generador es una combinación de ambos (Sejoune:1984).

En el curso de los ocho primeros siglos de nuestra era cuando el pensamiento procolombino conoció su mas potente esplendor, porque en este lapso fueron establecidas las bases culturales que subsistieron hasta la llegada de los europeos (Sejourne:1962).

La posesión de estos conceptos estaba en

manos de los sacerdotes quienes conocían los ciclos de la naturaleza adquiriendo por ello el caracter de astrônomos, pudiendo por esto mismo simular que dominaban los fenomenos naturales. De esta manera ejercian un dominio sobre el pueblo y asi alcanzaban el carácter de gobernantes tambien; siendo estos los únicos poseedores de las ciencias, la tecnología y la religión fueron seguramente ellos, los arquitectos que diseñaron los edificios que ahora conocemos. Vemos aquí planteada, de una manera muy general, la relación que existia entre la religión y la naturaleza. Podemos también identificar la responsabilidad del arquitecto, como creador de edificios de gran fuerza simbólica que en muchos casos sirvieron para instalar hegemonias políticas, como es el caso de Teotihuacán.

Es justamente uno de estos sacerdoteastrónomo-gobernante-arquitecto, mitad mitad mitad realidad, quien reúne en su persona y en su mensaje muchos de los conceptos que caracterizaron a las comunidades prehispánicas: Quetzalcotal (F-I.3 y I.4).

Mitad pajaro, mitad serpiente, Quetzalcoatl simboliza el ideal humano como



P-1.3.- Les cuatro direcciones del universo agrupadas altrededor de Quetsalcoati como señor de la aurora (Sejourné:1962,22,fig.1).

F-I.4.- Quetralcoati, la barba es característica del rey de Tula (Sejourné:1962.44.fig.40).



### RELIGIÓN Y FILOSOFÍA

concepto dual. La serpiente muestra su condicion humilde, arrastrandose en el polvo, y el ave, el cielo, la conversión en díos, la posibilidad de conocer la alegría sobrehumana de la creación. Quetzalcóatl es el signo que contiene la revelación del origen celeste del ser humano (Sejourné: 1984) (1).

Toda tentativa de situar temporalmente a Quetzalcóatl ha resultado insatisfactoria, porque en los anales, salta de época en época, de ciudad en ciudad, con una desenvoltura total. En realidad su figura gigante llena la escena durante centenares de años sin interrupcion y los escritos permiten situar con legitimidad su presencia concreta en fechas muy distantes entre si.

Es conveniente detenerse aqui para aclarar que Quetzalcoati representa básicamente un concepto filosófico-religioso que evolucionó a partir de la época olmeca hasta el momento de la conquista española. A éste se le denomina Quetzalcoati milico. En este sentido, la serpiente emplumada es entidad representante de la combinación de especies aparentemente irreconciliables: unión inesperada de pesada masa adherida al suelo y de sustancia alada. Y no es únicamente el reptil que tiende a unirse alcielo sino, curiosamente, el pájaro que aspira a la tierra. Esto nos enseña que el movimiento que lleva a la unión está concebido en términos de fuerzas opuestas, ascendente en el caso del reptil, descendente en el caso del reptil.

Por el otro lado, Quetzalcóatl aparece descrito con toda presición en los textos, los cuales hablan de él como el rey de Tula, y le confieren una innegable aperiencia de realidada a la vida de ese reino lejano. Este es el llamado Quetzalcóatl histórico (Ce Acail Topilizin), personaje real que gobernó efectivamente en Tula y al que se le envuelve también con un poco de misticismo.

Laurette Sejourné (1964,14) escribe: 
"...Quetzalcoati es un rey de una sobrehumana pureza hasta el dia en que, impulsado por malos consejeros se embriaga y comete el pecado de dormir
con la bella Xochipeitall. Inconsolable, se castigará
abandonando su bienamado reino de Tula y encendiendo la hoguera de la cual su corazón, fiberado
por las llamas, se elevará al cielo transformado en
el Planeta Venus".

En realidad, todo parece indicar que el más alto dignatario del sacerdocio llevaba el título de Quetzalcóatl, y era quien representaba ritualmente los principales episodios de su vida.

El mito de Quetzalcóatl tiene su explicación también en la dimension astronómica. Esto es, el comportamiento de ciertos cuerpos celestes parecen estar en corcondancia con los hechos relatados en la epopeya de Quetzalcóatl (2). Esto parece indicar que dicho mito se utilizó, entre otras cosas, como herramienta para instruir a la gente en el conocimiento los movimientos de cuerpos celestes.

En opinión de la arqueologa mexicana Laurette Sejourné (1962, 183): "La aventura singular de pueblos tan variados, fraternalmente agrupados altrededor de una concepcion espiritual, solo puede perdurar mientras la conciencia relativa al papel dinamico, a la vez humilde y determinante, del indivíduo en el funcionamiento de las sociedades, se mantuvo entre ellas luminosa; mientras el mensale de Quetralcoatl constituyó una realidad tan vital como la realidad fisica".

Y es justamente el mensaje de Quetzalcóatl el que motiva la creatividad artística en el hombre prehispánico, creatividad que admiramos en la cerámica, en la pintura, en la escultura y sobre todo,

 La vasta construcción poética que expresa el pensamiento náhuatl repite incansablemente la aventura del hombre que se convierte en Sol.

(2) Según el punto de vista astronomico, podemos afirmar que el mio de Questalecati liene au explicación en la dimensión astronomica, y asume el papel de Venua antes de la conjunctión inferior poco después. Primero, en el clás de la taude podemos observar el planeta como un cuerpo caleste muy brillante. Su brillantes aumenta hasta « 4.3. Esto pasa después de fitueres en al arquio de la cionquelón máxima. Para Venua, el ánquio de la conquelón máxima. Para Venua, el ánquio de la conquelón máxima. Para Venua, el ánquio de la conquelón máxima no em suyor des 4 grados. El planetas as exercia al 3-d spidiamenta, pierde su brillantes para desaparcer finalmente. Si que la conjunción inferior del 30 y de Venua y para relamiente.

el observador de la Tierra, at planeta esta invisible, porque puas obre el Sol. Después de â dias es « a Vanue otra ves peroya en el criente. Un observador de la Tierra podrá decir que el Sol querio al planeta para que es aparescen sel cielo matulino. Entonces el poder de Queti-alcosti va aumentando gradualmente, es el momento de la creación delas artes y las ciencias para el hombra, sic. y en effere a la hifiliate del attro que sumens también en el cielo vespertino. La debilidad, la declinación del dios se refiera a la diminución de la biriliante del attro El acto de quamara y la presencia en el País de los Muertos se refiera e la conjunción de ambos attro el (sunsisservi) pilos, (13).

### RELIGIÓN Y FILOSOFÍA

en la arquitectura. Porque de su mensaje se entiende "...que la gran obra cósmica debia comenzar con el trabajo de cada individuo sobre si mismo" (Sejourne: 1962, 140). Así, la responsabilidad espiritual del nahua hacia el mundo se hace evidente en su insólita exaltacion de la obra, en su manifiesta voluntad de transformar hasta el último átomo de materia; en un esfuerzo creador que desafía toda imaginacion, logra transformar a Mesoamérica en van inasotable mina de obras de arte.

Una fe tan ardiente en la utilidad de la obra debía ser inseparable de la fe en el individuo como fin en si; el hombre no podía erigirse en el instrumento del devenir universal mas que forjando primero su propio destino. La potente dinámica que el pensamiento náhuatl asigna al acto intencional serfa una prueba suficiente, puesto que la certidumbre de un posible cambio del mundo se basa sobre la experiencia de Quetzalcoatl. El hombre se erige entonces en dueño del devenir, como único instrumento capaz de liberar la particula dinamica sumergida en la materia (Sejourné:1962, 139). Pero aun así, el hombre es humilde ante la obra creada, recordando que es el vehículo de la

acción de los dioses: "...el artista posee ante todo un papel social similar al del sabio: le toca en efecto la responsabilidad de humanizar los corazones de los demás. Aunque anónimo, servidor de la comunidad ante todo, el artista es predestinado a las circunstancias mismas de su nacimiento. El artista, durante el acto creador, introduce en las cosas el simbolismo de la divinidad: la obra de arte tiene pues una vida propia transmitida por el artista bajo la inspiracion divina." (Gendrop: 1970, 254).

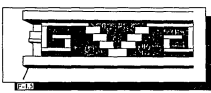
El arte prehispánico está pletórico de expresión, de símbolos, de formas tomadas de su contacto con la naturaleza y de la interpretación que de ella hacen a traves de la filosofía.

De esta forma, el pájaro simboliza el cielo (F-1.3), el universo en sus diversos planos y direcciones; compuesto de cuatro árboles que surgen de las profundidades y se proyectan en el cielo. El águlla representa siempre al sol, como tal desciende a recibir las ofrendas de los mortales. La serplente simboliza, en algunos casos, la materia. Su asociacion con las divinidades femeninas de la tierra y del agua es constante. La noción del movimiento ligada al reptil permite dicerair que lo que interesa

expresar por su intermedio, no es la materia inerte, sino mas bien en su funcion generadora de vida (F-1.5).

El caracol (F-1.6), fue explicado por los antiguos sabios mexicanos como signo de generación, de nacimiento, lo que coincide con la tradición de Quetzalcóatl, el procreador del hombre.

La simbología mesoame-



F-1.5.- La greca escalonada, estilización del cuerpo de la serpiente en movimiento (Sejourné:1962,fig.19).





### RELIGIÓN Y FILOSOFÍA



ricana llegó mas allá de simplemente sintetizar elementos de la naturaleza, sino que logró simbolizar conceptos abstractos (ver Ortiz: 1986.65-94).

De acuerdo con Diego Martinez (1964),los mayas llegaron a la certeza matemática de que existía una conciencia cósmica, a la que llamaron Hunab Ku, que es la única que da la medida y el movimiento, esta divinidad era representada por un circulo en el que estaba inscrito un cuadrado (3).

Es interesante ver que la proporción geométrica de la piramide de Kukulcan es la circunferencia inscrita en el cuadrado, lo que hace posible el trazado armónico de la pirámide (Ver F-7.33).

Uno de los simbolos claves de la simbología mesoamericana es el quincunce. Esta composicion resume ella sola todo el pensamiento nahuati (F-1.8).

Nuevamente es, la toma de conciencia del hombre de su participación en el destino del universo, simbolizando en el glifo el ciclo determinado por los años que tarda Venus en reencontrar al Sol (G) dos triángulos yuxtapuestos cuyas puntas se unen. Este ciclo constantemente

VENUS. El papel del planeta en la simbólica es presisamente representar el movimiento circular que le conduce periódicamente al país del Sol, después de un peligroso pasaje por los abismos terrestres. El año venusino, de 584 días, se compone de un periodo diurno y un crepuscular, separados por las conjunciones superior e inferior, en el curso de las cuales el planeta desaparece en lo rayos solares. Una revolución o ciclo sinódico de Venus es el intervalo que ocurre entre dos conjunciones inferiores o superiores consecutivas de este planeta. El valor medio de la revolución sinódoca, en días enteros, es de 584 días (en realidad, éste período tiene 583.92 días) (Sejournei:1962,60; Charola:1959,122; Gibbs:1977,99; lwainszewsky;1983,8).



(3) El circulo y el cuadrado tienen importantes implicaciones filosóficas:

De acuerdo con Martines (1907), el complejo de la sona central ceremonial de una plérimide mesoamricana, es hacla en la forma de un euadrado circunacrito por una circunferencia.

La UNESCO tiene como logotipo del patrimo cultural, el cuadrado, y natural, el circulo, unidos en un sólo dianto.

Un simbolo muy antiguo reconocido generalmente como imagen del conocimiento es el circulo y el cuadrado (Trejo, comunicación personal).

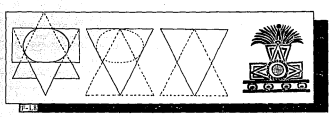
El arquitecto Agustín Hernandez (1987,90) dice:"...el circulo y el cuadrado tienen un valor patquico en la historia de los oueblos, su representación y simbolismo coinciden dentro del pensamiento universal. Simbolos de la palque y lo terrenal, union para obtener la conciencia cósmica y el equilibrio total".

En la torre adyacente a la "Fortalesa del Semilunio" en la ciudad coreana de Kyongiu, sobresale en la parte superior una piedra rectangular. El circulo de la base y a rectángulo de la coronación de la torre son interpretados como símbolos de la antigua China: el circulo representa el cielo y el rectángulo, la Tierra.

F-I.6,- El caracol en corte longitudinal (Sejoruné:1962,fig.50).



RELIGIÓN Y FILOSOFÍA



asociado a Quetzalcóatl no puede señalar más que el lapso de que el individuo dispone para cumplir su tarea de mediador entre realidades que sin el quedarian irremediablemente separadas. Porque unicamente en el interior de sus breves limites espaciales y temporales, el fragmento de naturaleza que representa es superpible, por su proyeccion (triangulo ascendente) en el seno del infinito terno (triangulo ascendente) en el seno del infinito ererno (triangulo ascendente), de ser salvado por la muerte. Y esto aparece tan verdadero que el quincunce no es otra cosa que una figura en cruz deducida de triangulos con vertice común. De ahi que el simbolo del hombresea la cruz o el quincunce (Sejourne: 1962, 136).

Esta constante preocupación de los antiguos mexicanos por conceptualizar su posición en el mundo y sus relaciones con la naturaleza los llevó, como es logico suponer, a preguntarse acerca de su origen estimulando su pensamiento mágico y motivando la creación de leyendas con el más alto valor filosófico.

F-1.8.- El quincunce resume todo el pensamiento mesoamericano (Sejourné:1962,136).

F-1.9.- Piedra del Sol (Cuauhxicalli), calendario de los artecas (Loeke:1979,45,fig.55).

Uno de los ejemplos mas descriptivos de la filosofía náhuati respecto al origen del mundo es sin duda el Calendario Azteca (F-1.9). Este contiene la doctrina de los antiguos mexicanos respecto al







### RELIGIÓN Y FILOSOFÍA

universo y resume sus conocimientos astronómicos, de extraordinaria exactitud.

La mitología prehispánica, plasmada en esta maravillosa escultura (4), informa que fueron cuatro los soles y cuatro las épocas del mundo, cada una de las cuales fue destruida por una catástrofe. Los eventos que devastaron a las cuatro humanidades están simbolizados por la lucha eterna que enfrentan los dos grandes adversarios divinos: Tezcatlipoca y Quetzalcoat! y plasma además el concepto del número cuatro, número de gran valor simbólico en la filosofía mesoamericana.

La materialización del pensamiento filosófico prehispánico se realizó directamente a través de sus edificaciones arquitectónicas las cuales tenían importancia central en la vida religiosa de



(4) Por su ornamento es una piesa que siempre causa admración. Los ámbolos, culdadosamente trabajados en la piedra son muy sugerentes para el espíritu estudioso, y sus dimensiones, tres metros y sesenta centimento de difametro, y trestonsiadas de peso, hacen impresionante tan hermosa reliquia. Segon los diversos investigadores, se trata de una piedrar perteneciente al grupo de los basaltos clívino, posiblemente extrado de los cerros adedados a Xochimiko.

El calendario está considerado como el más importante monumento gráfico en pledra que nos haya legado la antigüedad prehispánica; se le considera de indiscutible origen asteca y se estima que fué elaborado durante el reinado del emperador Abuleoti, hacia fines del siglo XV, pues fué dicho gobernante quien termino la edificación del Templo Mayor. estos pueblos. Tal es el caso de las pirámides, los templos, las plazas, los juegos de pelota, etc.

Este último, el juego de pelota, era una de las actividades religiosas de mayor importancia en toda Mesoamérica (F-1,10). Inventado por los ol-mecas, este juego representa la lucha entre las divinidades solares y las del inframundo (Adams: 1982, 19).

De acuerdo con la creencia prehispânica, los dioses se reunieron en el juego de pelota para poner en movimiento al mundo. En los códices se representa al juego de pelota con el simbolo del Ollin Tonatiuh de una forma tal que este último parace definir los contornos de aquel. La pelota misma era símbolo de movimiento y tiempo.

Antes de la celebración del juego, los participantes debian purificar su cuerpo y alimediante un baño que tomaban en el temazcal, que se localizaba en un punto adyacente a la cancha.

Mediante la práctica del juego el hombre penetraba en el ámbito de lo sagrado además de realizar un acto propiciatorio para el crecimiento de las cosechas y la vegetación a través de la fertilización de las tierras con la sangre de los jugadores decapitados como conclusión de este evento.

Esta práctica religiosa nos habla de una constante interrelación del hombre con su contexto mediante la divinización de sus conceptos y su posterior materialización a través de sus obras.

La observación de la naturaleza proporcionaba al hombre mesoamericano, además de una serie de fenómenos que divinizaba, una clerta continuldad de ciclos que la misma naturaleza mostraba: el dia y la noche, las estaciones, la época de lluvias, el movimiento del Sol y las estrellas, etc.

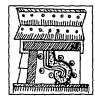
Se considera que tiene todavía enseñansas que no han sido descubiertas, ya que contiene la doctrina de los antiquos mexicanos respecto al Universo y resume sus conocimientos astronómicos. La iniciación del año correspondia a nuestro 26 de Febrero.

Elealendario rea civil, ritual, agricola y adivinatorio, en función de lo cual ofrece distintas combinaciones en sus computos. Ast, el días y la noche estaban divididos en dies partes, de conformidad con a ritual religioso; cinco días seran un tianquisco, cómputo comercial y de trabajo; trece días constituían un periodo ritual y astronómico; 200 días, un tonalámati, cido religioso, astronómico, advinatorio y agrícola. En cambio 20 días servina de cómputo civil y religioso y disciocho vintenas, más un nemopleni (cinco días), formaban un año.



RELIGIÓN Y FILOSOFÍA

Esta periodicidad registrada a traves de concienzudas observaciones le permitita anticipar o predecir las épocas propicias para el cultivo y, fundamentalmente, la posibilidad de sostener una economia basada en la agricultura. También le permitió relacionar estos ciclos con hechos religiosos que de una manera u otra tienen un origen común-El pensamiento mitológico y las prácticas religiosas aparecen siempre en relación directa con el calendario y la preocupación cronológica. De esta manera se logra una unión casi indisoluble entre mitología y medición del tiempo.



Templo con una constelación en su



CALENDARIOS PREHISPÁNICOS

El tiempo es tema central del pensamiento mesoamericano: Cóatl significa tiempo. Lucrecia Maupomê

CALENDARIOS PREHISPÁNICOS A traves de la observación, "...el hombre deduce que habita en un lugar en el que el orden prevalece, en donde es posible prevenir la aparición de ciertos fenómenos que se repiten periódicamente" (Arochi 1981, 11).

El transcurrir del tiempo fue registrado en la América antigua en calendariosexcepcionales su vigencia actual demuestra la maestría con la que fueron calculados.

Estos conocimientos deben haber sido adquiridos durante milenios de meticulosas observaciones, de registros y de análisis de datos. Su precisión es comparable a la exactitud obtenida actualmente y revela los extraor dinarios cálculos que se efectuaban (Mayoome: 1986, 17).

El solo hecho de que estos pueblos hayan tenido agriculturas productivas indica la formulación de un calendario que le sirviera para planificar las épocas de quema y de siembra. La manera mas directa de llevar la cuenta del paso de los años en paises en los que no hay estaciones bien marcadas (como un invierno nevado), es mediante la observacion astronòmica (Rodriguez-1985).

El sistema calendarico conocido a través de las fuentes históricas y arqueológicas consistía en el año solar de 365 días (Xihuill, lo llamaban los nahuas), dividido en 18 meses de 20 días mas 5 días.

Pueblo que contaba sus dias como diamantes. Miguel Angel Asturias.

y se combinaba con el ciclo ritual de 260 días (Tonalpohualli, en náhual), compuesto por 13 veintenas. La combinación de ambos ciclos formaba unidades de 52 años. Esta "rueda del calendario" de 52 años era una unidad de cronología mesoamericana, la llamada "Cuenta Corta" (Xituhmol, pilli, "ataduras de años"), y era el sistema típico del centro de México en el momento de la conquista (Broda: 1986).

Existia también la cuenta de los años, el Xiuhmolpilli de 18 980 dias -en los que no hay repetición en todo el ciclo- es una unidad de tiempo numerada y nombrada, transformada en un trozo de historia por la actividad social que implica; es la duración de la existencia social del hombre (52 años) (Maupomé: 1986). Está dividido en 4 partes de 13 años cada una, dirigidas a los 4 puntos cardinales: los 13 años-caña son el rumbo de la lux, el oriente; los años-pedernal, el rumbo de las mujeres, el poniente; y los años-conejo, el rumbo de las espinas, el sur.

Este ciclo se ordena automaticamente con los puntos cardinales; es la concoordancia entre el tiempo y el espacio (Maupomé:1986, 40).

El centro simbólico del calendario americano es el numero 20 al igual que su sistema



Sacerdotes en un congreso para hacer ajustes calendáricos



CALENDARIOS PREHISPÁNICOS

de numeración, los 20 dias se transforman, mediante los 13 números en el calendario ritual de 260 días, único de América (5).

260 dias es aproximadamente el periodo de gestacion del ser humano; 8 meses de 29 dias mas un mes de 28 dias. El calendario de 260 dias tiene concordancia con las fases de Venus y tiene como e je al hombre: 260 dias es la duración de la órbita del ser humano, que transformado en astro se integra al universo (Castellanos: 1912).

Este calendario y el sistema de numeración construido para registrarlo son un modelo original de la cinemática del sistema solar. Su núcleo es el número 260 y este modelo no es solamente geocéntrico (G), puesto que incluye por lo menos un periodo heliocéntrico (G) (Maupome: 1986).

Los signos del calendario ritual coincidian en su mayor parte con el nombre de algunos animales. Diez de estos signos eran positivos y pertenecian a Quetzalcoatl. Los otros diez eran negativos y pertenecian a Tezcatlipoca. division entranaba la lucha eterna entre el bien y el mal.

Los ciclos de 52 años se iniciaban entre los aztecas mediante un ritual importante: la Fiesta del Fuego Nuevo, que correspondía ademas con la fecha en que la constelacion de las Plevades (G) pasaba por el cenit a media noche. Las Pleyades eran sumamente importantes para los antiguos mexicanos. En las latitudes del altiplano central su ciclo anual muestra ciertas relaciones particularmente interesantes, ya que se encuentran en "simetría opuesta" al curso del sol (Broda: 1986.69). En el valla de México, la fiesta del Fuego Nuevo se realizaba en lo alto del Cerro de la Estrella.

Sólo los mayas clasicos llegaron a desarrollar una cronologia absoluta contada a partir de una fecha cero, la llamada, "Cuenta Larga" (6) (Broda: 1986,69). Sus calendarios eran similares a los descritos anteriormente: el Tzolkin (7) o Año Sagrado, computado en una sucesión de 270 días corridos sin división de meses, y el Haab, calendario de 365 dias, dividido en 18 meses de 20 días cada uno v 5 días más. Combinados estos dos. coincidian en su punto de partida solo 52 años

GEOCÉNTRICO. Sistema planetario elaborado por Ptolomeo y, en general, toda teoría que supone a la Tierra como centro del universo.

HELIOCENTRICO. Que tiene al Sol como centro. Dicese de los sistemas planetarios que consideran ai Sol como centro.

PLÉYADES. Grupo de estrellas jóvenes muy calientes de color azul, ubicadas en la cabeza de Tauro. El siglo prehispánico de 52 años era determinado por ellas, cuando se ubicaban en el cenit. Era entonces que debía encenderse el Fuego Nuevo en la alto del Cerro de la Estrella, en la época azteca.

En cuanto al Tonalpohualli o ciclo de 260 dias, no se ha podido establecer satisfactoriamente hasta el momento si estaba basado en la observación de la naturalesa, o el resultaba mas bien de la combinación de los cíclos rituales de 13 por 20 días. Sin embargo, hay una hipôtesis (Malmström:1973) sobre el origen solar de éste ciclo: en la latitud geográfica de 15 grados N, la distancia entre los dos pasos del Sol por el cenit son 105 y 260 dias respectivamente. Es de notar que en esta latitud se encuentran dos sitios mayas sumamente importantes; el gran centro clásico de Copan, en la frontera de Honduras con Guatemala, así como el sitio preclásico de Isapa, en la costa pacífica del sur-occidente de Guatemala. Esta hipótesis implicaria que el calendario de 260 dias fué inventado en ésta región durante el primer milenio A.C.



(6)Segun E. Thompson, los mayas señalaron el año 3,113 A.C. como el inicio de su cronologia, slando el punto de referencia, la última cresción del mundo, ó en el año 2,853 A.C., segun Escalona Ramos, cuando la estrella Aldebarán marcó el equinoccio vernal (Arochi:1981,222). (7) Tsolkin. Este termino

es inventado en el 3.XX



CALENDARIOS PREHISPÁNICOS



después (F-1,11) (Arochi: 1984).

Es probable que los mayas supieran que la duración del año determinada por la salida heliaca (G) de las estrellas, era aproximadamente 365 1/4 dias (Gibbs: 1977).

Respecto a los calendarios mesoamericanos. existe desacuerdo al respecto de la interpretación que se hacía del desfasamiento entre el calendario Solar (real) y el Vago (civil) dado que la duración de ambos no es la misma. Considerar este desfasamiento debió haber representado un asunto de extrema importancia dado que, de no haberlo tomado en cuenta, la medición del tiempo se hubiera perdido y, por lo mismo, se habrian roto los ciclos de cultivo con desastrosas consecuencias para una economía basada en la agricultura.

El ciclo calendarico solar dura 365,24219 días mientras que el calendario Vago solo 365 lo que causa un desfasamiento de aproximadamente 1/4 de dia por año. (En la actualidad este desfasamiento se compensa con la inclusion de un dia extra cada 4 años creandose así un año de 366 días o año bisiesto) (8).

Según algunos autores (por ej. Arochi: 1984), la mecánica seguida por los pueblos mesoamericanos era la misma que la actual (intercalacion de días), pero otras investigaciones proponen diferentes alternativas.

SALIDA HELIACA. Primera aparición de una estrella después de su invisibilidad debida a su conjunción con el Sol (Aveni:1980,98).

PUESTA HELIACA. Última puesta de una estrella antes de su invisibilidad debida a su conjunción con el Sol (Aveni:1980.98).

F-I.11.- La rueda de los dias Tsolkin; una cuenta que combina 13 numerales y 20 dias nombrados forman el ciclo calendárico básico de 260 dias (Aveni:1980,149, fig. 54). (8) Para corregir el exceso de 3.12 días que se acumulan cada 4 siglos, conforme al Calendario Juliano, se acordo suprimir tres dias en un periodo de custrocientos años, dejando de ser bisiestos 13

los años que no fueran divisibles entre 400. Por tal rasón los años 1800 y 1900 no fueron bislestos y los años 200 y 2400 si lo serán.



CALENDARIOS PREHISPÁNICOS

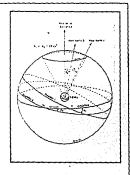
Michael D. Coe (1968), de la universidad de Yale de EEUU, afirma categóricamente que no existe evidencia de que los mesoamericanos hayan intercalado días o años bisiestos.

Un estudiodel arquitecto Arturo Ponce de Leon (1982) explica la correlación entre calendario y arquitectura aportando el posible metodo para compensar los desfasamientos descritos. Dicho estudio tiene como objetivo general, aportar algunas ideas que sirvan en la investigación y análisis de los elementos arquitectónicos y espacios urbanos prehispánicos, reconociendo la función quizá más importante de éstos, como instrumentos para el conteo del tiempo, mediante la observancia de las posiciones solares en el horizonte señaladas por las orientaciones de las estructuras arquitectónicas y ciudades prehispanicas (F-1.12). Este estudio se hace analizando la ubicación geográfica y orientación de las estructuras y ciudades prehispánicas v propone, a diferencia del criterio europeo a base de intercalación de días, el ajuste físico-calendarico a base de la medición del número de días des-

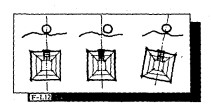
PRECESIÓN DE LOS EQUINOCCIOS. El movimiento (aparente por supuesto) de los equinoccios no es mas que una manifestación del movimiento integral de la Tierra en el Universo, estando, por tanto, sometida a las leyes universales de movimiento de los cuerpos celestes.

La causa del movimiento de precesión de los equinoccias no es el ángulo de inclinación del ecuador celeste con respecto a la ecliptica, sino que ambos hechos son consecuencia del movimiento de rotación celeste, que al producirse en un campo gravitatorio tiene como efecto la inclinación y giro del eje de rotación y, por la tanto, del ecuador celeste, con el cual forma un ángulo invariable de 90 grados Al moverse en el espacio en el plano equatorial. también cambian de posicion sus intersecciones con la ecliptica, es decir, los equinoccios, los cuales se "mueven" fentamente hacia el oeste tardando unos 26,000 años en regresar a su punto de partida y así sucesivamente.

El eje de rosación de la Tierra varía su inclinación a una velocidad de 48 seg por siglo en un rango desde 21 grados 47 min hasta 24 grados 26 min (Sanchez:1984,29 y Treio. comunicación personal).



P-1.12.- Teoria del arquitecto Ponce de León (dibujo G. Guerrero).





CALENDARIOS PREHISPÁNICOS

fasados mediante el cambio de orientacion de las pirámides y por ende el cambio de la posicion solar en el horizonte. Así, las diferentes orientaciones de los sitios prehispánicos median l'isicamente este mismo desfasamiento, con lo cual era posíble predecir las estaciones del año y los ciclos agricolas (Ponce: 1982.7).

Este estudio muestra las relaciones que existen entre las orientaciones antiguas y el periodo de 52 años. Lucrecia Maupomé (1986) propone que los antiguos mexicanos conocian el periodo de precession (G) del eie terrestre (P).

El estudio de Ponce de Léón nos permite observar la enorme importancia que tenía la arquitectura para las culturas mesoamericanas ya que a traves de ella se plasmaban los conceptos mas profundos de su filosofía y su religión.

La observación del primer paso del sol sobre el cenit durante mayo, el mes más seco y caluroso del año, establecia la vinculación con la llegada de las lluvias, e indirectamente también con las actividades sociales.

Los objetivos de este tipo de observaciones, hechas por los sacerdotes en una labor paciente de siglos, estaban intimamente vinculado con la vida económica - el cumplimiento exitoso de los ciclos agrícolas- de lo cual derivaba tambien la importancia del calendario; al mismo tiempo el calendario regulaba la vida social, y su dominio fue importante en la legitimación del poder de los sacerdotes-gobernantes.

Lo Întima relación que existia entre economia, religión y observación de la naturaleza hizo posible que los sacerdotes-gobernantes actuaran aparentemente sobre los fenômenos que regulaba el calendario. Así, calendario y astronomia proporcionaban tambien elementos esenciales de la cosmovisión e ideología de esta sociedad.

Aunque intimamente relacionado con la agricultura, este culto tenía lugar en las grandes piramides que formaban el centro del asentamiento urbano y eran al mismo tlempo el símbolo teritorial del poder político.

El auge que juvieron las observaciones astronomicas a partir del primer milenio A. C. en Mesoamérica se conceta con los procesos socio-economicos del surgimiento de la sociedad agricola altamente productiva, su diferenciación interna en estratos sociales y la formación de los primeros estados mesoamericanos.

(9) Severini (1981) comunies que en el Códice de Paris hay evidencies del conocimiento antiguo del valor del movimiento de precesión de eje terrestre.



El Templo Mayor de Tenochtitlan, la capital del imperio



ASTRONOMÍA PREHISPÁNICA

ASTRONOMIA Y CONCEPCION ESPACIAL PREHISPANICA. Manuel Orozco y Berra (1960, 125) escribio: "...consta de aquellas épocas que los pueblos estaban muy adelantados en astronomía, y como lugares eminentes, los templos servian de observatorios astronomicos. En el Codice Mendocinos e consigna ser una de las ocupaciones de los sacerdotes observar los astros, ya para informarse de los fenomenos celestes, ya para señalar las horas del culto..."

Todas las civilizaciones avanzadas muestran una reverencia por el cielo y su contenido, los movimientos ciclicos del Sol y la Luna, los planetas, y las estrellas representan un tipo de perfección inaccesible a los mortales. La sucesion regular de puesta del Sol y salida de la Luna proveyó a los antiguos algo ordenado de lo cual depender, un pilar estable al cual sus mentes podian esta atadas.

Los documentos antiguos de calendárica mesoamericana revelan que las matemáticas y la astronomia formaban parte de sus patrones intelectuales; más aún, ellos eran ampliamente devotos de estas disciplinas (Aveni1980).

La enorme importancia que tenía la astronomía para estas culturas creó la necesidad de integrarse cada vez más a ella, ya sea en lo espiritual, a traves de la religión, o en lo material, a traves de sus templos, o lo que es lo mismo, de la arquitectura.

Sabemos actualmente que todos los grandes templos de la antigliedad sirvieron para colocar al hombre en el Cosmos, tanto en el espacio como en el tiempo, trayendo el conocimiento del cielo a la tierra. Por esto no es de extrañar que las pirámides o las ciudades enteras esturieran relacionadas con las ciudades enteras esturieran relacionadas con clertos eventos celestes. De esta manera se integraban al contexto astronómico.

Comprender el verdadero significado de la astronomía para las culturas prehispánicas es de vital importancia, tanto en sus aspectos místicos como en sus aspectos técnicos, para no caer en faisas interpretaciones dado que el estudio de esta disciplina es, en la mayoria de los casos, la base para muchos tipos de investigaciones, incluso las arquitectónicas,

Por lo pronto, un conocimiento de la historia y cultura de los pueblos de la America nativa es vital para un entendimiento de sus sistemas astronómicos.

Para ubicarnos correctamente en este ámbito histórico-cultural debemos recordar que hasta la conquista española, las culturas americanas habían permanecido alsiadas por dos océanos de cualquier influencia exterior, lo que hace particularmente significativa la investigación en astronomía americana indigena (Aveni1984).

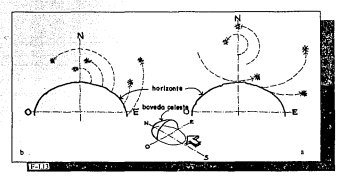
El uso de salidas heliacas y de estrellas anunciadoras, que aparecen en los códices, sugieren que un sistema de observacion horizontal era empleado por toda Mesoamérica (ver F-1.13b). Esto contrasta con los sistemas de observación astronómica del Viejo Mundo y, si significa algo, es que no hubo contactos transoceánicos notables (Avenit 1977b).

Es razonable suponer que por tratarse de pueblos que vivian en latitudes tropicales, dieran importancia a la alineacion de estructuras con el horizonte. En latitudes más septentrionales, el movimiento diurno indica claramente la rotación en torno a un polo. Los objetos celestes cercanos



"Alfaqui mayor que está de noche mirando las estrellas en el cielo..."

ASTRONOMÍA PREHISPÁNICA



al horizonte se mueven lateralmente al tiempo que lo hacen hacia arriba y hacia abajo, conforme salen o se ponen (F-1.13a); pero en los cielos tropicales las estrellas aparecen o se ponen siguiendo rutas que son casi verticales respecto al horizonte, facilitandoles a los observadores ecuatoriales, la clasificación de las direcciones sobre la tierra como referencia a determinados puntos del firmamento (F-1.13b) (Aveni:1984).

Las observaciones contemporaneas dentro del terreno de la arqueoastronomia (ver apendice II) han puesto de relieve -ahora mas que nuncael grande y sostenido interés de los pueblos mesoamericanos por observar, conocer y medir los movimientos y ciclos de un cierto número de cuerpos celestes (Leon-Portilla:1986), basicamente, el Sol, la Luna, Venus, Marte y algunas estrellas como Sirio. Aldebarán, las Pleyades y la Osa Menor entre otras (F-1.14).

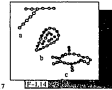
La importancia central que tienen las Pléyades (10) en la cosmovisión mesoamericana guarda una relación intrínseca con la función anunciadora que tenían desde el punto de vista astronómico: las Pléyades experimentaban salida heliaca el mismo dia que el primero de los dos pasos anuales del Sol por el cenit, un día de gran importancia para la delimitación de las estaciones (la fecha aproximada es el 18 de mayo). La

Las Pleyades representaban el cascabel de la serpiente (Trejo, comunicación personal).

F-I.13.- Sistemas de observación astronómica. a.-Astronomía en latitudes septentrionales. b.-Astronomia en latitudes tropicales (dibujos G. Guerrero).

P-1.14. - Las constelaciones attecas según Sahagún. a.-Mamalhuaztli: los Astillejos. Cinturón y espada de Orión

b.-Tianquistli: las Cabrillas. Las Pléyades. e.-C. inledlott. Escorpión (Broda:1986, 80,



Nota: Una tradición mesoamericana Identifica a Tesacatlipoca con la Osa Menor (Lemecier: 1985,46).

17

fig. 6).



# ASTRONOMÍA PREHISPÂNICA En general, se puede decir que la astro-

aparición de las Pléyades servia para anunciar el inicio de este importante día, cuando el Sol en lo alto no producía sombras (mas aún, el grupo de estrellas mismo pasaba cerca del cenit de Teotihuacán).

Los antiguos registraban el movimiento del Sol, marcando su aparición y desaparición con gran cuidado; su retorno a cierto lugar en el horizonte les decla cuando sembrar, cuando el río podria desbordarse, o cuando arribaria la época de lluvía.

Hoy en dia no necesitamos ya de la práctica de la astronomia en nuestra vida diaria. A diferencia de nuestros antecesores, nuestras vidas se desarrollan la mayor parte del tiempo bajo un clima regulado, con luz controlada; estamos separados casi totalmente de nuestro contexto original. La tecnología ha creado un escudo artificial contra el cual nuestras vidas se desarrollan. Cualquier necesidad que alguna vez tuvimos de observar cuidadosamente eventos celestes se ha perdido (Avenit984).

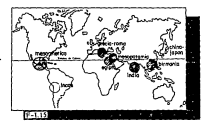
antiguas ya que sin ella no puede sostenerse una agricultura productiva y sabemos que la agricultura fue la base de las grandes civilizaciones, que se convirtieron en sedentarias debido al aprovechamiento de los ciclos de cultivo. La adopción de un calendario solar, dejando atrás el calendario lunar comprueba tambien la transicion entre el nomadismo y el sedentarismo.

Sabemos tambien que el desarrollo tecnoclógico de los pueblos se puede medir en base a sus

nomía es probablemente una de las ciencias mas

Sabemos también que el desarrollo tecnológico de los pueblos se puede medir en base a sus conocimientos en astronomía (11). De ahí que las culturas prehispánicas hayan logrado tener un elevado nivel tecnológico que podemos constatar en las maravillosas construcciones arquitectónicas que nos legaron así como el poderoso aparato religioso (tambien con antecedente en la astronomía) que sirvió de base en su grandioso desarrollo cultural.

La ubicación geográfica de los centros ceremoniales mesoamericanos revela tambien una profunda vocación astronómica. En la F-1.1 podemos observar que practicamente todos los asentamientos mesoamericanos se localizan al sur del Trópico de Cancer. Las locaciones fuera de este limite albergaron culturas de menor alcance cultural y fundamentalmente nómadas. Esto sucede no sólo en Mesoamérica sino en todo el mundo. La mayoria de las piramides del planeta se encuentran en el hemisferio boreal, a la altura del Trópico de Cancer, en la misma latitud que vio nacer a las civilizaciones mas significativas de la antigüedad (F-1.15). Esto evidencia



(11) Recordemos que las dos más grandes potencias econômicas y políticas de la actualidad (EEUU y la URSS) son también las más adelantadas en materia astronômica.

F-L15.- Localización de las culturas importantes de la antigüedad con respecto al Trópico de Cáncer.



Orientaciones astronómicas en sonas arqueológicas del estado de Morelos



ASTRONOMÍA PREHISPÁNICA

su uso astronómico ya que se considera al Trópico de Cáncer como un lugar apropiado que permite observar y calcular con exactitud, objetos celestes (12). Además es únicamente dentro de la franja de los dos trópicos (Cáncer y Capricornio) donde se puede observar al Sol pasar por el cenli, evento de trascendental importancia religiosa. Fuera de esta franja esto es imposible. Existe incluso un sitio arqueológico denominado Altavista (ver F-7.2), el cual parece haber sido elegido deliberadamente tras buscar el sitio donde "el Sol daba la vuelta", es decir donde el Sol pasaba por el cenit el día del equinoccio de verano.

Comprender la astronomía antigua de América implica asimilar tambien la ldea que tentan del mundo que habitaban ya que a partir de ésta, surge su concepción particular de la mecánica y forma de los cielos.

Este último aspecto de la astronomía antigua parece no tener acuerdo entre los estudiosos del te-

En el siglo XVI, Muñoz Camargo (citado por Lemecier:1986, 131) escribió al respecto: "...no alcanzaban que el mundo era esférico ni redondo, sino llano, y que tenía so fin y remate hasta las costas del mar y éste y el cielo era todo uno y de su propia materia". La leyenda de Quetzalcóati nos relata, por otro lado que, "...(se dirigió) a los confines del mundo, hacia el horizonte donde clelo y tlerra se unen" (Sejourne:1962, 36).

En opinión de Lemecier-Rumayor (1986, 46 -47), "...el numero cuatro, presente en la cosmovisión primitiva condujo a la asimilación de las cuatro regiones del mundo (F-1.16).

"La division cuatripartita como parte tambien de la cosmovisión de la astronomía primitiva de



los que observaban el cosmos y los astros a partir de una tierra que veian plana.

"El sitio de partida de la astronomía mesoamericana no es el punto fijo de una estrella, sino el movimiento del Sol; no

es estática sino dinámica y parte del movimiento dinámico del Sol de este a oeste, que divide a la Tierra en dos partes, a la derecha y a la izquierda de caminar del astro. El punto más alto de este caminar permitia completar la división bipartita en una cuatripartita, gracias a instrumentos tan elementales como el gnomon (G). Este viejo artefacto astronómico marcaba una linea perpendicular sobre la linea oriente-poniente y dividía la Tierra en las cuatro regiones de la división cuatripartita.

"Utilizando instrumentos de mira, marcaron en el horizonte terrestre los puntos extremos de este movimiento lateral del Sol durante un año, y anclaron sus cuatro regiones a estos puntos solsticiales de la Tierra, que llamaron esquinas o ángulos, indicando con esta misma palabra que su tierra seguía siendo planas".

Como idea opuesía a esta concepción de la tierra plana, Anthony F. Aveni (1981, 170) estudia lo que se llama <u>Arqueoastronomia tropical</u> y concluye que, "...una semejanza oculta ha surgido de este breve examen de los sistemas astronómicos de las culturas tropicales indisenas. Afirmo que

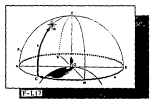
(12) Es interesaria estalar que muchos observatorios astronómicos de las cutuilidad e encuentran ubicados en los mirmos lugares en que nuestros predecesores traalisanon sus actividades astronómicas (Aveni1984). Tal es el caso de un proyecto de la Sociedad Astronómica de Mesico que decidió montar un observatorio astronómico en la cima del Cerro Gordo, en q. Valle de Teoliunación.

F -1.18.- División custripartita (Dibujo G. Guerrero esgán Lemecier: 1986, 47, fig. 3). GNOMÓN. Instrumento para determinar la altura del Sol y de la Luna, partiendo de la longirud de la sombra proyectada en el suelo por un objeto colocado en posición vertical. Evidentemente esta sombra es nula cuando el Sol incide perpendicularmente y se va alargando a medida que el Sol se aleja de dicha posición. En este hecho experimental se basan lo relojes de Sol. Herodoto atríbuye la invención del gnomón a los babilonios (El Universo;1983 no. 143,4).



### ASTRONOMÍA PREHISPÁNICA

el circulo del horizonte v el eje cenit-nadir constituyen la base organizativa subvacente a la observación de cada uno de los sistemas tropicales que hemos discutido". Aveni presenta la astronomia mesoamericana desde la perspectiva de la astronomia esférica moderna (F-1.17).



Por el momento, no sabremos cual de estos puntos de vista opuestos es el correcto pero debemos considerar con mucho cuidado la geografia mesoamericana teniendo en consideración que el molde del temperamento y de la mente, es el resultado de la acción del hombre ante su medio amblente.

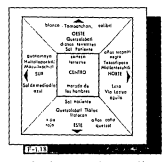
En Mesoamérica, en el momento de la conquista, se consideraba que el cielo estaba compuesto de trece pisos o como una especie de escalera piramidal de trece gradas.

La forma de la piramide mesoamericana "del culto a las alturas" parece explicarse por esta concepcion del universo; residiendo en las capas superiores, el dios no puede ser adorado al nivel del suelo, de donde surge la necesidad de elevario. En

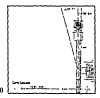
F-1.17.- La esfera celeste, de acuerdo a la moderna concepción astronómica heredada de Europa (Broda:1986, 76, fig. 21.

F-1.18.- Concepción indigena del mundo: la tierra como espacio central rodeado de las cuatro regiones con los dioses, colores, animales totémicos, etc., que se les asignan (Gendrop:1970, 40, fig. 46).

cuanto a las gradas en que suele dividirse la pirámide, quizá simbolicen, de acuerdo a esta misma concepcion, las capas o planos superiores como inferiores, en donde moran los dioses, estando la tierra misma dividida en cinco regiones: un espacio central donde viven los hombres, y cuatro puntos cardinales, cada uno de ellos colocado bajo el influio de uno o varios dioses, con su color magico y su animal totémico; y allá en lo alto del universo. cerrando nuestra pirámide ideal, reina la pareja primordial, la dualidad suprema (F-1.3 e 1.18) (Gendrop:1970).



Los alcances que se lograron en Mesoamérica en materia astronómica fueron notables. Esto adquiere especial relevancia si consideramos



Orientarian astronómica en Teotihuscan





ASTRONOMÍA PREHISPÁNICA



que la mayoría de las observaciones se realizaban a simple vista. En códices existen representaciones de algunos instrumentos astronomicos como los denominados "palos cruzados" y/o "piernas cruzadas" (F-I-I)9. El primer signo es considerado como la representacion del dispositivo astronomico usado por los sacredotes de Mesoamérica para observar el movimiento de las estrellas. Caso (1960 y 1964) interpreta este signo como "observatorio" o "instrumento astronomico". El significado de las piernas cruzadas no esta claro, aun cuando pictóricamente parecen funcionar de la misma manera (Hartune:1977).

Con estos rudimentarios instrumentos los astrónomos antiguos lograron comprender, entre otras cosas, el comportamineto de Venus en el firmamento y registrarlo en tablas, como el Códice Dresde o el Códice Grolier (F-1.20) (13). El papel del planeta Venus en la simbología es precisamente

- (13) El Codice de Drasde se uno de los codices mayas mejor concidos. Actualmente se na Seshisiche Landes-bibliothek, en Drasde, República Democrásica Alamana. Proviene del sureste de Mexico y Gustemalo de la región cercana a Chichen Itasy fué siaborado mel poeticiatico. El Codice Grolier se localita en el Museo Nacional de Antropología de Mexico. Proviene de la parte norte del estado de Chiapas y fue siaborado también en el postcialeto (Entagas y fue siaborado también en el postcialeto (Entagas very 1988).
- P.1.19. Palos y pierma crusados según Zelia Nutall. En a, se seplica el uso de la edificación como templo solar. Observense las estrellas altheridas a la parte posterior y una mas ammedio de las estacas crusadas. Los palos crusados aparecen charamente en by c. Una figura humana sedente aparece



sobre el templo de d y dentro del e, con las piernas crusadas a manera de los palos crusados (Tompkins:1981, 306-307, figs. 11, 12, 20 y 22).

- F-1.20.- Códica Dresde (a) y Códica Grotler (b) 21 (Tompkins:1981, 294, 295).
- 4



ASTRONOMÍA PREHISPÁNICA

representar ese movimiento circular que conduce periódicamente al pais del Sol, despues de un peligroso pasaje por los abismos terrestres (Seiourne:1962). Sabemos que este ciclo esta intima-





mente ligado al mito de Ouetzalcoatl y a la elaboración del calendario relativo a ese planeta, de 584 dias, que funcionaba en concordancia con el calendario ritual de 260 días y el solar de 365 días (14).

Vemos aqui la importante interrelación que existia entre astronomía, religión y calendárica. Estas clenclas estaban fusionadas bajo un solo concepto. Estos elementos científicos estaban en las manos de especialistas mesoamericanos y era tal la necesidad de unificarlos que existen evidencias de reuniones o congresos. En Copan hay relieves que conmemoran reuniones de astrónomos, y en Xochicalco se recuerda en la Piramide de la Serpiente Emplumada, un congreso en el que participaron mayas, zapotecas, totonacas y los herederos de la cultura teotihuacana (F-1.21) (Ortiz:1987).

La evidencia arqueológica demuestra que el calendario, como derivación de la actividad astronomica era uno de los rasgos constitutivos de la civilización mesoamericana (Broda:1986) (15).

El surgimiento paralelo de la observación astronómica, los calendarios, las matematicas y la escritura tiene que relacionarse con los procesos socio-económicos que durante este mismo periodo llevan hacia la configuración de la sociedad compleja en Mesoamérica.

- (14) Cada 52 años coinciden los tres calendarios (Trejo, comunicación personal). 5 revoluciones sinódicas de Venus equivalen a 8 años vagos haab: 5 x 584=8 x 365=2,920 dias [Iwanissewsky:1985].
- Concluye Manuel Alvarez (1986): "la astronomia es la ciencia más antigua de la historia del hombre y, sin embargo, es la ciencia que impulsa y abre nuevos derroteros al futuro de la humanidad."

F-I.21.- Reuniones o congresos científicos en Mesuamérica. a.- Altar Q de Copán: cuatro astronomos mirando hacia la fecha de rueda calendárica 6 cabán 10 mol (Carlson:1977, 134, fig. 8.1).



b. - Sacerdote en medio de on dulaciones serpentinas, en Xochicalco (Gendrop:1970, 180, fig. 183c).

> Gilfo calendárico Indicando posiblemente una modificación en la cronologia



ARQUITECTURA PREHISPÁNICA

ARQUITECTURA PREHISPÁNICA. Para estudiar las características y cualidades de la arquitectura prehispánica conviene, ante todo, tomar en cuenta, como ya hemos visto antes, que estos pueblos tuvieron un desarrollo al margen de los que originaron nuestra cultura occidental y que, en razon de su mismo aislamiento, no pudieron contar con esa posibilidad de intercambios mutuos que tanto contribuyò a la evolucion de las civilizaciones orientales y occidentales (Gendrop:1970). Es por ello que crearon una cultura, en toda la extension de la palabra, con características propias y particularmente, crearon una arquitectura con caracteristicas muy específicas.

De esta manera, surgen en Mesoamérica, construcciones inequivocamente arquitectónicas, ya que reúnen una técnica constructiva y una finalidad estética superior, slempre en contacto con el paísaje y sus formas.

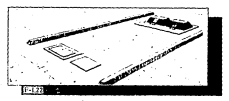
Existieron en Mesoamérics, fundamentalmente en el periodo denominado "clásico", tres focos básicos de difusión: el valle de Oaxaca, el de México y el área maya, en los cuales se desarrollan estilos propios y diferenciados en la forma arquitectónica, con características estéticas semejantes que integran el estilo general mesoamericano. Esto fue posible como producto de sociedados organizadas teocráticamente, en la que la individualidad del arquitecto encontró lugar a una subordinación a los fines generales que la sociedad dicta a través de sus necesidades complejas, de orden ritual y litúrgico.

La continuidad del estilo particular en cada área se lleva a cabo sin vacilaciones y siguiendo una lenta variación que no permite manifestaciones attamente diferenciadas. El volumen, la masa y la dimensión de los edificios parecea imponerse sobre otros recursos más elaborados asi como la concepción espacial externa.

Todas las grandes civilizaciones de Mesoamérica se organizaron en torno a sus centros ceremoniales que, más que ciudades propiamente dichas, eran esencialmente centros religiosos y cívicos. Agrupaban los templos y sus respectivas pirámides, las plazas y plataformas destinadas a las procesiones, danzas rituales y demás ceremonias religiosas. Contaban a veces con palacios y residencias para alojar a las autoridades religiosas y civiles; edificios para la administración, la enseñanza y el ejercicio de algunos oficios relacionados con el culto; canchas para el juego de pelota. y espacios abiertos para llevar a cabo el intercambio comercial: el tianguis indigena. Es esta, en general, la parte mas aparente y mejor conservada de las zonas arqueológicas. Completan la ciudad habitaciones de menor importancia (arquitectónica, no social) que se extienden en una gran superficie en sitios mas aleiados del centro.

Las ciudades construidas en terrenos planos ofrecen distribuciones más simétricas que las que lo fueron en las montañas pues en este caso, fue siempre necesario regularizar su forma. Cuando se encuentran en lugares planos, los edificios se distribuyen a los lados de largas avenidas, a veces formadas por una aucesión de patios o plazas rectangulares limitados por plataformas (F-1.22).

En la zona maya, con excepción de aquellos lugares a los que llego la influencia de las culturas centrales, la concepción de la ciudad es distinta en cuanto a su distribución; casi siempre los monumentos son mas finos y mas ornamentados; se



P-1.32.- Centro ceremonial de lhuatelo, Mich. (Gendrop:1970, 208, fig. 232a).





agrupan alrededor de patios formando cuadrangulos que se van ligando unos a otros, comunicandose por los angulos (F-1.23).

Las calles, en la mayor parte de las urbes importantes, estaban bien trazadas y pavimentadas. Los desagues se hacian por medio de caños que salían de los patios de los edificios, que desaguaban a su vez en otros que se encontraban en las calles y que conducian el agua fuera de la ciudad.

El esfuerzo que significa la construcción de estas ciudades es tan grande, que solo se explica por

una organización de trabajo muy avanzada y por una numerosa poblacion o, en su defecto, por un largo transcurso de tiempo que debió haberse necesitado

F-1.23.- Piano del centro de la ciudad de Tikal (Gendrop:1979, 92, fig. 110).

F-1.24.- Panorámica séres de La Venta, Tabasco (Gendrop:1970, 34, fig. 40).

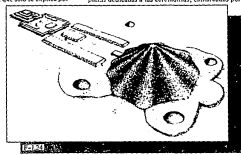
para su total edificación.

Con los olmecas aparecen los primeros centros ceremoniales planificados. Hasta donde llegan nuestros conocimientos actuales, la arquitectura religiosa se inicio en San Lorenzo Tenochtitlan, que tuvo el primer centro ceremonial conocido, con características que vemos ya claramente definidas en La Venta (F-1.24).

Los edificios de La Venta eran simples construcciones de barro posiblemente recubiertas de piedra formando un conjunto arquitectónico orientado de norte a sur.

Con los centros ceremoniales de San Lorenzo y La Venta vemos, pues, asentados por vez primera, algunas de las bases que seguirian imperando a traves de más de veinte siglos en la arquitectura mesoamericana: el uso de la piramide truncada como basamento para el templo, y la sabia disposicion de plataformas y escalinatas que, junto con los templos, integraban las plazas. Esta particular capacidad para manejar los grandes espacios abiertos, de acuerdo con determinados ejes o según determinada orientación, y en combinación con las masas de los edificios, será siempre, por cierto, una constante cultural en la evolución de esta área cultural.

Es precisamente en sus espacios exteriores donde se manifiesta, en forma genial a veces, la conciencia espacial del México antíguo: grandes plazas dedicadas a las ceremonias, enmarcadas por





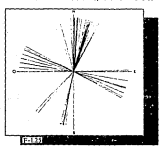
### AROUITECTURA PREHISPÁNICA

escalinatas y plataformas de los templos; grandes ejes visuales; equilibrio en la relación de grandes volúmenes, en la correspondencia entre los edificios y las plazas.

Los arquitectos de la zona maya, entre otras características importantes, tomaron siempre en consideracion el efecto de luz y sombra y la posicion de sus edificios en relacton con los puntos cardinales (Blom:1946).

El estudio de la orientación en las ciudades prehispánicas es motivo de investigación debido a que muestra muchos puntos en común en toda Mesoamética

En la región central de México, y en los lugares en que se extendió la influencia de su cultura, los ejes principales de distribucion no estan exactamente orientados, sino desviados se-



F-1.25.- Diagrama polar que muestre la distribución de los ejes de los centros ceremoniales de Mesoamérica, respecto al norte astronómico (Aveni:1977a, 24, fig. 1.1).

gún un ángulo que varia, pero que se aproxima a 17 grados del este al norte (por ejemplo, Teotihuacán, Choluia, Tula y Chichén-liza).

En cambio en el sur, la orientacion casi coincide exactamente con los rumbos astronómicos (por ejemplo Uaxatún, Tikal, Nakum, etc.).

La exepción a esta regla la constituyen aquellas ciudades situadas en lugares en que los accidentes del terreno obligan a una distribución que no permite conservar una orientación determinada (Gendroc):1970).

Uno de los más desconcertantes hechos relacionados con la orientación de edificios en Mesoamerica es esa desviación hacia el este del norte, fenómeno que aparece en toda Mesoamerica a lo largo del tiempo (F.1.25).

Diversas explicaciones han surgido ante el problema de la orientacion en la zonas arqueológicas mesoamericanas.

Los edificios orientados hacia el este o el oeste, revelan direcciones claramente relacionadas con el curso del Sol. Era forma no solo de venerarlo sino tambien de alentarlo en su carrera, impidiendo que durante la noche lo devoraran los tigres de las tinicblas (F.1.26).

Las posiciones del Sol en el horizonte durante los solsticios y los equinoccios asi como el transito cenital eran evidentemente referencias importantes, (Avenil 1977b) aunque en el Altiplano no se han identificado hasta ahora estructuras que registren la posición solar en el horizonte exactamente el día del equinoccio (Ponce:1982).

Actualmente es aceptada la idea de que en la arquitectura y planificación precolombinas Interventan consideraciones de tipo astronómico (Hartung: 1977a).

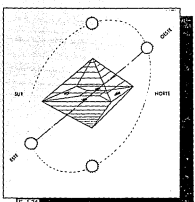


Orientación de la pirámide de Cholula y su iglesia, hacia los anistirios.



INTRODUCCIÓN

AROUITECTURA PREHISPÁNICA



Considerando la profunda dedicación de esta gente hacia el llevar calendarios, un arte que solo puede desarrollarse a partir de observaciones astronomicas, parece lógico que las lineas de referencia astronómica fueran incorporadas a su arquitectura. (Avení: 1977b).

Estas teorias pueden suponer que las orientaciones son un medio para fijar y llevar un calendario agrícola.

Escaíona Ramos (1940) menciona que las orientaciones varian con el tiempo a razón de un grado cada 260 años con lo cual, dice el investigador, se puede determinar la época aproximada de la fundación de la ciudad o de la construcción de un edificio, sabiendo la orientación de su eje principal.

F. Tichy (1978) en 1976, al investigar la region de Puebla forma tres familias de distintas alineaciones, con lo cual propone que las variaciones en las orientaciones responden a un modo angular mesoamericano de 4.5 grados como veinteava parte de 90 grados, submultiplo ideal de un sistema vigesimal.

Los ejes de la orientación pueden funcionar tambien para relacionar al centro ceremonlal con sus alrrededores o, aún más, con otras ciudades.

Por ejemplo, el eje norte-sur de la estructura de Teopanzolco cruza por los siguientes sitios: principia al sur en el cerro Acatlipa que contiene restos arqueológicos, sigue al norte por la piramide de Teopanzolco, continúa mas al norte por el volcán

Tres Cruces y termina en la piramide de Tequipa, al sureste del pueblo del Ajusco uniendo de esta forma tres sitios arqueologicos (F-I.27).

Este tipo de unión no es única en el Altiplano ya que Teotenango, Cuicuilco y la Piramide del Fuego Nuevo en Iztapalapa son unidos por un eje solsticial. El mismo caso es el eje que une Malinadeo, la Piramide de Palpan de Barrada

F-1.26.- Recorrido del Sol en los mundos superior o de la lus sinferior o de las tinieblas (Gendrop:1970, 40, fig. 46).

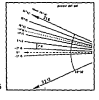


Diagrama de orientación nesoamericano según Tíchy





### AROUITECTURA PREHISPÁNICA

### y Xochicalco.

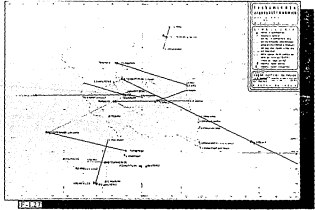
El significado de esta unión, quiza símbolica de sitios arqueológicos de diferentes épocas culturales no la sabemos pero se duda que sea circunstancial (Ponce:1982).

Dentro de los mismos centros ceremoniales encontramos algunos ejes o líneas visuales que logran una integración ya sea en si mismos o con sus alrrededores.

Las estelas, altares, plataformas y otros monumentos o partes de éstos pueden haberse usado como puntos de referencia para líneas visuales, a veces entre estos mismos elementos. Mas frecuentemente, las lineas visuales comienzan en la entrada de un templo. De ahi pueden conducir a la entrada de otro edificio, y esta linea visual tener una dirección diferente de la orientación de cualquiera de las dos estructuras de referencia. El caso de los grandes templos de Tikal es un ejemplo de esto (ver F-7.11) (Hartung:1977).

Flannery (1972) y Marcus (1973) han sugerido que algunos centros mayas parecen exhibir una sencilla relación geométrica con otros centros cercanos. Los centros secundarios están espaciados casi igualmente en un arreglo con forma de celosia altrededor del centro primario, Asimismo sugieren un diseño estructural en gran escala con cuatro capitales regionales que simbolizaban la visión cuatridimensional maya del Universo, Por lo tanto la cosmología, resumen los investigadores, pudo haber jugado un papel importante en la organización territorial a gran escala de los mayas.

Respecto a la planificación de los centros ceremoniales, hemos supuesto que la religion haya jugado un papel decisivo. En efecto, la elección de un lugar para construir la capital sagrada es determinada por procesos originados en un complejo sistema de creencias cosmológicas.



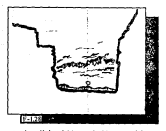
P-L37.- Unión de sitios arqueológicos mediante sus ejes da orientación. Región central de Máxico (Ponte:1982, plano 1).



INTRODUCCIÓN



### ARQUITECTURA PREHISPÁNICA



naturaleza divina del lugar elegido para erigir una ciudad sagrada podía ser revelada a través de ciertas señales obtenidas del cielo o en la tierra: la dirección de la brújula magnetica, la presencia o ausencia de ciertas plantas o animales, el paso de un particular cuerpo celeste por el cenit, etc. (Aveni:1980).

Es muy probable, tambien, que sutiles consideraciones del medio ambiente, pudieron haber jugado un papel decisivo en la orientación y colocación de la ciudad o los edificios. Existen muchos lugares cuyas características de trazo, ubicación y realización arquitectonica estan relacionadas con ciertas condiciones de tipo orográfico, por ejemplo. En su construccion indudablemente algo tiene que ver que el eje de una construccion apunte a un cerro y que este sea,



tambien, referencia a la ubicacion de un cuerpo celeste, generalmente el Sol, en una fecha determinada (F.J.28).

La arquitectura ceremonial en la América antigua tiene un caracter esencialmente solar. Es por ello que, en la mayoria de los casos, sea el edificio consagrado a la deidad solar el que determine la orientacion de todo el centro ceremonial (y, en algunos casos, de la ciudad civil también).

La definición de un sitio para el establecimiento humano pudo ser influenciado por una combinación de muchos factores entre los que podemos citar los estéticos, climáticos (dirección del Sol o vientos dominantes), de pesca y caza, abasto de agua y la necesidad de defensa militar, entre otras, pero evidentemente tambien geograficas y calendáricas. Si algunos centros ceremoniales se hubieran situado un centenar de metros al norte o al sur ya no cumplirían cjertas condiciones calendáricas de su registro solar (Aveni:1980 y Ponce:1982).

El arquitecto Horst Hartung (1975) de la Universidad de Guadalajara, ha enlistado algunos patrones arquitectónicos lógicos o claves para reconocer lineas básicas de posible interés astronómico en ciudades arqueológicas:

- (a) Lineas trazadas con pintura o talladas en piedra o el estuco.
- (b) Paramentos o fachadas verticales, o la orilla de una ventana o puerta vista desde un punto fijo (F-1.29).
  - (c) Eies horizontales v/o verticales.
  - (d) Lineas entre elementos esculpidos.
- (e) Disposiciones arquitectónicas desusadas en una construccion o grupo de edificios (ver F-

al pico sur del Cerro del Aire. El Sol es registrado el 29 de Marso, cuando se oculta atras de este cerro (Ponce:1982, 34, foto 9).

F-I.29.- Chichen-Itsa, juego de pelots. Con orientación de 17 grados registra el Sol el 4 de Mayo en forma interesante a través de sus arcos o altares superiores en los muros laterales (Ponce:1982, 49, foto 19).

### INTRODUCCIÓN



AROUITECTURA PREHISPÁNICA

7.711

(f) Elementos naturales o artificiales en un horizonte distante.

(g) Lineas trazadas perpendicularmente a la puerta de acceso o fachada de un edificio.

Estas lineas, una vez determinadas astronómicamente, pueden ser utilizadas para determinar la ubicación de los edificios.

Todo lo anterior nos hace pensar que los conocimientos astronómicos y calendáricos debieron aparecer ne la Altiplano antes de la erección de los centros ceremoniales, ya que son numeroses los sitios arqueologicos con evidentes implicaciones geográficas, astronómicas y calendáricas, que muestran señales de ocupación anteriores a la epoca de construcción de los sitios de culto.

Es en el preclástico superior cuando aparecen ya ciertos rasgos distintivos de la arquitectura prehispánica: compactación de los basamentos y platiformas de barro, elaboración de adobes secados al sol, extracción y corte de piedras, uso de argamasa como aglomerante, recubrimiento de piedra y estucado para protección de construcciones, indicios de escaleras, de pilares, etc.

Mesoamerica, en efecto, como todo complejo cultural importante, supo encontrar su propio lenguaje arquitectónico, creando la pirámide escalonada, que pronto se convertiria en un elemento inseparable de toda construcción religiosa (F-1.30).

Esta tiene su origen en los basamentos o plataformas de poca altura que durante mucho tiempo tuvieron paredes verticales. Los basamentos de mayor importancia aumentaron su tamaño constantemente. Debido a que estaban construidos con un nucleo de piedras y tierra, se presentó el problema de obtener la resistencia necesaria para soportar el peso del edificio que ocupaba la parte alta. Este problema se resolvió dando a los lados de los basamentos una inclinación cercana al ángulo de reposo de las tierras, lo que prestaba una estal. dided mayor (Marquina:1964).



En el México Antiguo, la pirámide es mas bien una superposición de elementos troncopiramidales o variantes (a diferencia de la pirámide egipcia que es, geométricamente habitando, una verdadera pirámide), sirviendo de basamento al templo propiamente dicho que se haya en la paltaforma superior y al lataforma su

que se asciende mediante una o varias escaleras.

Su finalidad primordial es, evidentemente, realzar la imagen del dios, colocada en el interior del templo, donde sólo los sacerdotes tienen acceso, o en la plataforma del mismo, de donde resulta visible a la multitud de fieles congregados al pie de la piramide.

Estos edificios estaban relacionados en el tiempo; eran planeados para el uso específico al que servian. Generalmente, los edificios enta alterados luego, conforme cambiaban las opiniones respecto a la religión y los ritos, o aún debido a la decisión personal de un gobernante (16).

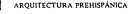
La altura de los basamentos no permita hacer escaleras muy cómodas, que hubieran tenido que sobresalir exageradamente en la parte baja, de manera que casi siempre los peraltes son muy altos y las huellas, en relación, estrechas, formando así lo que conocemos como la escalera invertida, caso curioso de la arquitectura mesoamericana (ver F-1.31). Algunos investigadores piensan que éstas fueron construidas deliberadamente de ésta forma para evitar el ascenso de frente al templo que estaba

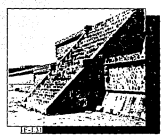


(16) Un historiador español nos dire que
on la antigua Tenochtitlan, el Rey Moctesuma
quiso disponer su principal templo da modo talque el Sol se furantara
en los equinocties por la
parse media de la construcción, y que cuando
los arquitectos frazasaron en un primer intento
fueron obligados a derrutto y endersastio.



### INTRODUCCION





en lo alto. Ascender así se consideraría como una falta de respeto hacia él.

Por otro lado, las dimensiones de los templos en lo alto de las pirámides son en realidad pequeñas, con relación a los basamentos, aún cuando a veces parecen mucho mayores, debido al empleo de elementos decorativos (ver F-5.2).

Los diversos tipos de basamentos o pirá-

mides son el resultado de la combinación de la plataforma de paredes verticales, y el talud, para evitar el resbalamiento de tierras. Así encontramos el basamento tipico de Teotihuacán (F-1.31) (Marquina:1964).

La combinación

F-1.31.- Basamento característico de la ápoca clásica (Gendrop:1970, 53, fig. 61).

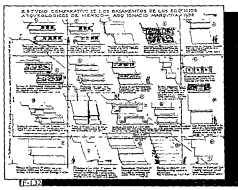
F-1.32.- Estudio comparativo de los bazamentos de los edificios arqueológicos de México

(17) En estas fechas desaparecia Guicuilco y Teotibuacán apenas iba emergiendo. del talud -como elemento sustentante- y el tablero -como elemento sustentado- es común a todas las culturas prehispánicas, sólo que cada una de ellas emplea estos elementos de manera distinta y en proporciones distintas (Flores: 1962) (F-3.2).

Todas proporciones guardadas, el tablerotalud representa para la arquitectura prehispanica de mesoamérica lo que son, para la arquitectura de tradición griega, los "órdenes clásicos" (F-1.33).

El binomio tablero-talud hasta hace poco tiempo se había considerado como de creación teotihuacana pero, según parecen demostrar exploraciones relativamente recientes (García:1973), realizadas en la region de Puebla-Tlascala, en sitios como Tlalacaleca y Tetla, se han localizado los ejempos mas antiguos, hasta ahora conocidos (F-134), del tablero-talud. Las fechas arrojadas por los ejemplos mencionados (300-200 A.C.) anteceden por varios siglos los casos de mayor antigüedad en Teotihuacan (171). Ciertamente el tablero-talud debiamos calificarlo con más rigor como tlaxcalte-co-teotihuacan.

Pero se puede decir que su influencia mas profunda y duradera se va a ejercer en Mesoamérica al ser adoptado por la gran Ciudad de los Dioses



drop:1984a, 8, flg. 3).

### INTRODUCCIÓN

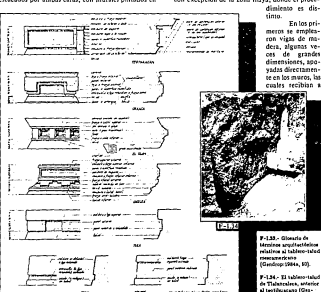
### ARQUITECTURA PREHISPÁNICA

(Gendrop:1984).

Respecto a la arquitectura civil, existian varios tipos de habitación (ver F-3.2.1). Primeramente los palacios, que ocupaban grandes extensiones de terreno y, las casas del pueblo, aún cuando muy modestas, no estaban juntas, sino distribuídas en solares.

Los palacios se construían de gruesos muros de piedra, reforzados de elementos de madera y estucados por ambas caras, con murales pintados en su parte interior. De las construcciones menores solo se conservan pooso restos, debido a la pobreza del material empleado en ellas estos que, en su gran mayoría, han desapraceido por completo. Dichas casas se desplantabansobre monticulos de tierra que las elevaban arriba de la superfície del terreno natural.

La forma de techar los edificios está basada en el uso de estructuras de madera y paja con excepción de la zona maya, donde el proce-





### INTRODUCCIÓN

### ARQUITECTURA PREHISPÁNICA

su vez morillos transversales colocados muy cerca unos de otros cubiertos a veces con esteras tejidas y, por último, un grueso aplanado de hormigón, semejante al de los pisos, con la pendiente necesaría para el escurrimiento del agua (ver F-4-XI). Los sistemas de techar, determinaron, como

es natural, diferencias en la distribución interior,

pues los techos de madera permitian cubrir espacios mucho más amplios, sobre todo cuando usaban apoyos aistados intermedios; los edificios techados en esta forma tienen amplios salones y vestibulos alrededor de los cuales se agrupan las habitaciones. Un análisis mas detallado de estos aspectos se realiza en capítulos posteriores.



LA CULTURA TEOTIHUACANA

## PRIMERA PARTE: TEOTIHUACAN



TESTS

ENERALIDADES. LA
CULTURA TEOTIG HUACANA. El gran
Centro ceremonial de
Teotihuacán llegó a
convertirse en una enor-

me metropoli, al lado de las piramides y adoratorios se edificaron también, siguiendo una admirable organización urbanistica, un gran número de palacios y residencias, escuelas para sacerdotes y sabios, almacenes y mercados. La grandiosidad de la traza teotihuacana, con multitud de espacios abiertos, calzadas y plazas, se vuelve hoy patente, mirando los planos de Teotihuacán que, gracias a la arqueología, han podido elaborarse (ver F-1.8). Esa ciudad, donde según los mitos, había ocurrido la transformación de los dioses, fue modelo en el que habian de inspirarse los futuros pobladores de la altiplanicie. Lo mismo puede afirmarse respecto de su arte : pinturas murales, esculturas, bajorrelieves y cerámicas de formas muy distintas pero siempre refinadas. La antigua visión teotihuacana del mundo y sus creencias y prácticas religiosas ejercieron su influencia en grupos de la región central y aún fuera de ella.

Desde la primera época - la que corresponde a la construcción de la piramide del Sol y de la

## Cap. I Generalidades

Se dice que cuando aún era de noche, cuando aún no habla luz, cuando no amanecla, dicen que se juntaron, se llamaron unos a otros los dioses, allá en Teotlhuacán. Informantes de Sahagún. Codice

Informantes de Sahagún, Codice Matritense de Real Palacio.







LA CULTURA TEOTIHUACANA

Luna- Teotihuacán se caracterizó por una voluntad formal hacia lo eterno, hacia lo divino (Gendrop: 1970).

La ciudad debió haber sido impresionante por la monumentalidad de sus conjuntos y los imponentes edificios. Seguramente seria la base de la atracción estética y emocional que durante tanto tiempo ejezció la religión teotihuacana. Sus habitantes y visitantes debieron quedar fuertemente impresionados por aquellos dioses tan poderosos que permittan esa grandeza.

Ciertamente Teotihuacán llego a ser el más grande foco de cultura en el altiplano central, pero en sus principios recibió influencias externas. Se advierten claramente las bases preclásicas comunes a otros pueblos del altiplano, así como el fuerte impulso cultural olmeca.

En el llamado horizonte preclásico o formativo, cuya etapa inferior se sitúa entre 1800 y 1300 A.C., encontramos las primeras evidencias paípables de una civilización sedentaria. Encontramos ya en este período algunas aldeas de mediana importancia como es el caso de El Arbolillo, Tlatilco, y Zacatenco, a orillas de la cadena de lagos que ocupaban entonces una gran parte del Valle de México.

En la zona olmeca, una incipiente planificación a base de monticulos artificiales de barro se distingue ya en San Lorenzo Tenochtitlan ente 900 y 800 A.C. Después de este periodo esta ciudad sería abandonada y La Venta pasaria a ser el centro supremo olmeca entre 800 y 400 A.C. para luego decare y transmitir, quiza, el poder a Tres Zapotes. San Lorenzo Tenochtitlan sería entonces el más antiguo centro ceremonala en Mesoamérica.

Durante el período preclásico superior (800-100 A.C.)las influencias olmecas se extendieron en una forma considerable llegando incluso hasta Costa Rica y Panamá y lugares como el mismo Teoribuacán.

No sin razón se ha optado por considerar la cultura olmeca como cultura madre de las ulteriores culturas clásicas, pues a ella se atribuyen la mayoría de los adelantos técnicos, artísticos y sociorreligioso que ocurrieron durante esta importante estapa de transición entre las primitivas aldeas agricolas del preclásico medio y los grandes centros ceremoniales del periodo clásico (11).

Los elementos culturales olmecas pasaron a formar un fondo común, un rico fermento que interpretado posteriormente por otros pueblos de acuerdo con su sensibilidad y sus inclinaciones propias, daria origen a las grandes culturas clásicas.

Los origenes de Teotihuaçán parecen remontarse hasta el siglo VI A.C., y es probable que su auge hava principiado al desaparecer la ciudad de Cuicuilco hacia el siglo II A.C. Se ignora la duración de este centro ceremonial, destruido por la erupción de un volcán. Con la avuda de estudios comparativos ha sido posible establecer que su fin debe remontarse aproximadamente a los últimos siglos anteriores a nuestra era. Como todos sus rasgos culturales, ceràmica. Dios del Fuego (F-1.1) y sistemas de construcción no se encontraron mas que en Teotihuaçán, se dedujo que esta última debió seguir directamente a la que quedo sepultada bajo ocho metros de lava (Sejourné:1984), dispersando la población, quiza hacia el oriente de la cuenca de México, hacia Teotihua-

Cuicuilco se convirtió muy pronto, desde 600 A.C. o aún antes, en un importante centro

(1) Medellin Zenil (1983, 27) opina: "Se ha penado arrineamenta que la cultura ofineaca tuvo su definitiva decadencia y termino hacia el siglo VI D.C., sin embargo, nueva investigaciones están en processo de probar su continuidad a lo largo del clasico tardio, siglos VI-IX D.C."
F-1.1.- Dios del Pergo o Dior Viejo.

F-1.2.- Antecedentes arquitectónicos de Teotihuacán





A CULTURA TEOTIHUACANA

ceremonial, levantando el primer basamento de piedra de grandes dimensiones conocido en Mesoamérica: la famosa pirámide tronco-cónica (F-1.2a) que consta de cuatro cuerpos escalonados unidos mediante tramos de escaleras y rampas.

Como antecedente arquitectónico de las grandes pirámides de Teotihuacán tenemos, ade-

más de esta tendencia monumental de Cuicuilco, el basamento de Tlapacoya (F-1.2b), que son casi contemporáneos. Ya hallamos en el, como observa Piña Chan (1960,27): "...la tendencia a la expresión majestuosa que domina la altura y el panorama "y la aparición de algunos adelantos técnicos como la alfarda, las piedras de recubrimiento y el estucado.

Otro antecedente de Teotihuacán puede ser el centro ceremonial de Totomihuacán (F-1.2c), en el Valle de Puebla. Este sitio se distingue por una gigantesca labor de edificación de plataformas troncopiramidales escalonadas, y por el becho de que la mayor de ellas, Tepalcayo 1, alcanza 150 mts. de largo.

El terreno parece, pues, estar propicio para que surja la grandiosa Teotihuacán (F-1.3).

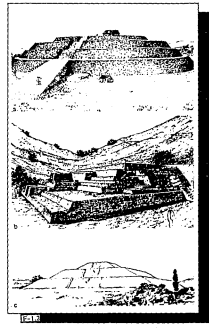
Historiadores y antropologos sostienen que la cooperación de multitudes de gentes se habrían necesitado para construir las dos grandes pirámides de Teotihuacán,

a.- Basamento escalonado de Cuicuilco, el más grande en Mesoamérica antes de la Pirámide el Sol (Gendrop:1970, 37, fig. 43c).

b.- Baramento escalonado de Tiapacoya (Gentrop:1970, 36, fig. 42c). c.- Totomihuocan, Puebla. Erinctura "Tepalcayo I" (Gendrop:1970, 3- fig. 44b).

F 3 - Ubicación de Teotihuscán en la historia (Ortis:1987,17). y que esto es indicativo de la preexistencia de una gran metropoli con una sociedad estable y una autoridad firmemente centralizada (2).

Los cronistas indígenas y españoles que escribieron a raíz y después de la conquista no incluyen datos de carácter propiamente histórico acerca de las características y costumbres de vida





### LA CULTURA TEOTIHUACANA

| 5           | 16 15 14 13 12 11 110 91 17 6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 5 4 3 2 1 1 1 2 3 4                              | 21   3  8  9  10  11  12  13  14   116)                           | ٦         |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------|
| P           | ANTIGUEDAD                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                  | SDAD MEDIAE. MODERN                                               | IA<br>O   |
| -           | *- CHINA<br>*- INDIA<br>*- EGIFTO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Brances Constitut                                | \$245150 MARKE **                                                 |           |
| -           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | BIZANCIO AMAGO TOMONO<br>ARABES                  | APPENDING TURCOS                                                  |           |
| 0/2         | CHILT MCRAS CHICA CATEGORICA CATEGORICA CATEGORICA CORREGIAS CORRE | OCUPACION ROMANA<br>RAPIRIO ROMAN<br>S<br>EUROPA | CANCO MACINO HEIDAUSMO MINACOME                                   | .TO       |
| COMPARATIVO |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                  | NL FOATAS CLEATACO                                                |           |
| OMP.        | ZONA DEL GOLFO DE MEXICO<br>OLMICAS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                  | TONACAS HUASTECAS TOTOMACAS                                       |           |
|             | SAN CONTROL OF THE THE CONTROL OF TH | SALAN THOMPSON                                   | TAUN MURTICA ETHNOLIA  CHOLICA> MEXICO  NOCNOLICO TURA TENNENICA  | ESPANOLA  |
| сидрио      | STA MA MODOTE 21-025<br>ZONA MATA BUR<br>ALTAMMA (L. BES)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Cafa can nauguru                                 |                                                                   |           |
|             | JOHA MAYA CENTRO CULLO ZONA MAYA NORTE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | PEDRAS AIGRAS                                    | E. PALENCIA TONNA<br>ECPAN QUAGUA                                 | CONDUISTA |
|             | ZONA DE OCCIDENTE  MEZCALA COUPENTE  MEZCALA COUPENTE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ALAPAC BECAN<br>JALSCE COLMA AATAAJ              | EDUNG SAVE USSAL EMEMBERIZA MATAFAN<br>COUNT JALFSCO 1875AN MUNTO |           |
| P           | PRECLASICO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | CLAS                                             | ICO POSCLASICO                                                    | . 1       |
|             | F-1.3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                  |                                                                   |           |

del pueblo teotihuacano. Estas han podido conocerse gracias a los relatos de caracter mitológico o legendario que se transmitieron de generación en generación y algunas crónicas que basadas en estos relatos se escribieron además de los datos aportados por la arqueología y ciencias afínes.

Los pueblos que habitaron Teotihuacán estuvieron organizados bajo un sistema teocrático

sostenido, por una casta militar, estando divididos en estratos sociales entre los que se encontraban: los sacerdodes, con màxima jerarquia, rodeados con una numerosa corte y únicos residentes de la gran zona ceremonial, el grupo de artistas y artesanos especializados creadores de la arquitectura y el arte teotihuacanos y finalmente, la masa de la población que siendo también muy numerosa residia alrede-

[2] "Preguntados sus visjos informances achre its mas antijuos poblicadores (da Teothiusach), habitaron acerca de tierro pos que, según ellos, ya nadie puede contaz, da los que ya casi nade puede acordaras." Se refixirco na 18 a, spaciolo por las costas del Golfo de Mesico de un grupo porrador de alta cultura, con acerdotes y ables que conocian la sercitura de los tollecardos y los cômputos estendaricos. Esas gentes, que habitan fleçado por estrembo del Plance, pasaron lucingo de hacer población nun avito que se ilamado Tamosanchan del que se habita en carsa fuentes en relación con los mitos de los origenes. Mas tardes (espina el mirmo testo recogido por Sahagán), algunos de estos hombres de testos hombres de la importante de se encenimaron hacia Teothiuscan que llego a convectime en un gran centro de atracción religiosa" (Informantes 1971b).



Area urbana de Teotihuacán cercana a Ja Calaada de los Muertos



### LA CULTURA TEOTIHUACANA

dor del centro religioso, repartidos en una extensa área. Su principal ocupación era la agricultura. principalmente el cultivo del maiz, del cual se proveían tambien las clases privilegiadas y que fue la base económica primordial de todas las civilizaciones prehispánicas de México.

Su organización social hacia una diferenciación primordial entre lo que era el campo y la ciudad, entre lo artesanal y lo intelectual.

Para el cultivo se desarrolló el sistema de desmonte y terrazas además de un sistema de canales como parte de las enormes obras de infraestructura. También se cree que utilizaron el sistema de chinampas, aprovechando la cercania del gran lago.

La artesanía era una de sus principales actividades económicas. La ciudad se encontraba dividida en barrios: los productores de cerámica, obsidiana, trabajo de concha, etc., estaban organizados en grandes talleres semiindustrializados.

Para su estudio, la historia de Teotihuacan se ha divido en cuatro períodos (F-1.4): La etapa llamada pro-Teotihuacán (Cuanalán-Tezoyuca) dio comienzo en el año 400 A.C. y se refiere a pequeñas aldeas aisladas sin gran importancia, sumando alrededor de 1000 individuos que se piensa eran agricultores.

Todavia no se puede hablar de planificación urbana. Su base alimenticia era probablementemente acuática e inician la producción de obsidiana, acontecimiento que provocó el ascenso económico de lo que seria Teotihuacán.

El verdadero prinicipio de Teotihuacán se produce en la fase denominada Patlachique (3). En

| CORRELACION<br>Goodman<br>Martinez _<br>Thompsor | F A S              | E S                    | Extension de<br>10 Ciudad | Númera de<br>Habitantes |
|--------------------------------------------------|--------------------|------------------------|---------------------------|-------------------------|
| 700                                              | TEOTIHUACAN IV     | METEPEC                | 20 Km²                    | 70,000                  |
| 600                                              | TEOTINUACAN IIIA   | iordio<br>Kolpinen     | 20.5 Km²                  | 85,000                  |
| 500                                              | TEOTIHUACAN III    | Temprano               | 20.5 Km.                  | 85,000                  |
| 400                                              | TEOTIHUACAN DA III | Tordío<br>TLAMIMILOLPA | 22 Km²                    | 65.000                  |
| 300                                              | TEOTIMUACANIIA     | Temprano               |                           | 02000                   |
| 200                                              | TEOTIHUAÇAN II     | MICCAOTLI              |                           |                         |
| 100                                              | TEOTINUACAN 1-A    | Tordío<br>TZACUALLI    | 22.5 Km?                  | 45,000                  |
|                                                  | TEOTIHUACAN I      | Temprono               | 17 Km 2                   | _30.000_                |
| 100                                              |                    | PATL ACHIQUE           | _                         | 5.000                   |
| 400                                              | PRO- TEOTHUACANI   | TEZOYUCA<br>CUICUILCO  |                           |                         |

P-1.4.- Pases de la historia de Teotihuacan.

Que deberta liamarse Teotihuacán I si se hubiera descubierto antes del bautizo de los períodos, bautiso ya antigno 37 y que ahora ya no corresponde a la realidad.



LA CULTURA TEOTIHUACANA

este periodo Teotihuacán se convierte en un pueblo grande con más de 6 kms² de extensión, al unirse las pequeñas aldeas, coupando el cuadrante noreste de la ciudad, con alrededor de 10,000 habitantes. Sus habitantes estaban organizados politicamente en unidades tribales.

Este periodo es considerado como de transición entre las culturas preclásicas y clásicas. En el se observa un cierto primitivismo en sus manifestaciones artisticas. La idea del templo es una novedad en Teotihuacañ, aunque no comparable con las realizaciones posteriores. Algunos de estos primitivos templos estaban en de centro del area que mas tarde sería la Calzada de los Muertos y que desde entonees se consideraria como lugar sagrado. Se cree que en ese tiempo había ya cuanto talleres de obsidiana. Hay indicios de la existencia de cimientos de piedra, edificios públicos así como una incipiente orientación.

La fase siguiente, denominada Tentibuacán I (Tracualli-Miccaulli), ocupa aproximadamente los dos siglos anteriores a la era cristiana. Se señala aqui la etapa del florecimiento arquitectonico y del comienzo del estilo artístico caracteristico de Teorihuacán. La ciudad aumentó enormemente tanto en extensión como en publación. Este periodo se caracteriza por su gran actividad constructiva: la Calzada de los Muertos queda trazada en su parte norte con 23 construcciones a los lados. y posiblemente también las avenidas Este y Oeste. Las Piramides del Sol y la Luna quedan construidas en su mayor parte y la orientación queda establecida en forma definitiva. Se hace uso más especializado de la irrigación y la obsidiana se convierte ya en un monopolio. Está presente ya el inicio de un estado y posiblemente una jerarquización social y una división del trabajo. El cambio social y politico es mas claro en el periodo siguiente - Teolthuscán II (Tiamimliolpa-Xolaipan)- que perdura hasta el año 350 D.C. Esta etapa se distingue por el desarrollo que alcanzó la cultura en todos sus ordenes. La ciudad queda planificada en todos sus ordenes. La ciudad queda planificada en todas sus tineas. En esta depoca se construye lo que aparentemente fue su centro político y comercial: el Gran Conjunto, al igual que la pirámide de Quetzalcóatl. Quedan bien establecidas las avenidas Este y Oeste y se prolonga en 3 kms. más hacia el sur la Caladad de los Muertos.

Durante esta época queda terminada la pirâmide de la Luna y su sensacional plaza. También se realizan cambios en la pirâmide del Sol al serle adadido el adosado para cambiar su orientación. La ciudad siguió creciendo y llegó a una extensión de 20 kms².

En la gran época final que llamamos Teotihuacán III (350-650 D.C.) todo lo realizado anteriormente se consolida y expande y la ciudad llega a su máximo esplendor y prestigio. En esta etapa se construye un gran número de conjuntos habitacionales y se advierte cierto barroquismo en sus expresiones artísticas. Se inicia la decadencia de la cultura.

La población aumenta pero la extensión de la ciudad se reduce a 19 kms².

Esta época es la más conocida de la historia de la ciudad porque es el último gran momento constructivo y a ella pertenecen muchisimos de los monumentos que ahora vemos. Tal es el caso del Palacio de Quetzalpapatoni.

A esta época corresponden también buena





### LA CULTURA TEOTIHUACANA

parte de los frescos murales recuperados.

La época final de la ciudad es hacia 650-700 D.C. El mayor abandono, que por supuesto nunca fue total, ocurrió solo a partir del siglo VIII.

Hacia el año 705 D.C. hubo un incendio general y aunque los templos quedaron reducidos a ruinas, la ciudad funcionó 300 años más.

Una teoría habla sobre el cambio ecologico que provoco el talar todos los árboles de los alrededores, de ió de llover por lo que el Río San Juan se secó y esto representó un grave problema para un pueblo eminentemente agrícola.



La teoria mas aceptada es la que dice que los problemas surgieron a raíz de su organización social, política y religiosa, centralizada en los sacerdotes. Debieron haber surgido grupos de onosición causando fricciones, revueltas, etc. La gente dejo de vivir en casas aisladas para pasar a habitar los grandes conjuntos propiciando el hacinamiento humano, aumentandose el descontento de la población en general.

Respecto al tipo de pobladores, parece ser que la proporción era de un artesano por cada tres campesinos, proporción para aquellos tiempos de 30

"país desarrollado" (Conti:1981). Ciertas evidencias, aunque tenues, de importación de ciertos productos, implican un comercio local y también mercaderes que inician intercambios a mayores distancias. Desde entonces alcanza alguna importancia el mercado local, centro y foco, asociado con el templo de las ciudades de Mesoamérica (Bernal:1987).

A diferencia de las otras civilizaciones clásicas, los mayas, los zapotecas y los totonacas, los teotihuacanos no parecen haber utilzado para su juego de pelota la caracteristica cancha en forma de I, sino que solian delimitar el área de juego colocando en los extremos de la cancha unos marcadores de piedra finamente labrada (F-1.5) (Gendrop: 1970). Otros autores piensan que el juego se desarrollaba en la misma Calzada de los Muertos.

En sus principios, Teotihuacán descansa sobre bases principalmente arcaicas. Muy pronto sin embargo la magra semilla religiosa venida de Cuicuilco produce sobre el suelo nuevo de Teotihuacán una floración prodigiosa: la religión prehispánica en toda su riqueza y, al mismo tiempo que artistas pintan y esculpen en la inmensa metropoli sagrada los signos de su lenguaje simbólico, todos los conocimientos que caracterizan las civilizaciones mesoamericanas alcanzan allí. en más o menos tres siglos su forma definitiva (Se journe: 1984).

Un antiguo mito traducido del náhuatl recuerda cómo, después de que el mundo había sido destruido cuatro veces consecutivas, los dioses se reunieron en Teotihuacan para ser posible el nacimiento de un nuevo Sol. Gracias a su sacrificio volvió a brillar la luz sobre la tierra. La figura del

F-1.5.- Marcador (o "estela") de La Ventilla en Teotihuscán (Diag:1985, 42, fig.12).



LA CULTURA TEOTIHUACANA

dios Nanahuatzin, que con decisión se arrojó al fuego para transformarse en el Sol, será un símbolo a lo largo de la evolución religiosa de los pueblos mesoamericanos. Si por el sacrificio se restauraron el Sol y la Vida tan sólo por medio de parecidos ofrecimientos de sangre podrá conservarse cuanto existe. Teotihuacán, donde ocurrio el portento de los origenes del nuevo Sol fue siempre el lugar sagrado para el pensamiento de los antiguos mexicanos (Informantes: 1971a).

Cuando los aztecas llegaron al Valle de México, en su largo peregrinar desde Aztlán, encontraron la ciudad de Teotihuacan en total abandono y, asombrados ante la magnitud de las ruinas, pensaron que no las hicieron los hombres. sino que las construyeron los gigantes y más que nada, los dioses (4).

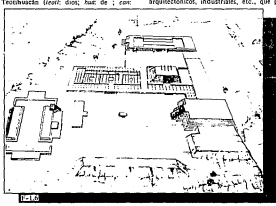
Teotihuacán (teotl: dios; hua: de ; can:

lugar), fue el nombre que los aztecas impusieron, por razones religiosas y legendarias, a la antigua capital.

Durante algún tiempo existió lo polémica en torno a la posibilidad de que Teotibuação haya sido la mitica ciudad de Tollan, capital de los toltecas, o lo era la ciudad de Tula, Hidalco.

En las primeras décadas de este siglo nadie dudaba que la capital tolteca fuese Teotihuacán.

Al respecto, Manuel Gamio (1922, 127-128) escribió: "Conocemos la región de Tula en el Estado de Hidalgo por haberla explorado aún cuando no detenidamente lo que pensamos hacer en lo futuro. Sin embargo por la naturaleza del terreno y su topografia, podemos deducir que allí no existio una gran ciudad, como debió ser la famosa Tula, ya que por la cantidad y por la calidad de los vestigios arquitectonicos, industriales, etc., que presenta,



Los agtecas visitaban la ciudad de Teotihuacán cada 20 dias para adorar a los dioses, considerandola su ciudad sagrada. Por ello Moctesuma II mandó erigir un pequeño adoratorio al pie de la piramide del Sol a donde iba, según parece, anualmente a adorar o a ofrecer algún sacrificio a aquellos dioses desconocidos (Bernal:1987).

F-1.6.- Panorámica aérea de Tula, Hidalgo (Gendrop: 1970, 165, fig. 187).



### LA CULTURA TEOTIHUACANA

puede conceptuarsele como una ciudad prehispánica de poca significación. En cambio, a Teotihuacian se le concede escasa importancia en anales y crónicas, y nunca se le describe, no obstante que los vestigios de esa ciudad prehispánica constituyen el conjunto mas extenso, importante e intenso de vestigios, tanto arquitectonicos como escultoricos, industriales, etc. del tipo tolleca o teotihucano (esto nos ha movido desde hace tiempo a denominar a tan interesante civilización, teotihuacana en vez de tolteca).

"Es, pues, indudable con respecto a Tula y Teotihuacán hay un grave error ya sea de denominación, ya de concepto, que debe enmendarse....

"Creemos que Teotihuacán es la primitiva, la grandiosa Tula que debio haber florecido cinco o más centurias antes de la era cristiana".

Enrique Juan Palacios y Laurette Sejourne (citados por Flores: 1962) dicen que Teotihuacán es la única Tollan posible de las crónicas, la vieja Tula de Quetzalcoatl, cuna de religión y arte de los pueblos que los sucedieron en la historia.

Sejourné (1984), por su parte, argumenta que la arqueologia ha descubierto que Teotihuacán no es solamente el lugar donde fueron creados los elementos culturales mesoamericanos, sino tambien la primera - y la única durante mucho tiempodonde se encuentra expresado el culto a Quetzalcottl. En efecto, dice la arqueologa, en el siglo IV Teotihuacán posee ya edificios grandiosos ornados con profusión de serpientes emplumadas, imagen hasta entonces totalmente desconocida. El fascinante mito de Quetzalcoatl surge entonces en el panorama artistico mesoamericano al lado del culto panorama artistico mesoamericano al lado del culto

a la lluvia v al maiz.

Recordando que Teotihuacán significa litoralmente "en donde se hacen dioses", agrega Sejourné (1962), resulta entonces que si Teotihuacán es la metropoli por excelencia es porque en su seno pudo lograrse la creación suprema, es decir, el lugar donde los hombres que han conocido ya una primera iluminación, alcanzan la categoria de Sol (5).

Por el otro lado, Wigberto Jimenez Moreno (1971), con argumentados puntos de vista y el interés despertado por las exploraciones arqueológicas llevadas a cabo en la ciudad de Tula (Tollan Xicocotitán) (F-1.6), en el Estado de Hidalgo, crearon una corriente de opinión tendiente a establecer una radical diferenciación entre esta ultima, que a partir de entonces ha sido considerada como la mitica capital tolteca, y la primera que, según este criterio, sería la metropoli de una civilización anterior, la teorihuacana, distinta a la de los toltecas propiamente dichos.

Esta última tendencia es la que predomina actualmente en el ámbito de la arqueología.

Teotihuacan, cuyo influjo cultural habia sido tan decisivo entre los demás pueblos hasta el siglo VI o VII de nuestra era, se encontraba casi en total abandono a fines del siglo VIII, y solo sobrevivian restos decadentes de su cultura en sitios como Amantla y Atzcapotzalco, que no hacian sino reproducir de una manera mecanica algunas de las formas heredadas del Gran Centro Ceremonial.

Teotihuacán desaparece por un incendio intencional, cuyas causas no han sido determinadas satisfactoriamente (6).

(5) ".... Y toda la gente hiso alli adoratorios (piramides), al Sol y a la Luna, después hicieron muchos adoratorios menores. Alli hacian su culto y alli se establecieron los sumos ascerdotes de toda la gente. Alli se decia Teotihusean, porque cuando morfan los señores, alli los enterraban. Luego encima de ellos construían piramides, que aún ahora estan...

"...decian los viejos, quien ha muerto, se ha vueito un Dios. Decian: 'se hiso alli Dios, quiere decir que muriô'...". (Informantes:1971b)

(6) El trabajo de enterrar a la ciudad, junto con todos sus templos, debio haber sido tan laborioso como el de construirla, una tarea de dimensiones gigantescas (Tompkins:1981,190).



Ciudad de Tula,



INFLUENCIA EN OTRAS CULTURAS

INFLUENCIA EN OTRAS CULTURAS. Teotihuacán domina la época clásica mesoamericana que va desde el principio de nuestra Era hasta el año 900, marcando el florecimiento máximo en la primera etapa, hacia 650 D.C.

Para el estudio histórico y, desde el punto de vista geográfico, existen dos amplias áreas de trabajo: la maya, al oriente y, la generalmente llamada mexicana, aunque tal vez fuera más apropiado llamarla teotihuacana (Bernal:1981).

En efecto, Teotihuacán, resalta no sólo por haber sido la primera en extensión sino por su influencia por más de 1500 años. Desde sus inicios, su rigurosa geometría axial determinada por las enormes pirámides fue el centro de atracción de todo el México Central (Norman:1964). Excavaciones realizadas en toda Mesoamérica muestran que los siglos creadores están bajo la influencia directa de Teotihuacán: desde el Altiplano Néxicano hasta la América Central no hay una ciudad que no revele, en su origen vestigios provenientes de este centro.

Una de las influencias más importantes de Teotihuacán para Mesoamérica fué, seguramente, su orleatación. Marquina demuestra que diversas ciudades mayas como Chichén-lizá y Labná siguen la traza de Teotihuacán. Estudios recientes muestran que la orientación de Teotihuacán es, en efecto, la directriz (Maupomé:1986).

Gracias al empleo del teodolito para la recopilación de datos acerca de la orientación de casi todas las zonas arqueológicas del centro de México, se ha puesto de relieve un hecho de sumo interés: todos estos lugares se encuentran sesgados en el sentido de las manceillas del reloj, desde el concelha caracillas del reloj, desde el sentido de las manceillas del reloj, desde el sentido del sentido de las manceillas del reloj, desde el sentido del sentido de las manceillas del relogio del sentido de las manceillas del relogio del sentido del sent

norte unos cuantos grados de acuerdo con el trayecto central del Sol. Esta costumbre surgió de la tradición establecida en Teotihuacán (Aveni:1984 y Flores:1962).

Anthony Aveni (1977b, 27) comenta: "...los centros ceremoniales construidos después, en la cercanía de Teotihuacán, hasta quince siglos más tarde reflejan una orientación similar, que no puede ser coincidencia.

"Los arquitectos de Tenayuca, Tepozteco y Tula pudieron simplemente haber copiado la tradición teotihuacana....

"Los sacerdotes-gobernantes de estos nuevos centros probablemente veian a Teotihuacán como una ciudad santa en ruinas. En reverencia al pasado, pudieron haber diseñado sus centros de adoración con los mismos ejes direccionales, por lo tanto pueden ser vistos como mitaciones no funcionales de Teotihuacán".

La imposición de reglas arquitectónicas es otro ejemplo de la influencia teotihuacana. El sistema de construir a base de taludes y tableros se generaliza por toda Mesoamérica y se conserva por largo tiempo, hasta que en el post-efístico se retoma el tema del talud sin tablero, evidenciando con esto el éxito de la técnica constructiva sobre el aspecto estético-simbolico del tablero.

El tablero-talud teotihuacano se encuentra en perfecta adecuación con el espíritu majestuoso que requería la Ciudad de los Dioses para sus recintos sagrados y tuvo innumerables repercusiones en diversas áreas, así como en diferentes periodos del desarrollo cultural de Mesoamérica, al grado de convertirse en determinadas ocasiones en un auténtico sinónimo de lo sagrado, y verse



Orientaciones en sitios arqueológicos en el valle de Puebla-Tlaxcala



INFLUENCIA EN OTRAS CULTURAS

reducido quizá, en otros casos, a un mero signo (F-1.7).

Entre muchas otras aportaciones culturales, Teotihuacán contribuyó a la cristalización de numerosos conceptos religiosos, muchos de los cuales se transmitieron casi sin modificación hasta la época atteca (7).



F-1.7.- Difusión del tablero-talud de tipo

a.- Huspalcalco, Hidalgo, mostrando los "ixtapaltetes".

b.- Perfil con alteración de proporciones y sistema constructivo.

c.- Mansanilla, Puebla. Tablero en un costado de la cancha (Gendrop 1984a, 14-15, fig.11).

<sup>(7)</sup> El desarrollo del comercio a gran escala permiti\u00e3 a los visjeros-comerciantes transmitir la cultura de su ciudad hasta lugares tan alejados como Guatermit, y El Petin.

LOCALIZACIÓN Y MEDIO FÍSICO

LOCALIZACIÓN Y MEDIO FISICO. El Valle de México forma en su extremo noreste otro secundario: el Valle de Teotihuacán. Está situado precisamente en el camino más fácil entre los Valles de México y Puebla.

La ciudad de Teotihuacan esta situada en el Estado de México, unos 50 kms. al noreste de la Ciudad México (ver F-1.10). El valle de Teotihuacán es una subdivisión del de México y se trata de una planicie inclinada hacia el oeste y alargada en la dirección noreste-sureste. Mide aproximadamente 15 kms. de largo por 7 de ancho y su altura media es de 2,280 mts. S.N.M.

La Pirámide del Sol, que es el mayor monumento de la zona arqueológica, tiene por coordenadas 19 grados, 41 min. y 30.8285 seg. de latitud norte y 98 grados 30 min. 35.8122 seg. al oriente de Greenwich (8).

El piso es basicamente de tepetate, que es muy resistente para soportar el peso de las construcciones. El terreno, apenas poblado por la flora espinosa de la meseta, se cubre a base de magueyes, nopales y orgános, excepción hecha de los más.

En la actualidad, el sistema de aprovisionamiento de agua en algunas regiones se hace mediante depósitos abiertos llamados "jag@eyes", sistema utilizado ya en Teotihuacán en la época prehispánica.

Su clima se considera semiseco templado



con lluvias en verano, con temperaturas entre los 14 y 18 grados C. y una precipitación pluvial de 500 a 600 mm. El clima no ofrece restricciones al crecimiento de vegetación (Gobierno del Estado de México 1986a y 1986b).

Es muy probable que en la época de la construcción de la ciudad, las montañas cercanas hayan estado cubiertas de árboles y el clima haya sido menos seco que en la actualidad.

La falta de agua, el eterno problema del altiplano mexicano, se hacía sentir ya entonces en una sociedad fundamentalmente agricola; un año sin lluvias era un desastre. A esto se debe la inmensa popularidad del Dios de la Lluvia que vemos representado en todas partes.

En tiempos prehispánicos el Lago de Texcoco llegaba casi hasta el limite del Valle de Teotihusacia (ver F-1.8) lo que daba acceso directo a los productos acuticos que, entonces y a todo lo largo de la historia indigena del gran Valle de México, fueron una base relativamente importante de alimentación (Bernal:1987).

Ante la difícil situación de no contar con animales de tracción, el transporte por agua adquiere mayor importancia: con poco esfuerzo, una canoa hace el trabajo de muchos hombres. Por lo tanto la vecindad del lago fue otro motivo en el desarrollo teotihuacano y otra de las causas de la hegemonia del Valle de México a partir de esa época.

Como ya se dijo anteriormente, el Valle de Teotihuacán está situado justamente en el camino más fácil entre los Valles de México y Puebla, hecho que le proporciono una Importante posición geopolítica.

Desde entonces es palpable que quien quiera dominar a Mesoamérica deberá tener pleno dominio sobre los dos valles, y que los mexicas empezaban a lograr en el momento de la conquista española.

(8) Dato obtenido con base en geodesia por satélite.

F-1.B.- Mapa de Teotihuacán. Se aprecia su posición extratégica en la major ruta entre el Valle de México y el Valle de Puebla, ruta que va hasta el Golfo de México (Tomphins:1981, 227).

UNAM



### CAP. I. GENERALIDADES

### LA ZONA ARQUEOLÓGICA

ZONA ARQUEOLOGICA. Las investigaciones llevadas a cabo en la zona arqueológica de Teotihuacán datan de fechas muy antiguas.

Podemos considerar a los aztecas, como va se vió con anterioridad, como los primeros en reportar ciertas conclusiones, aunque vagas, acerca del gran Centro Ceremonial.

El montículo mayor venerado por los mexicas hasta la llegada de los españoles, lo llamaron Tonatiuh, que en náhuati significa, la Casa del Sol. El menor, Metzi Itzáquatl, que era la Casa de la Luna, y la amplia avenida que unia a los montículos piramidales era llamada Miccaotli, o Camino de los Muertos, por los montecillos que la flanqueaban y que los nativos suponían ser tumbas.

En la epoca de la conquista española, el recinto de Teotihuacán sirvió de resguardo a Hernán Cortés, quien había perdido la mayor parte de su ejército y tuvo que abandonar Tenochtitlan durante la llamada "Noche Triste". Perseguido por los guerreros de la ciudad logró escapar por el río que estaba al norte del Lago de Texcoco, y luego se refugió en un valle dominado por la cumbre del volcán Cerro Gordo. Allí se quedo cobijado por dos montículos piramidales...

Consumada la conquista, llegaron los españoles a la zona de Teotihuacan. Alli existían algunos grupos de indigenas, que aunque no tenian relación con los antiguos pobladores, si dieron pretexto a aquellos para organizar poblaciones como Acolman, San Juan Teotihuacan y San Martin de las Piramides, en las que los frailes fanciscanos y agustinos construyeron sus grandes conjuntos conventuales.

El arquitecto Villalobos (1983) nos habla de

las referencias de Teotihuacán, que se encuentran desde los primeros cronistas: Sahagun: "..tumulos de tierra que parecen como motecillos hechos a mano": Mendieta se refiere a las ruinas y dice: "...iunto al pueblo de Teotihuacán hay muchos templos o teucales de éstos, y en particular uno de mucha grandeza y altura, y en lo alto de él está todavia tendido un idolo de piedra que vo he visto..."

Torquemada reseña: "...lo que sabré afirmar de ésto es que estos indios de ésta Nueva España tenían dos templos de grandísima altura v grandeza, edificados seis leguas de esta ciudad, iunto a San Juan Teotihuacán".

Clavilero: "...estos vastos edificios que sirvieron de modelo a los demás templos de aquél país, estaban consagrados, uno al Sol y otro a la Luna, representados en dos idolos de enorme tamaño, hechos de piedra y cubiertos de oro. El del Sol tenía una gran concavidad en el pecho, y en ella, la imagen de aquél planeta, de oro finisimo. Los conquistadores se aprovecharon de aquel metal y los ídolos fueron hechos pedazos por orden del primer obispo de México (Zumárraga); pero los fragmentos se conservaron hasta fines del siglo pasado y aŭn guizas hay algunos todavia".

La descripción mas antigua conocida acerca de las pirámides se debe a Francisco Castañeda, quien realizó un informe oficial para Felipe II de España en 1580.

A partir de l'697 y hasta fines del siglo pasado las investigaciones en Teotihuacán fueron realizadas principalmente por extranjeros, dado que a los mexicanos se les tenía prohibido acceder a estos lugares.

En este lapso desfilaron por Teotihuacán



Imagen antigua de la sona arqueológica



LA ZONA ARQUEOLÓGICA

diversos personajes entre los que se cuentan, exploradores, aventureros, científicos, etc., quienes obtuvieron ciertas conclusiones, algunas de ellas parciales e incluso deformadas acerca del origen e historia del Centro Ceremonial.

Peter Tompkins (1981) y Emily Mc Clung (1987) nos ofrecen un panorama general de estas investigaciones:

Gimelli Careri visitó las ruinas en 1697, realizando algunas mediciones. No dudaba de la existencia de una gran ciudad rodeando las pirámides.

El barón Alexander von Humoldt visitó Teotihuacan en 1803 pero sólo realizó una vaga descripción de las pirámides. Humboldt adujo una opinión que atribuía esas edificaciones a los Toltecas; también citó el parecer de Singüeza y Góngora, quien las situó en un periodo mas antiguo.

En 1823 Willam Bullock tomó dibujos de las pirámides, las midió y ascendió a ellas, hallando los

restos de un templo en la parte superior de la Pirámide del Sol.

El Emperador Maximiliano fué quien organizo
por primera vez una comisión
realmente científica para
explorar las ruinas de Teotihuacán. La comisión estuvo
formada por varios eminentes
ingenieros, dirigidos por
Ramón Almaráz (F-1.9).
Esta comisión realizó el primer mapa topográfico de la
zona y que fué vigente hasta
1922.

En 1858 Claude Charnay fué comisionado por el Gobierno de Francia para fotográfica las ruinas de México con una cámara fotográfica de reciente invención llamada "cámara obscura". Fueron las primeras, pero indudablemente, las más grises e incoloras, reproducciones que se hubieran tomado de las pirámides de México.

Veinte años más tarde, Charnay retornó a México y realizó algunas excavaciones en Tula, Hgo. Mas tarde visitó Teoithuacán en donde dirigió las primeras excavaciones formales en éste lugar logrando desenterra palacios y algunas casas. Sus trabajos dieron lugar a las primeras discusiones en torno al problema entre Tula y Teoithuacán, ya comentado.

Por fin, en 1890, los mexicanos entran en escena en el ámbito de la investigación arqueológica de Teotihuacán. El primero de ellos fué Leopoldo Batres. En su calidad de "inspector y Protector de los Monumentos Arqueológicos de



F-1.9.- Imagen de la pirámide del Sol recabada por la comisión dirigida por Ramón Almaras (Tompkins:1981, 134).





### LA ZONA AROUEOLÓGICA

Mexico" en el gobierno de Porfitio Diaz, Batres realizó sistemáticas excavaciones en toda la zona arqueológica descubriendo casas, palacios, avenidas, acueductos, etc., así como cerámica y objetodiversos. Su principal aportación fué el desenterramiento de la Pirámide del Sol. Mucho se ha comentado que sus métodos de reconstrucción dañaron gravemente la forma original de la Pirámide.

En 1907 Justo Sierra, como Ministro de la Instrucción Pública y Bellas Artes, dictó un acuerdo para adquirir, por expropiación, terrenos del núcleo visitable de Teotihuacán (9).

El estudio de la Zona Arqueológica se inició formalmente en el siglo pasado y se enfocó a los edificios más grandes, situación que continuó en los primeros años de éste siglo, prácticamente con el mismo criterio, sólo que contemplando una zona cada vez más amplia. Por esa época se construyó el primer museo, en el que se athibieron durante medio siglo las piezas arquelógicas encontradas en los trabajos de la zona. También se construyó un auditorio al aire libre, ahora abandonado, aún cuando es un importante ejemplo de la arquitectura Nacionalista Mexicana.

En 1917 Manuel Gamio, Jefe del Departamento de Antropología en el Museo Nacional, descubrió la piramide de Cuiculko, posible antecedente de Teotihuacán, envuelta en corrientes de lava de origen prehistórico.

Gamio habia estudiado en la Universidad de Columbia en Nueva York. Su preocupación fue no sólo por lo arqueológico, sino que estudia la problemática de manera integral, contemplando todos los aspectos: sociales, económicos, culturales, tradicionales, gustos y costumbres así como lo

arquitectónico. Se dedicó a estudiar no sólo las ruinas de Teotihuacán, sino todo el valle del mismo nombre.

Gamio contó con la colaboración del arquitecto Ignacio Marquina, quien dibujó diversos aspectos de la zona arqueológica.

Entre muchas aportaciones de los trabajos de Gamio, resalta el haber desenterrado La Ciudadela, junto con la pirámide de Quetzalcoatl y Tláloc, además de haber iniciado la era científica en la investigación de Teotihuacán.

En ésa época el mundo se sumió en la grave depresión económica y la carencia de fondos detuvo la investigación en Teotihuacán. Solamente los suecos, económicamente solventes, podían darse el lujo de hacer investigaciones arqueológicas. De éste modo, Sigwald Linné fué financiado por sus compatriolas para que continuara las excavaciones.

Linné descubrió el concepto urbanistico de la gran metrópoli. Desenterró grandes complejos residenciales y pequeñas casas así como avenidas y callejones que daban forma a la ciudad. También descubrió restos de baños públicos y teatros.

Linné fué seguido por Pedro Armillas, quien con dinero proporcionado por la fundación denominada "Grupo de los Vikingos", sacó a la luz construcciones con frescos, los que dieron una amplia información sobre las costumbres religiosas de los teolibuacanos.

Mas dioses, algunos de los cuales aparecian también en Tenochitilan, fueron haliados en los murales descubiertos por Laurette Sejourné, al excavar en un campo de siembra. Sejourné puso a la luz un palacio llamado Zacuala, mismo que cubre 4 900 mt²

(9) "...valga como anécdota, a rais del acuerdo de 1907, el avalúo y pago del terreno de la pirámide del Sol ascendió a \$100.00" (Villalobos:1985a, 46).



Panorama de las primeras excavaciones en la sona de Teotihuacán



### LA ZONA ARQUEOLÓGICA

En 1960, el presidente López Mateos, se dió cuenta que era nesesario hacer un gran esfuerzo para descubrir y restaurar cuando menos el Centro Ceremonial de Teotihuacán. Esto daria como resultado la afluencia del turismo tanto nacional como extraniero.

Se inició así una campaña de dos años destinada a dar a los visitantes una idea más vívida del esplendor de la antigua ciudad.

Bajo la dirección de Jorge Acosta se empezó a excavar en la zona circundante de la pirámide de la Luna. También se limpió gran parte de la Calzada de los Muertos y la Plaza de la Pirámide del Sol. Durante estos trabajos salieron a la luz los restos del Palacio de Ouetzalpapáloti. que en la actualidad está totalmente reconstruido.

En 1963, Jaime Torres Bodet, Secretario de Educación Pública, logro un decreto similar al de 1907, para adquirir terrenos e integrar la zona.

Ignacio Bernal y Jorge Acosta decidieron concentrarse en la reconstrucción de la ciudad como había sido cuando estaba en lo que ellos consideraban, su época de mayor auge. Al mismo tiempo se dejaron en pie algunas estructuras del periodo más reciente de la ciudad. Bernal fué quien dirigió a Acosta en la decisión de acometer el descubrimiento total de la Piramide de la Luna.

Las verdaderas proporciones de Teotihuacan fueron descubiertas por René Millon, arqueólogo norteamericano de origen francés, en 1962. Su traba jo se enfocó, sobre todo, a conocer la realidad urbanística de la Ciudad de los Dioses.

Inició entonces la preparación de un mapa fotogramétrico de toda la zona teotihuacana, como base para un reconociminento arqueológico total a fin de establecer las dimensiones exactas de la ciudad.

Las conclusiones de su trabajo permitieron visualizar a Teotihuacán como una ciudad inmensa y bien planificada, erigida en escala grandiosa, rebosante de vida en una fecha tan antigua como hace 2 mil años. Teotihuacan era, aparentemente, el primer centro urbano y más importante del continente americano. Se veia que en el apogeo de su desarrollo hubo hasta 200,000 habitantes, organizados en una sociedad estratificada en la forma mas compleja. Ciertamente habia sido una capital religiosa, cultural, económica y política, así como el centro comercial más grande existente en Mesoamérica.

Sus trabajos permitieron, también, conocer la existencia de elementos urbanisticos importantes, cuya presencia no se habia sospechado. Tal es el caso de las dos amplias avenidas en los lados este y oeste de la Ciudadela. Con esto se demostro que la ciudad habia sido distribuida en cuadrantes (ver F-2.1).

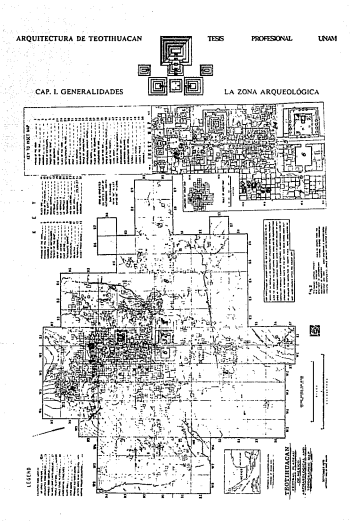
También descubrio el Gran Conjunto, dos plataformas en el lado opuesto de la Ciudadela que formaban un enorme complejo con algunos restos de conjuntos de departamentos, aunque no había estructuras prominentes.

Millon propuso la hipótesis de que esta gran estructura habia sido alguna vez el mercado principal de la ciudad. Evidentemente estos complejos. junto con la Ciudadela formaban el centro religioso y comercial de la antigua ciudad.

Con la ayuda del mapa de Millon ha sido posible recontruir una historia tentativa del desarrollo de la ciudad.

En fechas recientes y, debido al auge de la nueva ciencia denominada arqueoastronomía (ver apéndice 11), las investigaciones en Teotihuacán han atraido a especialistas de muy diversas ramas para realizar trabajos interdisciplinarios de diversas Indoles.

Es evidente que nuestro conocimiento acerca de Teotihuacan se ha visto enriquecido notablemente desde que los aztecas lo vieron con asombro reverencial hace siglos, pero también es evidente que nuestro conocimiento acerca de este recinto religioso esta aún en sus primeras etapas.





ORIENTACIÓN Y TRAZO





RIENTACION Y TRA-ZO. Uno de los aspectos más fascinantes y al mismo tiempo, desconcertantes de la arquitectura de Teotihuacán es el

estudio de su orientación. La orientación de esta ciudad fue ejemplo a seguir en toda Mesoamèrica. Encontramos ciudades, distantes y cercanas, en el tiempo y en el espacio, que repiten la orientación de la Ciudad de los Dioses. Una orientación sumanente rigida, como veremos, que determino el trazo completo de la ciudad religiosa y civil. Debemos suponer lógicamente que alguna razón muy poderosa dió origen a esta preferencia que seguramente tiene sus bases en creencias muy arraigadas en el pensamiento de sus constructores, tal vez de tipo filosófico, astronómico, religioso o incluso calendárico.

La fuerza de su eje de trazo y el significado de su orientación introduce en Teotihuacán una sensación de orden que se aprecia hasta en el último detalle (Norman: 1964).

Aqui, la arquitectura muestra una armonia ordenada que seguramente encuentra sus raíces en el Cosmos. Efectivamente, el plano del gran Centro



Panorama general del traso de la ciudad de Teotihuacán



### ORIENTACIÓN Y TRAZO

Ceremonial parece haber sido organizado para armonizar con la posición del Sol y ciertas estrellas fundamentales (Aveni:1980).

La orientación de la ciudad, la cual fue definida desde el inicio de la ciudad parece desafiar la topografía local. Una vez ordenada, cada parte del todo parece forzada a conformarlo (el curso del río San Juan y sus afluentes fueron modificados para ajustarse al proyecto) (ver F-1.10).

Se ha visto también que ciertos factores del medio circundante pueden haber influenciado definitivamente en la orientación de la ciudad.

Basados en el grandioso desarrollo que alcanzó la astronomía en las culturas prehispánicas y conscientes de la importancia que reviste esta ciancia en los trabajos geodésicos, algunos estudiosos contemporáneos sostienen que aquellos fueron grandes geodestas.

A pesar de ser esto muy cuestionable, si se juzga por el correcto acabado geométrico de la Calzada de los Mucrtos, podría decirse que los constructores supieron aplicar exitosamente la geodesia a la construcción (1) (Mendoza:1987).

En Teotihuacan se percibe una malla cua-

dricular de orientacion cardinal, o sea, norte-sur (determinada por la Calzada de los Muertos) y este oeste (determinada por las avenidas Este y Oeste) (F-2.1) (Aveni:1984). Esta red cuadriculada podría ser la proyección de la división cuatripartita presente en la cosmografía mesoamericana (ver F-1.8).

La Calzada de los Muertos, el eje principal de la ciudad, está orientada a 15 grados 28 min. al este del norte y es la que determina la orientación de la ciudad religiosa y aigunas partes de la civil. Las avenidas Este y Oeste tienen una orientación de 16 grados 30 min. al este del norte. La evidencia arqueológica sugiere que la desviación de un grado para formar un ángulo recto entre los dos no es accidental. Muchos complejos de edificios y componentes residenciales de la ciudad siguen la primera orientación mientras que los otros obedecen la segunda (Aventi-1977b).

Es preciso señalar aqui que el eje de la Calzada de los Muertos parece haber sido ubicado en fecha muy temprana y después, organizados los demás elementos.

Por otro lado, si consideramos a la Piramide

del son como el entre mas antigue del centro ceremonial y, considerando que su eje principal es perpendicular a la Calzada de los Muertos, podemos concluir que fue esta pirámide la que determino la orientación de la Calzada y, por lógica, la orientación de la ciudad entera.

La Piramide del Sol está orientada en dirección a la puesta del Sol el día en que pasa éste por el

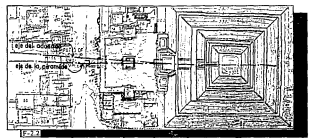
 Dicha rama de la Geodesia se denomina topografia aplicada.

F-2.1.- División cuatripartita en la ciudad de Teotihuscan (dibulo G.Guerrero).





ORIENTACIÓN Y TRAZO



cenit. La pirámide sufrió posteriormente una desviación al serle anadido un cuerpo adosado con orientación ligeramente distinta, caso muy extraño en una ciudad de trazo tan riguroso (F-2,2).

La Pirámide de la Luna esta orientada hacia el sur, marcando el eje de la columna vertebral de la ciudad (la Calzada de los Muertos). El eje de esta piramide es perpendicular al de la Piramide del Sol.

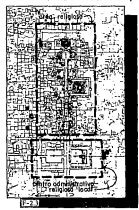
Hemos visto que la intersección de los dos ejes principales de la ciudad, la Calzada de los Muertos y la avenidas Este y Oeste, producen la impresión que ella aparezca dividida en cuatro cuadrantes. El eje de las avenidas Este y Oeste se alinean con el eje de la Piramide de Quetzalcoatl. haciendo de la Ciudadela el corazón de la ciudad. ya que parece haber sido el centro ceremonial de los propios teotihuacanos, mientras que el resto de

F-2.2.- Cambio de orientación en la Pirámide del Sol (dibujo G. Guerrero).

F-2.3.- División de la sona ceremonial (dibujo G.Guerrero).

la Calzada de los Muertos sería la zona sagrada que atrala a peregrinos de regiones diversas (Gendrop:1970) (F-2.3).

Las explicaciones que se han dado para la orientación de Teotihuacán han sido muchas y muy





### ORIENTACIÓN Y TRAZO

variadas, todas ellas argumentadas en interesantes investigaciones.

Alfredo Chavero en la obra México a través de los siglos (1884, 398-399), nos dice que "...de las diversas observaciones practicadas se ha deducido que las dos pirámides no estaban igualmente orientadas, coincidiendo la de la Luna aproximadamente con el meridiano magnético (G), pero con la circunstancia muy notable de encontrarse la línea de los centros de las dos pirámides en la dirección del meridiano astronómico (G). La pequeña diferencia que hay parece que proviene de que los constructores tuvieron en cuenta el movimiento de la bóveda celeste, y se fijaron en la Estrella Polar creyendo que estaba exactamente en el eje del mundo." (FF F-1.13a).

El arquitecto Marquina propuso que Teotihuacán, la primera ciudad urbanizada del mundo, sigue la orientacion de la pirámide del Sol hacía el punto del horizonte ceste donde se oculta el Sol el día de su paso por el centí (ver F-2.9).

Pero, observa el arquitecto Marquina (1964,62): "este sistema de orientación es solamente aproximado y no se puede pretender que tenga una exactitud que concuerde con los actuales cálculos astronómicos. Desde luego, era un fenómeno observado en el lugar, y esa observación se hacia en el sitio de la puesta del Sol, con un fondo montañoso.

y no reducido al horizonte; además las aristas de la pirámide son muy irregulares y más aún después del tiempo que estuvieron sepultadas por los escombros. En el caso de Teotihuacan, la orientación de la Pirámide del Sol a este punto, no es muy exacta, pero sí lo es la del cuerpo que tiene adosado en su lado poniente, que está ligeramente desviado de la dirección general de las aristas de la pirámide." (2), (ver F-2.2).

Este tipo de orientación parece documentar ciertas relacione, filosóficas y religiosas relativas a Teotihuacan:

Laurette Sejourné (1984, 98) señala: "...siempre de acuerdo con la cosmologia nábuail, es el monumento solar el que dicta la orientación de todos los otros. Esta orientación ofrece una particularidad interesante porque el eje occidenteoriente que, por representar la trayectoria del drama de la encarnación y de la liberación fue doptado por toda Mesoamérica, está modificado en 17 grados hacia el norte.

"Existen sin duda varias explicaciones contricas de ésta preferencia, pero la que resulta evidente es que, siendo el cenit el centro del firmamento, el astro adquirirá en ese punto la calidad de corazón del Universo, característica del Sol de Quetzalcóatl. Es decir, que la pirámide estaba dedicada al Quinto Sol -creado expresamen-

MERIDIANO ASTRONÓMICO, Gran circulo que pasa a través de los polos astronómicos y el cenit (Aveni:1980,99).

MERIDIANO MAGNÉTICO. En un lugar de la Tierra, plano vertical que contiene el vector intensidad magnética.

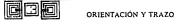
(3) El astrénomo A. Aveni concuerda con esta opinión (1989) altablar de nuestros excusão partones de pensamiento, de origen occidental, que nos lievan a buscar la exactitud milimátrica. Dibermos, como dice el astenomos, situarnos dentro del contexto de lo que abbemos de la mentalidad mesoamerican y comprender que lo importante era la plasmación del concepto religios-simbolico y no la exactitud matemática.

George Gillemin (1988,80) escribió que "...la orientación se aplicó como asunto de creencia y prinicipio de manera simbólica, y viribiamente sin intención de exactitud matemàtica y que la orientación debe ser más un concepto religioso que una norma urbanistica".



Ortientación solar en Teotihuscán







te en Teotihuacán-, y por estar cargada de un sentido tan fundamental, esta orientación se encuentra todavía entre los aztecas."

Para el astrónomo Anthony Aveni (1980, 223):

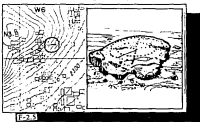
"...la clave para encontrar la motivación detrás de la orientación básica puede ser encontrada en un curioso marcador esculpido en el piso de uno de los edificios advaentes a la Pridmide del Sol, cerca del centro de la ciudad" (este marcador se denomina: TEO 1, F-2.4) (31).

A casi tres kms de distancia al oeste, sobre la pendiente de una loma denominada Cerro Colorado, René Millon y su equipo encontraron otro marcador de igual diseño (TEO 5, F-2.3), marcado sobre una piedra gigante que parece ser de roca Tirme. Los dos diseños o marcadores forama un ángulo

recto con la Calzada de los Muertos con un error menor a medio grado (F-26a). La 2ona en que se encuentra ésta piedra es un área con muchos edificios chicos, todos según parece, orientados a la Calle de los Muertos.

Avení dice que en la época en que se construyó el Camino de los Muertos, las Pléyades habrían tocado el punto del horizonte arriba del marcador de piedra grabado en el Cerro Collegado (F-2 db.).

En el curso de ésta investigación, Aveni sometió a prueba esta línea de referencia como orientación astronómica determinando, para la latitud, época de construcción y elevaciones del horizonte de Teotihuacán, qué cuerpos astronómicos se pudieron haber observado a lo largo de cualquiera de las dos direc-



(3) Las cruces punteadas se han encontrado en Teotihuacian y sus alrededores, pero tambien en otros lugares de mesoamérica, deuda Alavisias en al Tropico de Gance pro el norta, hasta el área Maya, por el sur. Se trata de unos petroglifos en forma circular, punteados mediante percusión, que es realcomas con la planeación de sitios, la observación astronómica, el calendario y la comovisión.

F-2.4.- Plano de una sección de la Calle de los Muertos donde se ubica el marcador TEO 1 (Aveni:1985, 6-7, figs. 3 y 4a).

F-2.5.- Marcador TEO 5 y su ubicación (Aveni:1985, 6, fig. 4g y Millón:1971, plano N3W6).



Orientaciones astronómicas en Teotihuacán



ORIENTACIÓN Y TRAZO

ciones dadas por la línea. Aán cuando Strio (6) salía en la línea de referencia vista del oeste al este, Aveni encontró una posibilidad astronómica más probable en las Pléyades. Éste grupo de estrellas no sólo se pone dentro de 1 grado de la línea de referencia dada por las cruces, sino que también funcionaba de una

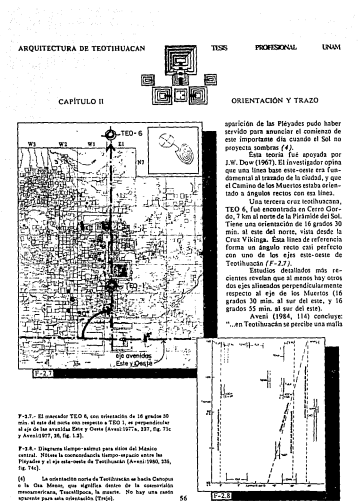
manera por demás singular en la disposición espacio-temporal de Teotihuacia: las Pléyades tenían salida heliaca el mismo día en que ocurría el primero de los dos tránsitos del Sol por el cenía, Sé das después del equinoccio vernal, un día de gran importancia para demarcar las estaciones. La

SIRIO. Estrella más brillante del cielo nocturno, pertenece a la constelación del Can Mayor y tiene una magnitud aparente de -1.43 y es de color blanco (Anuario 1988 y Roman:1971,187).



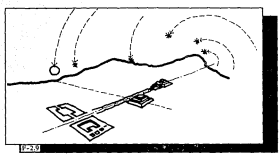
F-2.6.- Linea de referencia TEO 1-TEO 5. a.- La linea de referencia, con orientación 15 grados 21 min. al norte del oeste es perpendicular a la Calanda de los Muertos

(Aveni:1980, 26, fig. 1.2).
b.- Vista del horizonte ceste de Teotihucán visto
desde TEO 1 (Aveni:1980, 225, fig. 70).





ORIENTACIÓN Y TRAZO



cuadricular de orientación cardinal, norte-sur, este-oeste, y un plan sesgado de alineación con los fenomenos que ocurrían en el horizonte, que quizá involucren a las Pleyades, agrupación de estrellas de importancia central en la ciencia estelar mesoaméricana" (F-2.8).

Pero si tenemos que descartar toda idea de orientación cardinal, como propone Lemecier-Rumayor (1986,50), "esta red cuadriculada podría ser la división cuatripartita a una escala siempre menor, y, el plano oblicuo hacia las esquinas solsticiales constituiria la unica disposición verdaderamente mesoamericana no hacia el cielo, sino hacia el horizonte terrestre, en una tierra plana".

Por otro lado, el astronomo Aveni sugiere tambien que la ciudad de Teotihuacan fue orien-

tada con su eje mayor en el sentido norte sur "...debido a que el flujo del movimiento celeste parece pivotear en el eje norte-sur, (ast) podemos aspirar a encontrar la justificación de la orientación de la antigua ciudad para reflejar la armonía del mundo" (Aveni: 1980, 220) (F-2.9). De esta manera la ciudad entera se localizaria en el centro del universo, concepto nada extraño en las culturas antiguas, no solo mesoamericanas sino del mundo entero.

Por otto lado, existen evidencias de conocimiento del magnetismo en las antiguas culturas americanas (Maupomé: 1986, 51-52), lo que condujo a proponer que algunas ciudades templos y edificios, fueran orientados magneticamente. Esto adquiere especial relevancia si consideramos que

F-2.9,- Integración del eje de la ciudad con el eje de rotación de la Tierra (dibujo G.Guerrero).



### ORIENTACIÓN Y TRAZO

Teotihuaçán esta orientado justamente hacia el polo magnético de la Tierra (Trejo, comunicación personal).

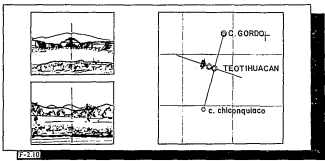
Norman y Carver (1964) reportan por su lado que el eje mayor de Teotihusach pasa a través de una grieta en la cordillera al norte donde un pequeño grupo de ruinas han sido descubiertas. Este tipo de unión de sitios arqueológicos a través de ejes no es particularmente extraño, como ya hemos visto.

Otro investigador, Stephen Tobriner (1972), ha propuesto que Cerro Gordo, la principal fuente para el abasto de agua, para Teotihuacán, determinó el proyecto de la ciudad. Ya que esa montaña era tan importante para los habitantes locales, ellos simplemente orientaron su calzada principal hacia él

(la calzada actualmente apunta a 2 grados al oeste de la cima (F-2.10a)).

Profundizando nún más en este aspecto como que los montes sirvieron de eje de trazo a la calzada principal de Teotihuacán. Por el norte, como acabamos de ver, el Cerro Gordo marca eje, además de servir como fondo a la calzada misma. Por el sur, el Cerro Chiconquiaco marca el otro eje para el trazo de la calzada (F-2.100 L). Uniendo las cimas de estos montes obtenemos una linea muy aproximada al eje principal de Teotihuacán (F-2.10c). De esta manera la ciudad se apoya en los rasgos naturales del paísaje.

Entre las hipótesis relacionadas con los factores no astronomicos que contribuyeron a la



F-3.10.- Influencia del medio orográfico en la orientación de la ciudad

a.- Orientación norte de Teotihuacán hacia Cerro Gordo

b.- Orientación sur de Teotihuscán hacia Cerro Chicangulaca

e.- Determinación del eje norte-sur (Ponce:1982,plano 1).



ORIENTACIÓN Y TRAZO

ubicación de los edificios y a la orientación de Teotihuacán debemos incluir la sugerencia de Doris Heyden (1975) del INAH. Ella cree que la localización de la pirámide del Sol, el edificio mas grande de la ciudad, fue determinada por la ubicación de una caverna con múltiples camaras descubiertas bajo la pirámide. El centro de la pirámide esta localizado casi encima del centro de la caverna y una linea desde el centro de la boca de la caverna coincide casi con el eje este-oeste de la pirámide est. J. I. J.

Muchas referencias historicas aluden a un gran número de deidades de cavernas en el México Central. Ella ha sugerido que la caverna puede poseer un significado simbolico que la relacione con la astronomía. Por ejemplo, un historiador del

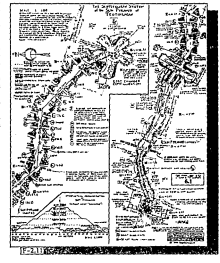
siglo XVI escribiendo acerca de la gruta de Teotihuacán dice que "... otro (dios) fue dentro de una caverna y salio de ella como si fuera la Luna".

Ampliando más este concepto podemos agregar que la ahora 
llamada Caverna del Sol pudo 
haber sido la señal que vieron los 
Teotihuacanos para la fundación 
de su ciudad. La caverna tiene 
forma de flor de cuatro petalos 
dirigidos cada uno aproximadamente hacia los puntos cardinales. 
Esta caverna era, en un principio, 
el manantial que abastecia de agua 
a la pequeña población. Junto a 
este manantial, se levantó inicialmente el Altar del Sol y, posterior-

F-2.11.- Cueva bajo la pirámide del Sol (Tompkins:1981, 336-337). Ver también mente, se construyó encima la enorme Pirámide del Sol. Además la longitud de esta caverna es de 226 mts. que concuerda con la medida de la base de la pirámide.

Sea cual fuere la explicación a la orientación de Teotihuacán, ésta ejerció una enorme influencia en las culturas que le precederian en toda Mesoamérica. La alineación equinoccial descubierta en las ruinas Aztecas del siglo XV, en Tenochtitlán (ver F-7.38) se halla documentada en Teotihuacán, 1500 años antes, lo que indica una larea tradición astronómica.

Comprender totalmente el significado de la orientación y la arquitectura en Teotihuacán nos es difícil ya que nuestras mentes tienden a disasociar los muchos elementos que conformaron el proyecto





### ORIENTACIÓN Y TRAZO

de la ciudad. Los elementos científicos, religiosos y mágicos de la cultura teotihuacana influyeron todos en el gran diseño y fueron fusionados de tal manera que nosotros los encontramos difíciles de sondear.

En estos términos, es probable que exista una única y exclusiva razón original para la orientación y de la cual se deriven otras muchas de menor alcance que hemos analizado.

Los casos que hemos revisado, parecen hablar de cuestiones distintas unas de otras pero en el fondo, en su esencia, tienden hacia un mismo objetivo: integrar la cludad al contexto que le rodea, ya sea físico, geográfico é astronómico. De esta manera el hombre habita en una ciudad que armoniza con el Cosmos.

A manera de conclusión, J. Broda (1986,76) nos ofrece estas palabras: "...la coordinación que existia entre el tiempo y el espacio en la cosmovisión mesoaméricana encontró su expresión en la acquitectura mediante la orientación de pirámides y sitios arqueológicos".

CAP.III ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

INTRODUCCIÓN

# Cap. III Análisis arquitectónico



NTRODUCCIÓN. La existencia de Teotihuacán no es concebible más que como capital exclusiva de todo el territorio mesoameri-

cano. En efecto, así como las proporciones gigantescas de sus espacios ceremoniales están previstas para verdaderas multitudes de practicantes, la población que sugiere, a la vez, la vasta extensión de su plano y la increbib densidad de sus edificios, implica un consumo de materias primas y de trabajadores especializados imposible de reunir sin la colaboración de multitudes de individuos y una organización social avanzada.

Teotihuacán es la ciudad por antonomasia del mundo mesoamericano. Manifiesta una verdadera cultura urbana, que es la marca más evidente de una civilización. No solamente su tamaño, sino su distribución interna, señalan la diferenciación en estratos sociales bien definidos y la existencia de barrios de extranjeros le dan un caracter internacional.

Los teotihuacanos fueron grandes arquitectos e ingenieros. Esto lo podemos constatar al contemplar la magnitud de su concepción urbanistica, el riguroso trazo de su centro cermonial, la

Teotihuacán es movimiento petrificado, tiempo detenido. Octavio Paz





#### ANÁLISIS URBANO

orientación de sus principales edificios y la canalización del Río San Juan y sus afluentes.

Estos hombres alcanzaron un grado de destreza y racionalidad que aún hoy asombran a cualquier observador un poco atento.

Destreza, porque supieron resolver los retos que entraña la progresiva edificación de una urbe de tal magnitud, incorporando soluciones novedo-sas que habrian de marcar hitos y cuyas influencias se pueden rastrear en lugares mesoamericanos muy distantes de la metrópoli. Racionalidad, porque las grandes empresas no se improvisan, sino que requieren una planeación y una capacidad para adelantarse a los problemas que pudieran presentarse. Supieron aunar en sus construcciones el distractor de la construccione en sus construcciones el mentante a los problemas que pudieran presentarse. Supieron aunar en sus construcciones el

sentido practico y el alarde monumental, en una sintesis sorprendente. Lo aparente, lo visualmente perceptible para quien pudo contemplar la ciudad en su apogeo, hubo de ser grandioso. Lo que quedaba oculto, pero que sin embargo costituía la complicada trama sustentante de todo lo demás, no pudo ser menos digno de elogio: redes de alcantarillado, conducciones y almacenamientos de agua, sistemas de distribución de bienes y de consumo, ubicación e infraestructura de talteres especializados, etc. Las excavaciones arqueológicas han demostrado que la planeación de la ciudad no se limitaba a la zona efectivamente poblada, sino que también abarcaba áreas del exterior suceptibles de ser ocupadas en un futuro más o menos ercano.

ANÁLISIS URBANO. Como ya hemos visto, la magnitud de las construcciones llevadas a cabo en Teotihuacán suponen que una gran ciudad existia previamente a esta obra, además de contar con una autoridad firmemente establecida y una sociedad estable. Es posible visualizar a Teotihuacán como una ciudad planificada y erigida por sacerdotesarquietotos.

Dado que en la época en que existio Teotihuacán, al igual que en todo el desarrollo de la historia de Mesoamérica, la disputa por la supremacía política en el altiplano era el rasgo más común de su existencia, la necesidad de defensa milltar en la ciudades era imprescindible. Además, el culto al Sol requeria del derramamiento de sangre para su sossenimiento. Esto está intimamente ligado

a la guerra y la conquista.

Mucho se ha comentado que Teotihuacán era una ciudad abierta, sin murallas ni fortificaciones, a diferencia, por ejemplo, de Tenochtitlan, lo cuales muy cierto, pero hay que tener en cuenta que posela una serie de defensas naturales, insignificantes para un ejército moderno, si bien en aquél tiempo podía haber obstaculizado el ataque. Por el norte, los cerros mismos habrían constituído una bartera, así como la barranca de Malinalco, una defensa formidable al oste, mientras que por el este está el Rio San Juan, mucho más profundo en aquella época. Además Teotihuacán estaba rodeada por su zona metropolitana. Ello obligaría al posible enemigo a cruzar vastas zonas ocupadas por gente directamente controlada por Teotihuacán.





UNAM

## CAP.III ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

ANÁLISIS URBANO

Hugh Harleston (1987, 22) dice que la ciudad urbanizada cubrió unos 600 km2, en un radio de 14 km en todas direcciones a partir de la pirámide del Sol: la distancia limite a la que cualquier persona puede ver al horizonte al nivel del mar debido a la curvatura de la Tierra

Es indudable que hubo un plan general al que se ajustaron tanto las construcciones públicas como las privadas. Aunque no sabemos exactamente cuando empezó, es evidente que sufrió alteraciones con el tiempo. El plan cruciforme está esbozado desde la época I, pero la orientación de los edificios principales solo quedo fijada después y tuvieron que alinearse las nuevas construcciones en la orientación definitiva, la cual se utilizó en las extensiones o nuevos barrios que se construyeron más tarde

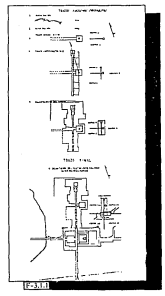
Al observar el plano de Teotihuacán nos percatamos de que su trazo está atrevidamente impuesto al paisaje. Allana diferencias topográficas e impone el concepto teotihuacano del orden a sus alrededores. Debido a ésto, aún los habitantes de los barrios alejados del centro se se sentian relacionados con la gran ciudad (Hartung:1977).

Estudios acerca del trazo de la ciudad han llevado a posibles respuestas acerca de la utilización de una unidad de medida estándar en Teotihuacán. Revisando el plano, ciertas distancias parecen fijas. Así, 57 mts pueden ser la base establecida para edificios individuales, unidades estructurales o complejos arquitectónicos, así como también el espacio vacío entre unos y otros. Tal vez hubiera otra medida mucho más larga, de 320 mts, ya que se repite en varias ocasiones. Como es muy larga, se cree probable que se hubiera subdividido en distancias de 16 mts cada una, teniendo en cuenta que se trataba de una sociedad cuya aritmética estaba basada en un sistema vigesimal (20 x 16 = 320) (Bernal:1978, de acuerdo a Hartung y Millon).

La pirámide del Sol, el monumento mas grande de Teotihuacan, parece haber influenciado en forma definitiva en el trazo de la ciudad.

Primeramente, v de acuerdo a Ignacio Marquina (1964), esta pirámide fue la que determinó la orientación de toda la ciudad y, por consecuencia, habría que considerarla como el monumento más antiguo de ella, cosa que, por otra construcción, la cerámica encontrada en su interior (1) y el material de edificación, que es de tipo arcáico.

Por otro lado, la medida de la base de la Pirámide parece haber sido usada como unidad básica en el trazo de la ciudad (ver F-3.1.1). Vemos que la distancia entre la Piramide del Sol y el centro de la de la Luna es de tres veces exactas. Igualmente, la distancia desde la Pirámide del Sol hasta la



F-3.1.1.- Esquema sugiriendo las posibles fases de desarrollo parte, coincide con su forma, su sistema de 63 del traso urbano de Teotihuacan según Amador (1983, 90).



ANÁLISIS URBANO

Ciudadela es de 5 veces. Otras mediciones, hechas tanto en la zona ceremonial como en la ciudad civil, refuerzan éste concepto, como veremos más adelante.

El arquitecto Alberto Amador (1983) propone los diferentes trazos sucesivos que tuvo la ciudad (F-3.1.1):

El punto de arranque fué la Cueva del Sol (a); sobre ella se construyé el Altar del Sol (b). Este a su vez dió origen a la gran Pirámide de Sol mediante la cual se determina el eje oriente-poniente de la ciudad (c). Un segundo trazo establece el emplazamieto de la Pirámide de la Luna y la Calle de los Muertos, creando un eje perpendicular norte-sur. En esta zona se determina el área sagrada (d). El último trazo prolonga hacia el sur la vía y se complementa con la creación de las avenidas Este y Oeste (e), planteando la traza básica de la ciudad a base de cuadrantes, estableciendo el centro civico-religioso al sur del área sagrada.

Este último centro, integrado por el Gran Conjunto, donde se supone estavo el mercado principal de la ciudad, y la Ciudadela, es el primer ejemplo y el más grandioso de esta combinación de templo, palacio y mercado, que fueron caracteristicos de Mesoamérica y que aún se encuentran en muchas ciudades de México.

Con respecto a su población, la ciudad de Teotihuacán parece haber sido más extensa que la Roma Imperial, aunque no tenta ni la quinta parte de los habitantes que tuvo la Roma de los Césares. El centro de la ciudad estaba muy compacto, pero, con alguna excepción, todos sus edificios residenciales eran de un sólo piso.

René Millón, como conclusión de sus

trabajos, reconstruyó la posible secuencia constructiva de la ciudad (Millón; 1966, 74-85):

Durante la época llamada Patlachique (ultimo siglo a.c.), se distinguen dos pueblos grandes y, por lo menos, otros dos de menor extensión.

Los principales centros se ubican en la parte norte de la región. Uno estaba localizado en la parte oeste y el otro cruza los dos lados de lo que después fue la Calle de los Muertos. Es posible que se empezara a usar la orientación de tiempos posteriores para algunas estructuras. Hay sugerencias de que la costumbre de construir tres templos formando un complejo (ver F-3.1.18 y 19) ya existia en ésta fase. Es importante señalar que lo que después fué parte del centro religioso de la ciudad parce tener calidad sagrada ya en este periodo.

La siguiente fase, Tzacualli (100-150 d.c.) marca el inicio de un enorme crecimiento, quizà con la tradicion religiosa teotihuacana empezando a desarrollarse. La ciudad alcanzó los 17 km², más otro centro de población hacia el sur del Rio San Lorenzo, de 1.5 km².

Hay datos que sugieren que la Pirámide del Sol fue construida en su mayor parte durate éta época y posiblemente pasó lo mismo con los edificios interiores de la Pirámide de la Luna y el templo de Quetzacóall, en la Ciudadela. Al mismo tiempo se sugiere la existencia de la Calle de los Muertos y la avenida Este (2). En esta época Teotibuacán se convierte en un centro importante en el Altiplano.

Durante la fase Miccaotil (150-200 d.c.), Teotihuacán llegó a su extensión máxima. Parece que abarcaba una extensión de 22.5 km<sup>2</sup>. La construcción de la avenida Oeste se sugiere en esta

(1) Era una costumbre muy generalizada colocar en los monumentos una ofenda debajo de los primeros peldaños de la escalera.

(2) La Avenida Este (ba desde la Ciudadela hasta la hacienda Metepec, a más de 3 kms., en tiempos posteriores.



El Gran Conjunto y



ANÁLISIS URBANO

época y, por lo tanto, se origina la traza a base de cuadrantes.

La localización del Templo de Quetzalcóatl en el punto cero de los ejes de la nueva ciudad sugiere que, para los teotihuacanos, este templo hubiera pertenecido a toda la ciudad y no solamente a uno de sus cuadrantes, aunque es cierto que no se sabe mucho de la composición social y cultural de las cuatro partes o cuadrantes. Probablemente no tuviera ningún significado para los teotihuacanos.

Se supone que las Pirámides del Sol y de la Luna no fueron lugar sagrado únicamente para los teotihuacanos sino que pertenecían al mundo civilizado del Altiplano Central.

En la fase Tlamimilolpa (250-450 d.c.), la ciudad se reduce aunque la población aumentó en gran número. La ciudad llegó a tener una extensión máxima de 22 km2. Una fracción del cuadrante suroeste se desligó de la zona urbana. Igualmente se producen otras pequeñas diferencias.

Por primera vez la ciudad llegó a un situación de apiñamiento. Ciertas excavaciones dan la impresión de que la ciudad crece a base de la cuadrícula preestablecida por las arquitectos teotihuacanos, pero con callejones angostos con muchos recovecos.

En ésta época la evidencia muestra una enorme actividad de construcción, durante la cual se reemplazaron muchas estructuras construidas con materiales de poça duración por edificios residenciales permanentes con paredes de piedra.

La ciudad se convirtió en un gran centro religioso, con palacios para los sacerdotes y la aristocracia, y grandes complejos de departamentos, en los que había zonas de habitaciones para agricultores, artesanos y trabajadores especializados.

Es posible que la Ciudadela haya sido construída en esta época, al mismo tiempo que se tapó el Templo de Quetzalcóati con un edificio adosado. Probablemente éste lugar fuera el centro administrativo de la ciudad.

En la fase siguiente, Xolaina (450-650 d.c.) la ciudad alcanzó el máximo de población aunque la extensión siguió reduciendose hasta 20.5 km². Se sugiere que este proceso, aparentemente contradictorio, fuera causado por ciertas prácticas de renovación urbana con motivos políticos o tal vez se puedan relacionar con problemas de defensa y a la vez con el aumento de tierras agricolas.

Un cálculo provisional para la población. realizado por Millón, nos dice que en su época de apogeo la ciudad contó con 85,000 habitantes.

El edificio denominado Gran Conjunto se construyó posiblemente en ésta época y, junto con la Ciudadela formó una especie de megacomplejo va que fueron circundados por calles anchas y plazas y con espacios al aire libre más extensos que en cualquier otra parte de la ciudad. La planeación de este megacomplejo en el centro de la ciudad es, sin duda, una de las obras arquitectónicas mas destacadas de Mesoamérica.

Millón cree que la plaza central del Gran Conjunto pudiera haber sido el lugar donde estaba el mercado principal de Teotihuacán. En efecto, los edificios del Gran Conjunto, de importancia muy reducida, le confieren a éste lugar un carácter más secular, en comparación con los de la Ciudadela, pues tenían cuartos alrededor de patios en dende posiblemente vivió el máximo pontifice. La Ciudadela da la impresión de ser un lugar predominantemente sagrado.



## ANÁLISIS URBANO

Los edificios del Gran Conjunto se piensa que tuvieron una función administrativa (3).

Durante la fase Metepec (650-750 d.c.) la ciudad parece reducirse a 20 km², al igual que la población. Los datos sugieren que el poder centralizado iba en un declive que condujo a la caida de Teotihuacán.

Las causas de esta debacle no están suficientemente claras pero lo que si es evidente es que fué resultado de una gran catástrofe. Ya caida la gran ciudad tuvo un corto período que Millón denomina, fase Oxtoticpae (750-800 d.c.). La ciudad ya está muerta y sus pocos habitantes, tal vez 2,000, se agrupan en pequeños centros, cuya extensión total no rebasa el km<sup>2</sup>.

La Ciudad de los Dioses fué una ciudad

planificada alcanzando un grado de refinamiento inesperado dado que la urbanistica no se conocía antes del apogeo de Teotifuacán y después se desarrollaria muy poco.

Su trazo a base de cuadrantes marcados por sus dos calzadas principales es repetido en Tenochtidian, y tendrian que pasar mil años después de la caída de Teotihuacán para que la capital azteca recreara una situación urbana similar, aunque sin alcanzar jamás la importancia teotihuacana.

(3) Rebeca Sload (1987,229) opina que el Gran Conjunto era la sede de la administración del goblemo de Teotihuacán y que los pequeños edificiós que ahí existían estaban destinados a controlar determinadas áreas de la ciudad.





LA CIUDAD RELIGIOSA

LA CIUDAD RELIGIOSA. El termino Teotihuacán evoca el concepto de la divinidad humana y señala que la Ciudad de los Dioses no era otra que el sitio donde la serpiente aprendía milagrosamente a volar; es decir, donde el individuo alcanzaba la categoría de Ser cleste.

La metrópolí fué funcionalmente construida en vista de esta finalidad. Su centro cermonial está dividido en dos secciones: el cielo y a tierra, ligados por una vasta avenida ascendente que marca su eje. Sobre el lado más alto -treinta metros más que el otro- se encuentra la Pirámide del Sol y la de la Luna. En la parte baja, un cuadrilátero de cuatrocientos metros de lado encierra el templo de Quetzalcánt. La sección celeste está formada por masas erigidas hacia lo alto; la terrestre no representa mas que una armoniosa serie de lineas horizontales. La pirámide del Sol horada el cielo, mientras que el dominio de la serpiente emplumada aparece recostado sobre la tierra (Sejourné:1984.)

Efectivamente, la religión en Teotihuscán estaba ligada a todos los actos de la sociedad. Los dioses y los templos, con sus casas sacerdotales, habían proliferado. Se cree que la religión fué el lmán más poderoso que desde el principlo atrajo gente a Teotihuscán, colaborando así, tal vez, más que ninguna otra causa a su desarrollo.

No se conocen las propias ceremonias, pero el tamaño de sus edificios y de las plazas, indica el gran número de fieles que a ellas concurrian. Solo así se explica porqué desde la época I se construyeron aquellas inmensas pirámides. Sugieren claramente que los dioses teotihuscanos habían triunfado y, por lo tanto, cuánto el espíritu místico del mesoamericano debió desear conocer y orar en santuarios donde regián dioses tan poderosos. De ahi que Teotihuacán se convirtiera en una ciudad santa, cuyo atractivo religioso debió competir con el atractivo de ser el centro urbano más poderoso de Mesoamérica.

Es posible que ni un solo detalle de la ciudad haya sido dejado al azar y que los computos astronómicos estén implicitos en sus medidas, sus lineas, sus ordenamientos. La rigurosa precisión con la cual la mitología y el simbolismo expresan el pensamiento prehispánico sería imposible sin la existencia previa de una ciencia exacta.

A través de la incorporación de medidas astronómicas a la arquitectura de la gran ciudad fué posible integrarla al contexto cósmico, del cual forma parte integral.

Los estudios para determinar una unidad de medida que fuera utilizada para el diseño de ésta ciudad nos permite llegar a interesantes conclusiones.

Alfredo Chavero (1884, 398) nos relata que : "...(de) la diversidad de medidas que dan ambas pirámides (de Teotihuacán) sugirió el estudio para indagar la unidad métrica probable de nuestros antiguos pueblos. Segun el señor Almaráz, suponiendo esa unidad lineal de ocho décimos, las diversas medidas resultan, con pocas excepciones, múltiplos perfectos. Algunas observaciones hechas en los monumentos del sur por Charnay, le han dado siempre medidas exactas por centimetros.... diversas razones nos han hecho pensar como simple hipótesis, que la unidad lineal nahoa era de dos exactos, divididos en cuarenta fracciones de a cinoc centimetros."

René Millón, por su lado, reportó lo que parecía ser una medida grande tanto en los edificios residenciales como semirresidenciales de los com-





#### LA CIUDAD RELIGIOSA

plejos amurallados que tenían 57 mts por lado, dos veces esa dimensión, o una fracción de ella.

Las calles mas largas aparentemente también habian sido medidas en múltiplos de 57 mts (4).

Otros estudios sugieren la incorporación de la constante 260, como representativa del ciclo venusino o sea, una constante astronómica. Un submúltiplo de esa unidad, 26, es una medida antropometrica considerada como el largo de un pie.

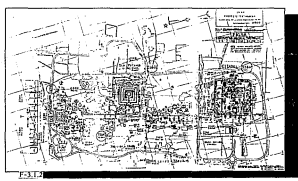
Sabemos de atemano que 260 es un número relacionado con el calendario ritual de Mesoamérica y 26 se relaciona automáticamente con el ciclo de 52 años (Fuego Nuevo) al ser la mitad de éste y a mismo tiempo, es el doble de 13, número también de gran valor simbólico (5).

El manejo de esta constante, dadas sus características, permite incluir al hombre en la dimensión del cosmos utilizando como intermedio, la ciudad que habita. Es por esto que la ciudad de

Teotihuacán, a pesar de sus enormes dimensiones, proporciona la sensación de integrarse con el hombre, dado que incorpora en sus dimensiones, las medidas humanas.

El diseño de Teotihuacan evidencia el uso de una "vara" o "unidad de medida" que aparentemente no fue cambiada a través de unperiodode construcción de unos 500 años por los grupos que según los arqueólogos, ocuparon el valle por más de 1 400 años (F-3.1.2). De ser así, cabe suponer que un grupo debió diseñar y trazar la zona ceremonial, y luego diversos grupos posteriores, disciplinados por una tradición de medición, completaron la ciudad.

Hugh Harleston (1987, 22), el descubridor de esta unidad de medida, nos relata su hallazgo: "Mientras buscaba yo la unidad original noté que la pirámide de la Luna mide aproximadamente 171 mts., la del Sol 228 y la Ciudadela 399 metros de norte a sur. También ful informado en el Instituto de Antropología, que se habían repor-



(4) Otras mediciones muestran que la linea-base norte-aur de la Pirámide de la Luna es de tres veces 57 mts. (171 mts.). La base de a Pirámide del Sol, de 228 mts. es cuatro veces 57, y la pased de la Ciudadela de 399 mts. es siete veces la misma unidad.

(5) Por ejemplo, 13 son los meses del año ritual, al igual que el número de constelaciones prehispánicas o las horas de lus en que se dividía el día (la noche se dividía en 9).

F-3.1.2.- La sona ceremonial con mediciones en STU 68 (Harleston: 1987, plano 1 y Tompkins: 1981, 237-238).



## LA CIUDAD RELIGIOSA

tado dimensiones que se repiten: 57 y 63 1/2 metros. Estas aparecen en varias estructuras de la zona. Con una regia marqué módulos de 57 mis., encontrando que las ubicaciones de las estructura que exeden módulos de 57, tienen restantes que no fueron décimos, ni mitades, ni cuarias partes, sino que generalmente resultaron tercios, sextos o

docevos. Esto me bizo pensar que los diseñadores prefíriezon, en muchos casos, aplicar proporciones de tres. Dividí 57 entre 3 y obtuve otro módulo: 19 metros. Hallé plasaformas frente a la pirámide de la Luna y en el patio de la Cuidadela con esta dimensión. Dividí 19 entre 3 y obtuve 6 1/3 metros. Las cuatro plataformas piramidales sobre la fachada poniente de la Cuidadela miden 6 metros 35 cm de alto, lo que dividido entre 6 da como resultado l metro 6 centímetros. Decidi entonces usar 1.0594 metros como una vara de medición cercica".

Esta unidad de medida se denomina actualmente STU (Standar Teotihuacan Unit) y tiene relación con la medida de la Tierra a través de la magnitud métrica del diâmetro polar dividido entre doce millones de partes iguales.

La repetición de ésta unidad a lo largo de toda la ciudad arrojando medidas cerradas apoya ésta teoría (6).

Pasando a otro aspecto, la planeación urbana de Teotihuacán estuvo basada en un principio fundamental: la horizontalidad (F-3.J.3). Esta tendencia se encuentra no sólo en su arquitectura, sino también en su escultura, su pintura y adu, e,

diseñadores una escala menor, en su cerámica ritual y otras artes

una escala menor, en su cerámica ritual y otras artes menores.

Ciertamente, los diseñadores de esta ciudad lograron integrarla al contexto natural reproduciendo la tendencia general del paísaje circundante (ver F-5.5). De esta forma captamos en su arquitectura una reiterada tendencia hacia la horizontalidad.

Teotihuacán muestra, al mismo tiempo, un balance en sí misma. Cada uno de los elementos arquitectónicos que la constituyen está orgánicamente integrado a la columna vetrebral de la ciudad, la llamada Calzada de los Muertos, como las ramas de un árbol a su tronco, en tal forma que su sabia asimetra y su composición urbana, muestra un equilibrio absoluto, en cualquier sentido que se le observe (Forest:1962).

El orden que presentan los espacios y los monumentos sugiere que la ley de los números determino un estricto sistema de planos, por ejemplo, observando los diferentes Jugares del centro etermonial, se percibe que se trata siempre de cuadrifisteros y de triángulos: amplias plazas cuadradas que encieran la pirámide, y esta, a su

(6) Para ampliar esta información, consultar Tompkins:1981,241-263 y Harleston:1987.

P-3.1.3.- La horizontalidad teotihuscana plasmada en las plataformas de la Ciudadela (Diaz:1965,35).



Gerámica doméstica teolihuacana



## CAPJII ANALISIS ARQUITECTONICO

#### LA CIUDAD RELIGIOSA

vez, no es más que un cuerpo cuadrangular terminado en triángulo (Sejourne:1984).

En Teotihuacan apreciamos varias cualidades que dan caracter a su arquitectura:

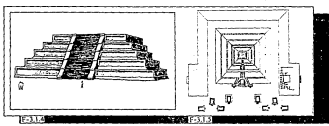
Podemos visualizar una tendencia a la monumentalidad a todo lo largo de la zona ceremonial, empezando con la Pirámide del Sol, con sus 63 mts. de altura, y así practicamente todas las edificaciones rebasan la escala humana.

La gran simplicidad geométrica de su diseño es característica de la arquitectura de Teotihuacan. El arquitecto teotihuacano utiliza principalmente en la composición de sus obras la linea recta y el ángulo recto y los contrastes de claroscuro, que permiten enfatizar el diseño. Esto puede ser apreciado ampliamente en toda la ciudad (F-3.1.4 v 3.1.5). Los tableros lisos y los taludes sin decoración son ejemplo de esto. Este ritmo repetido de planos lisos y simples, pero de gran monumentalidad, aumenta el carácter ma jestuoso de la ciudad (7). Esta característica es mas evidente en el tercer periodo.

La armonia con el paisale se detecta también en la composición arquitectónica de este gran recinto. Podría interpretarse como "cierta inspiración en las formas naturales".

Esta armonía la observamos claramente manifiesta en la horizontalidad que muestra la ciudad y que le confiere a la arquitectura la calidad de formas estáticas y al mismo tiempo que las piramides parecen imitar las formas de los cerros circundantes, repitiendo su imagen dentro de la ciudad.

Probablemente uno de los valores formales mas rescatables de la arquitectura religiosa teotihuacana es el manejo de la relación de los volúmenes construidos, remarcando la importancia ierárquica y psicológica de la masa, y de los espacios exteriores. Dicho en otras palabras, el equilibrio entre lo alto y lo bajo, señalando el plano



F-3.1.4.- Características de la arquitectura teotihuscana simplicidad geométrica, linea recta, ángulos rectos y contrastes de claroscuro.

F-3.1.5.- Características de la arquitectura teotihuacana: ritmo, contraste, simetria axial.

(7) En cierto sentido, la Piramide de la Luna parece salirse de este esquema dado que, si observamos su lachada principal, vemos que presenta un diseño muy versatil y vigoroso. Pero el sentido de monumentalidad y serenidad no se pierde por lo que podriamos consideraria como el más alto triunfo de diseño teotihuacano.



#### LA CIUDAD RELIGIOSA

urbano (la plaza), el plano intermedio (la piramide) y el plano arquitectónico (el templo) (ver F-3.1.10).

En el complejo de la Ciudadela vemós plasmado de manera magistral la relación entre el volumen y el espacio exterior dando como resultado un recinto cerrado, que permite al mismo tiempo, una absoluta comunido con la naturaleza.

La arquitectura teotihuacana muestra varias constantes a lo largo de todo su desarrollo.

Entre ellas destaca su paricular manejo de formas, cas siempe apoyado en la utilización del binomio tablero-talud y, en el caso de templos o altares, la presencia de la escalinata, uticada al eje de la estructura y limitada por anchas alfardas con altos peraltes y huellas angostas. La utilización reiterada de éstos elementos, en variadas combinaciones, nos proporciona la imagen más caracteristica de esta arquitectura.

La utilización del color -principalmente el rojo- para la decoración de las estructuras arquitectonicas sobre un recubrimiento de estuco, proporcióna una especial textura visual que confiere una vida más dinámica al edificio arquitectónico. Los tableros teotifuacanos estuvieron casi siempre pintados con motivos geometricos y colores contrastantes (rec. F-3, 2, 10).

En cuanto a la disposición de edificios o áreas urbanas descubrimos que la composición se rige a base de un ritmo constante en la repetición de estructuras. De la misma forma encontramos de manejo del contraste subre todo en las áreas de gran importancia religiosa.

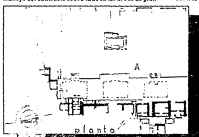
La utilización de la simetría axial es otra constante de esta arquirectura. Este recurso permitió equilibrar el diseño de grandes áreas abiertas (plazas), teniendo como uno de sus mejores ejemplos en la Plaza de la Luna. Igualmente la identificamos en la Ciudadela y en otras plazas y conjuntos menores.

Es preciso señalar que este centro ceremonial está situado sobre un terreno plano, que tiene una marcada pendiente de norte a sur, de manera que en los dos km que hay entre la Pirámide de la Luna y la Ciudadela, existe un desnivel de treinta tectros, el cual fué excavado deliberadamente por razones desconocidas, posiblemente religiosas, pero que implica una gigantesca movilización de recursos técnicos y humanos, hecho que por cierto, empieza a sernos familiar en la tradición constructiva de ésta cultura.

Debido a que la Caltada de los Muertos asimila esta fuerte pendiente, y con el objeto de que cada grupo de edificios se asiente sobre una superficie horizontal, el desnivelse salva por medio de una serie de plataformas escalonadas, cada una de las cuales corresponde a un edificio o a un conjunto de edificios. Al empezar y al terminar cada una de ellas, está limitada por una escalinata que sube un cierto mimero de escalones y desciende otros en menor número, de manera que se forma una sucesión de patios rectangulares en cuyos centros se levantam monticulos que van marcando centros se levantam monticulos que van marcando

el eje de la calle (F-3.1.6).

El recorrido a través de la calzada interrumpido por estas escalinatas transversales bloquea gradual-



F-3.1.6.- Sección de la Calsada de los Muertos (Marquina:1964, fam.26).



LA CIUDAD RELIGIOSA

mente la visibilidad conforme uno avanza hacia cualquier punto de la ciudad e incluso hacia los rasgos del entorno natural (F-3.1.7). Esto seguramente fué realizado de manera deliberada por alguna razón que desconocemos, desapareciendo de nuestra vista los puntos de interés religioso de la ciudad, y volver a aparecer al ascender la escalinata, siguiendo un ritmo semi-constante de apariciones y desapariciones. Otra explicación ha sido sugerida para este hecho: si un ejército invasor ingresara a la ciudad a través de la calzada, al penetrar en éstos patios descendidos, perdería toda visibilidad de la ciudad resultando fácil el emboscarlo sin que lo notara.

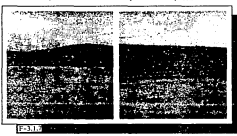
La Pirámide de la Luna sirve de fondo a la Gran Avenida v. a su vez le sirve a ella como fondo el azul obscuro del Cerro Gordo, cuyo centro, visto desde la calle parece coincidir con el eje de la pirámide (ver F-2.10a). Esta circunstancia parece reforzar la idea religiosa de la ciudad ya que en su parte final, al concluir el recorrido, la Pirámide de la Luna enfatiza el aspecto de la elevación hacia los cielos y se refuerza con el sentido ascencional del enorme cerro que está atrás.

La grandiosidad de sus principales pirámides, el enorme tamaño de sus espacios ceremoniales y los numerosos templos evidencian el enorme prestigio religioso de la ciudad, ya desde épocas tan tempranas como Teotihuacán I, convirtiendo la ciudad en el centro predilecto de peregrinaciones de Mesoamérica.

Hablar del prestigio religioso de Teotihuacán es hablar obligadamente de un elemento arquitectónico de importancia crucial, como va hemos visto aquí, en la penetración cultural del nueblo tentihuacano hacia toda Mesoamérica: el

tablero-talud

Paul Gendrop (1984,26) nos comenta que pocos autores han expresado la majestuosidad de Teotibuação como Henri Stierlin, ouien habla de "...perspectivas rigurosas", de "... juegos de masas, cuya repetición crea una especie de obsesión ritmi-Es este elemento arquitectónico fundamental y omnipresente (el tablero-talud), que querriamos analizar an-



P-3.1.7.- Visibilidad a lo largo de la Calsada de los Muertos



Tableto-taind muy elemental de épocas muy tempranas

LA CIUDAD RELIGIOSA

tes de emprender el estudio de los edificios y de los conjuntos de edificios en Teotihuacán, pues su comprensión es necesaria a la inteligencia de las leves que rigen éste mundo vigorosamente estructurado".

Los edificios que en esta ciudad guardan alguna relación con el culto se ajustan a un prototipo consagrado: un sencillo y corto talud o plano inclinado, del que sobresale, en voladizo sobre sus ixtapaltetes (8), el tablero con sus paños rigurosamente verticales, sus volumenes bien acusados que consisten escencialmente en una gruesa moldura o franja horizontal encerrada en un marco relativamente delgado (F-3.1.8) (Gendrop:1984).

El tablero-talud viene a ser, en la mayoria de los casos, el único motivo de decoración usado en los basamentos, consistente en una sucesión de ellos en forma escalonada.

Ignacio Marquina (1964) dice que la relación entre la altura de talud y la del tablero es de poco menos de la tercera parte del total. Sin embargo según, Paul Gendrop (1984,10): "...la relación de talud-tablero se mantiene en la mayoría de los casos entre 1:2 y 1:3 o sea que suele prevalecer el tablero sobre el tajud", pudiendo hablarse de un "rectangulismo" teotihuacano.

El arquitecto Marquina (1964.66) y el arquitecto Jorge Donat (comunicación personal) coinciden en señalar que "...cualquiera que sea el periodo al que pertenezcan, se conservan las mismas proporciones del tablero sobre talud", debido a lo cual se logra una unidad estilística en el diseño arquitectónico. Esta es la razón por la cual se realizaron continuas adiciones y modificaciones en los edificios de la ciudad introduciendo el

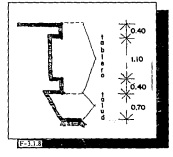
entonces nuevo concepto del tablero-talud en algunos de los edificios que carecian de él.

Las medidas de un típico tablero-talud tentihuacano se muestran en la F-3.1.8. Ahi vemos que ciertas extrapolaciones matemáticas aplicadas a este prototipo nos habian de la armonía de este elemento:

40+110=150 40+40+70=150 (número antropométrico de altura) 40+70=110 (dimensión del tablero)

40+40+70+110=260 (constante astronómica)

El tablero-talud se presenta por primera vez en Teotihuacán en la Pirámide de Quetzalcóatl. con el objeto de romper el sentido ascencional del



(8) <u>Extapaltete</u>. Viene del nähunti ixtspulteca (extender o poner una cosa a través, de lado) y test o piedra (Gendrop: Diccionario de Arquitectura Mesoamericana, en preparación),

F-3.1.8,-Medidas de un tablero-talud teotihuacano típico (dibujo G Guerrero)



Tablero-talud teotihuscano



LA CIUDAD RELIGIOSA

talud. En éste caso, casi exclusivo, los tableros van decorados con elementos escultóricos y diseños en relieve, al igual que los taludes.

El uso de éste elemento queda plenamente desarrollado en la fase II de Teotihuacán y desde entonces se exportará convirtiendose en la marca permanente de la arquitectura en las cludades futuras.

Desde el punto de vista formal, el tipo tablero-talud sufre pocos cambios a lo largo de su fructifera vida dentro de la arquitectura sacra de la Ciudad de los Dioses, si bien con el correr de los años tiende a afinar las proporciones de su característico marco, y si variar la relación de altura del talud con respecto al tablero, pudiendo oscilar ésta ultima, en términos generales, entre 1:1 y 1:6 (Gendrop:1984,10).

Excepcionalmente se encuentra en algunos



F-3.1.9.- Tablero-talud en el Templo de la Agricultura (foto G. Guerrero).

casos el talud sin tablero, y entre todos los edificios descubiertos, sólo en un caso, en el edificio denominado Templo de la Agricultura, hay un perfii distinto que consiste en un talud coronado por una franja saliente (F-3.1.9).

Mucho se ha hablado del posible significado del tableto-talud, desde la sencilla explicación del arquitecto Marquina, no por ello menos importante, quien afirma que éste binomio es el resultado de la combinación de las dos antiguas formas de los paramentos en los basamentos (vertical e inclinado).

Flores Guerrero (1962,62) nos dice que "...se trata de la plasmación formal de un pensamiento intelectual; el sometimiento de la intuición a la razón; del control de la sensualidad por una mente ordenadora y conciente de su finalidad ideológica, ética y estética".

Paul Gendrop (1984,10) opina que "...esta forma privilegiada... en la arquitectura de ésta ciudad, simboliza invariablemente, incansablemente, lo divino..." y añade que un sugestivo "sentido de levitación" es reforzado con las marcadas sombras del tablero (ver F-5.20).

En cuanto a su notable similitud con la forma estilizada de la mariposa -tema tan sugestivo en la iconografía de ésta ciudad-, observa George Kubler (1973,33); "...si las mariposas representan la vida en el más altlà, ésta equivalencia geométrica entre las mariposas y los basamentos de templos puede haber sido una extensión metafórica del significado de ambos como promesas misticas hechas por la religión respecto a la vida allende la muerte"

CLASIFICACIÓN DE LOS EDIFICIOS

## CAP.III ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

CLASIFICACIÓN DE LOS EDIFICIOS. Los edificios en la zona ceremonial se clasifican, de acuerdo a su función, de la siguiente forma (F-3.1.10):

Templo-pirámide (a)
Templo secundario
Altar (b)
Plataforma (c)

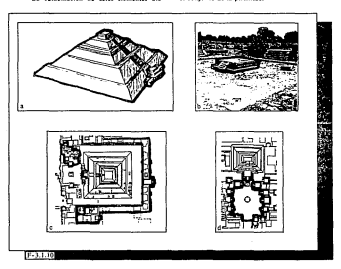
Cuartos asociados (c) Plaza (d)

La combinación de estos elementos dió

forma a conjuntos definidos y constantes, conformandose como unidades básicas en la planeación de la ciudad de Teotihuacán y en toda Mesoamérica.

De esta forma, las pirámides aistadas estuvieros siempre relacionadas con plazas creando lo que se ha llamado, el conjunto mesoamericano por exelencía, integrado por el templo, su basamento o pirámide y la plaza.

En otros casos, el basamento piramidal se integra a los edificios que se localizan sobre la plataforma de la misma pirámide, integrándose así el conjunto de la pirámide.



F-3.1.10.- Clasificación de edificios. Arquitectura religiosa.



PIRÁMIDE DEL SOL

PIRÁMIDE DEL SOL. Si consideramos que la Pirámide del Sol (Tonatiuh-Itzacual) es efectivamente un monumento solar, como lo indican las tradiciones relacionadas con Teotihuacán y lo confirma su orientación, sería posible pensar igualmente que es el monumento más antiguo de la ciudad, puesto que determinó por dicha circunstancia la orientación total de la ciudad (9).

Además, el diseño del edificio, a base de taludes escalonados que no terminan en tablero, parecen acercarla a la época arcáica.

La construcción de la Piramide del Sol, cuyo volúmen es de 1,000,000 m3, parece remontarse a la fase Teotihuacán I, aunque sucesivas adiciones y reconstrucciones abarcan varios periodos. La construcción del adosado, en su parte poniente, corresponde a la fase Miccaoti, el cual fue añadido con el objeto de señalar con más exactitud el punto donde se oculta el Sol el día de su tránsito cenital. En época más tardía se cubrió la Pirámide con una nueva estructura decorada con frisos de tigres y serpientes, hoy totalmente destrudios (Flores:1962).

La Pirámide del Sol (F-3.I.II) es de base casi cuadrada (222 x 225 mts) pues uno de los pasillos del lado poniente es un poco más ancho. Está formada por cuatro cuerpos inclinados con una altura total un poco superior a 65 mts. En la parte superior existia un templo que actualmente ha desparecido. Solo sabemos que todavía en el siglo XVI mostraba en lo alto un enorme idolo de piedra "de tres brazas de largo" que fue hecho pedazos por orden del obispo Zumárraga.

A diferencia de otras pirámides, su escalera localizada en el lado poniente, se interrumpe en los descansos, en lugar de ser de un solo tramo, como sucede en la mayor parte de los monumentos arqueológicos de México. Esta diferenciación en las escalinatas pudo haber tenido un valor socioreligioso, ya que, atendiendo al hecho de que éstas son más agostas a medida que son más elevadas, pudiera significar la división social en estratos, plasmada en el momento de la ceremonia religiosa, de tal forma que los integrantes de las clases más altas se colocarian en los niveles más elevados de la Pirámide, mientras que los integrantes de los estratos más bajos, lo harian en las partes inferiores del basamento.

En el caso de esta escalinata la relación huella-peralte es 1:1. Estas dimensiones podrían tener una explicación religiosa, como ya antes se analizó, o probabemente militar, dado que un ejército invasor tratando de ascender la Pirámide podría ser fácilmente derrumbado debido a la falta de apoyo que ofrece este tipo de escalinata.

El cuerpo adosado a la pirámide está formado por cuerpos de clásico talud sobre tablero. Estos parece que tuvieron una decoración a base de piedra esculpida.

La forma actual de la Pirámide puede no ser la original, debido a la interpretación que de ella se hizo en las obras de restauración de 1905.

La pirámide, además del templo en la parte alta, tenía otro en el descanso del tercer cuerpo que, como ya se dijo, es un poco más ancho. No se sabe con precisión cómo eran ambos templos.

La pirámide está rodeada de una alta plataforma, por sus costados oriente, norte y sur, formando el conjunto del edificio.

Sobre ésta plataforma, en el extremo surponiente, se localiza la llamada Casa de los Sacerdotes. Ésta habitaciones se agrupan altrededor de

(9) Además es lógico suponer que el edificio más importante de ésta ciudad estuviera dedicado al Sol a quien ellos sabían que se debla la vida.

Actualmente sabamos que la lus solar acciona el ciclo básico que permite la producción de origeno: la fotosintesir. Cal todos los procesos vitales toman su energía a partir de la combustión de origeno. Por otro lado, la presentia de la vida en la Tirres edebida también al Solya que su calor permitió la unión de moleculas orgánicas, que dan origen a las formas vivas. Es indudable que la vida se deba 3 Sol.





PIRÁMIDE DEL SOL

patios, con cuatro vestibulos.

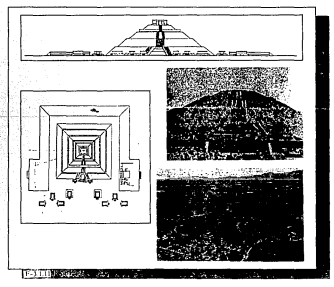
La pirámide no desciende directamente a la calzada sino que lo hace hacia su gran plaza, que, junto con la plataforma, completa el conjunto del edificio. La plaza está diseñada simétricamente teniendo al centro un adoratorio con un templo y. hacia los lados norte y sur, templos con adoratorios. El ancho total de la plaza es de 70 mts.

La Pirámide de Sol es también un ejemplo muy claro de la frontalidad, como un concepto regente en casi la totalidad de los edificios prehispánicos (Villalobos:1986).

En su diseño vemos muy clara la influencia

de la forma de los cerro circundantes intentando de esta manera integrarse al medio en que está inserta.

La disposición y número de los cuerpos que la componen, 4 en total, pudieran tener relación con las estaciones de año, períodos directamente relacionados con la agricultura; su base econômica. Además, ciertas estaciones del año se anuncian usando la Pirámide como vehiculo para demarcarlas siguiendo el curso del Sol a quien seguramente estaba consagrada ésta pirámide. De ésta manera. la pirámide nos muestra el ciclo básico, continuado y recurrente gracias al cual la cultura teotihuacana sobrevivió.





## PIRÁMIDE DE LA LUNA

PIRÁMIDE DE LA LUNA. La Pirámide de la Luna fué uno de los últimos grandes edificios en desenterrar y explorar. Se trata, sin duda alguna de uno de los edificios más bellos de la arquitectura ceremonial teotihuacena. La hábil combinación de elementos en talud escalonados con la penetración de planos de cuerpos salientes, produce un variado efecto de claroscuro. La adición de un adosado a base del clásico tablero-taud teotihuacano aumenta la sensación de profundidad (F-3,1,12).

La Pirámide de la Luna es la estructura sobresaliente de la plaza de mismo nombre, alcanzando una altura de 46 mts. Esta estructura se localiza en el punto donde termina, en su parte norte, la Calzada de los Muertos.

Esta pirámide sirve de remate visual a la cazada y nos da a sensación de elevación, reforzado este concepto por el Cerro Gordo que le sirve de fondo al concluir el recorrido, ascendente a todo lo largo, de la Gran Avenida Procesional.

La pirámide de la Luna consta de cuatro grandes cuerpos piramidales y un cuerpo adosado que penetra los taludes de los dos primeros cuerpos hasta un poco más arriba de la piataforma del segundo y a su vez recibe el adosamiento de otro cuerpo saliente, formado por cinco tableros teoti-huacanos. El volumen total del edifico es de 379,099 mts3. Ésta pirámide tiene diferentes estructuras interiores que corresponden a épocas precedentes; la que se ve actualmente data de la fase Tlamimilolpa, aproximadamente unos cien años posterior a la Pirámide del Sol.

Las escaleras se desarrollan sobre el último cuerpo adosado y sobre los demás taludes. A la altura de la plataforma del segundo cuerpo a los lados de la escalera hay restos de construcciones y en la parte alta, casi totalmente destruida, se observan los vestigios de un templo, que parece haber constado de una sola crujía, dividida en tres partes.

Es probable que los tableros del cuerpo adosado hayan tenido esculturas o hayan estado pintados, como ocurre en otros edificios de la ciudad. Algunos autores señalan a este adosado como el primer ejemplo en la utilización del tablero-talud en esta ciudad.

La Plaza de la Luna es quità la más impresionante concepción arquitectónica de Teotihuacán y además sin duda, el triunfo más notable de la arquitectura ritual mesoamericana. Aqui se 
advierte una gran simetría en sus edificios y una 
magnífica utilización de los espacios.

La plaza está circundada por basamentos escalonados y piramidales de cuatro cuerpos, que originalmente tuvieron un templo en la parte superior. En el centro se levanta una plataforma denominada Plataforma de Baile y al pie de la pirámide, justo antes de ascender a ella, los restos de una plataforma que indica la existencia de un edificio en forma de laberinto cuya función se desconoce. La doctora Ana Ortiz (comunicación personal) piensa que pudiera tener relación con actos previos a la culminación de alguna ceremonia específica.

Las dimensiones generales de esta plaza coinciden con la dimensión de la base de a Pirámide del Sol  $(ver\ F-3, I.I)$ , lo cual corrobora la idea de que dicha medida fué utilizada como unidad en el trazo de la ciudad.

En ésta plaza se celebraban las más vistosas

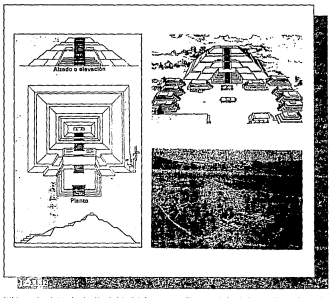




## PIRÁMIDE DE LA LUNA

y brillantes ceremonias de caracter religioso y ritual. La Pirámide de la Luna y su gran plaza permiten, por su ubicación, visualizar en retrospectiva todo el centro ceremonial.

El significado de la Pirámide puede ser el del fin de un proceso de purificación, logrado a lo largo del recorrido y que en éste punto tiene su culminación con la elevación del hombre llevado a la categoria de ser celeste. También puede tener alguna relación con la muerte, ya que la orientación norte de Teotihuacán está dirigida hacia la región considerada como relativa a la muerte (ver también apendice I, teoria del arquitecto Jorge Donat). La luna misma, a quien se supone está consagrada ésta pirámide, se asocia comunmente con Tezcatipoca asociado a su vez con la muerte (10).



(15) i.es nombres de éstas dos pirámides, de Sol y de la Luna, provience de la tradición asteca. Según la leyenda, los dioses construyeron dos grandes piramides en Teotihuacan para que se 79 convertidos en el Sol y la Luna.

sacrificaran, arrojándose desde su cúspide a una hoguera, los dioses Nanahustein y Tecuistecati, los cuales resucitaron

TESIS NO DE LA BIBLIVIECA



LA CIUDADELA

LA CIUDADELA. Con éste nombre inadecuado puesto que nunca cumplió con una función militarse designa a uno de los conjuntos arquitectónicos más formidables de la antigua Teotihuacán (F-3.1.13) (11).

Se trata de uno de los conjuntos arquitectónicos más equilibrados de Teothuacán y Mesoamérica, por la amplitud de sus espacios y la sobriedad de sus trazo. En ella vemos una marcada tendencia hacia la horizontalidad, por el uso reiterado del típico tablero. Este rectangulismo y horizontalidad son características fundamentales de la tercera etana de Teothuacán.

La Ciudadela se localiza en el extremo sur del centro ceremonial, con frente al poniente. Es uno de loscomplejosque ocupan mayor superficie (160,000 mts2), pues mide cuatrocientos metros por lado.

Éste cuadrilátero, relacionado con Quetzalcátl, está construido por plataformas de seis metros de altura que sostienen los basamentos de santuarios que escinden ritmicamente la amplia superficie. Los basamentos de las secciones norte y sur son simétricos.

La primer plataforma, localizada al frente del conjunto, mide 32.50 mts de ancho, mientras que en sus lados oriente, norte y sur, mide 65 mts, o sea, el doble. Sobre estos lados se construyó otra plataforma semejante.

De esta manera resulta un cuadrángulo interior y descendido de 235 mts x 269 mts, dividido en un patio enorme y una plataforma posterior, a un nivel más alto. Sobre esta plataforma hay habitaciones distribuídas alrededor de patios menores y vestibulos.

(11) La inclusión del recinto de la Ciudadela dentro de la ciudad religiosa puede ser cuestionable debido a que, de acuerdo con ajunos autores, ésta perienceia a la ciudad civil, són manteniendo su caracter religioso. Otros autores incluyens a la Ciudadela comparte integral de la sona religiosa. Para efecto de siste trabajo, este recinto se englos dentro de la ciudad religiosa dela su importancia y jeravquia dentro de la ciudad. Esto no indica forsosamente la adhesión a ninguna de las dos tendendas.

Según cálculos de Harleston (1987,43), tres cuartas partes de la población de Teothuacán pudieran haberse parado en el gran patio de la Cuidadela simultáneamente, para atestiguar uvento celestial o para una ceremonia festiva un

El eje oriente-poniente de la estructura corresponde también al eje este-oeste de la ciudad. Sobre éste eje está situado el templo principal y frente a él, en el centro del patio, un pequeño adoratorio.

El templo principal es un gran basamento piramidal de cuatro cuerpos de talud y tablero con una amplia escalera de un solo tramo al frente. En los tableros se conservan pequeñas partes muy borradas de pinturas que los decoraban.

Esta estructura es una superposición de otro edificio más importante: el Templo de Quetzalcó-ati.

La Ciudadela es un lugar muy resguardado y posee un solo acceso. Se ha pensado en que fuera un lugar de gobierno. También se ha sugerido su uso como centro ceremonial exclusivo del pueblo teotihuacano, ya que el resto de la zona ceremonial pertenecia a toda Mesoamérica (ver F-2.3).

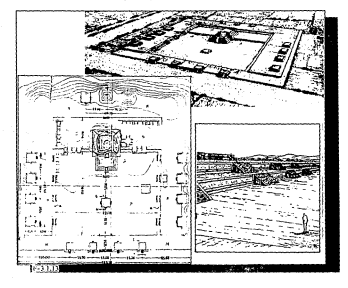
Se piensa, por otro lado, que la Ciudadela relaciona la disposición de sus adoratorios y basamentos con ciclos calendáricos. De esta manera, la Ciudadela se conecta directamente con el conteo del tiempo, esto es, la unión de tlempo y espacio a través de un edificio arquitectónico.

Flores Guerrero (1962, 61) visualiza a la Ciudadela de la siguiente manera: "La Ciudadela es un mundo aparte del mundo natural. Es el mundo del hombre en el más pleno sentido de la frase, porque allí el hombre se ha realizado, en un



LA CIUDADELA

alarde de inteligencia, como reductor del cosmos a fórmulas matemáticas emanadas del conocimiento de ese cosmos para controlarlo mágicamente -ahora se diria, cientificamente-... las lineas horizontales de la arquitectura, acentuadas por las sombras de los tableros, rompen el paisaje en forma dramatica y decisiva que habla claramente de la conciencia de los teotihuaçanos tenian de su dependencia de las fuerzas superiores, por a la vez, de la posibilidad de orientar esa fuerzas por medio de una religión cuyo lenguaje no podia ser otro que el lenguaje del universo: el ritmo. El ritmo del corazon, es decir. el ritmo de la vida que los pueblos precolombinos comprendieron maravillosamente, guiados por el genio precursor de Teotihuacán y supieron plasmar en su arquitectura, en sus danzas, en su música. Ritmo que en su insistencia da la clave de la armônica identificación entre el proceso humano de creación y la naturaleza. Actualmente se reduce al "número de oro", a las proporciones armónicas y matemáticas de composición. teotihuacanos se redujo a geometria, que viene a ser lo mismo. Con un cordel se tendia la regla y el compás; con una plomada, la vertical, y con el juego de estos elementos y la cuidadosa observación de los astros, los medios para construir una arquitectura cosmica a la medida de los dioses y de los bombres".





## EL TEMPLO DE QUETZALCÓATL

EL TEMPLO DE QUETZALCÓATL. Localizada dentro del cuadrángulo de la Ciudadela, encontramos la Pirámide de Quetzalcóatl, la tercer pirámide más importante de Teotibuacán (F-3.1.14).

Este templo está enteramente recubierto de serpiennes emplumadas. Las rampas de la escalera que llevan al santuario que lo conoaba están puntadas por grandes cabezas de la misma efigie. Los tableros, sostenidos por los taludas ofrecen, superpuestos a los relieves del reptil simbólico, cabeza alternadas de Quetzalcóatl y de un dios que se ha identificado con Tidloc. Segun estudios recientes, se puede tratar del "Dios del Moño en el Tocado", vinculado con un dios zapoteca, al que, por ignorar su nombre, se le ha llamado así (Acosta: 1965). Lo que si se da por cierto es que este dios tiene alguna relación con el matz y la lluvia.

De éste edifício sólo queda la fachada poniente y es uno de los monumentos más ricamente decorados y sustuosos del antiguo México. Tiene seis cuerpos etcalonados, cada uno con un pequeño talud y un gran tablero. En el centro de la fachada poniente, una enorme escalinata tiene las alfardas decoradas con cabezas de serpiente en alto relieve. Los taludes están decorados con serpientes, pero aquí en bajorrelieve y con un animal completo.

El decorado esculpido estaba cubierto por una delgada capa de estuco según lo prueban ciertos restos de él que aún hoy aparecen en la pirámide.

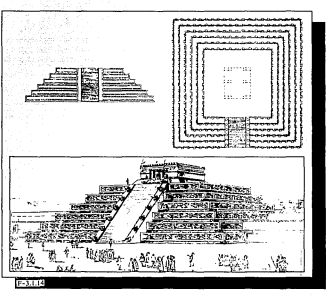
En conjunto, parece haber contado con 366 esculturas, número relacionado con el calendario solar. Actualmente se conservan cuatro de los seis cuerpos escalonados, los mismos que estuvieron

cubiertos por la superposición. En la parte alta existia un templo, el que, de acuerdo con los restos, estaba compuesto por dos crujlas. Su escalera principal se inclina 47 grados arriba de la horizontal. Este ángulo, que se repite en el segundo y tercer nivel de la Pirámide de la Luna, es el mismo que la elongación máxima del planeta Venus. Parece ser que el edificio estaba pintado básicamente de azul, aunque sus motivos escultóricos mostraban una gran profusión de colores.

El Templo de Quetzalcóatl es el edificio que mejor da idea de la grandiosidad de Teotihuacán y de la habilidad de sus escultores y que más adelante sólo fué superada por la enorme masa de los edificios, pero no por su decoración. Ningún edificio del área náhuati produce sugerencias mágico-religiosas tan intensas como éste. La serpiente, símbolo de la tierra, trabajada en un suave relieve y Tláloc, el dios de la Lluvia, tratado geométricamente en prismas y circulos, simbolos abstractos que la deshumanizan, contrasta con el "naturalismo" vital de Quetzalcóatl. Las cabezas alternadas de Tiáloc y Quetzalcóati, son expresiones del mismo principio básico de la religión mesoamericana; el Impulso «Ital obtenido por la unificación de elementos opuestos. En efecto. Tláloc es portador del germen luminoso que convierte la materia -en su caso, la tierra- en energia creadora. Además, el número total de cabezas -366- indica el ciclo de la vida y muerte para una cultura agricola que dependia para su vida del cielo y de la tierra, del dios de la lluvia y del dios creador del calendario.









LA CALZADA DEL LOS MUERTOS

LA CALZADA DE LOS MUERTOS. La gran Calzada de los Muertos (F-3.1.15) - llamada asi porque en un tiempo se creyó que los monticulos que la bordeaban eran tumbas- tiene más de 2 kms de extensión. Entre sus dos extremos existe un desnivel de 30 mts excavados deliberadamente en el tepetate. En los trabajos de Millón se descubrió que la calzada se prolongaba hacía el sur, mas allá de la Ciudadela, por lo menos otros tres kms. La ciudad tenía, por esto, además de un carácter monumental, el dominio total del paso entre los valles de Puebla y México. Así Teotibuscán controlaba el comercio y cualquier movimiento que hubiese entre una región y otra.

La ausencia de construcciones importantes en su región sur tuvo probablemente, razones religiosas.

Por su parte norte y atravesando el Río San Juan, transcurrian las grandes procesiones ceremoniales, lenta, pausada y fastuosamente, desde la parte más baja, es decir, desde la "tierra", en donde

los edificios, de perfites horizontales, acentuaban el simbolo mágico, hasta el "cielo", señoreado por las masas ascendentes de las pirámides del Sol y de la Luna.

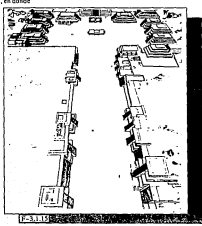
La Calzada de los Muertos, estuvo en aquellos tiempos, totalmente pavimentada. Está limitada por una sucesión de plataformas que, con las lineas de sus taludes y de sus tableros, formaban un perspectiva rectilinea que terminaba en la Plaza de la Luna.

Sobre las plataformas se levantaban decenas de templos y casas sacerdotales que daban hacia la misma calzada. Al final, la Pirámide de la Luna, con su respectiva plaza dispuesta especialmente para las danzas que de las grandes multitudes realizaban alrrededor de un altar central.

La disposición de los elementos arquitectónicos a los lados de la avenida no podía ser más perfecta para las necesidades religiosas de la comunidad.

La ascención hacia la zona divina constituiría sin duda el último grado de la iniciación y debia revestir una solemnidad difícil de concebir. El Miccaolli era transitado sólo después del abandono simbólico de la envoltura terrenal.

Venía por fin, la subida a la Pirámide del Sol: sesenta y cinco metros por altas gradas muy estrechas y probablemente en la cima de este monte artificial, por la hoguera redentora, el iniciado penetraba en la conciencia luminosa de los cuerpos celestes (Sejourné:1984, 99).





PALACIO DE QUETZALPAPÁLOTL

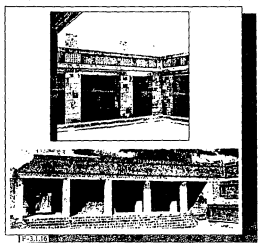
EL PALACIO DE QUETZALPAPÁLOTL. Éste edificio, cuyo acceso es por la plaza de la Luna, se encuentra completamente explorado y restaurado, en cuanto ha sido posible (F-3,1,16).

Se trata de una gran casa sacerdotal, construída como la mayoría de los edificios de este tipo, alrededor de un patio central rodeado de columnas de piedra. En cada una de ellas aparece una combinación de pájaro y mariposa que ha dado nombre al edificio y que seguramente se refiere al dios especial venerado por los sacerdotes del lugar. Harleston (1987) asegura que este animal es en realidad, un halcón, de acuerdo a un análisis comparativo que el realiza, de tipo fisiológico y simbólico.

Las representaciones de los lados norte y sur parecen voltear hacia los rumbos oriente y poniente, mientras que los relieves en los lados este y oeste se muestran en posición frontal. Este reiterado registro de las posiciones oriente-poniente, posiblemente relacionados con el curso del Sol, le confiere cierta direccionalidad a esta estructura de planta cuadrada.

Alrededor del patio hundido existen pórticos cubiertos. Las cornisas de los techos tienen forma de tablero y están rematados con remates o coronamientos en forma de quincunce.

Iñaqui Diaz (1985) opina que el Palacio de Quetzalpapálotl es, al igual que el resto de la arquitectura teotihucana, ceremonial o civil, escencialmente horizontal. Aqui, continua Diaz, los coronamientos dinamizan el remate del edificio, aligerándolo del peligro del la pesadez e introduciendo nuevos ritmos en la articulación de la fachadas, que no por ello dejan de ser esencialmente horizontales. Observemos que para acentuar aún





#### CONJUNTOS MENORES

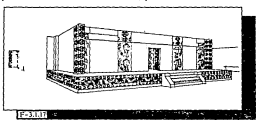
mas esta sensación, finaliza, estas últimas constan de dos cuerpos: un basamento rectangular y, por encima, un perfil piramidal truncado e invertido, con lo que el lado más ancho queda arriba y elimina la fuerza direccional del esquema triangular, con punta hacia lo alto, que se labra en su centro.

Los accesos hacia las habitaciones están en los ejes de la estructura y los muros muestran un talud en su base a manera de escarpio aparente.

Toda la construcción estaba pintada con motivos y colores variados, pero utilizando básicamente el rojo. Este palacio está construido encima de otra estructura más antigua a manera de superposición. Esta estructura se denomina Palacio de los Caracoles Emplumados (F-3.1.17).

En él vemos relieves de instrumentos musicales en forma de caracol con boquilla y plumas. Además observamos flores de cuatro pétalos pintadas de rojo.

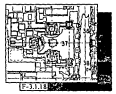
Este templo pertenece a una época muy antigua y actualmente se ha desenterrado sólo una parte quedando pendiente un gran extensión por explorar.

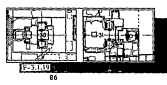


CONJUNTOS MENORES. Es común, cuando se habla de la gran urbe, referirse a los conjuntos triples de templos, formados esencialmente por la agrupación de tres pirámides colocadas triangularmente ocupando posiciones cardinales, con su fachada viendo al interior, limitando en tres de sus

lados, una plaza con un altar central (ver F-3.1.18 y 3.1.19).

Para aquellos investigadores que tratan de encontrar la estructura interna de la zona monumental, el principal atractivo de Teotihuacán, ha sido este tipo de arreglo.





F-3.1.17.-Palacio de los Caracoles Emplumados (Torrebine 1981,220).

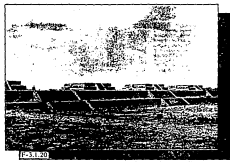
F-3.1.18.- Plasa de las Columnas (Millon:1971).

F-3.1.19.-Conjuntos 5 y 5'(Millôn:1971).





#### CONJUNTOS MENORES



El conjunto de la Plaza de las Columnas (F-3.1.18) es el más importante de la zona, después de las pirámides del Sol y de la Luna y la plaza de esta última. Se piensa que la solución de la Plaza de la Luna, de época posterior, se basó en los lineamientos de ésta agrupación.

Otro ejemplo interesante de mencionar es el Complejo de la Calle de los Muertos. Los mejores ejemplos de este tipo son los conjuntos 5 y 5 en las dependencias oriente y poniente de la Pirámide de la Luna (F-3.1.19).

Es importante señalar que aparte de los conjuntos triples de pirámides existieron otros tipos de conjuntos -cuádruples, quintuples, etc.todos ellos parte integral de la amplia gama del diseño urbano teotihuacano.

Cuando un conjunto encierra varios templos, el más importante está del lado este, y por lo tanto, mirando hacia el oeste. Esta es también la orientación de varios de los grandes monumentos y obedece a la continua preocupación indígena relativa a la puesta del Sol.

Algunas de las pirámides o basamentos que integran estos conjuntos, se denominan de "doble vista". Por ejemplo, los basamentos que bordean la Ciudadela (33.12) e incluso algún basamento de la Plaza de la Luna. Este tipo de estructura se subdivide, hacia el frente, en cuerpos provistos de tablero-talud, mientras que hacia la parte posterior consta de un solo cuerpo en tauld (12).

(12) En Tepepulco, en el estado de Ilidalgo, lugar con fuerta influencia teotihuacana se repite el caso de la "pirámide de doble vista" en la estructura denominada Pirámide del Tecolote.

F-3.1.30.- Pirámide de "doble vista" en la Guidadela.



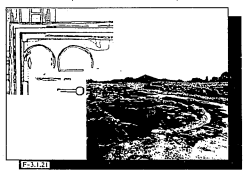


de ésta ciudad.

## CAP.III ANÁLISIS AROUITECTÓNICO

Otra modalidad, bastante extraña y poco común en Teotihuacán, es la estructura circular. Este tipo de estructura prácticamente ya no existe en la zona arqueológica. La primer referencia moderna ha sido publicada muy parcialmente por Ignacio Radriguez (1982) y corresponde a los restos de muros de forma semicircular descubiertos en el cuadrángulo adosado al norte de la Ciudadela (F-3.1.21). Actualmente solo sabemos que estos restos se remontan posiblemente a la fase Tlamimilolpan

Otro edificio, circular también, llegó intacto hasta la mitad del S XIX y fue visto por varios viajeros e investigadores (por ejemplo, R. Almaraz:1865), quienes llegaron a describirlo detalladamente. Se piensa que este edificio haya sido un templo, ya que contaba con espacio interior, lo que descartaria la posibilidad de un altar circular (13).



RELACIONES ENTRE EDIFICIOS. La articulación de la zona ceremonial, trabajada en base a esa "sabia asimetría", logró su equilibrio mediante la utilización de ciertos recursos de diseño que

permitieron dar unidad a la ciudad, mantenerla equilibrada y lograr el objetivo religioso para el que fué planeada.

El primero de estos, ya comentado al

F-3.1.21.- Estructuras curculares. Detalle del "cuadrángulo" anexo a la Ciudadela (Schavelsón:1985, 31 y 33).

(13) Como dato interesante, Almaras (1865) habia también de una columnna serpentina descubierta en el rancho de la Ventilla: "He visto en la Ventilla, poco distante de las ruinas, una piedras representando, a mi parecer, una serpiente, con la cabesa hacia abajo y el cuerpo levantado hacia la parte superior, cual si estuviera destinada a servir de soporte". Esto no deja de ser liamativo, ya que las columnas en forma de serpiente, con la cabesa abajo y los crótalos hacia arriba, son características de lo tolteca y lo maya-yucateco post-clisico, y por lo tanto, son posteriores al desarrollo clásico teotihuacano.





## RELACIONES ENTRE EDIFICIOS

principio de este capítulo, nos habla del acomodo de la ciudad en función de la ceremonia que permite al hombre purificarse v adoptar la condición de dios. Para ello la Ciudadela, que es el recinto de Quetzalcóatl, se diseñó con una marcada tendencia a la horizontalidad, recordando tal vez la condición terrena del hombre. que al igual que la serpiente, se desenvuelve por los suelos. Despues el hombre cruza el rio San Juan, el cual sabemos que fué canalizado fuera de su curso original, y empieza asi su proceso purificador, en su travesia por los niveles cambiantes -altos y baios- de la Calzada. El proceso termina en el lugar donde las estructuras piramidales marcan el ascenso a los cielos.

Vemos aquí una capacidad incomparable de los arquitectos teotihuacanos para plasmar conceptos filosóficos abstractos, en grandes realizaciones arquitectónicas.

Otro aspecto, hasta ahora probablemente sin explicación, lo describe el arquitecto Marquina (1964, 76): "...de acuerdo con el plano topográfico..., la altura actual de la Pirámide (de la Luna) sobre la plataforma general que forma el piso que la rodae es de

42 mts., por lo tanto es de menor altura que la Pirámide del Sol, pero como está situada en la parte más alta de la zona, las plataformas superiores de las dos pirámides está casi al mismo nivel".

Ésto adquiere especial relevancia si observamos que los últimos cuerpos de ambas pirámides son muy semejantes en su diseño y en algunas de sus dimensiones (F-3.1.22).

Por otro lado, la dirección dada por los vértices de estas dos pirámides señala con bastante exactitud, el norte geográfico (G) (ver F-3.1.1 y 3.1.23). Esta característica, dificilmente concebible como una casualidad, podría sugerir teorías importantes acerca del trazo urbano de la ciudad y de sus conocimientos geográficos.

Hemos visto ya que la medida de la base de la Pirámide del Sol parece haberse usado como una constante en el diseño de la ciudad ceremonial (ver F-3).1/19 e incluso, como se ha sugerido en ciertas ocasiones, como constante en el diseño de la ciudad civil.

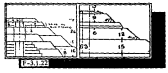
El equilibrio armónico de masas tan contrastantes como son la Pirámide del Sol y la Ciudadela (F3.1.23) fué analizado también

NORTE GEOGRAFICO. Punto de intersección del eje de rotación con la superfície del globo terrestre.

NORTE MAGNÉTICO. Dirección a que demora el polo del mismo nombre.

F-3.1.22.- Comparación entre los últimos cuerpos de las pirámides del Sol y de la Luna (Tompkins:1981, 246, 252).

Y-3.1.23.- Equilibrio entre la pirámide del Sol y la Ciudadela (dibujo G. Guerrero).





## RELACIONES ENTRE EDIFICIOS

por el arquitecto Marquina (1964, 83): "...(la Ciudadela) es un gran cuadrángulo cuyo centro unido con el de la Pirámide del Sol, da una dirección paralela al eje de la Calle".

A. Aveni (1980, 222), reafirma esta idea diciendo: "...una linea trazada desed la cima de la Pirámide (del Sol) paralela al eje principal nottesur... cruza el centro geométrico exacto de la Ciudadela" y agrega: "..la Pirámide del Sol forma un volumen que se proyecta verticalmente que es contrarrestado por la concavidad cuadrilátera de la Ciudadela: espacios positivos y negativos que parecen balancear uno al otro". Esta última idea nos recuerda la división de la ciudad en "cielo" y "tierra", utilizando como frontera, el río San Juan.

Por último, existe la posibilidad de relacionar la altura de las tres pirámides más importantes de Teotihuacán: la del Sol, la de la Luna y la de Quetzalcoatl. Atendiendo a sus medidas, vemos que la pirámide del Sol mide 21 mts. de alto más que la de la Luna y esta a su vez, 21 mts. más que la de Quetzalcoatl. Vemos lo que parece la utilización de un factor que relaciona a las pirámides y que se nos presenta en la secuencia cronológica de su fecha de edificación.

Existen infinidad de mediciones pracicadas tanto en los principales edificios, como en la Calzada de los Muertos, que parecen interrelacionar estos cuerpos entre si ya sea repitiendo algunas medidas, utilizando módulos o patrones o mediante el manejo de múltiplos o submúltiplos de sus medidas. De ésta manera se lograría una integración completa de diseño.

LA CUIDAD CIVIL

LA CIUDAD CIVIL, GENERALIDADES, Síguiendo los parámetros de todas las ciudades de Mesoamérica, el centro religioso de Teotihuacán estuvo rodeado por su ciudad siendo ésta, sin duda, la mas grande a lo largo de la historia prehispánica.

Esta ciudad, perfectamente integrada a su centro religioso muestra una admirable organización, fruto de una planeación urbana muy elaborada. Hemos visto a lo largo de este trabajo algunos aspectos de su concepción urbana. Entre otros: sus proyectos de planeación anticipada, su traza, sus servicios públicos, etc., aspectos que nunca imaginaron descubrir aquellos solitarios investigadores de otros siglos que, pasmados ante la grandiosidad de esta gran ciudad sólo pudieron hacer vagas conjeturas de su realidad.

Aún en la actualidad, después de vastas investigaciones interdisciplinarias, nos sorprendemos al descubrir que aquella ciudad estaba planeada hasta el último detalle.

La ciudad de Teotihuacan fué modelo a seguir en toda Mesoamérica, y solo la gran Tenochtitlan, siglos después, logró acercarse al prototipo teotihuacano pero sin llegar jamás a igualarlo.

Los trabajos de René Millón en 1963, por su dimensión, lograron hacer luz sobre la realidad urbanística de la gran urbe. Gracias a este trabajo, sumado a otros parciales pero no menos trascendentes, actualmente sabemos que Teotihuacán llegó a tener una superficie de 20 km2. Resulta esto sorprendente no tanto por su extensión territorial. cuanto por la mayor concentración de construcciones.

La parte central era muy compacia, con la característica de que todos los edificios eran de un solo nivel. Es importante señalar que los arquitectos teotihuacanos desarrollacon un tipo de vivienda muy bien adaptada a la vida urbana, construyendo cuartos alrededor de patios. Los departamentos en los edificios residenciales teotihuacanos consisten en cuartos, pórticos y pasillos colocados alrededor de una serie de patios, los cuales estaban alejados de las calles. Los edificios residenciales de Teorihuacán deben haber presentado un aspecto de lugares vedados con sus altos muros exteriores, siempre sin ventanas, en un marco de angostas calles. Edificios así construídos podrían haber hecho posible tener una vida más privada que en cualquier otro tipo de construcción en una ciudad apiñada. El patío, con su drenaje, admite luz y sol y le permite a uno estar afuera al mismo tiempo que estar solo o con su familia (14). Posiblemente esta costumbre contribuyó al buen exito que tuvieron los teotihuacanos con la vida urbana, una vida que duró más de quinientos años.

Durante los trabajos de Millón, más de 2,600 conjuntos de departamentos y otro tipo de edificios, templos, plataformas y estructuras mayores aparecieron... De éstas construcciones con muros de mampostería, más de 1,200 mostraron evidencias in situ de paredes y pisos. En el curso de éste trabajo, más de 1,800 pisos y 1,900 paredes fueron registrados. Las paredes exteriores de los edificios de departamentos resultaron ser de mamposteria masiva o taludes, más gruesos que las paredes interiores, lo que las hizo más fáciles de identificar. Millón calculó que nudieron haber vivido 60 personas en un edificio de departamentos de 4,000 mts2, que 30 podían vivir en los de 1,500 mts2 y 12 personas en los de 600 mts2. Extrapolando estas cifras obtuvo una posible población de 200,000 habitantes.

(14) Este tipo de diseño nos recuerda un poco a la arquitectura de Luis Barragán: muros sin ventanas exteriores, patios internos para una vivencia intima sin perder la comunión con lo natural, espacios en oposisción a la vida urbana, lugares para meditar y recogerse en al mismo.





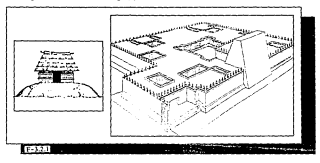
CLASIFICACIÓN

CLASIFICACIÓN. Las edificaciones en el área civil de Teotihuacán se pueden dividir en dos partes: habitación y servicios (F-3.2.1).

- La sección de habitación se subdivide a su vez en:
- -Palacios
- -Casas del Pueblo
- Los servicios se componen de:
- Patios porticados: espacios utilizados para reunión - Plazas: posiblemente para el comercio
- -Plazas: posiblemente para el comercio -Servicios generales: conducción de agua, pavi-

mentación de calles, etc.
-Comunicaciones: calzadas y plazas.

Uno de los valores formales mas rescatables de la arquitectura civil teotihuacana es el manejo de los espacios exteriores tanto a nivel comunitario (plazas), como a nivel familiar (patios). Al igual que en la arquitectura religiosa, la arquitectura civil teotihuacana combina habilmente las relaciones de volúmenes construidos y areas libres; los espacios interiores o habitables y los espacios exteriores.



F-3.2.1.- Clasificación de edificios. Arquitectura civil.



#### U. RESIDENCIAL CASA HABITACIÓN

UNIDADES RESIDENCIALES Y CASAS HABI-TACIÓN. A diferencia de la mayoria de las ciudades prehispánicas, las casas habitación de la mayoría de la población, eran de mamposteria.

Las distribuciones de los edificios son muy variadas pero en general, estos edificios se componen de patios de distintas dimensiones, cuadrados o rectangulares, rodeados de banquetas un poco más altas, limitadas por cuatro vestibulos con porticos, cubiertos o descubiertos, a los que se accede mediante escaleras bordeadas por el clásico tablero. Muchas veces los patios se comunican entre si por claros abiertos en los ángulos, mientras que otras habitaciones abren hacía un pequeño impluvium (15) (ver F-3,2.7b). En los vestibulos o pórticos debe haberse vivido casi exclusivamente durante el día, pues el resto de los cuarros ofrece casi siempre malas condiciones de luz y de venticación, reduciendose a veces a estrechos pasillos.

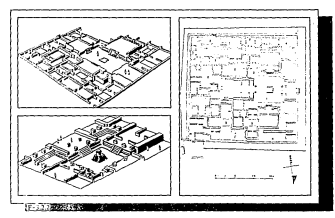
lación, reduciéndose a veces a estrechos pasillos.

Las habitaciones se distribuyen en las distintas formas indicadas en la F-3.2.2.

A ambos lados de las puertas se empotraban

anillos de piedra para colgar mantas (ver F-4,16). Las cornisas de los techos se coronaban con remates decorativos (ver F-3,1,16). Las construcciones se techaban con la losa plana característica de Teotihuacán (ver F-4,23). De ésta manera se formaban grandes unidades, seguramente habitadas por familias extensas (varios hermanos, primos, etc., con sus hijos y esposas). Por lo general estas casas tenian servicios sanitarios, su propio adoratorio para el culto familiar y estaban finamente adornadas con pinturas murales. Los palacios estaban rodeados de altos muros y no tenian ventanas al exterior.

Según Laurette Sejourné (1959, 190-120), el Palacio de Zacuala sería un edificio de carácter netamente residencial mientras que el de Yayahuala podría ser una especie de "calpulco" o parroquia de barrio y Teitila, constituido por "...una amalgama de estructuras autónomas, cercado por el muro de 60 x 60 mts. que imponía el urbanismo teotihuacano", vendría a ser un edificio de tipo conventual o una casa de retiro.





-1

## CAP.III ANÁLISIS AROUITECTÓNICO

Las casas de la población en los niveles más modestos de la sociedad eran tan sólo chozas (F-3,2,3), pero a pesar de ello, no permanecían al nivel del piso sino que se elevaban por medio de basamentos de tierra (16). Estas chozas, a pesar de su carácter humilde. disponian también de lotes suficientemente amplios, que seguian la traza de la ciudad.

Los actividades domésticas formaban parte de la compleja división del trabajo en la antigua ciudad de Teotihuacan, Actualmente, investigadores de diversas disciplinas conjuntan sus esfuerzos para rastrear los hábitos cotidianos de nuestros antepasados en sus viviendas.

A continuación se presentan las conclusiones de interés arquitectónico. de un estudio interdisciplinario (Barba:1987, 21-32) realizado por



F-3.2.2. Planos de diversos edificios en los que se puede observar la distribución formada por vestíbulos alrededor de un palio, gran número de aposentos y pequeños templos sobre basamentos (Marquina:1964, lam.25; Gendrop:1970, 57; Angulo:1987, 281).

F-3.2.3.- Casas de la población (Gendrop:1970, 39 y Arochi:1981,48 (oto 20).

F-3.2.4.- Unidad residencial teotihuacana (Barba:1987, 25).

varios investigadores del Instituto de Investigaciones Antropológicas de la UNAM, en el que se analiza la distribución de las actividades domésticas en una unidad residencial teotihuacana (F-3.2.4), construida posiblemente durante el siglo ΫΙ D.C.

- (15) [mpluvium, Cuadrete hundido a manera de estanque poco profundo, donde debió acumularse el agua durante la época de lluvias, a manera de los impluvia romanos, cuya verdadera función debió ser la de espelos de agua, intentando reflelar con mayor intensidad la lux diurna y, ocasionalmente, la nocturna (Angulo:1987.283).
- (16) Este concepto, según Jorge R. Acosta (1964,501), pudo haber dado origen a la pirámide escalonada, característica de Mesoamérica.

U. RESIDENCIAL CASA HABITACIÓN

La metodología usada en esta investigación fué el análisis químico de los pisos, los cuales, debido a su acabado estucado, son excelentes conservadores de compuestos químicos, producto de las actividades de los habitantes del pasado (17).

Esta unidad está ubicada en el extremo noreste del Valle de Teotihuacán, en el sector conocido como Oztoyohualco o, según la clasificación de Millón, en el sector Nó W3 (vcr. F-3,2,4), cerca de dos plazas con tres templos cada una, que corresponde, como ya hemos visto, a un patrón arquitectónico muy antiguo e importante de Teotihuacán.

En la F-3.2.4 apreciamos la distribución de ésta unidad en donde, de acuerdo a los resultados de la investigación, se ha propuesto el tipo de actividad a la que se dedicó cada local.

El cuarto C5, de pequeñas dimensiones parece que se utilizó como local de almacenamiento y está comunicado directamnte con el C3 y C4. Este cuarto mostró caracteristicas químicas tipicas de los lugares de preparación y consumo de alimentos, con la fuente de calor en el sector noreste y el área de preparación de tortillas en la esquinta norceste. El área C2 parece que sólo se utilizó como zona de tránsito.

El cuarto C6 no tiene acceso aunque en su interior se encontró gran cantidad de cerámica doméstica y piezas de obsidiana. Parece que el cuarto se tapió y abandonó con estos restos. El análisis químico del piso indica poca actividad encima de él.

La habitación C7, tiene un acceso hacia el este, y en su interior se halló un fragmento de brasero de Huehuetéotl, el Dios de Fuego. Según el análisis realizado, éste cuarto difiere, en cuanto

a actividad, con respecto al C4 y se consideró que funcionó como lugar de acceso y quizá, como lugar de culto.

Los cuartos C8 y C9 muestran caracteristicas constructivas distintas en los pisos. Esto puede tener dos explicaciones: que hubo distintos momentos de construcción, o que la preparación del estuco tuvo dos modalidades, quizá con distinto propósito de uso. Se sugiere que el cuarto se destinó a dormitorio.

El patio, Pa, consta de dos espacios: uno hundido y el otro elevado. Estos dos espacios se caracterizaron por su homogeneidad en cuanto a características constructivas. La parte hundida muestra un drenaje con salida hacia el norte, y por lo tanto es lógico suponer que el agua corrió desde la puerta de la occina Cd hacia el norte y debió arrastrar parte de las cenizas producidas en la zona de preparación de alimentos o bien las desechadas al exterior del cuarto.

El área occidental del patio se propuso como área de destazado y a que reunia caracteristicas de ilumínación, facilidad de lavado al poder eliminar el agua por el drenaje, y ventilación, al estar situada en un área exterior (hubo evidencias de la existencia de cortineros para cerrar provisionalmente el sector elevado y separarlo del patio). Además se encontró una concentración de 12 navajilhas de obsidiana que podrían indicar un área de actividad de corte.

Hacia el oriente C8-9 se encuentra un amplio espacio con una gran fosa posterior. Éste sector debió tener alguna función más bien ritual.

El cuarto El C2 parece un pasillo en forma de "L". Ésta zona no ha sido excavada del todo, pero en el codo del pasillo se muestran ciertas

(17) Para ampliar la información acerca de la metodología, interpretación de resultados y comentarios adicionales acerca de éste trabajo, consultar Barba:1987,21-32.



Vista general de la estructura excavada



U. RESIDENCIAL CASA HABITACIÓN

evidencias similares a las del cuarto C4, por lo que se propone la hipòtesis de un área de preparación de alimentos.

La habitación El CI muestra algunas fosas en proceso de ser tapidas y otras con ofrendas menores. Además se localizaron restos humanos. Se piensa que ésta área fué utilizada para entierros parciales u ofrendas.

Los cuartos C1, 2 y 11 es posible que se traten de un sector dedicado al apagado de la cal. El cuarto C1, at igual que el C12 son demasiado pequeños para ser habitados y cabe la posibilidad de que haya sido almacenes de materiales constructivos (tezontle y cal).

Hacía el oeste, el cuarto C10 debido a la profusión de restos faunísticos se propuso también como zona de destazado.

La evidencia química indico que muy

probablemente los habitantes de esta unidad habitacional no modificaban continuamente las áreas de distribución interior (F-J.2.5).

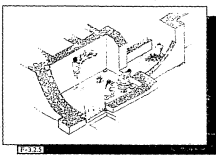
La cocina parece nunca haber cambiado de sitio pues ninguno de los otros cuartos muestra evidencias de la precencia del fuego, el cual a su vez, fue el centro de la unidad habitacional.

Ésta investigación, sumada a otras similares (por ejemplo, Manzanillaten proceso), puede arrojar interesantes conclusiones arquitectónicas acerca de la función de la casa habitación prehispánica y compararla con nuestros actuales patrones de vivienda, a través de lo cual se podrían proponer nuevas soluciones o interesantes aportaciones para la vivienda actual.

Pasando a otro aspecto, estos edificios, en muchas ocasiones, fueron semi-destruidos para edificar encima de sus restos, otros nuevos, siendo

> esta costumbre muy difundida en Mesoamérica.

En Teotihuacan, hay un gran número de estas superposlelones hechas con propósitos diferentes. Algunas de ellas no tienen más objeto que conservar las construcciones en buen estado. Otro tipo de superposición, de más importancia consiste en la construcción de nuevos edificios aprovechando a los más antiguos casi siempre como núcleos o plataformas. Parece que estas superposiciones tuvie~ ron por objeto aumentar las dimensiones y la importancia de los edificios.



P-3.2.5.- Reconstrucción (Barba:1987, 28).



SERVICIOS

SERVICIOS. La ciudad de Teotibuacán estuvo soportada por una extensa infraestructura que la convirtió en un lugar muy cómodo para vivir, lo que influyó para el enorme crecimiento de la ciudad debido a que Teorihuacan ofrecia mayores comodidades para vivir que otras ciudades. De esta manera, nuevos pobladores acudian a la gran urbe motivando de paso, el engrandecimiento de su prestigio.

Entre los servicios con que contó la ciudad podemos citar: abasto, conducción y recolección de agua, baños colectivos, centro administrativo, talleres, mercados, teatros, juego de pelota, pavimentación de calles, etc.

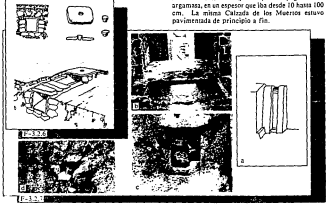
Ya desde la etapa Patlachique hay evidencias que sugieren la existencia de edificios públicos con muros de piedra y pisos de tierra compactada. Durante los trabajos de Batres se encontró

una red de acueductos cubierta por una capa de argamasa perfectamente pulida, a través de la que podia fluir el agua, y que aún corría desde los muchos manantiales que brotaban de las entrañas del Cerro Gordo (F-3.2.6).

La ciudad contó con un sistema de desagües que partian de cada edificio y se conectaban con otros, que a lo largo de la Calle de los Muertos, Hegaban a la barranca aprovechando la pendiente del terreno.

Las mismas casas habitación estaba habilitadas, en ciertos casos, para colectar el agua de la lluvia captada en techos y patios y almacenarla en cisternas. También contaban con servicios sanitarios (F-3.2.7).

Leopoldo Batres suponia que dentro de la gran ciudad no habia habido un sólo metro cuadrado de suelo que no haya estado cubierto artificialmente con capas de piedras pegadas con



- F 3.2 f. Sistema de desagüe pluvial con canal y registro (Gen \*: op 1970, 57).
- Y-3.2 ... Servicios hidráulicos y sanitarios.
- a.- Desagile (Marquina:1964, lam. 26).

- b.- Impluvium.
- c.- Desague o espejo de agua,
- d .- Salida de drenaje (Angulo:1987 284, fig. 4 a y b; 286, fig.
- 97 5 a y b; 257, fig. 6 a y b y; 402).



CAP.III ANALISIS ARQUITECTÓNICO

INTEGRACIÓN ARTES PLÁSTICAS

INTEGRACIÓN DE LA ARTES PLÁSTICAS. La ciudad de piedra que ahora se admira en Teotiluacán fue en su tiempo una ciudad llena de color. Todos los edificios, desde la Pirámide del Sol hasta el más humilde templete, estuvieron cubiertos de estuco coloreado. Nos e debe olvidar que los colores tenjan implicaciones religiosas.

A través de toda la mitología y el simbolismo mesoamericano, la yuxtaposición de colores como el negro y el rojo, oscuridad y luz, evocaban la idea del saber que sobrepasa la comprensión ordinaria [18] (Sejourné:1962, 168).

En ocasiones el color era uniforme, de preferencia rojo, pero casi siempre se empleano combinaciones cromáticas cuya magnificencia es posible imaginar a partir de los murales interiores que aún se conservan.

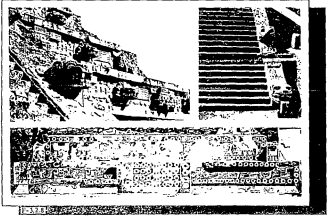
Formidable espectáculo ha de haber sido el

de una metrópoli como ésta en que la arquitectura, la escultura y la pintura se integraron en perenne homenaje de unos hombres a la religión que ellos mismos habían creado.

Efectivamente, las ciudades prehispanicas son, además de arquitectura y urbanismo, un marco de integración plástica en el que las diferentes manifestaciones se interrelacionan de manera unitaria. Teotihuacán no constituye la excepción. Además aqui, tanto como esculturas como pinturas observan de manera bastante rigurosa el principio de horizontalidad presente en toda la ciudad (Diaz1985).

La integración de la artes plásticas a la arquitectura se realizó de varias formas (F-3.2.8): Arquitectura-escultura-pintura

Arquitectura-escultura-pintur: Arquitectura-pintura.





CAP,III ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

PINTURA

PINTURA. Hablaremos aqui de dos tipos de pintura integrada a la arquitectura: la pintura de edificios religiosos, que podriamos considerarla pintura exterior y la pintura de murales, o pintura interior.

Con respecto a la primera, un aspecto importante de resaltar es que toda la ciudad de Teotihuacán estaba pintada de rojo, color de profundo sentido mitológico-religioso. En la F-3.29 observamos restos del estucado con algunos matíces de color rojo que aún hoy aparecen en un basamento de la Plaza de la Luna. Este tipo de evidencias aparecen por toda la ciudad. Todos los monumentos estaban recubiertos con una capa de cal, con lo que la vista de la piedra desaparecia totalmente. Es dificil imaginarnos que la ciudad de piedra ocre que hoy vemos fuera una ciudad llena de color para los habitantes de entonces.

Ciertamente, la que hoy en día es la más severa de las ciudades arqueológicas, durante su vida fue de una magnificencia cuyo recuerdo conmovido se perpetuó hasta el fin de los tiempos prehispánicos. Este cambio radical es debido, sobre todo, a la circunstancia de que eligió la pintura como principal modo de expresión, y la fragilidad de obras de éste gênero, un vez expuestas a la intemperie, hizo que la gran ciudad, fulgurante de colores e imágenes como ninguna otra, se apagara y fuera reducida, en el curso de los siglos, a sus lineas esenciales.

Independientemente del color, se añadian algunos motivos decorativos que se realizaban a base de figuras geométricas, flores y plantas formando grecas.

Pasando ahora a la pintura mural, justo es decir que Teotihuacán es una de las ciudades

F-3.2.9.- Escalón con restos de estuco coloreado. Plasa de la Luna (dibujo en base a foto de G. Guerrero). prehispánicas con un mayor número de ellas. Además, los pintores totihuacanos produjeron muchas de las más importantes obras pictóricas de toda Mesoamérica, superadas tal vez sólo por las de Cacaxila, Tikacala, las obras más bellas y dinámicas encontradas hasta hoy, y las de Bonampak, de una armonía y perfección admirables.

Cuando se inició el estudio de la pintura mural mesoamericana, resulataba prematuro sacar conclusiones pues el escaso material descubierto indujo a los arqueólogos de la época y, sobre todo, a los críticos de arte antiguo de México a aseverar equivocadamente que se trataba de simples motivos ornamentales, desconociendo el mensaje simbólico que representaban. Para que en nosotros se despierte la honda emoción estética que la contemplación de una obra de arte hace sentir, es indispensable que se integren la belleza de la forma y la comprensión de la idea que ésta representa (Solier-1981).

La pintura mural teotihuacana alcanza su más alto grado de perfección en la etapa Teotihuacan III.

Las pinturas teotihuacanas se elaboraban con una mezcla de resinas de cactáceas, colores minerales y vegetales aplicadas a la pared de concreto, logrando así una gran perdurabilidad.

Genéralmente, la pintura se trabaja con base en un trazo suave y sencillo. Las figuras están invariablemente diferenciadas por medio de la linea, una linea decisiva que define los contornos de cada elemento. Se aprecia que los elementos no tienen volumen. Los colores son planos y no existen los medios tonos.



### CAP.III ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

# PINTURA

Los espacios se cubrian con color aplicado directamente, puro y sin matices. Jamás hay claroscuro.

Los dibujos carecen de perspectiva y la diferenciación de planos se logra de acuerdo a su posición. Los niveles inferiores representan los planos adyacentes mientras que los superiores, los lejanos (F-3.2.10).

En cuanto al colorido se distinguen aquí tres grupos básicos:

El primero de ellos se refiere a los que se pintan de un solo color, cuyo fondo es el color original del aplanado.

El segundo grupo comprende los murales con un fondo de color uniforme. El tercer grupo reúne los murales policomos y, pues aunque aquellos artistas desconocíala representación de las luz y la sombra, equilibraban las tonalidades de tal manera que no se siente la falta del claroscuro o sombreado (Solier1981).

En los murales teotihuacanos el rojo y el amrillo, el azul y el verde no se combiana sino que contrastan, separados por la linea del dibujo. En ocasiones solo se usó el rojo en tres tonalidades, para llenar los espacios limitados por un trazo claro, pero casi siempre se recurrió a la policromía (Flores: 1962).

En cuanto a la composición, las pinturas murales muestran algunas características distintivas como son, la repetición de motivos así como la simetría y el ritmo (F-3,2,11).

La composición de los grandes murales es abigarrada y da la impresión de miedo a los espacios vacios, lo cual resta, en cierto modo, vigor a las figuras principales.

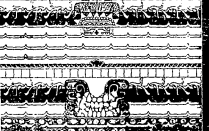
Todas las Figuras de dioses y sacerdotes, hieráticas y majestuosas, imprimen a la atmósfera de los recintos en los que se hallan, un aire de solemnidad ritual inevitable como consecuencia del espíritu místico con que fueron hechas (F-3.2.12).

En Teotihuacan los murales simbólicomitológicos tienen cierta semejanza con los códices



F-3.2.10.- Detaile de uno de los murales del Templo de la Agricultura (Solier:1981, 209).

F-3.2.11.- Fresco central del Templo de la Agricultura (Marquina:1964, Ism. 22).





CAPJII ANALISIS ARQUITECTÓNICO

PINTURA

y representan escenas religiosas con sacerdotes o deidades desempeñando diversas funciones así como también, escenas que podrían calificarse como mitológicas. La continuidad del tema que revelan los símbolos inscritos sobre los muros del Palacio de Zacuala es tan rigurosa, que el edificio aparece como un inmenso libro cuyas páginas van desplegándose a la manera de los codices.

En Teotihuacán no existe el "arte por el arte", todo tiene un sentido ritual y esotérico: simbolizan oraciones.

Los pintores eran artistas dedicados exclusivamente a su arte y por ello de jaron composiciones admirablemente coloreadas y equilibradas (19). Las pinturas murales siempre se adecúan

compositivamente al marco arquitectónico previamente delimitado al cual van a pertenecer, independientemente que se trate de taludes, tableros, jambas, ect.

La pintura teotihuacana posee también, al igual que la arquitectura, la característica de la



F-3.2.12.- Sacerdote (Sejourné: 1962, 121). P-3.2.13.- Fragmento de pintura mural. Personaje con tocado de plumas (Dias:1985, 43, fig. 16).

[19] Existe en Teotihuscân un mural que merece especial atención dado que presenta características muy especiales. El mural eu curetifu es el llamado Mural del Puma localizado en el costado oriente de la Calsada de los Muertos, al noroeste de la Pirkmide del Sol.

Independientemente de su posible significado, el aspec-\*\* \* \* motablemente es el extraño dinamismo de sus patas 5. cluervamos detalladamente, veremos que la pata les 15 allelantada mientras que la grupa correspondiente

a; in ret annia. Parece muy sugestiva la idea de plasmar el 101

horizontalidad en la composición.

Así, las pinturas en su parte alta van siempe cenidas por una cenefa. Los límites son estrictos, no encontramos "intromisiones" de motivos entre una superficie y su inmediato superior o inferior. Por ejemplo, el tocado de plumas de una figura pintada en un talud nunca rebasará el ángulo de quiebre que da paso al muro vertical superior. Incluso, de ser necesario, las plumas se doblarán de manera que queden paralelas al borde de arriba (F-3.2.13).

Aqui se prefiere las agrupaciones de figuras pintadas a las figuras pintadas individualmente. lo que acentúa la horizontalidad de nuestra observación óptica del recinto en cuestión: nuestros ojos irán de un motivo a otro, bien de izquierda a derecha o viceversa, pero nunca de arriba hacia abajo o viceversa.

Las características de la pintura teotihuacana, fundamentalmente de colores planos, sin matices y con un intento de perspectiva realizada mediante registros horizontales, refuerza éste sentido de horizontalidad (Diaz:1985).

Las técnicas de elaboración usadas en Teotibuação permitieron mantener los murales en aceptable estado de conservación a través del tiempo de manera que su mensaje llega aún hasta nuestros días y a través de ellos nos percatamos que el pueblo teotihuacano, al igual que muchas culturas prehispánicas, era eminentemente esteta, cualidad que perdura hasta nuestros tiempos.



TESS



# CAP.III ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

**ESCULTURA** 

ESCULTURA. Teotihuacán fué una ciudad de arquitectos y pintores mas que de escultores. Sin embargo hubo una época -la segunda- en la cual la escultura ocupó un lugar importante en la ornamentación simbólica de los edificios. Fué entonces que se construyó la Pirámide de Quetzalcóatl y Tiáloc, y que se cubrió la Piramide del Sol con una nueva estructura decorada con frisos de tigres y serpientes (Flores:1962). Esta etapa se puede denominar como "barroca", debido a la exagerada decoración con esculturas integradas a la arquitectura, así como bajorrelieves y gran cantidad de colores.

En general, la escultura teotihuacana se caracteriza por la masividad de la composición (F-3.2.14), la concepción abstracta simbólico religiosa y, en muchos casos, la integración a la arquitectura.

El artifice que trabajó las esculturas no estaba interesado en la plasmación del detalle, pues

éste podría distraer la atención del espectador y apartarlo de esa comunión visual con los aspectos de la divinidad que él pretendia hacer patentes en su talla. Por ello prefiere las lineas rigurosamente marcadas, las superficies rigidamente trabajadas, los quiebres bruscos, el hieratismo, la ausencia de movimiento y la solemnidad.

Los paralelismos de la escultura en piedra con la arquitectura y el urbanismo son evidentes. En todas se impone la masividad, el bloque cerrado. lo rectilineo que en ocasiones parece rozar en la sequedad (F-3.2.151.

Si en la escultura en piedra se prefiere la fria racionalidad del trazo sobrio y de la arista viva. en cualquier plano de la ciudad podemos encontrar su correspondiente, en las agrupaciones simétricas de edificios, en los cortes bruscos de dirección que cualquier recorrido por los conjuntos residenciales implica (Diaz:1985).



tiempo, como una cuarta dimensión, en este pintura, de tal forma que veriamos la imágen del puma en dos instantes distintos en el tiempo, cuando la pata está atrás y cuando está adelante, pero integrados en una misma composición.

Esto nos recuerda obligadamente la corriente pictórica del cubismo, iniciada por Picasso siglos después, en donde se plasmaban en un sólo instante, figuras en movimiento.

Esta comparación no resulta tan extravagante si recordamos al arquitecto Marquina (1964,196) diciendonos, en torno a la pintura mural teotihuscana: "...fa estilisación y el convencionalismo de éstas pinturas y su perfecto dibujo y realización, pueden colocarias al lado de las obras que actualmen -Le se hacen dentro de los más modernos conceptos de la pintura". 102





F-3.2.14.- Titlec

F-3.2.15. - Escultura colosal de Chaichimhtlicus y cabesa de Jaguar (Diaz:1985, 41, figs. 16 y 15).



# CAPJII ANÁLISIS ARQUITECTÓNICO

EVOLUCIÓN DE LA ARQUITECTURA

EVOLUCIÓN DE LA ARQUITECTURA TEO-TIHUACANA. En la arquitectura y en la escultura de Teotihuacán puede observarse, a través de sus tres etapas estilísticas principales, un proceso de sublimación tendiente a una síntesis formal, a una esquematización ajena a la representación.

A partir de sus primeras épocas y enriquecido por oleadas de nuevos pobladores, el Teotihuacan arcaico elaboró una religión cada vez más conceptual y menos primitiva y por ende un arte más simbólico y menos naturalista.

En este proceso se llegó a una segunda etapa; el arte evidencía entonces una lucha de conceptos formales entre el ángulo recto, matemático e intelectual de los tableros y la representación más o menos realista de las figuras que encierran a los dioses.

Pero la evolución de un rigido sistema político y un criterio religioso infranqueable,

terminó por imponerse. El estilo artistico de esta tercera fase está cabalmente representado por la Cuidadela. La expresividad realista de la escutura representativa, en los paramentos de la Pirámide de Tialos y Quetalcóati, fué cubierta por una estructura en la que sólo existe el rectángulo predominante del tablero como elemento decorativo en apariencia, simbólico en escencia: superior.

Como plasmación formal de lo divino, a la figura convencional de los dioses de la fase anterior. Es esta tercer época la verdaderamente "clásica" de Teotihuacán. La época del rectángulo rigido y absoluto, sublime e infinito como debia de ser la religión en ese momento para todo el pueblo que en ella y por ella vivía.

El arte prehispánico mantuvo en general sus líneas sin cambios, y si sufrió alteraciones sustaciales, se debió siempre a necesidades de caracter religioso o político.



OAR III CICTOMAC COMETONICTUROS

GENERALIDADES

# Cap. IV Sistemas constructiv



ENERALIDADES. La gran ciudad de Teolihuacán fué diseñada por grandes arquitectos quienes supieron aprovechar los materiales de la región para dar forma y vida a

numerosas creaciones, además de utilizar sistemas constructivos adecuados a cada una de las necesidades de su arquitectura ya sea religiosa o civil.

Si bien es cierto que Teotihuacan heredo, probablemente de Cuicuito, los sistemas constructivos denominados arcálcos, supo desarrollarlos para dar a luz distintas concepciones arquitectonicas que aim en muestros dias, siglos después de su construcción, siguen en pie para enlazarnos con el pasado.

En la F-4.1 apreciamos los elementos constructivos más generales de la arquitectura teotihuacana en un ejemplo clásico: la Pirámide de Quetzalcóatl.

Orozco y Berra (1960,124), describió brevemente el sistema constructivo del Mezili Ilzacual (Pirámide de la Luna) de la siguiente manera: "...la fàbrica es en capas superpuestas de piedra y lodo, toba volcánica (lepéral), mezelada con tierra, y de basalto escorioso (tezoniti), revuelto igual-

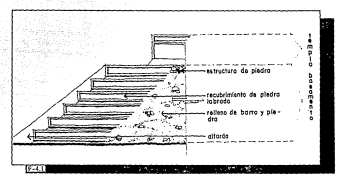


Tablero-talud teotihuacano



### CAP, IV SISTEMAS CONSTRUCTIVOS

### GENERALIDADES



mente con lodo; la cara exterior lleva un revolcado de cal y arena fina, bruñido con esmero".

En efecto, el núcleo de las pirámides principales de Teotihuacán era de piedra y barro que se fué extendiendo en capas horizontales y recubierto por una capa de piedra, la cual a su vez se tapaba con estuco para, sobre éste, realizar la decoración a base de pintura /F-4.3

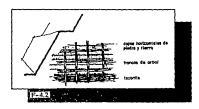
La lava, que era abundante en las cercanías inmediatas, fue el principal material para las construcciones de la metrópolí, sobre todo la proveniente del cerro volcánico de Cerro Gordo.

En Tentihuacán se utilizó como cementante

en las construcciones, un mezcla de arena cal y agua y, en el caso del estuco la mezcla podía incluir cuarzo. Es de notar que desde épocas muy antiguas en Teotihuacán, se conocía y se usaba la cal como material de construcción.

El piso del valle de Teotihuacán es fundamentalmente de tepetate lo que proporcionaba un piso muy resistente para soportar el peso de las construcciones. Por ésta razón, no existía el peligro de hundimiento de las edificaciones, pero si el de que se produjeran deslizamientos por el peso tan grande que soportaban las capas inferiores. Para evitarlo, se rocuró hacer taludes tan tendidos, que

- P-4.1.- Elementos constructivos de la cultura teotihuacana (dibujo G. Guerrero).
- F-4.2.- Sistema constructivo de basamentos (dibujo G. Guerrero).





### CAP, IV SISTEMAS CONSTRUCTIVOS

### GENERALIDADES

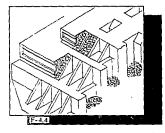
su inclinación casi coincide con el ángulo natural de deslizamiento de las tierras.

La costumbre de enterrar objetos de cerámica y diversas ofrendas en las pirámides permite trazar ciertos paralelismos cronológicos que aspiran a fechar la época de la construcción del edificio en cuestión.

Ya desde la época Patlachique hay indicios de edificios sólidamente construidos con muros de mamposteria y pisos apizonados.

En Teotihuacan se distinguen tres etapas constructivas:

La primera de ellas conocida como arcáica. guarda mucha semejanza con el sistema constructivo de la pirámide de Cuicuilco, del cual parece provenir. Consiste, como ya se dijo antes, en construir la pirámide con un núcleo de barro que en la actualidad ofrece un alto grado de compresión. Para evitar que éste fuera destruido por las Iluvias. fué cubierto por gruesas capas de piedra y lodo, y después por un aplanado muy grueso de cal, que dió la forma definitiva y lo protegia por completo, al



mismo tiempo que servía de base a la decoración pintada (F-4.3). Como ejemplo representativo de ésta época constructiva tenemos a la pirámide del Sol.

En la segunda época, el sistema de construcción varía mucho y son ejemplos de éste, el Templo de Quetzalcóatl y la pirámide de

la Luna.

Inicialmente se construía una plataforma de piedra y sobre ella se levantaban grandes pilares formados por lajas de tepetate muy bien aparejadas, terminadas en su parte alta en talud. Los espacios que entre ellos se formaban eran llenados por barro y piedras e incluso antes de esto se colocaban troncos de árboles que liegaban hasta la base (F-4.4).

Así se iban formando los cuerpos



P-4.3. Sistema constructivo la época (dibujo G. Guerrero).

F-4.4.- Sistema constructivo 2a época (Marquina:1961,65).



# GENERALIDADES

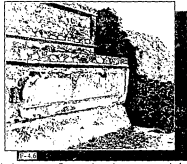
escalonados hasta conseguir la forma total del basamento que se completaba con barro y piedras pequeñas o se revestia totalmente de piedra.

Para la tercer época, los procedimientos no cambian en principio, tan solo la cantidad de piedra labrada disminuve con respecto a la época anterior. La decoración en relieve de los tableros es sustituída con pinturas (F-4.5).

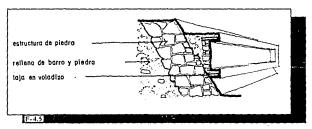
Los basamentos más pequeños se construyeron con un núcleo de piedra y barro también.

Como no se disponía de medios fáciles para sacar la piedra de la cantera, los bloques son de distintos tamaños, y a veces de formas irregulares, pero el ensamble de unos con otros es perfecto. En caso necesario se uso el sistema de caja y espiga, y generalmente no se empleó mortero para unirlos.

En los casos que no se usa la piedra labrada para revestir el monumento, como sucede casi siempre en Teotihuacán, el basamento se compone de un talud en su parte inferior que sostiene un gran tablero limitado en sus cuatro lados por una ancha moldura (F-4.6).



En general, en la mayor parte de los edificios arqueológicos no se tuvo mucho cuidado en la construcción de partes no aparentes, ni tampoco se mejoraron los procedimientos de las si aparentes, lo que ha producido derrumbes con el paso de los siglos.



F-4.5.- Sistema constructivo Ser época (dibujo G. Guerrero).

F 1.5.- Table: -- talud teotihuacano (Genrop:1984.9, fig.5b).

CAP, IV SISTEMAS CONSTRUCTIVOS

AROUITECTURA RELIGIOSA

AROUITECTURA RELIGIOSA. En la zona arqueológica de Teotihuacán, el edificio probablemente mejor explorado es la Piramide del Sol. Este basamento fue el primero en ser desenterrado, en 1910, y se le han practicado largos túneles para conocer su estructura interna, además de pequeños pozos y zanjas de exploración.

De estos trabajos parece deducirse que la Pirámide fué construída de una sola vez y no como generalmente sucede en muchos otros monumentos, por superposición de estructuras. En realidad, si se ha encontrado debajo de la pirámide restos de una pequeña construcción más antigua de paramentos verticales (el Altar del Sol), pero ésta es de un volumen despreciable al lado de aquélla; por otra parte, el cuerpo principal de la Pirámide del Sol. excepto el último nivel, es fruto de una sola etapa de edificación (1).

La Piramide del Sol es una de las primeras edificaciones de la zona y data probablemente de unos 100 o 200 años A.C.

En su construcción se siguieron los lineamientos heredados de los pueblos arcaicos que después de la destrucción de la ciudad de Cuicuilco por la lava del Xitli llegaron al Valle de Tollan-Teotihuaçán: un núcleo formado por sucesivas capas de barro, cubierto para evitar el deslave por un manto de piedra simplemente cortada pero no pulida; cuerpos escalonados; perfiles que siguen el ángulo de inclinación natural de los montículos de tierra con el fin de solucionar el problema del destizamiento.

El desnivel del terreno se arregló por medio de plataformas de piedra, construidas también con un núcleo de barro, y sobre ella se levantó la pirámide.

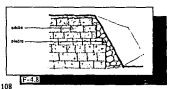
- P-4.7.- Contrafuertes para reforsar los taludes (foto B. Saldana).
- P-4.8.- Sistema constructivo del adorado de la pirámide del Sol (dibulo G. Guerrero).
- (1) Las investigaciones a este repecto han continuado. Nuevos tuneles (en 1962 y 1968) se han practicado y ciertas tenues evidencias parecen indicar la prescencia de grandes estructuras internas, pero nunguna de éstas evidencias tiene suficiente consistencia



Sus volúmenes ostentan todavía los contrafuertes que impedian que se vencieran los taludes, así como el sistema de anclaje destinado a detener el acabado que recubría la pirámide (F-4.7).

El don de constructores de los teotihuacanos aparece en una serie de elementos creados o perfeccionados por ellos. Así tenemos, en la Pirámide del Sol, el va comentado principio de anclaje para retener el recubrimiento de los taludes, así como las alfardas, los contrafuertes y los grandes desagües pluviales. El cuerpo adosado a la pirámide tiene también un núcleo de piedra v barro (F-4.8).

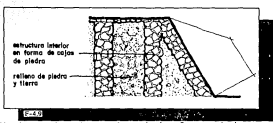
La Pirámide de la Luna se construyó de acuerdo al sistema de la segunda época, es decir, está formada por apoyos hechos con lajas de tepetate y relleno de piedra (F-4.9). Esta estructura se conoce debido a algunos pozos perforados en ella hace mucho tiempo. Parace ser que esta pirámide tenía pasajes y cámaras internas, las cuales existian aun en 1920, pero que desaparecie-





CAP. IV SISTEMAS CONSTRUCTIVOS

ARQUITECTURA RELIGIOSA



ron debido a la restauración masiva de que fué objeto éste monumento.

En ésta pirámide apreciamos grandes adelantos técnicos como lo prueban algunas detalles constructivos, como los notables cortes de piedra que observamos en el cuerpo adosado, en le secalinata y la alfarda. Estos cortes son concebidos para evitar deslizamientos. Aqui también se aprecian los sistemas de desague e uluvia [7.4.10].

El templo central de la Ciudadela es un gran basamento piramidal de cuatro cuerpos de tablero y talud construido con un relleno de piedra y tierra, el sistema usual de la tecera época de Teotihuacán, y con grandes troncos de árboles entre la mampostería, seguramente para transmitir el peso de la construcción que debe haber ocupado la parte alta.

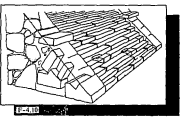
Este templo está super puesto al monumento conocido como Templo de Tilalo y Quetzalóatl. Este último se construyó con el sistema de grandes pilares de lajas y relleno de piedra característico de la segunda época además de presentar un sistema reticular de contrafuertes

P-4.9.- Sistema constructivo de la Pirámide de la Luna (dibujo G. Guerrero).

F-4.10.- Sistema constructivo de escalinata y alfarda y sistema de desagüe. Pirámide de la Luna (Gendrop:1970, 52, fig, 59). interiores. Se compone de seis cuerpos revestidos totalmente de piedra (F-II). Los tableros están construidos con grandes piedras muy bien labradas en su cara expuesta y en las juntas, de manera que la unión es perfecta; ésta piedras son, en general de altura uniforme en las hiladas, pero de diferentes longitudes en la parte ornamental, que presenta grandes salientes. Están hábilmente combinadas y ensambiladas con cajas y espigas que penetran profundamente en la mampostería, lo que ha hecho posible su conservación, a pesar de haber sido sepultada por la posterior construcción.

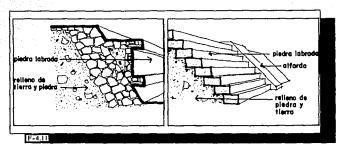
Las plataformas de la Ciudadela se construyeron también con núcleo de piedra y barro o de barro comprimido.

La decoración de los edificios era, en la mayoría de los casos, como ya se dijo, en base a tableros y taludes formando el binomio clásico de la arquitectura teotihuacana y después, de toda





AROUITECTURA RELIGIOSA



Mesoamérica.

El estudio de este elemento, en cuanto a su sistema constructivo, se inicia con Manuel Gamio cuando, en su obra La población del valle de Teotihuacán (1922), publica el primer corte constructivo -errôneo- de un tablero-talud teotihuacano (F-4.12a).

Más adelante, el arquitecto Marquina (1964,65), lo describe de la siguiente manera: "...el basamento se compone de un talud en su parte inferior, en el que se empotra una laja de un material semejante a la pizarra que sobresale unos treinta centímetros de la parte alta de ese talud, y que sostiene un gran tablero limitado en sus cuatro lados por una ancha moldura. El tablero era después totalmente aplanado con una gruesa mezcla de cal y fragmentos muy pequeños de tezontle, que ofrecia una gran resistencia".

El primer intento por analizar de un modo racional la secuencia constructiva de un tablerotalud teotihuacano lo hace Jorge R. Acosta (1964) (b). Nótense las grandes lajas empotradas que hacen las veces de ménsulas y el enrase de estuco sobre el cual éstas se asientan.

Ana Maria Jarquin v Enrique Martinez (citados por Gendrop:1984) ofrecen otra proposición de análisis del sistema constructivo de los tablero-taludes teotihuacanos (c). Este nuevo estudio tiene sobre el anterior la ventaja de mostrar con claridad el posible sistema de muros de contención en talud -interior o de relleno, y exterior o de acabados - que da rigidez al conjunto: pero con respecto a aquél, presenta la desventa ja de no ilustrar el enrase que sirve para asentar las

P-4.11. Sistema constructivo Piramide de Tialoc y Quetzalcoati (dibujo G. Guerrero).





# CAP. IV SISTEMAS CONSTRUCTIVOS

### AROUITECTURA RELIGIOSA

hileras de ixtapaltetes , aparte de la omisión del acabado en el talud inferior, y el ángulo demasiado forzado del talud.

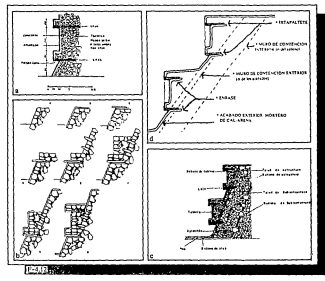
En (d) vemos otro prototipo de tablerotalud teotihuacano, visto en corte, sugerido por Juan Antonio Siller (1984), sumando y corrigiendo los datos anteriores.

Pasando a otro aspecto, otro enfoque de la llamada "vocación de constructores" del pueblo teotihuacanoes el desarrollo del elemento arquitectónico llamado alfarda, elemento que ya vemos esbozado en el edificio de Tlapacoya y Cuiculico, el cual es una protección de piedra que ciñe una escalinata hacia ambos lados, dandole mayor resis-

### tencia.

La construcción de este elemento varió de acuerdo a la época mostrando los avances en la técnica constructiva. Por ejemplo, en la pirámide de Tilaloc y Quetralcóatí, las alfardas de la escalera se componen de piedras cortadas perpendicularmente a su inclinación, y en la parte baja, otras con un corte especial evitan el resbalamiento (F-4.13).

Las alfardas teotihuacanas deben ser objeto de investigación pues algunas reconstrucciones poco cuidadosas omiten el uso del dado emergiendo de ellas. Una exploración de Héctor Gálvez en 1959, llevada a cabo en Tepepulco, sitio satélite de Teotihuacán, vino a constituir una de las mas claras





# CAP. IV SISTEMAS CONSTRUCTIVOS

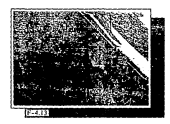
### ARQUITECTURA RELIGIOSA

e irrefutables evidencias de la existencia de tales dados a la altura de cada cuerpo.

En la F-4.14 observamos otra variante constructiva de la alfarda así como los dados ya mencionados.

Las grandes pirámides, debido a su gran área de captación de agua pluviales contaban con canales de desagüe, como el que aparece en la Pirámide de la Luna a los lados del cuerpo adosado. Aqui existen dos grandes canales limitados por planos semejantes a las alfardas de las escaleras y cubiertas de un grueso aplanado (F-4.15).







F-4.12.- Sistema constructivo tablero-talud.

- a. Primer intento de análisia
- b.- Secuencia constructiva.
- c.- Otra propuesta de sistema constructivo
   d.- Prototipo surnando y corrigiendo datos
- anteriores (Siller:1984).

P-4.13.- Sistema constructivo de alfarda, Pirámide de Tiáloc y Quetralcoati. (Foto G. Guerrero)

P-4.14.- Basamento típico teotihuacano. Existencia de dados en la alfarda a la altura de cada cuerpo.

F-4.15.- Canales de desagüe. Pirámide de la Luna (foto, B. Saldaña).



### CAP, IV SISTEMAS CONSTRUCTIVOS

AROUITECTURA CIVIL

ARQUITECTURA CIVIL. Los palacios teotihuacanos, que ocupaban una "manzana tipo" de 37 x 57 mts. aproximadamente, tenían finalidades diversas tales como residencias, parroquias, etc. La diferenciación fundamental dentro de este tipo de edificaciones, entre palacios, propiamente dichos, y unidades habitacionales radica en que en los primeros, sólo se localizo una única fuente de calor (preparación de alimentos), mientras que en los segundos, se han localizado varias de ellas.

mamposteria irregular aplanedo

Estos edificios estaban rodeados de altos muros que no abren al exterior y muestran una intrincada sucesión de patios y porticos hacia los cuales se abren las habitaciones y demás espacios interiores.

Estas construcciones suelen erigirse sobre una cimentación muy firme; numerosos muros de

mamposteria que generalmente se engruesan en talud en la parte inferior (F-4.16) (2), compuestos de fragmentos de lava unidos con barroy a yagamasa (F-4.17) y su superfície recubierta en sus dos caras con argamasa muy bien pulida y pintada de rojo y blanco.



(2) La idea de desplantar muros con un talud en su parte baja puede aignificar un intención de no romper drásticamente la horizontalidad del piso con la verticalidad del muro utilizando el talud como medio de continuidad entre ambos.

Resulta lógico parsar, además, en la utilisación de este elemento, procelente de la sequidactura religiora, destreo del marco de la sequidactura civil a manera de integración formal de ésta con aquella. Por otro lado la utilización de taludes en los murcos, tubiercan los pretistede elas actuesa, nos eremite al clásico binomio tablero tabud sunque aquí, en la arquitecura civil, se nos presents deficando.

F-4.10 Vilta y corte de un muro con refuerzos en talud en la garte baja (sabajo G. Guerrero y Gendrop:1970, 58, fig. 64a). 113



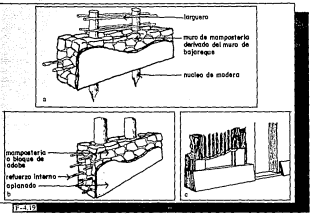
F-4.17,- Sistema constructivo de muros. Mamposteria recubierta (dibujo G. Guerrero).

F-4.18.- Argolisa de piedra empotradas a manera de gosnes (Gendrop:1970, 57, fig. 65 c y d).



CAP. IV SISTEMAS CONSTRUCTIVOS

AROUITECTURA CIVIL



Algunos muros presentan refuerzos internos (F-4.19) de madera en forma de parrilia (a), de rejilla (b) o de castillos (c), o actuado como contrafuertes empotrados También existieron muros de adobe simple sin refuerzo.

Los muros y pisos interiores o exteriores están cubiertos de sólido concreto a base de polvo de tezontle y cal siendo por ello muy resistentes. Generalmente son biancos, pero algunas veces se les mezcló color rojo.

En cuanto a los techos, eran seguramente de madera aplanados con los mismos materiales que los pisos (F-4.20). Grandes vigas se apoyaban en los muros o en las columnas y en los pilares que recibian a su vez un entramado de pequeños troncos de árbol, cuya función era cargar el grueso

F-4.19.- Sistema de refuerso en muros.

Refuersos internos en forma de:

a - Parrilla.

b.- Rejilla (dibujos G. Guerrero).

c .- Castillos (Gendrop:1970, 56, fig. 64a).

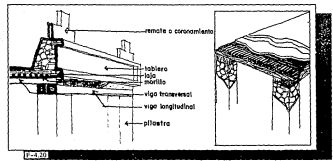


Columns de mamposteria en Atetelen



CAP, IV SISTEMAS CONSTRUCTIVOS

AROUITECTURA CIVIL



aplanado que formaba la superficie exterior del techo y que impedia la penetración de agua a las habitaciones. La azotea se terminaba con una capa de tierra cuyo espesor varía de acuerdo con las pendientes de bajadas pluviales, y finalmente, viene un "entortado" de mezcla que sirve de protección. El avance técnico logrado en la construcción de techos permitió, en muchos casos, librar grandes claros e incluso hay varios casos de verdaderos "tragaluces", como sucede en Tetilila.

Desde las primeras épocas, las casas tenían cimientos de piedra, aunque los muros y techos fueran de materiales tales que no han de jado huella.

En Teotihuacán se generalizó el uso del pilar de mampostería, siendo éste uno de los

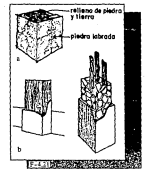
principales factores para el desarrollo de la arquitectura civil mesoamericana. Este sirve de apoyo para el clásico techo plano y presenta el mismo procedimiento de construcción que los muros. Lieva también un núcleo de madera o rellenos de piedra y tierra, recubierto de piedra labrada (F-4.213.

F-4.20.- Sistema constructivo de techos (Gendrop:1970, 56, fig. 64b y dibujo G. Guerrero).

F-4.21.- Sistema constructivo de pilares. a.- Núcleo o refuerso de madera (Gendrop:1978, 58,

b.- Nucleo de tierra y pledra. Recubrimiento de

piedra labrada (dibulo G. Guerraro).





### CAP, IV SISTEMAS CONSTRUCTIVOS

ARQUITECTURA CIVIL



El patio central de las unidades habitacionales, situado bajo el nivel del piso principal, tenía pendiente hacia el centro (F-4.22). Allí era posible juntar el agua en una cisterna o dejarla salir por medio de una cañeria central.

En estos patios se encuentran muchas veces enterramientos humanos con objetos debajo de los pisos, sin que se hubiera hecho ninguna construcción para tal efecto, como fosas o tumbas, de tal manera que aparecen entre la tierra mezchada con piedras que forman el núcleo del edificio.

Desde fines de la segunda época, Teotihuacan desplego sin duda una actividad edilicia muy febril, pues los palacios de las zonas residenciales, al igual que algunos templos, muestran innumerables huellas de remodelación y superposición, y es muy común encontrar debajo de los restos de un palacio de la última época varias etapas anteriores de construcción (F-4.23), con sus redes de desague, sus pisos en buen estado de conservación, sus patios blancos, y parte de sus relieves y pinturas muentes.

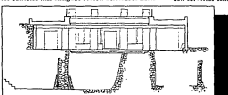
Respecto a esta superposición de estructuras, el procedimiento constructivo fué el siguiente: los edificios más antiguos fueron derribados hasta



cierta altura, y con el material que resultaba del derrubre, así como con tierra y piedra llevada de otros lugares, se llenaban completamente los espacios entre los muros, formándos así una piataforma a un nivel más alto, sobre el cual se construía un nuevo edificio de mayores dimensiones. En otros casos, la superposición se hacia lateralmente, cubriendo el edificio con otro, adosado a su fachada principal o cubriendolo totalmente.

La cultura teotihuacana mostró una constante preocupación por la canalización y conducción de aguas. A todo lo largo y ancho de la ciudad encontramos redes de drenaje que colectaban el agua proveniente de las casas.

El sistema de desagüe consistia en caños de sección rectangular bien aplanados interiormante y cubiertos con losas, que recogian el agua de los patios y la que descendia de las azoteas por medio de canales. Las casas habitación contaban también con servicios sanitarios (F-4,24).



F-4.22,- Desagüe central en patio (dibujo G. Guerrero).

F-4.23.- Superposición de estructuras. Palacio de QuetsalpapAloti y Palacio de los Caracoles Emplumados (Gendrop:1970, 59, fig. 67b).

F-4.24.- Servicios sanitarios.
Palacio adyacente al Palacio de los
Jaguares (foto G. Guerrero).

ANTECEDENTES

# Cap. V Relación con el contexto



NTECEDENTES. El presente capitulo analiza la relación que guarda la ciudad de Teotihuacán con su contexto (1). Por

senta la parte central de este capítulo representa la parte central de este análisís, cuyo objetivo es, como ya se mencionó al inicio, analizar la manera como influye el medio circundante en el diseño final de la arquitectura, ya sea a nivel particular (edificios, templos, pirámides), o colectivo (trazo urbano, orientación, diseño de la ciudad). Como podrá recordarse, algunos de estos aspectos ya fueron analizados en capítulos anteriores, los cuales sirven, además, como apoyo a éste.

En este capítulo se estudiarán concretamente los aspectos dedicados a la forma de los edificios, y su relación con la forma del contexto; la medición del tiempo, presentando a la arquitectura como intermedio para su ejecución y, el manejo de luz y sombra, aspecto que refuerza el diseño arquitectónico y que se basa en su relación con el movimiento del Sol, básicamente.

Iniciamos nuestro análisis recordando los conceptos ya expuestos en capítulos previos:

En cuanto a la orientación y trazo de la ciudad (Capitulo II), se hizo referencia at trazo de

Si el hombre plasma en su obra arquitectónica la cultura de su época, Teotihuacán es un ejemplo vivo en donde toma la escala humana y la llera a un plano monumental en el que la proporción, la forma y los espacios son creados con un equilibrio cósmico y humano.

Arq. Jorge Donat.

(1) Para efector de la presente tesis, contexto se define como el entorno, ya sea humano (social, intelectual, etc.), geográfico (forma del terreno, del paísaje, geopolitica, etc.) o astronómico (Sol, Luna, estrellas, etc.) en que se desenvuelve éstaurbe. Dicho en otras palabras, contexto es el ambito que rodes a la ciudad de Teotihuscán.



ANTECEDENTES

la ciudad como posible representación de la división cuatripartita en la cosmovisión americana antigua: a la orientación de la Pirámide del Sol hacia el punto del ocaso del Astro Rev, el dia del primer paso por el cenit, evento cargado de gran fuerza simbólica y calendárica, entre otros posibles significados: a la linea-base de trazo que une los petroglifos de Cerro Colorado y Grupo Viking con la salida heliaca de las Pléyades en la época de construcción de la ciudad: a la posible orientación de la ciudad hacia el polo magnetico o la Estrella Polar, a la orientación del eje de la Calzada de los Muertos hacia los cerros cercanos y, a la posible influencia de la caverna debajo de la Piramide del Sol en el trazo de la misma, entre otros aspectos estudiados en ese capítulo.

Con respecto al análisis arquitectónico (Capitulo III), nos referimos entre otras cosas, a la utilización de rasgos del entorno natural como elementos de defensa militar, al aspecto de ubicación de la ciudad de acuerdo con premisas de tipo geo-político para ejercer un dominio sobre los valles de Mexico y Puebla; al diseño de la ciudad en función de la ceremonia de conversión del hombre en dios; a la relación que vincula el tamaño monumental de los espacios religiosos y ceremonia-les con la importancia religiosa de Teotihuacán; a la integración de constantes astronómicas y ergo-

nómicas en la ciudad para lograr la triple integración hombre-ciudad-cosmos; a la inspiración de las formas de los edificios con las formas naturales. básicamente en los cerros y el paisa je horizontal; a los posibles significados de la forma de los edificios principales: la Piramide del Sol, de la Luna, de Tláloc y Quetzalcóatl y la Ciudadela: a la integración de las artes plasticas -pintura y escultura- con la arquitecura a través del concepto de la horizontalidad: a la direccionalidad de los conjuntos triples hacia la puesta del Sol; a la dirección dada por las cumbres de las piramides del Sol y la Luna hacia el norte; al tipo de vivienda adecuada al marco urbano de la ciudad: a la evolución de los conceptos arquitectonicos y artísticos paralela a los cambios político-religiosos y el concepto general de la arquitectura de espacios abiertos en frança comunicación con la naturaleza.

En el capítulo IV relativo a los sistemas constructivos, se revisó fundamentalmente el método de construir de acuerdo a las propiedades mecánicas de los matriales que la región ofreció a los diseñadores de la ciudad.

Todos estos aspectos nos habían ya de cómo la ciudad se diseñó como una búsqueda de integración al contexto que la rodeó.

Procederemos a analizar ahora otros aspectos dentro de este mismo orden de ideas.



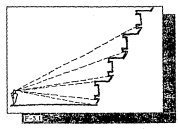


LA FORMA DE LOS EDIFICIOS

LA FORMA DE LOS EDIFICIOS. Hemos visto ya como la ciudad de Teoribuacán posee como principio básico de diseño, la horizontalidad (ser apéndice 111), manejada esta a través del uso retierado del lablero. Aqui el tablero parece fiotar en el aire debido al diseño particular del protoptipo tablero-table (F-5.1).

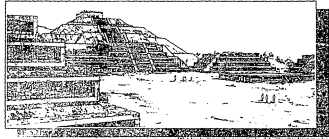
La repetición en el uso de este patrón de diseño contribuyó al enorme éxito que tuvo la ciudad como atractivo religioso en vista del gran impacto visual que producia en los visitantes (F-5.2)

Mucho se ha hablado, por otro lado, de la similitud de la forma de los cerros con la de las pirámides. Indagando en el significado de los montes para el hombre prehispánico, nos encontramos que son incontables las levendas que relacionan a los montes con la salvación de catástrofes o la cercapía con los dioses. En náhuatl. el nombre tepe se aplica para designar un monte sagrado, por ejemplo el Teneyac, monte que ya era sagrado desde épocas prehispánicas. También era venerado el Citlaltépeti o Pico de Orizaba y el Penocatépetl. Muchas poblaciones deben su nombre a la proximidad de un monte, por ejemplo; Tezontepec, Oaxtepec, Chaputtepec, Chicontepec, etc. (2).



Mas aun, algunas teorias cecientes relacionan la ubicación de centros ceremoníales prehispádicos con algunos volcanes importantes, siguiendo lineas solsticiales o equinocciales (incluyendo Teotihuacán, aspecto que se abordará mas adelante).

Walter Krickberg decia en su libro Las antieuas culturas mexicanas (citado por Morante:1986): "...en los tiempos mas antiguos deben haberse elegido los lugares de culto en elevaciones naturales del terreno (montes y cerros) y todavia los



P-5.1.- De aparición del talod debido a su corto tamaño (dibujo C. Guerrero).

F-6.2. Templo en la alto de la piramide de la Luna.

[2] Asimas, has regise gramolicales del natural indican que las palabras en deta lengua son escencialmente graves lo que marca fonticamente las palabras anteriores en la parte "tepe", realezado la importancia del monte en el nombre de la localidad.



LA FORMA DE LOS EDIFICIOS

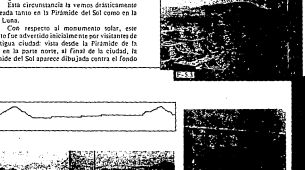
aztecas ofercian sacrificios a los dioses de la lluvia en las cimas montañosas. Esta costumbre resultó finalmente en la construcción de todos los templos sobre 'montes artificiales'...". La forma conica de las primeras pirámides mesoamericanas como la de la Venta y la de Cuicuilco confirma lo dicho por Krickberg. Morante (1986,10) explica que el simbolo del Sol saliendo de la cusoide de una montaña se representó entre los antiguos mexicanos, en la ceremonia con la cual iniciaban su siglo de 52 años.

No seria de extrañar que se utilizara el modelo de los montes para el diseño de las pirámides reconociendo el valor de ambos como lugar sagrado,

planteada tanto en la Pirámide del Sol como en la de la Luna.

aspecto fue advertido inicialmente por visitantes de la antigua ciudad: vista desde la Piramide de la Luna en la parte norte, al final de la ciudad, la Pirámide del Sol aparece dibujada contra el fondo del Cerro Patlachique a la distancia (F-5.3). La fachada escalonada de la piramide imita las elevaciones de contexto natural. La piramide parece ser la exacta imagen de las montañas que rodean el Valle de Teotihuacán; es como creer que fueron creadas para reproducir visualmente las montañas (Aveni:1980c,234) (3).

En la Piramide de la Luna observamos una situación similar (F-5.4) (este aspecto fue observado inicialmente por el autor de esta tesis):



F-5.3.- Reproducción de los contornos del Cerro Patlachique en la Piramide del Sol (foto B. Saldaña).

P 54 · Influencia del horisonte poniente en el traso de la em lad a. - Horizonte poniente b.- Silueta de la ciudad har ... In ' : p niente [dibujo G. Guerrero], c.- Ubicación de la l'Iraquide de la Luna con respecto al Cerro Maninal Hoto G. 120

(h)cfmreflibro "La Piranide de Kukulacan" (Arochi:1981,38) aparece una fotografia de la Piramide del Sol (Poto 8, en el libro), en un angulo poco común, que muestra "...la similitud de los ângulos de los basamentos de la pirámide con el ángulo que forma el cerro".



LA FORMA DE LOS EDIFICIOS

observando el horizonte poniente del valle, vemos que presenta una continua linea horizontal de sur a norte (a), hasta el lugar donde las pequeñas lomas de Cerro Colorado marcan un ligero ascenso que culmina con la gran masa del Cerro Maninal, única elevación prominente en este horizonte. La zona ceremonial de Teotihuacan presenta, en sus contornos generales, la misma tendencia del paisaje antes descrito (b): a partir de la Piramide del Sol. la Calzada de los Muertos inicia un ascenso continuo que remata en la Piramide de la Luna. localizada en un punto equivalente al Cerro Maninal (c). Aqui nuevamente parece que la ciudad, junto con la Piramide de la Luna, imita los contornos del horizonte natural produciendo, nuevamente, la integración arquitectónica con la naturaleza.

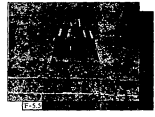
Regresando a la Pirámide del Sol y de acuerdo con Flores (1962.52), remos que su geometria, derivada del movimiento astral, se planteó teniendo como base la forma ideal teotihucana: el rectángulo. Es éste caso, el más perfecto de ellos, pues la base de la pirámide es cuadrada (4).

Para reforzar la sensación de elevación necesaria en esta pirámide cuyo objeto es comunicar al hombre con los

dioses y que pretende llegar hasta los cielos donde moran los seres superiores, se utilizó como recurso el acentuamiento de la perspectiva en las escaliantas (F-5.5).

En efecto,

(4) En la segunda Apoca de la ciudad, la piramide fue cubierta por una setructura nuava, desviada todavfa un poco más con el objeto de indicar conmayor exactitud la direccion de la puesta de 50 el dida en que éste pasa por el cenit (Flores: 1962, 52).



observadas desde su punto de arranque, al pie de la pirámide, las escaleras parecen ser infinitamente largas y llegar hasta el cielo, debido a que su diseño las muestra més anchas en sus primeros tramos y mas angostas en sus partes más elevadas. Plavio Conti (1981, 231) las describe así: "...para llegar a la plataforma de la pirámide se llega a través de una interminable e increible escalinata de la que desde abaio no se consieue ver el final".

En una visita que el autor realizó a la zona arqueológica de Teotihuacán, se logró fotografiar un evento especial que pudiera ser punto de investigación

detallada / F-5.6) (este fenomeno fue observado inicialmente por Lina Cervantes). Pareciera que la Piramide



F-5.5.- Sensación de elevación por acentuación de la perspectiva (foto B. Saldaña).

P-5.6.- Relación con el medio ambiente (foto G. Guerrero).



TESS

A FORMA DE LOS EDIFICIOS

del Sol atrae hacia si fuerzas provenientes de los cielos, como si realizara la tan pretendida union cielo-tierra a través de un fenómeno meteorológico que produce la extraña formación de las nubes. Recolectando datos para analizar el fenómeno se explica lo siguiente:

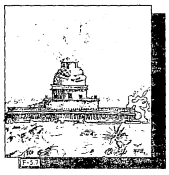
El ángulo en que fué lograda esta imagen fué a partir de un punto muy importante de la zona ceremonial: la plaza de la Luna. Este punto, independientemente de su importancia arquitectónica, representa un punto obligado de observación en retrospectiva, además de permitir visualizar todo el complejo arquitectónico de la ciudad. Además, era aqui donde culminaba la ceremonia tradicional de Teotihuacan y la imagen de la Pirámide en tales circunstancias hubiese sido un remate sumamente espectacular.

Por otro lado, la fecha en que este fenômeno fué observado (16-feb-1985) es cercana al día del registro solar de la Piramide del Sol (7-feb. ver F-5.13), evento que reúne además cualidades de tipo calendárico. Es muy probable que en ésta fecha se realizara alguna ceremonia relacionada con éste evento, la cual serviria de marco adecuado para observar el fenómeno de las nubes.

Por último, el arquitecto Jorge Donat reporta haber logrado una imágen similar en el edificio del Caracol en Chichen Itzá (F-5.7).

Pensar que este efecto hubiera sido deliberado no resulta tan descabellado si consideramos que en las mismas épocas del año la dirección de los vientos es casi siempre la misma al igual que las condiciones atmosféricas y climatológicas -las responsables de la formación de cierto tipo de nubes-. Además sabemos que la dirección general

F-5.7.- El Caracol en Chichen Itza, también en relación con el medio ambiente (dibujo J. Donat)



dada por las pirámides del Sol y de la Luna es precisamente norte-sur, que es la misma que la de los vientos dominantes de la región (Gob. de Edo. de Méx.: 1986a). La observación de este fenómeno hecha por una cultura acostumbrada a ver los cielos y los posibles mensaies que en él aparecieran, no resulta particularmente extraño y mucho menos el haberlo utilizado como recurso de diseño en una ciudad cuyo objetivo era, entre otras cosas, impresioner a los visitantes.

En el gran recinto ceremonial vemos plasmado un interesante principio de diseño al analizar las visuales que se producen al inicio de la Calzada,



Porcentaie anual de vientos, en Tentihuacen

# LA FORMA DE LOS EDIFICIOS



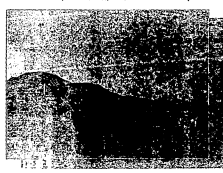
viendo hacia el norte y, desde el final de ella, viendo hacia el sur (F-5.8). Apreciamos en ambas una imagen similar: en psimera instancia, viendo hacia el norte, observamos a la Piramide de la Luna, con el Cerro Gordo al fondo y, posteriormente, hacia el sur, vemos al monte Chiconquisca que, visualmente parece del mismo tamaño que la mencionada piramide. Este último cerro está flanqueado por dos elevaciones montañosas que vienen a representar las edificaciones que se yerguen a los lados de la Calzada, siendo vista esta hacia el norte.

Pareciera que la ciudad repitiera las carac-

teristicas del entorno natural creando una imágen inversa dentro de ella. De ésta manera la arquitectura es un reflejo fiel del contexto donde se inserta y realiza exitosamente, una vez más su integración al contexto a través de la forma.

La integración al paisaje de la arquitectura de Teotihuncan parece llegar a confines insospechados cada vez que intentamos sondearla. En líneas anteriores vimos cómo la Piramide del Sol muestra una integración con el Cerro Patlachique. Ahora loca analizar esta integración pero sumando cada vez mas elementos de la ciudad; la pirámide, conjuntamente con la Calzada de los Muertos, con

la que forma un diseño integral, se ve reflejada en los contornos del cerro Patlachique además de la cadena montantesa que le acompaña la cual está reflejada en el trazo de toda la colzada, la que reproduce las líneas generales del horizonte (F-5.9). De esta forma, toda la ciudad vista desde este punto, la plaza de la Luna, se integra al horizonte.



F-5.8.- Integración de las formas de la ciudad con las formas del entorno montañoso sobre la Calzada de los Muertos (foto B. Saldaña).

P-5.9.- Integración al paisaje de la Piramide del Sol junto con la calcada (foto, B. Saldaña)



A FORMA DE LOS EDIFICIOS



En este punto resulta conveniente detenerse areflexionar acerca de los recursos técnicos que obligadamente se tuvieron que llevar a la práctica para llevar a cabo los efectos que acapamos de describir, recursos tales como amplios conocimientecnológicos y geodesicos, manejo de perspectiva (5), etc. Estos recursos aún en la actualidad son poco usados por los arquitectos para imprimir significados en sus edificios (6).

No cabe duda que los arquitectos teotihuacanos tuvieron mucho cuidado para observar su entorno y plasmar en sus edificios, como un permanente homenaje, las formas del entorno natural, del cual ellos sabían que dependian y así le rindieron tributo.

La ciudad refleja, en cuanto a la disposición general de sus edificaciones, nuevamente, una relacion directa con los horizontes. Esta vez, con relacion al poniente y el oriente.

El horizonte poniente de la ciudad de Teotihuacan (F-5.11a) es notoriamente horizontal.

salvo la masa montañosa del Cerro Maninal, cuya influencia en la cuidad va se analizó. Por el contrario, el horizonte oriente (b) es muy irregular, con una larga cadena montañosa que ocupa toda la region.

La influencia de tales características del entorno en la ciudad son muy claras: la disposición de los edificios más importantes respecto al eje principal -la calzada- es hacia el oriente, imitando con sus formas piramidales los rasgos montañosos del horizonte. Contrariamente, en el lado poniente de la Calzada notamos una ausencia total de edificaciones importantes y que, al igual que el horizonte distante, se muestra plano.

Después de este primer analisis concerniente a la búsqueda del porqué de la forma de la arquitectura de Teotihuaçán, captamos una vez mas, la constante preocupación de los arquitectos teotihuacanos por observar y, posteriormente, plasmar en sus diseños, las características del ámbito natural en que asentaron su cuidad.

(5) Este último aspecto -el manejo de la perspectiva- pareceria muy cuestionable debido a que nunca aparecen representaciones pictográficas utilizando esta técnica. Sin embargo, creemos que el diseño de sus espacios, reflejando la forma del horisonte, no hubiera sido posible sin la utilización de la perspectiva.

(6) En la figura adjunta vemos un ejemplo contemporáneo de un edificio repitiendo los contornos de la naturaleza. Se trata de edificio del Grupo Alfa, en Monterrey.

F-5.11. - Forma de los horisontes de Teotihuacán.

- a .- Paisaje poniente del valle de Teotihuacan.
- b.- Horisonte criente del valle de Teotihuscan





### MEDICIÓN DEL TIEMPO

MEDICIÓN DEL TIEMPO. Hemos visto ya que en las culturas prehispánicas, la medición del tiempo era fundamental para el equilibrado desarrollo de las sociedades. Estas sociedades, eminentemente agricolas, dependian de conocer oportunamente las épocas relacionadas con los procesos de cultivo para llevar a feliz término sus cosechas. La clase gobernante era la encargada de informar las épocas propicias para el cultivo y, de la veracidad de sus avisos dependia el sostenimiento del equilibrio entre gobernantes y sobernados.

La creación de calendarios, sobre todo los de tipo solar, permitió facilitar el acceso a esta información. Pero aún los calendarios podian fallar debido a fenómenos astronómicos tales como la verdadera duración del año solar, que no tiene correspondencia con un número exacto de días, o la preseción de los equinoccios, entre otros. Para que el calendario se mantuviera actualizado era necesario observar y registrar continuamente al Sol y a las estrellas, tal y como se hace en la actualidad para, en caso necesario, hacer los ajustes calendaricos pertinentes y no perder esa armonia de la cual dependia todo el aparato socio-político-religioso.

Hemos visto ya en capitulos anteriores que la arquitectura prehispánica se conecta con procesos de medición del tiempo, algunas veces relacionados, a su vez, con conceptos religiosos.

Al respecto, J. Broda (1986.37) nos dice:
"...el interés del estudio de las orientaciones de
sitios arqueológicos consiste precisamente en el
hecho de que constituyen un principio calendárico
diferente al representado en las setslas y los códices.
Se trata, además, de un principio ajeno al pensamiento occidental. La "escritura" con la cual se
escribe es, en este caso, la arquitectura y la

coordinación de ésta con el ambiente natural. Un sistema de códigos se plasma en el paisaje, edificios aislados, conjuntos de edificios y planos de asentamientos de sitios enteros muestran ciertas orientaciones particulares; en muchos casos, estos sitios están coordinados con puntos específicos del paisaje: con cerros y otros elementos naturales, o también con marcadores artificiales en forma de simbolos, o de edificios construidos en estos lugares".

Luis F. Rodriguez (1985,57) agrega: "...una manera de registrar los puntos importantes del horizonte sería construyendo edificios que funcionaran como marcadores, que ofrecieran mediante la orientación de sus muros y aberruas, direcciones de importancia astronómica".

En efecto, en Teotihuacán se ha descubierto todo un sistema de alineamientos que parecen estar en relación a la medición del tiempo, sobre todo utilizando registros solares.

La Piramide del Sol en su misma orientación muestra una implicación calendárica. El primer paso del Sol por el cenit se vincula, en la latitud de Teotihuacán, con el comienzo de la estación del luvias. Éste fenômeno climatológico tiene a su vez, una implicación directa con la agricultura indigena. Desde tiempo inmemorial, cuando se acerca la fecha del primer paso del Sol por el cenit, los campesinos llevan a cabo las siembras en el ciclo de temporal.

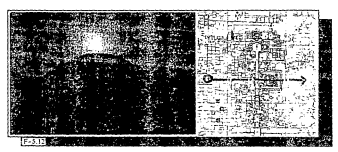
El registro solar de la Pirámide del Sol (F-5.12), o sea el día en que el Sol aparece exactamente al eje de la pirámide y encima de su plafaforma superior, es el 7 de febrero. Esta observación se lleva a cabo desde la estructura que Millón (1971) denomina 200a 31. A.B.C y Den el olano 43. y que



Alineamientos usados para la medición del tiempo en Teotihuacán



### MEDICIÓN DEL TIEMPO



se encuentra a 1125 mts, al poniente de la Piramide del Sol. Esta observación permitió al arquitecto Ponce de Leon fechar la Piramide del Sol en el año 100 A.C., utilizando el metodo sugerido en su libro En general, para este tipo de orientaciones (17 grados) (7), las fechas de registro son los primeros dias de febrero y noviembre, así como los dias primeros de mayo y agosto, que definen 4 periodos del calendario numérico.

Observantos aqui la importancia de la orientación, con respecto al trazo de la Piramide del Sol implicando una función calendárica, utilizando como recurso la observación del Sol.

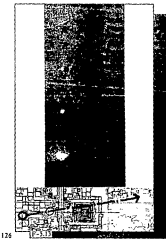
El autor de esta tesis constató fotográficamente otro tipo de registro solar en la Piramide del Sol (F-5.13). Ésta imagen se logró en el punto marcado en la misma figura, afuera del actual

(7) La Piramide del Sol en Tectihuacan presenta algunos problemas para la medicion del eje criente-poniente debido a la "reconstrucción" heche en ella. Por ello se establece aproximadamente en un orden de 17 grados al sur del ceste.

(8) En este año -1988- el día del equinoccio de primavera fué el 10 de marto y no el 21, como suele ser, debido a que éste año fué bisiesto (Alcalá, comunicación personal).

F-5.12. Teotihuscan, Piramide del Sol. Dia del registro solar (Pance:1982, 41, foto 15).

F-5.13.- Registro solsticial de primavera (fotos G. Guerrero).





### MEDICIÓN DEL TIEMPO

cercado de la zona cermonial, el 20 de Marzo de 1988 (8) entre las 6:54:31 A.M. y las 6:57:34 A.M. El punto de observación fue equivalente a un sitio definido al eje de la pirámide y localizado a una distancia de la piramide muy cercana a la dimension de su base.

La salida del Sol en un lugar tan preciso como es el limite entre el segundo y el tercer talud da pie a pensar que éste pudo haber sido un recurso nara dar aviso del inicio de la primavera y el día indicado para celebrar la importante ceremonia de la Fiesta del Sol

Se observó también que el diametro aparente del disco solar es prácticamente igual a la medida del quiebre entre los taludes.

Como se sabe, en el equinoccio de otoño el Sol tiene la misma posición que en el de primavera, por lo tanto el registro comentado también indicaria el inicio del otoño. Estos dos periodos (primaveraverano y otoño-invierno) representan periodos importantes en el proceso de cultivo y cosecha, por lo tanto un registro como el que se ha comentado se conectaria directamente con la agricultura.

Muchos de los registros solares se llevan a cabo utilizando petroglifos como punto de observación. Estos son llamados también marcadores en piedra o cruces punteadas. En el capitulo dedicado a la orientación y trazo revisamos la utilización de estos marcadores como posible punto de referencia para el trazo de la ciudad. Todo un sistema de petroglifos ha sido encontrado dentro y en los alrededores de Teotihuacán y su uso o significado es tema de investigación. Se considera que son originarios de Teotihuacán en donde se han encontrado más de 20 de ellos. Su diseño y ubicación sugiere que están relacionados con los conocimientos astronómicos y calendáricos o con significados dentro del conocimiento antiguo o incluso relacionados con orientaciones, direcciones y alineamientos. Aunque su forma varía de uno a otro se puede considerar que su forma básica es de dos circulos concentricos y dos lineas diametrales en ángulo recto, todos indicados por grupos de puntos /F-5.141 (Maupomé:1988) (91.



El concepto de cuatripartición y el diseño cuatripartita formo parte de la persistencia cultural mesoamericana y sabemos por la literatura que la división de las cosas en cuatro es un modo común de pensamiento, ya sea que se trate de una ciudad. de ilustraciones sobre la cosmovisión en los códices, en los juegos (10) o hasta en las formas de los glifos. Como una expresión de éstas ideas tenemos el símbolo de la cruz punteada llamada petroglifo (Aveni:1985).

Múltiples investigaciones han puesto de relieve que el sistema de marcadores descubierto en Teotihuacan está claramente alineado con la Pirámide del Sol, y otros puntos bien definidos que indican las salidas y puestas del Sol en solsticios,

F-5.14.- Diseño típico de un petroglifo (UAX 1, en Uaxatún) (Aveni:1965, 7, fig. 4d).

(9) El reporte más antigo de un petroglifo se debe a A. Chavero, en 1886, pero su ubicación sólo fué referida como cercana a la frontera norte del país. Gamio [1910] describió otra crus punteada en Altavista, Durango. Otros marcadores han sido localizados en Tepepulco, Unxatún, Seibal (Guatemala), Purépecho, Tuitan, etc.

Estas cruces punteadas y otros peroglifos asociados a ellas, han sido estudiadas eletemáticamente desde 1978.

(10) Una explicación distinta propone que estos diseños se relacionan con el l'atolli, un juego de tablero nativo de América (ver Aveni:1978,367-279) y con el Quince o Quinee, juego de tablero de los tarahumaras (ver Benett:1935,342).

Por otro lado, era una costumbre muy arraigada, dividir el campo de siembra en cuatro partes relativas a los rumbos del mundo para convertirlo en un modelo a escala del universo.



### MEDICIÓN DEL TIEMPO

equinoccios y pasos por el cenit. Esto fue establecido por investigaciones mediante la repetida observación de salidas y puestas del Sol en Teotihuacan, donde los petroglifos y pirámides menores se alinean con trazos tan fijos de observación como son las esquinas de la pirámide, para indicar los solsticios de verano e invierno. Uno de los marcadores más importantes y al mismo tiempo, mas complicados en cuanto a trazo, es la llamada Triple Cruz Teotihuacana (F-5.15). Se trata de un triple trébol alrededor de una cruz de coordenadas cartesianas y se localiza cerca del pórtico de un patio al peste de la

Calzada de los Muertos.

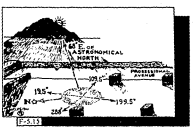
En el solsticio de verano se observa la salida del Sol detrás de la pirámide del mismo nombre en la esquina superior del tercer nivel en una dirección azimutal de 65 grados marcada en el petroglifo por una linea de hovos.

Otro marcador (TEO 15), ubicado a 14 kms. al surpeste de la piramide, en el Cerro Chiconautla (Lugar de los Nueve), indica la salida del Sot en las dos mañanas de cada año en que cruza el cenit (aproximadamente el 19 de mayo y el 25 de julio) (F-5.16). Este petroplifo se localiza a una elevación de 2632 mts. S.N.M. y 300 mts. sobre el valle de Teotihuacán formando un ángulo sobre la piramide de 70,2 grados al este del norte. En esas



fechas el disco solar aparece por encima de la pirámide.

Utilizando



alineamientos relacionados con otro marcador inmediato (TEO 16) se localiza la salida del Sol en el solstício de Verano en el azimut de 66 grados, asi como direcciones hacia otros montes y volcanes como el Nevado de Toluca, el Ajusco, el Popocatégetl y el Cerro Gordo entre otros.

Por otro lado, el Sol puede ser visto aparecer arriba del tercer cuerpo de la esquina surgeste de la pirámide (F-5.171 el 22 6 23 de diciembre, o sea en el solsticio de invierno, desde un pequeño basamento situado a 1240 mts, de la Pirámide del Sol, en una dirección azimutal de 116 grados. Esta piramide es denominada por Millón (1971) como l'A justo en la frontera sur de las zonas N4W3 v N4W2.

Toda una serie de direcciones dadas entre la Pirámide del Sol y restos de por lo menos once pequeñas pirámides a distintos ángulos al este v oeste de la pirámide dentro de una franja de dos

P-5.15. - Triple crus teotihuscans (TEO 2) (Aveni:1985, 7, fig. 4b) y registro solar en el solsticio de verano, 21 de junio (Tompkine: 1981, 318).

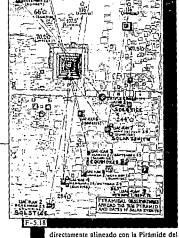
P-5.16.- Salida del Sol el 19 de mayo y el 25 de julio, los dise en que el Sol pasa por el cenlt en Teotihuacan, vista derde TEO 15 (Tompkins:1981, 318).

### MEDICIÓN DEL TIEMPO

km., han sido encontradas (F-5.18). Seis de ellos están colocados adecuadamente para observar los solsticios, equinoccios y días de paso cenital del 501, siendo 6 el número total de eventos solares principales del año. Los ángulos dados por estas pirámides marcan direcciones de importancia solar, lo que hace pensar que en ellas podía haberse celebrado ceremonias para señalar importantes fechas solares celebrados estados para señalar importantes fechas solares de sentinos con estados en el contra de co

Otros diseños de marcadores de piedra semejantes han sido encontrados a distancias hasta de 100 km sobre una gran circunferencia al sur de Teotihuacán. Las coordenadas de esta piedras, ubicadas a distancias telescópicas de la Pirámide del Sol, aparentemente se usaban para observar eventos astronómicos hacia y desde Teotihuacán (11).

Uno de ellos, ubicado en el Cerro Maravillas a 7.5 kms. al oeste de la Pirámide del Sol no sólo proporciona un punto desde el que se puede observar la puesta del Sol en el equinoccio,

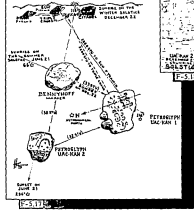


directamente alineado con la Pirámide del Sol, sino que también permite observar el solsticio de invierno. Otro, localizado en

F-5.17.- Salida del Soi el 22 de diciembre (solaticio de invierno) (Topankina: 1981, 320).

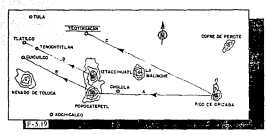
F-5.18.- Sistema de observatorios en torno a la Pirámide del Sol con fechas y eventos solates (Tompkins: 1981, 320 y Harleston: 1987, 35).

(11) Para ampliar ésta información, consultar (Tompkins:1981,321-323).





# MEDICIÓN DEL TIEMPO



Tepepulco (TEP 1) señala hacía Cerro Gordo en el Valle de Teotihuacán y puede indicar ese tipo de relación entre ciudades que ya antes se analizó, al conectarse con la Ciudad de los Dioses.

Rubén Morante (1986, 10) reporta por su parte que el Sol sale por encima de la cúspide del Pico de Orizaba en el solsticio de invierno visto desde Cerro Gordo (F-5.19) (12).

Regresando nuevamente al análisis del significado de los marcadores vemos que, por un lado, algunos de ellos parecen tener relación con el trazo de la ciudad y, por el otro. Iss líneas entre pares de marcadores y/o ejes de marcadores indican puntos de importancia astronómica usados para determinar eventos en el calendario. El hecho de que algunos marcadores considerados en Implicaciones atronómicas hayan tomado parte también en la plantificación y orientación de centros ceremoniales nos lieva a plantear que las intenciones

de los constructores de la Gran Metrópoli era asociar principlos astronómicos directamente con el diseño y el trazo de la ciudad.

Esta circunstancia no parece tan irrazona-Muchos de los realizadores de ciudades antiguas comparten lo que C. Loew (1976,5 y 13) llama una "convicción cósmica", significando con eilo que hay un orden cósmico que une al hombre con la sociedad y con los cielos. Como parte de ésta convicción el hombre adopta la posición de que la estructura y la dinámica de la sociedad son discernibles en los trazos de los movimientos de los cuerpos celestes. A mas de esto, existe la creencia de que la sociedad humana debe ser un microcosmos de la sociedad divina reflejada en los cielos. Es la responsabilidad principal de los sacerdotes arreglar el orden humano sobre la Tierra para que se acomode al orden divino que se manifiesta en los cielos. Por tanto debemos estar preparados para

(12) Reul Morante (1986,12) habla de 31 alineamientos de sonas squeslogicas con volcanes sigmanificando una tendencia que di donomina volcano-arqueosatronomía que abarca todas las culturar relevantes de Mesoamérica. De entre ellas destacan, al alineamiento de Cuicullos con el Popocatépet ly, Tenochtitlan con el Istacchivaut, siguiendo lieras solsticides. La palabra vulcano-arqueosatronomía, aclara Morante, explica la relación delos astros con las montañas, landa las naturales comolas hechas por el hombre (pirámides) "... para estar cerca del incommensurable (irmanento".

F-5.19.- Ubicación de Teotihuacán con respecto al Pico de Orizaba (Morante: 1985,12).



### MEDICIÓN DEL TIEMPO

creer que entre las sociedades antiguas la estructura del centro urbano estuvo profundamente influenciada por sistemas religosos de creencias. que a su vez estuvieron intimamente relacionados con el cosmos.

Por otro lado, escuchemos con detenimiento lo que se dice de Quetzalcoati (López:1975,213): "...sanó Quetzalcóatl y no iniciaba la construcción de la gran pirámide..., un año pasó y sólo estudiaba, con los más sabios, el girar de las estrellas. Ya la tengo pensada -dijo Quetzalcóati- podrá quedar orientada a los cuatro rumbos y sujeta a la atadura de los días y de los años. Ahora estudio los cielos con los más sabios de los toltecas; juntemos lo que todos sabemos para que la atadura sea completa".

Resulta muy evidente la preocupación del sacerdote por plasmar en el edificio concentos de tino astronómico y calendárico a través de la observación del contexto.

Pasando a otro aspecto, aun dandonos cuenta de que cualquiera de las suposiciones sobre la precisión de los registros son una consecuencia del pensamiento occidental europeo (ver (2), Cap. 11), podemos encontrar que el símbolo jugo papel, al menos en parte, en el trazo de Teotihuacán, motivado por una orientación astronómica y por mantener exacto el calendario,

En Teotihuacán se han identificado otro tipo de registros, distintos a los solares pero igualmente relacionados con la medición del tiempo v la arquitectura.

Al respecto, P. Tompkins (1981, 322-323) nos dice que desde dos marcadores de puntos grabados en el área al suroeste de la Pirámide de la Luna es aparentemente posible avistar atras del tercer nivel de la pirámide el máximo desplazamiento de la Luna hacia el norte. En realidad, opina el investigador, la asignación de los nombres "Sol" y "Luna" de las dos grandes pirámides hecha por los aztecas, puede ser debida a los vestigios de una tradición que indicara que en un tiempo se usaron esas edificaciones para observar los movimientos relativos a esos dos cuerpos celestes.

Es posible pensar que otros alineamientos pudieran señalar movimientos de las estrellas, tales como la salida y el ocaso de Sirio y otras estrellas importantes.

Agrega Tomokins (1981, 324) que Sahagun informó que Teotihuacán, a la vez que era conocido como "el lugar donde los hombres se convierten en dioses", también lo era como "el lugar donde se hacen señales". Esto toma especial importancia va que podria significar que Teotihuacán sería, al mismo tiempo que la capital político-religiosa, la sede de la medición del tiempo difundiendo tales mediciones a través de señales como pueden ser fogatas desde la cumbre de la pirámide abarcando grandes distancias o con efectos de luz y sombra, como lo veremos inmediatamente.

Otros recursos para la medición del tiempo han sido identificados en Teotihuacán. Por ejemplo, la formación de un triángulo de luz sobre una piedra dentro de una cueva de reciente descubrimiento, durante el solsticio de verano. Igualmente se reporta la utilización de gnomones, uno de ellos sobre el Cerro Maravillas, además de otros recursos.

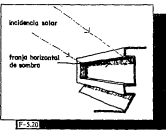




MANEJO DE LUZ Y SOMBRA



MANEJO DE LUZ Y SOMBRA. El mane io de los efectos de luz y sombra en la arquitectura mesoamericana fué tema de preocupación para los arquitectos dado que a través de ellos era posible hacer resaltar algunos aspectos de diseño arquitectónico o transmitir mensajes con el más hondo sentido filosófico-religioso. De esta manera se lograban resultados asombrosos fruto de la combinación de estas dos últimas circunstancias.



F-5.20.- Incidencia solar sobre los tableros. Formación de una sombra horisontal (dibujo G. Guerrero).



Los efectos de luz y sombra se ejecutaron desde los niveles más simples, en elementos como tableros y taludes, hasta los más complejos, abarcando ciudades enteras, pasando por templos, pirámides o conjuntos ceremoniales.

E. Bloom (1966) nos dice que el arquitecto maya tuvo siempre en consideración la luz y la sombra en el diseño de sus edificios.

En Teotibuacán el análisis de estos efectos ha presentado ciertos problemas de interpretación debido a los posibles errores de la reconstrucción realizada.

Los efectos de luz y sombra que se presentan aqui se apoyan en una debida documentación biblográfica y/o el análisis geométrico o fotográfico para comprobar su veracidad.

En cualquier fotografia de Teotihuacán podemos observar que las sombras en los tableros remarcan con especial énfasis el principio horizontal de la ciudad. Debido a su particular diseño (F-5,20) casi siempre muestran una línea horizontal de sombra, sobre todo en la horas cercanas al medio dia y, más aún, los que están a lo largo de la Calzada de los Muertos, u orientados hacia el este o el oeste.





MANEJO DE LUZ Y SOMBRA

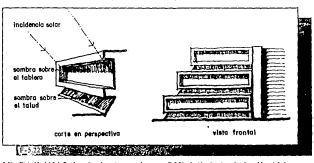
La notable constancia del uso de paramentos verticales y la escasa utilización de los inclinados -independientemente del manejo del concepto piramidal de los basamentos- provoca un contraste interesante entre los elementos que conforman el diseño teoihuacano, como es el caso de la Pirámide del Sol. Aqui, un paramento vertical, encima del tercer cuerpo piramidal proporciona una banda obscura muy enfática contrastando con el resto de la pirámide, totalmente iluminada, debido a que los taludes reciben de lleno la luz solar (F-5.21). Este efecto es particularmente notorio durante los equinoccios. Más aún. durante alguna época se supuso que este paramento ostentó en algún tiempo un tablero teotihuacano, tal y como lo vemos en reconstrucciones realizadas por el arquitecto J.A. Gómez Rubic y Feliciano Peña, del Museo Nacional de Antropologia. Estas ilustraciones aparecen en las láminas 10 y 13 del libro Arquitectura prehispánica. Actualmente se piensa que este tablero junto con su talud no podrja sostenerse por el peso que representaria tal masa de material.

En lo que se refiere a efectos visuales, conviene detenerse a observar los que son provocados al repetirse sistemáticamente el principio de



multiplicación en el sentido vertical y, para un observador colocado generalmente en un nivel más bajo, hay una impresión de ligereza al desaparecer progresivamente hacia arriba los cortos taludes y dar, por lo tanto, la liusión de un escalonamiento directo. Todo ésto se refuerza por las marcadas sombras del tablero sobre si mismo y sobre el talud provocando su desaparición visual (F-5.22).

Este sugestivo "sentido de levitación", sugerido por George Kubler (1973,26) producido



F-5 21.- Pirkinida del Sol. Sombra sobre el cuarto cuerpo de la pirkinida (i compkina 1981, 252).



### CAP. V RELACIÓN CON CONTEXTO

### MANEIO DE LUZ Y SOMBRA

durante el pasmoso recorrido por la calzada y aunado a la escala descomunal, casi inhumana del conjunto, debe haber sumergido a las masas de peregrinos en "...una extraña atmósfera de estupor mistico: algo que en el sentido de lo sobrehumano se mezclaba, quizá con una vaga -inconscientesensación de pérdida de la noción de la gravedad".

Con respecto a la medición del tiempo y ajustes calendáricos, el manejo de luz y sombra proporciona un recurso interesante al utilizar el ciclico movimiento del Sol como mecanismo. De esta manera, las pirámides se convierten en relojes perennes que aún hoy continúan transmitiendo su silencioso mensa je, tal v como lo hace la esquina sur

del Castillo de Chichen Itzá (ver F-7.33) v en Teotihuacan, la Piramide del Sol.

En efecto, la parte inferior del cuarto cuerpo, el paramento semi-vertical que se refirió anteriormente, forma un ángulo de 19 grados 30 min. con la vertical aproximadamente, el cual es muy similar a la latitud de Teotihuacan (19 grados 41 min. 30.8385 seg.). Esto significa que cuando el Sol cruza por la pirámide en el equinoccio, sus rayos caerían sobre la cara norte del cuarto nivel en un ángulo similar al del garamento (F-5.23). (En realidad esto no sucede así puesto que existe una muy pequeña diferencia entre ambos ángulos que



F-5.23.- Indicador del cambio de estación en los equinoceios Cuarto cuerpo de la piramide del Sol. a.- Analisis de los

angulos (Tompkins:1981, 251). b.- Analisis del fenòmeno con montes solar, e. - Imágenes del fenómeno con lus y sombra 134 (dibujos G. Guerrero).



### CAP. V RELACIÓN CON CONTEXTO





F-5.24.- Indicador del mediodis en Teotihuacan, Forma en que desaparecen las sombras (Tompkins:1981, 251).

(13) Considerando desde luego, que al momento del equinoccio fuera al medio dia, como es lógico suponer para una cultura que daba gran importancia a este momento del dia. Actualmente sabemos que el momento exacto del equinoccio, sal como el de los solsticios, es en momentos muy distintos del medio dis. Por ejemblo, en 1988 los equinoccios de primavera y otoño fueron a las 3:39 hrs. y a las 13:29 km., respectivamente

pudo haber sido debida a un error en la reconstrucción).

El cambio de sombra a luz en el equinoccio de primavera y de luz a sombra en el equinoccio de otoño, seguramente anunciaba el evento y daba la corrección calendárica dos veces al año, convirtiendo a la pirámide en un reloj vivo. La sombra sobre la cara que da al norte no se borra hasta dos dias después del equinoccio cuando "relampaguea" al medio día.

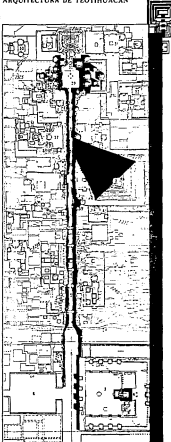
Otro efecto de luz y sombra tiene lugar en este mismo paramento, pero sobre la cara poniente:

Cuando el Sol cruza el cenit, este paramento, que se encuentra en sombra durante la mañana. se ilumina en tres fases bien diferenciadas /F-5.24), anunciando de esta manera el momento justo del medio dia como en la actualidad lo hacen las campanas de las iglesias. Cada una de estas tres fases tiene una duración de 33 segundos. Primeramente se borra la mitad sur el paramento y después la mitad norte. La posibilidad de que este efecto se produzca es debida a la particular orientación de la pirámide.

Este efecto, independientemente de la sincronía cromométrica de sus fases, combinado con el efecto antes descrito en el paramento norte, podría tener un significado especial: tal vez indicar el dia y el momento exacto del equinoccio (13).

La observación clara de estos fenómenos es más conveniente desde grandes distancias, del orden de 1 km. Si la observación se realiza a distancias menores se pierde la claridad del evento. Esto podría ser indicativo de su función cronometrica para los moradores de la ciudad y de los alrrededores (14) y no restringida únicamente a los

exclusivamente a la sona urbana (con aproximadamente 200,000 habitantes), sino que también incluta una población rural de aproximadamente 2,000,000 de habitantes que tenta como ocupación fundamental, abastecer de los requerimientos sufficientes a la gran cludad. Así, los mensajes emitidos por la piramide llegarian hasta ellos, quienes seguramente sabrian interpretarlos y utilizarlos como calendario para sua actividades cotidianas tales como ciclos de cultivo, etc.



### MANEJO DE LUZ Y SOMBRA

sacerdotes-astrónomos, como era común que sucediera.

Es lógico suponer que esta estructura tuvo que haber sido diseñada por arquitectos que tentan un conocimiento considerable de información astronómica y geodésica necesaria para lograr tales efectos antes de que se iniciar la construcción del edificio. No olvidemos, de paso, que esta pirámide es la más antigua de la ciudad.

Un ultimo efecto de luz y sombra que parece desarrollarse a lo largo de toda la Calzada de los Muertos (F-5.25), poseyendo un valor simbolico muy solido, nos lo describe el arq. Donat:

En horas matitinas las construcciones del costado oriente proyectan su sombra sobre la calzada dibujando lo que podria interpretarse como una serpiente, con sus crotalos hacia la parte sur y la cabeza hacia el norte. La sombra proyectada por la Pirámide del Sol (ubicada al oriente, lugar de nacimiento) emula el embarza del animia dandole por ello el caracter femenino. Mas tarde, en horas vespertinas, el costado poniente produce una sombra similar, proporcionando la característica dual al doble efecto, ya que puede otorgarsele el caracter maculino a esta nueva sombra.

Se trata una vez mas de la plasmación de un concepto filosófico-religioso, muy posiblemente Quetzalcóatl, a través de la arquitectura pero esta vez hasta el nivel urbano, implicando toda la ciudad.

F-5.25.- Sembra sobre toda la Calzada de los Muertos (dibujo G. Guerrero según J. Donat)

CARITUMON

RECONSTRUCCIÓN DE LA CIUDAI

## Cap. VI Reconstruccion de la jindad



educidos a la pureza de esquemas, los edificios de Teotihuacán tan sobrios e incoloros como cuerpos de ascetas de los que todo rasgo de pasión

hubiern desaparecido, exalian ahora la formula que los engendró con un rigor inhumano. Despojada de la poesía de los simbolos que, con ayuda de formas y colores, cantaba su verdad oculta, esa formula puesta al desnudo aparece como resultado de cálculos matemáticos elaborados a partir de la rígida ley de los números, dictada al hombre por los astros." (Sejourné:1962, 100).

En efecto, si las descarnadas ruinas de Teotihuacian son hoy impresionantes, hay que pensar el estupor y la admiración que causarían a los peregrinos visitantes cuando la ciudad estaba en su apogeo. Podrían contemplar elegantes perspectivas y magnificos monumentos o la hilera inacabable de templos, además de verlos enteros, vivos y palpiantes. Verían has ciudad llena de color, con fachadas enlucidas, muchas recién pintadas representando escenas. Verían has estatuas de pie y las largas procesiones, las danzas y las ceremonias.

Todo ha cambiado, incluso las montañas, que en otros tiempos estuvieron cubiertas de





### CAPITULO VI

RECONSTRUCCIÓN DE LA CIUDAD

espesos bosques. Al respecto, los climatólogos sostienen que una declinación gradual en la precipitación pluvial ocasiono a la ciudad un clima semiárido en la última mitad del primer milenio de nuestra era, y que la desforestación de las colinas circundantes provocó la erosión y el descenso de la humedad del sueto, necesaria para las siembras. Ciertamente, el valle donde estaba Teotihuacán habia sido alguna vez húmedo, con vastos bosques en que abundaba la caza y lagos rebosantes de peces y aves acuáticas.

Teotihuacan ha sido reconstruido solo en parte, pero sobre todo, acomodándolo para la affuencia turística y no para su estudio cientifico sistemático. Además, la zona arqueológica está tan poco explorada, que los datos indispensables para un estudio de ella faltan y sólo algunos escasos aspectos de ella resultan comprensibles. Según estimaciones de los técnicos de INAH, se ha descubierto menos de la dezima parte de la totalidad de Teotihuacán.

Por otro lado, Teotihuncan es una de las urbes prehispánicas más amenazadas ya que durante su apogeo, en el siglo IV D.C., la extensión de su área metropolitana era de aproximadamente 3,214 has, de las cuates unicamente están bajo protección federal real unas 250 has., menos de 10%.

Un atisbo de esperanza, que se convirtió en realidad, surgió para Teotihuacán el 7 de diciembre de 1987, día en que sería examinada su candidatura para quedar inscrita en la lista del Patrimonio del Mundo Cultural y Natural de la UNESCO, en Paris. Al haber sido aceptada, la ciudad de Teotihuacan deberá contar con una debida protección para su estudio y provección internacional.

Por su insuperable diseño urbano, culminación provitectónica de la revolución urbana en el continente americano, cumplio Teotihuacán la noción de "Valor Universal", conforme a los articulos 10 y 110 sobre Protección del patrimonio mundial, cultural y natural.

Nos hacen notar, por su cuenta, Ignacio Rodriguez (1984,19-22) y Rubén Cabrera (1984,23) la necesidad de la creación de un departamento permanente de investigaciones en Teotihuaçan que regule los trabajos en la zona para que tengan la debida continuidad.

Observan estos investigadores que la meto- 138

dologia se debería unificar en cuanto a criterios y métodos y no caer en problemas relacionados con las corras temporadas de exploración que generalmente se revisten de caracteres no académicos. Se ha visto que en 100 años de labor se ha dado lugar a un tratamiento de vestigios arquitectónicos de acuerdo a criterios no muy bien fundamentados, donde los datos resultan falseados, mal interpretados o simplemente ignorados.

Se hace necesario un tratamiento responsable de la investigación en Teotihuacán para acercarnos al conocimiento de esta ciudad que todavia tiene infinidad de enseñanzas que no debemos ignorar.

Por otro lado se propone aqui, dada la importancia que el conocimiento objetivo de esta ciudad representa, que la reconstrucción de la ciudad se lleve a cabo unicamente a nivel de planos y perspectivas reconstructivas de la ciudad en todos sus aspectos, basados en los trabajos de investigación ya existentes y contando con la colaboración interdisciplinaria de arqueólogos, antapólogos, arquitectos, astrónomos, historiadores, etnôlogos y demás especialistas, siendo esta labor semejante a la que realizara Tatiana Proskouriakoff en la zona maya y que podemos admirar en su publicación An album of Maya architecture.

En cuanto a la labor física de reconstrucción se propone solo trabajar solo a nivel de consolidación de las estructuras pero sin llegar a reconstruir, propiamente dicho.





GENERALIDADES

### SEGUNDA PARTE: EL LEGADO DE LA ARQUITECTURA PREHISPANICA.

Cap. I Ejemplos en la arquitectura de otras culturas mesoa-



ENERALIDADES. Las culturas integrantes de Mesoamérica muestran afinidades culturales muy marcadas. De entre ellas destaca la utiliza-

ción de la arquitectura como lenguaje para expresar profundas ideas religiosas basadas en su Interrelación con el medio circundante. Esto lo vemos claramente expresado en Teotihuacán, una de la ciudades arqueológicas mas estudiadas. Pero toda Mesoamérica esta pletórica de estos ejemplos. Vemos así plasmada en la arquitectura de distintos pueblos, desde Altavista, Durango, hasta Honduras en Centroamérica, diferentes muestras de esa constante procoupación por integrarse al contexto.

En efecto, a lo lárgo de los ultimos años se han hecho mediciones de muchos sitios, lo cual permite concluir que un gran número de orientaciones estaban diseñadas intencionalmente para marcar la dirección de la salida o la puesta del Sol y/o la de estrellas o constelaciones en determinadas fechas. En algunos casos las tablas de fenómenos estelares del pasado nos permiten sugerir la fecha de construcción del edificio en cuestión. El testimonio arqueológico olasmado en



El Monalito de Filadelfía, Calendario autronómico



### GENERALIDADES

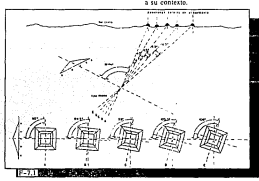
las orientaciones comprueba que se observan determinados fenómenos astronómicos sobre el horizonte, y que los pueblos prehispánicos tenían la capacidad tecnológica de diseñar y construir edificios en coordinación exacta con el fenómeno natural que questan resaltar.

Las fechas mas importantes del ciclo solar, cuya observación quedó plasmada en la arquitectura, son los días de los solsticios, lo equinoccios y los pasos del Sol por el cenit. Los dos tránsitos cenitales sobresalen como observaciones fundamentales dentro de este cuerpo de conocimientos, observación que solo se puede hacer en latitudes que caen dentro de lo trópicos, entre los 15 grados de latitud norte (Copán, Honduras) y 23 grados 27 min., norte (Altavista). Estos limites casi coinciden con los limites "elasticos" de Mesoamérica, lo que nos habla de la ya comentada vocación astronómica de estos pueblos.

Una contribución valiosa al estudio de las orientaciones proviene del campo de la geografía, y más específicamente del estudio especializado de los paisajes culturales o geografía humana. Franz Tichy (1987) ha desarrollado una metodologia

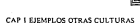
específica que combina la medición de pirámides y sitios prehispánicos con el estudio del paisaje, tal y como puede ser observado hoy en dia en el Altiplano Central. Este enfoque interdisciplinario, que combina la astronomía con la geografía humana, la arqueologia y la etnohistoria, ha permitido a Tichy obtener una serie de conclusiones sumamente interesantes sobre la estructura interna del calendario en relación a la cosmovisón y la sociedad prehispánica en general. Una de sus aportaciones significativas es haber encontrado la unidad prehispánica de dividir el circulo en 80 unidades de 4.5 grados. La (F-7.1) muestra el diagrama de orientacion prehispánica, con las direcciones hacia los puntos de satida y puesta del Sol en el horizonte, entre los solsticios, y representados como desviación del este hacia la derecha, o hacia la izquierda, en gradientes y como desviación oeste, en grados. Según Tichy, la unidad básica prehispánica era dividir el circulo de 360 grados en 80 unidades de 4 grados 30 min., sistema que se refleja tambien en la orientación de los edificios y sitios arqueológicos.

A continuación se presentan algunos ejemplos de como la arquitectura prehispanica se integra a su contexto.



F-7.1.- Diagrama de orientación mesoamericano

140 (Ponce:1982, 64, lam. 14).



### ALTAVISTA

ALTAVISTA (CHALCHIHUITES). Altavista es una zona arqueológica situada en Durango que muestra una fuerte influencia teotihuacana. Su ubicación cercana al actual Trópico de Cáncer ha sugerido su localización deliberada en ese lugar con el objeto de indicar la ubicación precisa del trópico en épocas prehispanicas. Recordemos que debido al fenómeno de la preseción de los equinoccios, la posición de los trópicos cambia con el paso de los siglos.

El arqueològo J.C. Kelley sugiere que los sacerdotes-astronomos de Teotihuaccian habian estado buscando "el lugar donde el Sol daba la vuelta", o sea, el trópico; ellos localizaron el área aproximada y entonces examinaron en la locación de Altavista (F-7.2. sig, hoja) desde el Cerro Chapin, ubicandolo en tal forma que la montaña permitiera la fácil determinación del solsticio de verano para registrar la ubicación del trobico (a).

Un par de marcadores en piedra fueron localizados en el Cerro Chapín (CHA 1 y 2), en la planície, al sur del sitio. Los ejes de los petroglifos señalan en la dirección del monte Picacho, sobre cuya cúspide sale el Sol en el sosticio de verano (c). Las ruínas de Altavista se encuentran unos kilome-

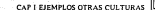
tros al norte y desde el Templo del Sol, cuyas esquinas miran hacia los puntos cardinales, la salida del Sol en los equinoccios ocurre sobre le mismo pico (b).

En las ruinas del llamado "laberinto" se han encontrado direcciones hacia el mismo pico señaladas, por ejemplo, entre el paño de un muro y un pilar aislado o gnomón (F-7.3).

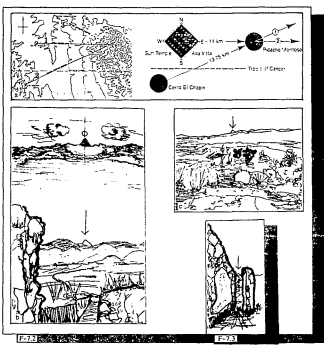
Un tercer alineamiento hipotético hacia la salida del Sol en el solsticio de invierno ha sido sugerido teniendo como posible punto de observación el Cerro Pedregoso (linea 3 en F-7.2a).

Vemos en Alavisia además de una interrelación entre petroglifos, arquitectura y astronomía en referencia al horizonte, una conexión entre allusación e implicación calendárica. En efecto, ambos petroglifos del Cerro Chapin constan de aproximadamente 260 marcas punteadas. Por esto es posible que en el Trópico de Cancer, en extremo notte de su extenso territorio, los teotihuscanos hayan intentado coordinar su calendario tanto contando los dias como fijando importantes direciones en el espacio para marcar el movimiento del Sol (Aveni:1930,226-229; Aveni:1985,8-9 y Broda:1986,93).

TESIS







F-7.2.- Altavista, situado en el trópico de Cáncer.

a.- Plano de la doble orientación astronómica sobre el Picacho. Nótese la posición presente del trópico de Cancer (Broda:1986, 93, fig. 19 y Aveni:1980, 229, fig. 72d).

b.- Vista del amanecer equinoccial sobre el monte Picacho desde las ruinas de Altavista (linea 1 en la F-7.2a)

(Aveni:1980, 229, fig. 72a y Aveni:1985, 9, fig. 5c). c.- El Sol del solsticio de verano aparece sobre el Picacho visto desde los petroglifos del Cerro Chapin (Linea 2 en la F-7.2a) (Aveni:1980, 229, fig. 72b y d). F-7.3.- Un "camino equinoccial" apunta hacia el Picacho 142 (Aveni:1985, fig. 5d).



COPÁN

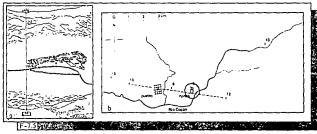
COPÁN. La ciudad de Cópán, en Honduras es conocida también como Ciudad de Astrónomos ya que ahí se celebraron varios congresos que reunieron a sacerdotes-astrónomos de diversas procedencias. Algunos monolitos fueron erigidos como monumentos conmemorativos de tales congresos y representan a los astrónomos en pleno debate. El más conocido de ellos es el llamado Altar O (F-7.4) que conmemora el congreso astronómico de 763 D.C., convocado por los sacerdotes mayas.

En dos cerros situados en los extremos opuestos del horizonte, unas estelas de piedra, denominadas 10 y 12, marcan la salida del Sol el 12 de Abril (F-7.5). Se cree que esta fecha señala el inicio del ciclo de agricultura de milpa.

La línea de significado astronómico que conecta las estelas 10-12 a través de una distancia de 7 km. toca tangencialmente la base de la estructura 16, sobre la gran acrópolis, siendo esta última la estructura principal de Copán (b).



Esta linea base tiene otras implicaciones calendáricas. Merrill (1945) notó que las puestas del Sol en dicha línea ocurren en medio del periodo de tiempo entre el equinoccio y el transito cenital en Copán. El evento de abril ocurre 21 días antes del equinoccio vernal y 19 días antes del primer transito cenital, mientras que el evento de septiembre ocurre 19 dias después del segundo transito cenital y 21 días antes del equinoccio otoñal. La



F-7.4.- El altar Q de Copan, lado sur (Carlson:1977, 134, fig 8.1).

F-7.5.- Eje solar de Copán, Honduras.

- a Plano general y vieta nérea (Gendrop:1970, 78, fig. 94 y Hartung 1977, 157, fig. 94).
- b. Plano esquemático de Copán con la linea 10-12 tocando tangencialmente la base de la última estructura importante (Broda:1986, 88, fig. 14).



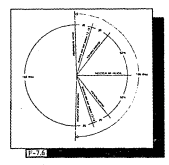


COPÁN

(F-7.6) ilustra la división resultante del año trópico de Copán. Notese la desigualdad entre los intervalos entre los equinoccios otoñal y vernal (180 días) y entre el vernal y el otoñal (185 días). Estos intervalos se vuelven sosprendentemente consonantes con el año trópico al utilizar la línea de referencia 12-10 con el hipotético calendario de Metrilil.

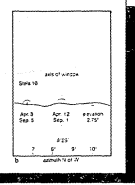
Esta misma linea 12-10 tiene conexión con el edificio 22 de Copán (el Templo de Venus). En su lado occidental tiene una sola ventana angosta (F-7.7). La linea media de la ventana mira a la posición de la puesta del Sol, precisamente en las mismas fechas determinadas con la linea de referencia 12-10 y el eje de la ventana. La mencionada evidencia sugiere una conexión entre la arquitectura de la acrópolis de Copán y la linea de referencia que corta el sitio.

En la F-7.8 se observan algunas lineas de relación importantes en la planificación de la ciudad. Los arcos fueron dibujados para indicar





F-7.6.- División del año en Copán usando alinescionea dirigidas hacia el solstício de verano, los equinoccios, el tránsito del Sol por el cenis, y la puesta del Sol en la linea de referencia 10-12 (Aveni:1977a, 33, fig. 1.5). F-7.7.- Templo

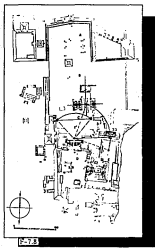


22 (Templo de Venus) en Copán. a.- Plano del templo 22 mostrando la estrecha ventana hacia el ceste (Aveni:1980, 246, fig. 80a). b.- Vista del borisonte ceste a través de la 144 ventana (Aveni:1980, 246,80c).

The second section is a second







distancias iguales desde el bloque de mampostería en la escalera norte del templo II.

En efecto, con respecto al espacio abierto y la masa arquitectónica, las pequeñas plataformas

F-7.8.- Plano de Copán (Hartung:1977, 159, fig. 9.6).

7-7.9. El juego de pelota de Copán representa una de las mas impresionantes composiciones de espacio exterior de la arquitectura maya (Hartung:1977, 160, fig. 9.7 y Gendrop:1970, 80, fig. 104b). frente a las entradas de los templos y los bloques de mamposteria (algunas veces llamados altares) en las escaleras, pueden considerarse como partes de los dos aspectos. La plataforma frente a la entrada del templo 22 de Copán delimitada por elementos escultóricos, enfatiza el aspecto espacial; el nitido bloque de mamposteria colocado en la escalera del lado norte del templo II en el mismo sitio se refiere a los aspectos de la masa. Por otro lado, una línea entre ellos corre paralela al eje tranversal del juego de pelota y a una línea entre la estela M y el altar O sugiriendo un principio de planificación en Copán. Ambos estan a la misma distancia del bloque de mamposteria y representam monumentos importantes en el patio de la escalera jeroglifica.

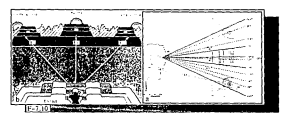
La distancia del bloque de mamposteria en la escalera norte del templo 11-a frente de la entrada del templo 22 es la misma que la distancia al marcador central en el juego de pelota y también la misma que la distancia al marcador central de un grupo de tres marcadores en el patio oriental de la acrópolis. El primero de los marcadores forma parte integral de la simetria biaxial del juego de pelota, "...la más elocuente forma de exhibir la preocupación mesoamericana por el diseño espacial entre edificios ... " (Kubler: 1958, 519) (F-7.9). Está limitado por construcciones en sus dos lados longitudinales y está abierto, aun cuando sólo parcialmente, al norte en sus lados cortos. Las losas esculpidas en el piso del patio oriente están colocada en una línea que apunta a la impresionante entrada del templo 22. El marcador central se haya en el eje que conecta la Escalera del Jaguar con el Altar de Venus.(Aveni:1977b,32-34;Broda:1986,15-135; Aveni: 1980, 242-246; Hartung:1977,31-159)





UAXATÚN

UAXATUN, Uaxatun, en Guatemala es uno de los centros de civilización maya más antigua y es, a pesar de sus medianas dimensiones, una ciudad importante. Posee entre otras cosas, el primer observatorio astronómico de tipo usual en la región maya y que consiste en fijar con toda precisión las posiciones extremas del sol en los equinoccios y solsticios, mediante referencias visuales que, a partir de un punto único de observación, pasan por las esquinas y por el centro de edificios emplazados para el efecto (F-7.10). Efectivamente, en el grupo E de Uaxatún, la observación desde el edificio VII hacia los edificios I, II y III marcan el movimiento anual del sol entre los puntos extermos de los solsticios. Nótese también la posición del eje de la pirámide III. En 1928 el arqueólogo O. Rickerson probo que si el nunto de observación era movido de lo alto de la pirámide a un punto a 4.5 m. sobre el nivel de la plaza, el soporte de la esquina noroeste del edificio central coincidiria exactamente con la posición solar al amanecer en las mismas fechas indicadas en la linea base 10-12 de Copán, Más aún, esa posición también corresponde a la ubicación del acceso central en una estructura anterior. E-VIIsub, que fue tapada por la E-VII y que era probablemente la piramide original usada para establecer el esquema de observación (Aveni:1980,279; Broda:1986,87; Gendrop:1970,88-89).



F-7.10.- Uaxatún, Guatemaia, grupo E. a.- Planta del conjunto (Broda:1986, 87, fig. 13)

b.- Observación desde el edificio VII hacia los edificios I, II y III que marcan el movimiento anual del Sol entre los puntos extremos de los edificios (Aveni: 1980, 279. fig. 100).



Piesmide E-VII sub en Uaxatún

TIKAL

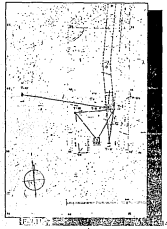


### CAP I EJEMPLOS OTRAS CULTURAS

CAP I EJEMPLOS OTRAS CULTURAS

TIKAL. La ciudad de Tikal, en Guatemala, no fue sólo la población maya más extendida en la época clásica, sino una de las más antiguas. En esta ciudad aparece por primera vez un elemento clasico de la arquitectura religiosa maya la eresteria con que se remata comunmente el techo del templo, duplicando casi la altura de éste y haciendo que destaque en medio de otras construcciones. El elemento distintivo de Tikal es el juego de líneas tendientes a la verticalidad, en contraste con su contemporánea Teotihuacán donde domina la tendencia a la horizontalidad.

La combinación de estos dos elementos y conceptos -cresterías y verticalidad- nos había nuevamente de una arquitectura diseñada como respuesta al contexto: la maleza selvática impide la visualización de los puntos de importancia en la ciudad lo cual es solucionado con la construcción de edificios altos que rebasan las copas de los más altos árboles e indican a la distancia el lugar hacia



donde dirigirse.

En efecto, "...selecto por un cosmos sacerdotal acompañado siempre del estruendoso 'silencio' selvático, el centro urbano de Tikal surge imponente, desafiando la altura natural de la maleza construída soberbiamente en plataformas artificiales para establecer la sapientísima orientación maya como efectiva comunicación latente con el cosmos" (García:1985, 72). Tikal representa, en espacio y tiempo, la ciudad ideal, pues se ubica dentro del máximo esplendor de la cultura maya.

Cualquiera que haya estudiado con cuidado el mapa de Tikal hecho por Carr y Hazard (1961) se pregunta sobre una posible organización consciente en la distribución de las estructuras. Aquí las calzadas rematan visualmente en algún punto de interés y que a pesar de la dispersión de las construcciones y de su aparente desorden (circunstancia ya analizada en capítulos anteriores) cada conjunto muestra un arreglo coherente con respecto a su entorno inmediato (Gendropi1979).

El arquitecto Horst Hartung (1977a, 148-154) llama la atención hacia dos detalles importantes: la existencia de lineas orientadas de este a oeste y la existencia de ángulos de 90 grados exactos (F-7.11);

Una linea distintiva este-oeste, una situación muy adecuada para una observación equinoccial, conecta las entradas de los templos 1 y III y enfrenta uno a otro aun cuando están separados por una gran distancia y no descansan en lineas paralelas. Sin embargo el templo I y el III tienen orientaciones diferentes (9 grados y 18 grados al este del notre respectivamente).

A pesar de esto, la interrelación de las puertas en Tikal definitivamente apoya la idea de

F-7.11.- Mapa de Tikal mostrando las líneas que relacionan los edificios y conjuntos (Hartung:1977, 147, fig. 9.1).

 Ya en 1906, Zelia Nuttall (1906,291) sugirió que las entradas podrían contiderarre partes de fachadas crientadas astronómicamente o que podrían definir tineas de observación desde clinterior de los templos.



TIK AL.

que las entradas de los templos eran puntos de referencia en la planificación de ciudades y centros ceremoniales mayas (1 hu ia ant.).

Exactamente at sur de la entrada del templo III una linea lleva al centro de un edificio lateral sobre el lado sur de la plaza de los Siete Templos. Este hecho adquiere relevancia ya que esta estructura, denominada 5D-90, está separada de la entrada del Templo III por la misma distancia que separa las entradas de los templos (y III. El que esta disposición pudo haber sido hecha a propósito por los mayas lo apoyan ejemplos más obvios en otros centros ceremoniales mayas (Hartung;1977a, 81).

Por otro lado, una medición hecha desde la entrada del templo I y la entrada del templo IV y a la entrada del templo IV y a la entrada del templo IV da un resultado sorprendentemente cercano a un ángulo recto: 89 grados 57 min.

Las entradas de los templos 1 y V pueden ser también consideradas como puntos de partida de dos lineas norte sur, que conectan las pirámides gemelas del complejo O. La construcción de estas pirámides se concluyó poco despues de la de los dos grandes templos (731 D.C.). Desde las pirámides del complejo O dos lineas parallelas llevan hacia el norte hacia las pirámides gemelas del complejo P que fueron levantadas un katún despues (751 D.C.).

Estas líneas no son norte-sur, sino que tienen aproximadamente la misma dirección del eje principal de la acrópolis norte, la cual es la orientación dominante en la parte central de Tikal.

El templo V y la estructura 3D-43, la pirámide principal del Grupo Norte, pueden conectarse con una línea en ésta misma dirección. Paralela a ésta hay una línea visual del Templo I a la gran estructura en roca en la Avenida Maler, el camino de acceso al Grupo Norte.

Un triângulo isóceles se forma a partir de la entrada del templo en la Acrópolis Sur (estructura 5D-104). La distancia desde aquí hasta el Templo I y el III es prácticamente la misma, 282 y 283 mts.

Todas estas mediciones nos hablan de posibles recursos para la integración formal del complejo urbano de Tikal en un terreno cuya topografía imposibilita el arreglo rectilineo y cuadricular de la ciudad.

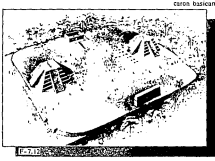
Pasando a otros aspectos, un estudio relativamente reciente (García:1985,69-86), llevado a cabo en Tikal revela ciertas características arquitectónicas interesantes en esta ciudad relativas a la disposición de algunos espacios con posibles características escénicas esto es, zonas en las que pudiera llevarse a cabo representaciones de tipo testral. La metodología de este trabajo permite ampliarla a otras ciudades arqueológicas y descubrir también, en su caso, su vocación escénica.

En el caso específico de Tikal, se identificaron basicamente cuatro espacios escénicos:

> Los primeros son los llamados, Complejos Gemelos cuyas características desconciertan a los investigadores por su difícil interpretación visual y por su exclusividad formal dentro de toda el área maya (F-7.12).

> Como es caracteristico en toda plaza prehispánica, la acústica del complejo es perfecta, idônea para la clara comunicación de instrumentos musicales y voz humana. El complejo incluye dos edificios sacerdotales al sur y al norte, y al este y el oeste, las dos plataformas mismidales. Es





TIKAL

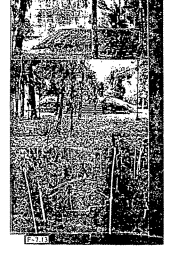
factible que estas plataformas hayan desempeñado una función eminentemente escénica debido s u capacidad visual, para que encima se desempeñasen diversas actividades rituales (danza, música, ofrendas, etc.), teniendo la posibilidad de ser vistos por una gran cantidad de espectadores que pudieron haberse diseminado por la amolia explanala.

El segundo espacio escénico es el denominado, "Mundo Perdido", un fare ceremonial con caracteristicas tipicamente teotinucans (7-7,13), conjugando una curiosa hibridación a partir de la mezcla del tablero-talud con el arco maya. El area incluye una gran piramide principal que crea, junto con otras estructuras menores, una enorme plaza, teniendo una pequeña plataforma de estilo teotihuacano establecida en un punto de inmejorable acústica el isotica.

Si tomamos en cuenta que esta área fué erigida hacia el siglo VII D.C., es posible suponer que hayan sido los teotihuacanos quienes manejaton el concepto de espacio escênico a través de estas plataformas, llamadas "obstaformas de baile".

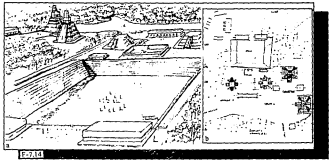
El tercer, y tal vez más importante espaçio escênico es lo que a primera vista parece ser un nuevo elemento urbano denominado "La Arena" (F-7.14).

Se trata de una graderia de planta cuadrada de 55 mts, por lado para el acomodo a manera de asiento para observar lo que acontece en el interior de este espacio. Existe aqui una exidente separación entre espectador y participante-actor, que incluye la participación masiva de ejecutantes dentro de la plaza. Llama la atención que su distribución coincide curiosamente con los etementos primitivos que conforman el espacio escénico de los griegos clasicos: un espacio central, rodeado por la conforma el espacio escenico de los griegos clasicos: un espacio central, rodeado por



F-7.13. El "Mundo Perdido" de Tikal. Piramide 5c-54 y, en primer termino, le estructura 5c-53 (Garcia 1985, 79, fig. 8a).





los especiadores y limitado frontalmente por un cuerpo arquitectónico a manera de escenario, resuelto en Tikal con dos templetes, presumiblemente simétricos, en su parte norte.

El último espacio escénico revisado fué el denominado Patio 2 (F-7.15), incluído en la Acrópolis Central. En su lado sur se encuentra la estructura conocida como Palacio Maler, a la que se accede a través de una amplia escalinata. Otros edificios cierran el espacio totalmente.

Esta área se puede considerar como un espacio intimo, de caracteristicas escenicas: manejo del sonido aprovechando el interior del palacio como concha acistica, intimidad espacial creada por la oclusión del horizonte por medio de los templos y la escalinata, cuyos bordes están cuidadosamente redondeados y, la presencia de lo que podría ser un descansabrazos de piedra, le dan el caracter de gradería.

F-7.14. La "Arena" de Tikal.

n.- Perspectiva neren desde el noreste (García:1985,

b.- Planta esquemática (Garcia:1985, 80, fig. 11)

F-7.16 .- Palacio Maler.

El estudio de espacios abiertos, con el novedoso enfoque de las cualidades escénicas de los espacios, abre las puertas a otro género de aproximación a la arquitectura mesoamericana.

"Creo que existe un común denominador en todos los grandes centros urbanos prehispánicos..." (inaliza García Gutierrez (1985,72); "...la capacidad de, por medio sus edificaciones, encerrar dentro de sus piazas el espacio cósmico que comunica al hombre con el universo. Este espacio delimitado concentra la energía indispensable para poder iniciar esta comunicación estelar, a manera de enorme antena araultectónica".





PALENOUE

PALENQUE. Conocida como La Casa del Sol Agonizante, ésta ciudad enclavada en la selva tropical presenta un emplazamiento extraordinario, a manera de correlación con el paisaje. Los edificios de Palenque poseen una elegancia arquitectónica dificilmente igualdad en otros centros.

Palenque muestra, además, una composición muy equilibrada de sus principales volúmenes a diferencia de otras ciudades mayas, de traza muy libre, adaptada a la topografía del terreno.

Destaca en Palenque, como caso único en Mesoamérica, una piramide recubriendo una tumba: la famosa Cripta Secreta de Palenque, en el Templo de las Inscripciones.

Éste templo es el monumento funerario del señor Escudo-Pacal quien al morir heredo el poder al señor Chan Bahlum, su hijo. Para conmemorar su acceso al poder se erigió el monumento conocido como el Templo de la Cruz.

En ambos edificios existen sendas lápidas que ocupan el lugar dominante de cada uno de ellos y un análisis de sus iconografías revelan el desarrollo de un mismo tema: el trastado del poder.

Aqui, en Palenque, se presenta uno de los casos más curiosos al respecto del manejo de la luz y sombra como representación de hechos que formaron parte de la tradición galençana.

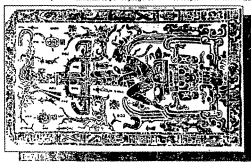
En efecto, el mensaje iconográfico contenido en ámbas lápidas es enfatizado por el juego de luz y sombra producido por el Sol solsticial de invierno.

A continuación se da una breve descripción del contenido de las lápidas y su consecuente juego de luz y sombra. Éste análisis es debido a Linda Shele (1980.67-83).

En la lápida del Templo de las Inscripciones (TI) Pacal, el gobernante muerto, aparece en una posición de caida (F-1.16), enfaitada por su postura fuera de equilibrio. Tanto él como el monstruo en forma de cruz que lo acompaña están entrando en las quijados del mundo subterráneo. El acto de entrada se acentúa curvando hacia adentro las quifados.

El Monstruo de la Cruz representa un modelo estratificado del universo en sus tres niveles: el celestial, terrenal y subterráneo. En el Tis e muestra entrando en las quijadas del mundo subterráneo al caer del nivel terrenal. El instante retratado corresponde a la puesta del Sol en el ciclo diario y al solsticio de invierno en el ciclo anual. La identificación del monstruo con el simbolo del Sol es muy importante en la transferencia del poder representada en la Lánida de la Cruz (LC).

Aquí, en la  $LC(F-J)P_J$ , la acción comienza en la lápida interna. El gobernante ascendiente está del lado derecho, vestido de manera sencilla y el rey muerto está a su izquierda y actúa en un concepto sobrenatural. La imagen completa ímpli-



F-7.16.- Tapa del earcófago en el Templo de las inscripciones (Shele:1977, 68, fig. 6.1).



PALENQUE

ca el poder en transferencia. La acción concluye en las jambas del santuario con Chan Bahlum, que ha subido al poder, puesto literalmente en el lugar de su padre, el rey muerto, y vestido con ropas de pobernante. Le ofrece el cetro al dios L, deidad importante del mundo subterráneo, quien está en la jamba oriental.

La iconografía define como el suceso crítico en el diario tránsito del Sol, el momento de transición entre el mundo medio y el mundo subterráneo, o sea, la puesta

del Sol. Las hierofantas arquitectónicas identifican el solsticio de invierno como el instante crítico en el año trópico (2).

La primera de éstas se refiere al TI:

El ángulo de inclinación del Sol hacia las tres de la tarde parece ser muy similar al ángulo del primer tramo de las escaleras que llevan a la tumba. En otras palabras, el Sol del solstico de lavierno entra al mundo subterráneo a través de la tumba de Pacal, y así, el evento representado simbólicamente en la tapa del sarcofago se reproduce literalmente cada solsticio de invierno (F-7.18).

La segunda hierofania, relativa a la LC puede resultar más impresionante:

Cuando el Sol desaparece detras de la cresta de las Inscripciones, la zona

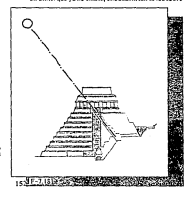
F-7.17.- Lápida y paneles de las jambas del santuario del Templo de la Crus (Shele:1977, 70, fig. 4.2).

F-7.18.- Corte del Templo de las inscripciones con el Sol del solsticio de invierno penetrando en la tumos. (Gendrop:1970, 110, fig. 130c, completado por el autor).

(2) Esto tal ves se deba a que en esa fecha el Sol se encuentra en la posición aparente más extrema en su recorrado anual desde el norte hacia el sur.



principal de Palenque es cubierta progresivamente por la sombra. Una depresión en la cresta perantie al mismo tiempo que la luz ilumine brillantemente el grupo de la Cruz a manera de proyector de luz. Este es el último momento del año en que la luz solar directa baña el frente del templo en donde está la LC. Los pilares del frente están dispuestos de manera tal que el izquierdo, junto con un dintel que ya no existe, encuadrarian la luz sobre





PALENQUE

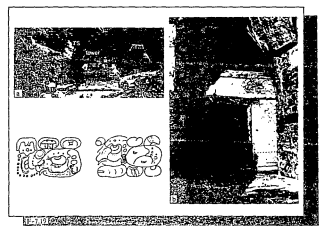
el dios L. La luz así orientada viaja hacia abajo de la jamba y hacia la esquina inferior derecha (F-7.19). El último rayo de luz del solsticio de invierno que baña a Palenque cae a los pies del dios L .

En ambos casos, los eventos son extraordinariamente vividos y deben haber sido planeados para reproducir los hechos planteados simbólicamente en las lápidas.

Shele cree que el objeto de estos efectos fué hacer que el lugar reprodujera los fundamentos cosmológicos del gobierno, para que todos lo vieran y lo entendieran.

Por otro lado, los glifos emblemáticos de Palenque simbolizan casi siempre, calaveras de conejo, animal generalmente asociado con la Luna, y pueden ser parafraseados como el "Sitio del Conejo Muerto" y, por extensión, el "Sitio de la Luna Muerta".

Los palencanos llamaban a su ciudad el "Sitio de la Muerte del Sol y de la Luna" y dispusieron su arquitectura para que el Sol y la Luna hicieran literalmente lo que ellos decian.



F-7.19.- Hierofania relativa a la Lápida de la Crus.

a. - Perspectiva adrea.

b.- Santuario y pared central del Templo de la Crus. La linea punteada indica la posición aproximada de la sombra que produciris un dintel actualmente desaparecido (Shele:1977, 76, figs. 4.3 y 4.4).

MONTE ALBÁN

MONTE ALBÁN. La sub-área de Mesoamérica denominada como Oaxaca destacó desde el precásico como un importante foco cultural. La ciudad de Monte Albán, habitada a lo largo de 2,000 años, se convirtió en la metrópoli religiosa de los habitantes de esa gran zona.

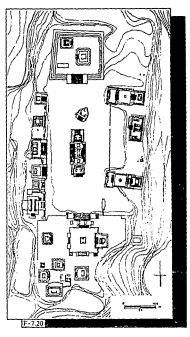
La plaza mayor de Monte Albán se emplaza sobre lo que se ha supuesto como una plasaforma artificial en la cima de la Montaña Blanca o Montaña del Tigre y que domina tres valles. El primer asentamiento del sitió se debió a la colisión de grupos de filiación olmeca con aquellos previamente asentados en la zona de los valles.

Fruto de muchos siglos de remodelación, este enorme complejo arquitectónico es quizá, el más equilibrado de la América Precolombina, pues refleja en su composición, a la vez libre y armoniosa, una particular intuición sensible del espacio (F-7.20).

En Monte Alban notamos, nuevamente, el concepto horizontal de su arquitectura, debido, tal vez, a la fuerte actividad volcánica regente en el valle, así como tendidas escalinatas y los famosos "tableros en escapulario", que confleren unidad a la diversidad del conjunto.

Aqui notamos una flexibilidad en los ejes principales y una equilibrada asímetria en la disposición del conjunto.

Resulta por demás interesante la disposición del edificio denominado J, cuyo eje está drásticamente fuera del concepto general del conjunto sin que por ello, rompa la armonia general dado que la masa de los tres edificios que ocupan el centro de la plaza lo balancean. El edificio J se ha identificado quitá como el primer observatorio astronómico de Mesoamérica.





MONTE ALBÁN

Ciertamente, según algunas mediciones, este edificio se asocia con el edificio P y conforman un compleio simbolismo astronómico (F-7,21); la línea l es perpendicular a la entrada del edificio J que conduce hacia una abertura en la escalinata del edificio P, donde se encuentra un tubo zenital artificial en una cámara desde la cual, a través del tubo, se observa el paso del Sol por el cenit (F-7.22).

La línea 2 es perpendicular a la escalinata del edificio J y conduce a la entrada de P y, sobre el horizonte, apunta hacia la salida heliaca de Capella en la época de construcción de estos edificios y que anunciaba el primer paso del Sol por el cenit en la latitud geográfica de Monte Alban.

Mediante éste aviso, los sacerdotes podian descender dentro de la cámara para confirmarlo.

Este evento revestiria tal importancia que los zapotecas dotaron a su dominio terrenal con un marcado símblismo arquitectónico al torcer el edificio I para llamar la atención hacia el tubo zenital del edificio P.

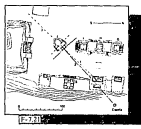
Por último, la línea 3 es el bisector de la flecha que compone el lado opuesto del edificio J y señalaba en aquella época hacia cinco estrellas de particular luminosidad.

A cincuenta kilómetros al este de Monte Albán, en lo alto de una pequeña planicie, están las ruinas de Caballito Blanco, con un edificio de forma curiosamente similar al edificio I de Monte Albán y aproximadamente contemporáneo a él.

Este edificio O de Caballito Blanco también señala hacia puntos astronómicos importantes.

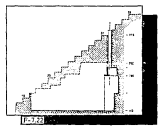
Regresando a Monte Albán, su curiosa traza ha sido motivo de investigaciones para desentrañar su orden. A continuación se presenta un extracto de una de ellas. Ilevada a cabo por el arquitecto Alejandro Villalobos (1986,41-49).

Entre otros, su objetivo fue, plantear en forma de aproximaciones geométricas, la secuencia



P-7.21.- Sección sur de la gran plaza de Monte Albán (Broda:1986, 59, fig. 15).

P-7.22.- Diagrama esquemático del tubo artificial y de la cámara subterránea (Broda:1986, 90, fig. 16).



Estructura O de Caballito Blanco, liustrando posibles orientaciones estronómicas

### MONTE ALBÁN

cronológica tentativa, en términos de desarrollo urbano, relativos a la plaza mayor de Monte Albán.

Asumiendo la inicial influencia olmeca en el trazo general, se estableció un análisis comparativo con centros ceremoniales olmecas, precisamente, teniendo por resultado, primeramente, la unidad de ejes norte-sur y, en segundo lugar, la ubicación del mayor número de estructuras monumentales fuera del centro geométrico para desplazarse hacia el oriente.

Para analizar el emplazamiento de Monte Albán se utilizaron tres trazos de análisis (TA) /F-7.23), cada uno apoyado en datos del anterior y superpuestos al plano del sitio publicado por Marquina, correspondiente a las exploraciones de Alfonso Caso.

Para el TA 1 (a) se ubicó un punto de origen de trazo que marca en su eje la linea equinoccial este-oeste a 18 grados 40 min. de latitud norte, mismo que en su travectoria, cruza casi perpendicular al eje norte-sur, con 12 grados de desviación nornoreste. Desde aqui se trazan lineas radiales a las esquinas de arranque de los diversos edificios, mismas que determinarán los puntos de trazo de los futuros edificios. También se trazan arcos de circulo que coinciden con ciertos puntos interesantes del trazo radial. Como resultado de éste TA 1 se obtiene un triangulo equilátero entre el edificio J. la plataforma frontal del sistema IV y el arranque axial del edificio anexo al P. El eje de simetría longitudinal del edificio J. forma parte de dicho triangulo y es paralelo a la tangente del primer arco.

Para el TA 2 (b) se trazó una reticula paralela y perpendicular al primer eje oriente-

P-7.23.- Trasos de análisis (Villalobos:1986, 43, fig. 3).

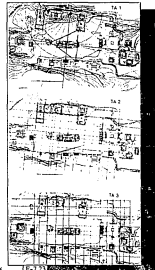
s. - TA 1. b.- TA 2.

c.- TA 3.

poniente y, a partir de los puntos obtenidos por el TA 1, con una desviación de 12 grados con respecto al eje norte-sur magnético. Esta red permite observar la continuidad de los ejes del edificio del costado poniente y los ejes de simetría de algunas escalinatas.

Para el TA 3 (c) se trazó otra retícula a partir de puntos importantes de la TA 2 paralela y perpendicular al eje norte-sur magnético, con la que se verifica una distribución regular del centro de la plaza.

Como conclusión de estos trazos (F-7.24). Villalobos supone la siguiente secuencia de edifi-





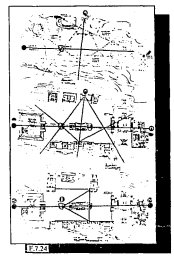
MONTE ALBÁN

cación: para las fases Monte Albán I y II (a), supone, de acuerdo a fuentes bibliográficas, la existencia de tres edificios: los Danzantes, la Plataforma Norte y el edificio J. Aqui se genera una plaza trapezoidal que involucra al edificio J como delimitador del extremo sur.

En la siguiente fase (300-500 D.C.) (b), la ciudad cuenta prácticamente con la totalidad de los edificios exepto las plataformas frontales de los sistemas M y IV. La plaza, ahora de forma rectangular, se delimita nuevamente en su sección este por la proyección de los ejes relativos al edificio J.

En la última fase (500-750 D.C.) (a), las plataformas faltantes se generan por la tirangulación del TA 1. Una barda que une las nuevas plataformas guarda relación en su trazo con el triángulo y el eje norte-sur e imprime proporcionalidad a la plaza central además de generar, al mismo tiempo, tres patios al frente de cada edificio del sector oeste.

A manera de conclusión podemos decir que la arquitectura zapoteca, debido a su capacidad técnico-constructiva, profundo conocimiento del contexto geográfico y un alto contenido estético. refuerza, hoy con un mayor número de argumentos, el calificativo que le dió Alfonso Caso, quien calificó al zapoteca como "pueblo de arquitectos" (Gendrop:1908,123-127; Villalobos:1986, 41-49; Broda: 1986,89; Aveni: 1977b,36-37; ni:1980,254-257).



F-7.21.- Traces de desarrollo. Conclusiones

- a. Primera época arquitectónica.
- b. Segunda época arquitectónica.
- c.- Tercer época y conclusión (Villalobos:1986,

Fig. 4a, by e}.



Grafico de proporciones de algunos elementos arquitectónicos al interior de la plaza central de Monte Alban, segun Alejandro Villalobos



XOCHICALCO

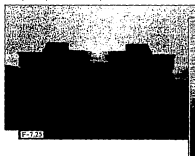
XOCHICALCO, La ciudad de Xochicalco se localiza en el estado de Morelos en lo alto de un cerro que fué remodelado, como vimos en Monte Albán. por la mano del hombre. Como fruto de ello vemos muros de contención y plataformas que se adaptan a las curvas de nivel.

Xochicalco muestra influencias mayas, zapotecas y totonacas y, a pesar de su paralelismo cronológico con la Ciudad de los Dioses, muestra poca influencia teotihuacana.

Los edificios de este "Lugar de la Casa de las Flores" se componen de suaves taludes que dominan notoriamente sobre los tableros, que rematan con una cornisa biselada. Destaca entre los edificios de Xochicalco, el Templo de Quetzalcoatl, profusamente decorado con relieves tallados en la piedra. Se piensa que este templo fue erigido para conmemorar un congreso de astrónomos, similar al de Copán, debido a las representaciones que de uno de ellos se hace en la pirámide, así como una inscripción que ha sido interpretada como una

corrección calendárica, la cual seguramente fué el obieto del congreso.

Ésta pirámide se localiza al eje de la plataforma más elevada del conjunto de 350 mts. de longitud, frente a una gran plaza rectangular. Este eie está señalado al oriente por el cerro Jumiltepec, cuya cumbre contiene restos de edificios prehispánicos. Al igual que la mayoría de los edificios ceremoniales prehispánicos, tiene un carácter esencialmente solar y su eje señala con toda precisión el punto donde se oculta el Sol en fechas importantes del calendario (F-7,25). En el juego de pelota vemos que el registro solar sucede casi exactamente el dia del equinoccio. El fenómeno se observa a través de los aros de pelota /F-7.26). La orientación de esta estructura difiere en medio grado al oriente-poniente astronómico, lo que hace pensar en la división del "año numérico" o "dias de mitad de año". Al día del registro solar corresponden el 24 de marzo y 20 de septiembre. intervalo más sencillo entre el solsticio estival e invernal.



F-7.35.- Piramide de la Serpiente Emplumada. Dia del registro solar oriente (Ponce:1982, 13, foto 3).

F-7.26.- Juego de pelota. Dia del regiatro solar [Ponce:1982, 48, foto 18).

158



### XOCHICALCO



En una de las mesetas intermedias se localizan, en los extremos este y oeste los edificios denominados C y D, teniendo al centro un altar coronado por una estela de piedra, el cual completa este pequeño conjunto (F-7.27).

La estela marca el eje de la calzada empedrada que conduce desde la entrada de la ciudad en el extremo sur, hasta el pie de esta meseta.

Éste conjunto de estructuras contiene relaciones calendáricas inherentes teniendo como punto de observación la estela central, llamada "de los Glifos".

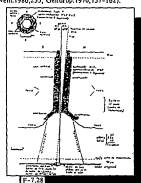
De acuerdo con Tichy (1978), los ángulos más interesantes son +/-25.5 grados hacia el oeste. que indican la salida del Sol en los solsticios de invierno (+25.5 grados) y de verano (-25.5 grados); los ángulos de +/-21.5 grados hacia el oeste marcan la puesta del Sol el 15 de mayo y el 29 de julio, días que precedian los pasos del Sol por el cenit, en la latitud geográfica de Xochicalco; y 0 grados 57

F-7.27,- Piramides C y D y en el centro, la Estela de las Glifos. Conjunto con relaciones calendáricas (Broda: 1986, 85, fig. 11). F-7.28.- Observatorio astronómico de Xochicalco (3) Según Arturo Ponce de León (1986), la geometria del edificio de la Pirámide Emplumada en Xochicalco señala las posiciones significantes armonicas de Venus y el Sol. Los movimientos aparentes de Venus y el Sol, vistos cuando se hayan cercanos al horisonte, guardan entre el una relación áurea en tiempo y espacio, o sea un número de dias y valores angulares en sus diferentes posiciones significantes. La señalisación de cuerpos celestes en tiempo y espacio, a través de la geometria de los edificios y espacios urbano-geográficos prehispánicos, cree Ponce, propicia que aquellos contengan también estas mismas relaciones "aureas".

min, hacia el peste, que marca los dias que dividian el año en dos partes iguales. Hacia el noreste de la

acrópolis existen un pozo y una cueva que constituyen un primitivo pero eficaz sistema de observación astronómica. En efecto, el denominado "observatorio astronómico" Xochicalco (F-7.28) está construido dentro de la roca y se compone de un tubo labrado v una bóveda subterránea o cámara de observación. La orientación del tubo por tres de sus

lados es casi vertical, lo que permite observar el paso del Sol por el cenit en los días 15 de mayo y 29 de septiembre. El lado norte del tubo tiene una inclinación de aproximadamente 4 grados 23 min. norte a sur lo que permite la observación del solsticio de verano cuando la bóveda se ilumina de 12:30 a 12:50 hrs. aproximadamente v se provecta el disco solar mediante el ravo directo de la luz (3). (Ponce:1982,12-12 y 46-48; Broda:1986,85-92; Aveni:1980,255; Gendrop:1970,157-162).





CHICHÉN ITZÁ

CHICHÉN ITZÁ, Al noreste de la península de Yucatan se encuentra la ciudad arqueologica de Chichén Itzá. Su nombre según Diego de Landa (1973) significa "pozo de los Itzaes", siendo esta la versión más aceptada. De acuerdo con Diego Martinez (1967) puede significar "soy el pájaro serpiente", dando a entender que en éste lugar moraba Kukulcán, versión maya de Quetzalcóatl, y por consiguiente ese lugar recibe el mismo nombre de su fundador o de su dios.

Ésta ciudad llegó a ser, en el horizonte postelásico, el único centro de primera magnitud en la península de Yucatán. Aquí notamos una disposición muy libre de los elementos y un trazo ligeramente riguroso al igual que descomunal. Resaltan entre otros, por su importancia astronomica, la Pirámide de Kukulcan, o "Castillo", al centro de una inmensa explanada, el volumen cilíndrico del Observatorio o "Caracot" y el gigantesco juego de pelota principal.

Uno de los edificios más estudiados por los arqueoastrónomos es el Caracol el cual, como veremos, tiene implicitos numerosos alineamientos de interés astronômico que bien le valen el nombre de Observatorio (F-7,29).

Este edificio es una construcción circular con cuatro entradas próximas a los cuatro puntos cardinales erigida sobre dos plataformas de distintaorientación. Las investigaciones realizadas aqui revelan que 20 de las 29 alineaciones arquitectonicas importantes tomadas a lo largo de lineas de



referencia y a través de entradas y ventanas apuntan hacia eventos astronómicos, básicamente hacia el Sol y Venus (F-7.30).

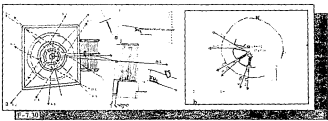
Este edificio estaba principalmente orientado hacia Venus, hacia el año 1,000 D.C., cuando según afirman los arqueólogos, se completo el edificio.

Los eventos que más frecuentemente ocurren, que están registrados en el edificio y que poseen, además documentación histórica y etnográfica son los siguientes (a y b): VENUS.

-Perpendicular a la base de la plataforma inferior, que apunta hacia las puestas de Venus en su máxima declinación norte (A-1).

- Perpendicular a la base del estilobato (A-6).

Disonal de la esquina izquierda interior a



F-7.29.- El Caracol de Chichén Itsa, observatorio maya del siglo X (Aveni:1984, 114, fig. 3), P-7.30.- Orientaciones

las mas importantes orientaciones astronómicas (Aveni:1980, 261, fig. 89). b. - Planta de las tres ventanas que sún existen astronómicas en el Caracol. a.- Planta del Caracol mostracido 160 en la parte superior del Caracol (Aveni:1980,263, fig. 91).



### CABI FIELDIOS OTO AS CUITUDAS

### CHICHÉN ITZÁ

la derecha exterior de la ventana 1 (1L-OR 1).

-Diagonal de la esquina izquierda interior a la derecha exterior de la ventana 2 (IL-OR 2) que mira hacia la declinación máxima sur. SOI.

Solsticio:

201211610

-Perpendicular a la base de la plataforma inferior (A-1).

-Diagonales SO-NE de las plataformas inferior y superior (A-2).

Equinoccio:

-Diagonal de la esquina derecha interior a

la izquierda exterior de la ventana 1 (1R-OL 1).

-Tránsito por el cenis.

-Perpendicular a la base de la plataforma superior.

La diagonal B2-B1 avista dos direcciones relacionadas con las estrellas Canopus y Castor.



Otro alineamiento nos indica la puesta lunar con maxima declinación el 22 de marzo.

Al atardecer del solsticio de diciembre, un rayo de luz penetra por la entrada oeste de la construcción circular y se proyecta en el piso, reptando por el

F-7.31.- Siluticio de invierno en el interior del Caracol (Arrechi.15-1, 153, fotos 93-95).

F. 1.32. Juego de pelota. Registro solar a través de uno de sus arco (Ponce:1982, 49, foto 19).

muro de la entrada norte (F-7.31).

Se ha supuesto que las ventánas del Caracol fueron dispuestas para ayudar a las observaciones del Sol y Venus. Otras torres similares en la región de Chichen Itza sugieren que fueron diseñadas yasanda el Caracol como modelo.

El juego de pelota de Chichén firat tiene una orientación de 17 grados y registra el paso del Sol el 4 de mayo, en forma interesante a través de sus arcos o altares superiores en los muros laterales (F-7.32). La función tradicionatmente asignada a estos arcos ha sido la de ser recintos para sacerdotes o personajes principales.





### CHICHEN ITZÁ

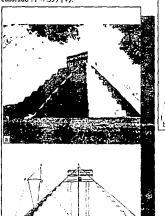
En la Piramide de Kukulcán se registra un fenómeno de luz y sombra durante los equinoccios, que hoy en día es bastante conocido y que encierra un profundo simbolismo filosófico-religioso.

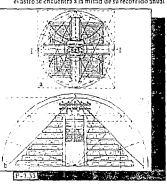
Este edificio tiene una prientación aproximada de 17 grados al este del norte y cuenta con cuatro escaleras que miran hacía las cuatro partes del mundo además de contar con 91 escalones cada Este hecho resulta interesante va que el número de escalones mencionados, multiplicado por las 4 escalinatas, nos daría 364 que, sumado a la plataforma superior resultarian los dias de un año solar. La alución solar se hace patente en forma notoria.

Su planta general y su alzado están limitados por un trazo generado por la descomposición armónica de una circunferencia inscrita en un cuadrado (F-7.33) (4).

El profundo conocimiento geométrico de los mayas permitió concebir el famoso efecto de luz y sombra que forman los siete triangulos isóseles de luz proyectados en la cara exterior de la alfarda a cuya base se encuentra una cabeza de serniente que es también iluminada para formar parte del espectacular efecto (F-7.34) (5).

La formación del cuerpo serpentino en Chichen Itza durante los equinoccios ésta acorde con las estaciones y las épocas de lluvia y de seguía. De esta manera la piramide es, un reloi de Sol que indica el cambio de estación en el momento en que el astro se encuentra a la mitad de su recorrido anual





[4] Harleston (1987,133) observa que según los dibujos de Chichen Itas, la base original fue de 55.1 mts. que son 52 STU, el "siglo" precolombino

(5) La serpiente en Yucatán es simbolo de movimiento y éronología. F-7.33.- Proporción geométrica de la Pirámide de Kukulcán.

a - Plents

b.- Alzado (Arochi:1981, 54, dibujos 6 y 7). F-7.34.- Piramide de Kukulcan. Efecto de lus y sombra en los

a. - Formación de los siste triángulos leóceles de lus (Arochi:1981, 70, foto 32). b.- Analisis geométrico del fenómeno (Aruchi 1981.



### CHICHÉN ITZÁ

y es util para el ajuste calendarico.

Arochi (1981) dice que si la piramide determina con el cuerpo serpentino, astronòmicamente, la mitad del camino del Sol, se puede suponer que los puntos máximos de su recorrido hacia el norte y hacia el sur -solsticios- hayan constituido las esquinas del espacio terrestre. De lo anterior deduce que la piramide sería el centro del espacio terrestre determinado por los movimientos del Sol y definiria la cuadratura de dicho espacio.

La pirámide es, continúa Arochi, una referencia permanente en la Tierra para medir los movimientos del Sol, y útil en el ajuste del calendario basado en esos movimientos y base de toda la cronologia. Así, dicha piramide ocuparia el centro del espacio terrestre y el punto de enlace del espacio celeste y el inframundo en Chichen Itza.

Arochi dice que es interesante señalar que cuando la Luna llena ocupa una posición similar a

la del Soi en los equinoccios, el efecto de luz y sombra se reproduce en forma semejante pero, esta vez, con luz de Luna. Este evento, informa Arochi, puede producirse el mismo día, lo que corrobora también que la pirámide fue construida con fines astronómicos y cronólogicos (ver Arochi: 1981, 245. foto 127).

Según Arochi, otro fenómeno solar tiene relación con esta pirámide y acontece durante el solsticio de diciembre: vista la pirámide desde la plataforma sureste del juego de pelota, el Sól desde que sale en el horizonte inicia su camino ascendente por la pirámide, casi al ras de la balaustrada (6) de la fachada principal, hasta ubicarse en lo alto del templete (F-7.35). Así la pirámide se convierte en una autentica escalera solar (Aventi/1984,113, Arochi:1981,27-159; Ponce:1982,49-52; Gendrop; 1970,185-191; Aveni:1980,261-265; Aveni: 1977b,37-38; Broda:1986,91).





F-7.35.- Ascenso del Sol por la alfarda de la fachada principal de la pirámide (Arochi:1981, 129, fotos 68-68). (6) Arochi (1981) utilisa erróneamente el término "balautirada" para referirse a la silfarda, en forma sistemáti-68.



TENOCHTITLAN

En tanto que permanezca el mundo no acabará la fama y la gloria de México-Tenochtlilan.

TENOCHTITLAN. Los restos de la antigua capital diversa en una form

mexica, sede política y religiosa del vasio imperio azteca yacen bajo la actual Giudad de México. Los aztecas, tribu de origen nômada y humilde, lograron consolidar en menos de un siglo un reino que abarco casi toda Mesoamérica, debido a su gran vocación de carácter casi ritual hacia la guerra, guidados por Huitzilopochtil, el joven y

bélico dios del Sol y de la Guerra.

Los aztecas representan, también, la ultima y más espectacular llamarada de la actividad indígena en México y apoyaron el enorme poderio de su reino en la dominación que ejercian sobre los demás pueblos abasteciendose de materiales, mano de obra, alimentos, artesanias, etc., provenientes de todos los rincones de su imperio.

Los conquistadores españoles supieron identificar esta centralización política y arremeticton directamente contra la gran Tenochtitlan y, ayudados por los pueblos sometidos, lograron la dominación de toda Mesoamérica.

El caracter dramático y violento de los aztecas habria de reflejarse en su arte y en su arquitectura. Con una capacidad de asimilación poco común, los aztecas se fueron adueñando rápidamente de los elementos culturales de otros pueblos y lograron fundir las aportaciones más

diversa en una formidable síntesis artistica.

El concepto urbano de Tenochillan nos muestra una ciudad muy resguardada, flanqueada por murallas almenadas que aquí si cumplen una función militar, y a la cual se accede por 4 avenidas que controloban minuciosamente el acceso a la metrópoli.

Su arquitectura ceremonial tiene sus antecedentes en algunos templos como Teopanzolco/F-2.36a), en donde aún hoy en dia la piramide registra el paso del Sol en medio de los dos templos superiores y, Tenayuca (b), antigua capital del teino chichimeca, también con doble templo y resistros solares.

En Santa Cecilia Acatitlán, en el Edo. de México, vemos otro pequeño templo chichimeca (c), hoy totalmente reconstruido, en donde apreciamos los grandes braseros donde se quemaba el copal, la piedra de sacrificios y el clásico techo alto e inclinado, del que sobresalen piedras redondeadas o "clasos" que simbolizan el cielo estrellado.

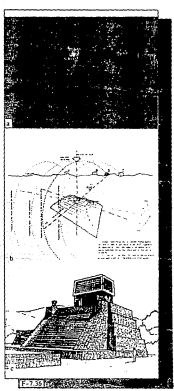
La arquitectura de Tenochtitlan asimila de estos centros las características que la distinguen. Así vemos el empleo del basamento con doble templo para el culto simultáneo a dos deidades.

La arquitectura urbana de México-Tenochtitlan pasó a lo largo de su existencia por



Forma en que eran transportados los materíales de construcción a través del lago, Códice Mendocino

### TENOCHTITLAN



diversas etapas de crecimiento y desarrollo: 1.-Período de asentamiento. La arquitectura mexica se avoca a los requerimientos básicos de vivienda y produce un incipiente género ceremonial-administrativo (1370 a 1430 D.C.).

 Periodo de autonomía y expansión. Da comienzo la busqueda de la monumentalidad y surge la arquitectura regional (1430 a 1502 D.C.).

3.-Periodo de descentralización arquitectónica. Son las postrimerias del desarrollo arquitectónico mexica. El quehacer arquitectónico se limita a la conservación y mantenimiento de la arquitectura central. La arquitectura regional adquiere mayor promoción (1502 a 1519 D.C.)

Despues de la conquista la ciudad fue arrasada totalmente y se torno irrecuperable arqueológicamente, ya que las edificaciones prehispánicas fueron la fuente de materia prima para la erección de los edificios públicos novohispanos del siglo XVI.

Es por esto que los intentos de reconstrucción del recinto sagrado de Tenochtitian topon con problemas muy complejos para su total validación. Apoyado en las crónicas indigenas así como las de los conquistadores y, ayudado por algunas representaciones gráficas indigenas, el arquitecto Marquina elaboró su modelo reconstructivo. Gracias a los trabajos arqueológicos del proyecto "Templo Mayor" ha sido posible revisar y corregir la validas aportación del arquitecto y acercarlo al más pleno conocimiento de esta ciudad.

El recinto ceremonial del Templo Mayor (F-7.37) parece ser que determinó la orientación de toda la ciudad, misma que heredó nuestra actual Ciudad de Mexico.

P-7.36.- Arquitectura mexica regional.

a. Teopanxolco. Día del registro solar (Ponce:1982,

b.- Tenayuca. Analisis geométrico (Ponce:1981, 65, 14m. 15).

c.- Santa Cecilia. Pequeño templo chichimeca (Gendrop:1970, 245, fig. 269a).

En efecto, las construcciones aztecas de Tenochtitlan se enquentran orientadas precisamente hacia el amanecer equinoccial, aunque estén mal alineadas con la linea este-peste por 7 grados. Los documentos escritos nos dicen que este sesgo fue debido al hecho de que la observación se realizó desde una superficie elevada, de manera que el Sol se habria observado cuando ya habia recorrido cierta distancia de la trayectoria oblicua con que se eleva (F-7.38). La ubicación del templo circular de Quetzalcoati, al este del Templo Mayor a lo largo de su eie, lo hace un nunto adecuado desde el cual Observar al Sol elevandose en la ranura entre los adoratorios gemelos en lo alto del edificio, cuando el astro se hubiera elevado 22 grados sobre el horizonte astronómico. Usando geometria sencilla se puede demostrar que si las torres gemelas se elevan 55 mts, sobre el nivel del suelo, hubieran entonces encuadrado perfectamente al Sol en elevación para un observador situado a 142 mts., en el Templo de Quetzalcoati.

AROUITECTURA DE TEOTIHUAÇAN

Cuando el Sol se aparecía en medio de los dos templos se decta que es ta b a en medio

de Huichilobos (7) y entonces se realizaba la festividad de Tlacaxipehualizili.

Dependiendo de la posición solar en la piramide, se adoraba a Tláloc o a Huitzilopochili, ya sea que el Sol apareciera detrás de uno u otro templo, teniendo esto relación con los ciclos aericolas, caracterizado nor las lluvias o las secas.

Vemos aqui cómo el aparato religioso del pueblo azteca influye en forma definitiva en el trazo de la ciudad al incorporar las líneas de observación solar a la orientación de ella.

Ambos templos, el de Tláloc al norte y el de Huchlopochtli al sur, tenían igual importancia, ya que sustentaban la base económica de la sociedad mexica: agricultura y guerra, respectivamente.

NAM

La observación de estos ciclos, determinados por el Sol permitieron conservar el equilibrio de la sociedad azteca (8).

(7) El término "Hiuchilobos" fué empleado por los conquistadores para referirse a Huichilipochtli, en vista de su imposibilidad para pronunciarlo correctamente. (8) El alimento del Sol a través de los sacrificios humanos era una constante preocupación para evitar que se suspendiera su movimiento. Por otro lado "...los aztecas suponian un época en que "...la Tierra se habra cansado, cuando la semilla de la Tierra se haya agotado'. Crelan que aquel dia el Sol caeria del firmamento y las estrellas saltarian del cielo" (Sagan:1985,231).

F-7.38.- Orientación astronómica del Templo Mayor (Aveni:1980, 247, fig. 81c).



CAPÍTULO II



PRESENCIA EN LA ARQ. ACTUAL

# resencia



a utilización de elementos y conceptos prehispánicos en la arquitectura actual y otras artes afines ha sido siempre motivo de grandes polé-

micas y desacuerdos.

Se debe esto, básicamente, a que en muchos casos su utilización está vinculada a compleias implicaciones políticas, aunadas éstas además, a un amplio desconocimiento de la fuente original.

Por extraño que parezca, algunos intentos de integración prehispánica en México son fruto de influencias extranjeras y por ello son rechazadas y, por otro lado, algunas opiniones tienden a considerar impropio el retomar elementos de una arquitectura ya pretérita.

Para adoptar un criterio personal es necesario conocer la evolución que ha tenido esta corriente.

Durante las primeras décadas del siglo XIX, posteriores al movimiento independentista mexicano, la busqueda de la identidad nacional se enfoca con gran interes hacia las civilizaciones prehispánicas identificándolas como las auténticas raices culturales de la nueva república.

La lucha entre la facciones liberal y con-



Proyecto del Pabellon Mexicano en la Exposición Universal de Paris, 1880



CAPITULO II

PRESENCIA EN LA ARO, ACTUAL

servadora, entre 1830 y 1850, por implantar cada una su proyecto de nación desembocó en la búsqueda de las raíces de los entonces ya mexicanos libres, en un interés por definir lo propio.

Carlos María Bustamante, identificado con la facción liberal condenó la opresión colonial y justificó la independencia vinculándola al pasado prehispánico, mientras que Lucas Atamán, ideologo de la corriente conservadora sostenía que la nación que emergía de la independencia era producto de los principios inculeados en la colonia.

Estos debates tenian un fondo político muy serio ya que definir el origen y la historia de la nueva nación implicaba actarar el origen y el desarrollo del legitimo poder, era mostrar quienes tenian el derecho de gobernar éste territorio, de mandar sobre ésta gente.

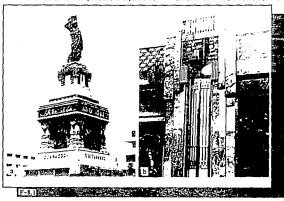
la estudio de lo prehispánico respondió también a intereses científicos. El desarrollo en Europa de la arqueología sumado al pensamiento ilustrado que suponia una apreciación precisa de la naturaleza, tuvo su resonancia en el rescate del pasado prehispánico.

El deseo de conocer, aunado al espiritu de

aventura, impulsó a no pocos extranjeros a venir a México para apreciar por si mismos las tierras del Nuevo Mundo. Asimismo hubo gran interés por reproducir y difundir los vestigios arquitectónicos.

Inserto en este ambiente, surgen en México monumentos escultóricos conmemorativos con personajes prehispánicos en los que se conjugaban arbitrariamente elementos provenientes de distintas culturas, por ejemplo, el monumento a Cuahutémoc (F-8.1a), cuya ornamentación es a base de grecas y tableros de Milla, detalles decorativos tomados de Tula y coronamientos semejantes a algunos edificios de Palenque. También se hacen monumentos a Benito Juárez y Morelos y arcos triunfales dedicados a honrar generalmente a Porfirio Diaz, todo ellos con motivos prehispánicos en su ornamentación.

En las denominadas Ferias Internacionales se recurrio a la utilización de decoración y conceptos de la arquitectura prehispánica en la Pabellones de México. En la Exposición de Paris de 1887 se construyó una gran maqueta del Templo de la Serpiente Emplumada en Xochicalco y en 1839, tambien en París, se desarrolló un pabellón con



P-8.1.Influencia
prehispánica
en la arquitectura
mexicana.
Método de
reincorporación.

Monumento a Cuahutémoc. 1887 (Robles:1987, 22, fig. 1).

Mascarón de Chac en si Palacio de Bellas Artes (Toca:1987, 39, fig. 8a).



### CAPÍTULO II

PRESENCIA EN LA ARQ. ACTUAL

ornamentación que destacaba los Atlantes de Tula y representaciones de dioses aztecas.

La transición histórica que se da en México a partir de la Revolución de 1910, define no tan sólo el nacimiento de la nueva estructura politico-social que configurará el carácter de la nación mexicana hasta nuestros días, sino tambien el origen de un movimiento cultural que envolvió a todas las artes en dos propósitos capitales: el reconocimiento de la herencia artística mexicana y la búsqueda constante y obsesiva de la modernidad (Anda1987,273).

Por su parte, Manuel Gamio, en su calidad de Director de Antropologia en el gobierno del general Álvaro Obregon (1920-1924), estudió el período prehispánico de una manera rigurosa ya que era arqueologo y antropólogo llegando así a la conclusión de que solo conociendo sus antecedentes se podría sentir verdaderamente lo prehispánico.

Sin embargo para José Vasconcelos (1950), entonces Secretario de Educación Pública, las civilizaciones prehispánicas estaban muertas dado que la historia era transformación, novedad y por ninguna razón volverian.

A partir de entonces, la influencia prehispánica en la artes y, sobre todo, en la arquitectura, se ha enfocado hacia la recuperación o a la identificación de un sector de la sociedad con un aspectos del pasado.

Aparecen así los elemenos prehispánicos como elementos decorativos en la arquitectura y la escultura, así como también, en el repertorio del muralismo nacional (Robles: 1987, 22)

Este movimiento, encabezado por Saturnino Herrán encontró eco a partir de la decada de los veintes en Diego Rivera, José Clemente Orozco y David Alfaro Siqueiros. Sus obras quedaron plasmadas en importantes edificios públicos como la SEP, la Escuela Nacional Preparatoria, el Palacio Nacional y el Palacio de las Bellas Artes.

En 1930, en la Exposición de Sevilla, superada ya la Revolución Mexicana, un nuevo sentimiento nacionalista hizo que se recurriera a las formas prehispánicas para resolver el Pabellón de México. Éste combinó sibuetas, ritmos y masas así como la composición arcaica de los edificios prehispánicos.

En cuanto a la ornamentación arquitectónica un ejemplo my importante es el Edificio del Teatro Nacional (hoy Palacio de las Bellas Artes) que incluye en su exterior detalles de caballerosaguila, caballeros-coyoto, serpientes, plantas y flores de inspiración prehispánica en las cornisas, puertas, ventanas, escaleras, etc. En la decoración interior vemos mascarones de Chac maya y del Tlaloc teotibuacano (F-8.1b)

El manejo de los patrones prehispánicos vuelve a tomar actualidad a medidados de los años veintes, apoyado en la obra del arquitecto Manuel Amábilis quien desarrolla toda una teoria en torno a la vigencia de la plástica maya, y la posibilidad que tiene de ser aplicada como vehículo expresivo de la arquitectura moderna.

À partir de 1925 la arquitectura maxicana encontró una apertura cultural ("Maximato", 1925-1934) que permite el abandono de la estética neo-colonial del vasconcelismo y conduce a la aceptación de modelos plásticos provenientes del extranjero, pero sobre todo, de Europa y Norteamérica, intentando formar parte de la gran obra del parta obra de la gran obra del parta obra del parta



Cabeza de caballero águila fachada de Bellas Artes



PRESENCIA EN LA ARO. ACTUAL

vestía el progreso occidental. En Estados Unidos se había venido incubando desde el siglo XIX un singular proceso de aceptación de la morfologia plástica prehispánica motivada por los descubrimientos de las ciudades

constructiva con que se re-

mayas del sureste mexicano y la gran difusión de que fueron objeto. Se reconoce la calidad plástica de la arquitectura precolombina v se estima que mediante un proceso de adecuación y sin que se pierdan sus calidades sustanciales, pueden ser incorporadas a la construcción moderna.

En Norteamérica se gestó, así, un proceso distinto al método de reincorporación que se ensavó en México, estilizando y reduciendo las formas arquitectónicas a sus generatrices geométricas fundamentales, como fue el caso del rascacielos. En efecto, el rascacielos neoyorquino se

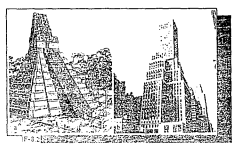
documenta en la plástica arquitectónica de la pirámide maya, particularmente en la de Tikal (F-8.2) como recurso geométrico de esta nueva expresión. Ésta nueva imagen urbana se generalizó de tal forma que en 1916 se reglamento de manera que toda construcción debía responder a este esquema geométrico. Esta idea, debida a Louis Sullivan, consiste en un basamento cuya altura sobre el alineamiento estaria en relación directa al ancho de la calle y sobre la cual podria levantarse una seguna masa espigándose y reduciendo su

(1) Nuestro actual Reglamento de Construcciones en su artículo 70, ALTURA MAXIMA DE LOS EDIFICIOS, regismenta el crecimiento vertical de las construcciones siguiendo parâmetros similarea a los comentados.

F-8.2.- Influencia prehispânica en la arquiectura neoyorkina. a.- Tikal, Templo I (Gendrop: 1970, 94, fig. 112).

b - "Set Back-Mars Building" en Manhathan (Anda:1987, 30, fig. 1a).

F-5.3. - Edificio "La Mariscala", Arquitecto Manuel Diaz Monasterio (Anda:1987, 32, fig. 3).



sección (1).

Es interesante remarcar one la obra desarrolleda por Frank Lloyd Wright en el estado de California hasta 1924, enfoco su atención en la arquitectura prehispánica.

En México se produce la búsqueda de nuevos recursos formales en la producción extranjera a causa del agotamiento de las experiencias de la arquitectura nacionalista. Así se asimila de los Estados Unidos el caso del rascacielos.

De esta manera vemos surgir edificios como el de "La Nacional", "La Mariscala" (F-8.3) y la



PRESENCIA EN LA ARQ. ACTUAL

Torte Latinoamericana quienes siguen de cerca el prototipo neoyorquino y que significaban la imagen del progreso económico de México, el triunfo de la tecnología constructiva mexicana y ol reconocimiento de la plástica norteamericana, como abanderada de la modernidad arquitectónica contemporánea.

A partir de los años cuarenta, la arquitectura mexicana se orienta hacia la abstracción planimétrica del funcionalismo cuyo estrecho código formal limito la presencia prehispànica a tan solo pocas alusiones en la decoración.

Casos exepcionales de esa época son las obras de Juan O Gorman como el Antahuccalli, en colaboración con Diego Rivera, y la misma casa del arquitecto, en la que plasma sus propias experiencias al respecto de la arquitectura prehispánica.

En adelante, el sentido prehispánico en la plástica arquitectónica ha seguido siendo objeto de diversas interpretaciones dependiendo del contexto cultural en la cual éstas se dearrollan.

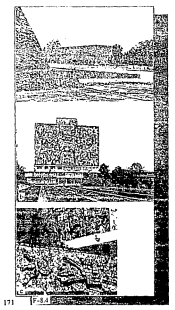
La obra de arquitecto Marquina (1928). Estudio arquitectonico compatativo de los monumentos arqueológicos, de México presentada en 1923 en el Congreso de Americanistas ha ido uno de los documentos más significativos para el estudio de la arquitectura prehispánica y ha sido referencia obligada a estudios posteriores (ver F-132).

Como respuesta a la influencia inflittada en México del Racionalismo Europeo y el Funcionalismo "Internacional", la invitación del arquitecto Amábilis para retomar la integración plástica de la arquitectura tolteca y maya es acogida con gran entuelarmo.

E en el proyecto de la Ciudad Universitaria donde la integración de distintas artes como la pintura mural, la escultura y la arquitectura dan como resultado uno de los primeros intentos por rescatar nuevamente lo prehispánico aunque el resultado final del conjunto no fue enteramente satisfactorio. Entre los aspectos resectables de ésta mujun obra son los frontones de A. Araí (F-8.4a) y las decoraciones y altorrelieves de Diego Rivera en la Facultad de Medicina, la Biblioteca Central (b) y el Estadio Olímpico (F-8.4).

Uno de los más grandes aciertos del conjunto de C.U. es el hábil manejo de las plazas abiertas y su conjunción con las masas de los edificios, rescatando así ese valioso concepto proveniente de la arquitectura ceremonial mesoamericana (2).

Las alternativas del movimiento de integración plástica se concretaron de manera más



1 R.4. - Ciudad Universitaria, México.

s. Perfii exterior de los frontones.

b - Relieves en piedra volcănica.

c. La Biblioteca Central (Toca:1987,41,figs.

In. b,c).



# CAPÍTULO U

PRESENCIA EN LA ARO, ACTUAL

importante en el Centro Médico Nacional dirigido por el arquitecto E. Yañez (F-8.5a).

Recientemente ha habido una positiva evolución en los intentos por utilizar los conceptos de la arquitectura prehispánica cuyos e jemplos más notables son debidos a los arquitectos Enrique Yánez, Agustin Hernández, Ramirez Vázouez, David Muñoz, Ricardo Legorreta, etc. etc. (F-8.5).

Entre las obras más destacadas de esta corriente están: el taller del arquitecto Agustin Hernandez que manificsta una sólida fuerza simbólica a través de la intersección de dos pirámides que inspiran la unión cósmica del cielo y la tierra (b); la Escuela del Ballet Folcklorico de México, en donde todos sus elementos cúbicos arquitectónicos son una lucha de fuerzas mantenidas en equilibrio representado en forma de greca (c); el Heroico Colegio Militar que está basado en los centros ceremoniales prehispánicos como Teotihuacán v Monte Alban, donde se conjugan los espacios vacios con los construidos (d): el Museo de Antropologia inpirado en el Patio del Cuadrángulo de la Monjas de Uxmal, rescatando sus proporciones y ciertos detalles (e): el edificio administrativo de UPIICSA, que bien podría representar uno de los mejores ejemplos de la sintetización y abstracción geométrica de elementos y conceptos prehispanicos (f); el edificio de gobierno de Chiapas en Tuxtla Gtz. de características similares al anterior (g); la Universidad del Mayat, en Mérida, con evidente influecia prehispánica (h): los hoteles Camino Real y Sheraton de Cancún que son el resultado de la búsqueda del Sol por medio de terrazas escalonadas: el Anahuacalli con la utilizacion de varios elementos arquitectónicos y simbólicos utilizando la piedra como matrial expuesto (i): y el Templo Mormón en el D.F., de una realización sorprendente como una versión "post-moderna del revival neo-maya" (i) pero que acusa una terrible ignorancia de la arquitectura maya y del contexto físico en donde se ubica (Toca:1987,43) (3).

Tambien en el extranjero se ha optado por la utilización, como fuente de inspiración, de la arquitectura prehispánica, como ya lo hemos visto en los casos del rascacielos de Sullivan y la prouitectura de Wright. Hubo además otra corriente en EEUU entre 1912 y 1930, básicamente en el estado de California, llamado Mayan Revival Style, termino que, por cierto, engloba la influencia de todas las culturas mesoamericanas, no únicamente la maya, y que penetró en la región de los EEUU donde anteriormente había sido territorio mexicago, como un intento por adaptar elementos prehis-Lánicos como una alternativa de modernismo. Uno de los ejemplos más representativos lo constituye el Hotel Azteca, que muestra en todos sus detalles. tanto interiores como exteriores, arquitectónicos o decorativos. la influencia azteca-

Este movimiento toca su fin con el advenimiento de la corriente funcionalista.

Recientemente han surgido nuevos ejemplos sobre el tema de a recupreación creativa de la cultura arquitectònica prehispánica en el extranjero (F-8.6). Tal es el caso de la Ópera de Sidney (a), en donde se hace un especial enfasis en el uso de un elemento arquitectónico hasta ahora poco utilizado, la plataforma. Dice el arquitecto Utzon (1986,65), el autor de ésta obra: "...todas las plataformas en México, están ubicadas y organiza-

(2) El arquitecto Alejandro Villalobos (1985,50) escribe: ... Teotihuacan y C.U., casos extremos en el tiempo pero vividos por aquello dicho por el macatro español Fernando Chueca Goylia en sus Ensayos críticos sobre arquitectura: "... por mucho que se internacionalice, nunca se podrá negar - ésta es la exelencia de su linaje- su vinculación a la tierra y al medio.

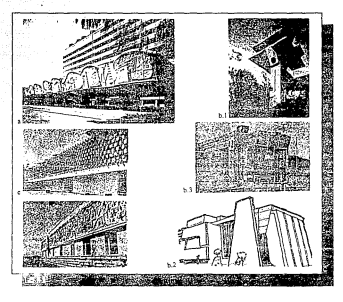
"C.U. tambien utilisó los materiales de la tierra; cierta geometria rectangular -como en Teotihuacán - convirtiendose en polisdros suavizados por la policromia; se antoja el homenaje de un pueblo pobre pero creyente en su sabiduris. Unió talentos arquitectônicos y plasticos - como un prehispanio - y expresó, con cierta precisión cronológica, una tradición histórica y académica, cuando la UNAM celebró su cuarto centenario. La UNAM es un 172

hito en la historia de la arquitectura y de la vida mexicana...".... al igual que Tectihuacan.

(3) Para una relación completa de edificios y munumentos con elementos prehispánicos en la arquitectura moderna mexicana, reportando fecha de construcción, tipo de obra, autor(es), lugar de ubicación, comentarios y referencias, consultar Cuadernos de Arquitectura Mesoamericana No. 9, suplemento central.



PRESENCIA EN LA ARQ. ACTUAL



F-8.5.- Influencia prehispánica en la arquitectura mexicana moderna. Método de sintesis geométrica.

n.- Enrique Yañes, Centro Médico. b.- Agustín Hernándes.

b.i .- Taller del arquitecto. b.2. - Escuela del Ballet Folciòrico de

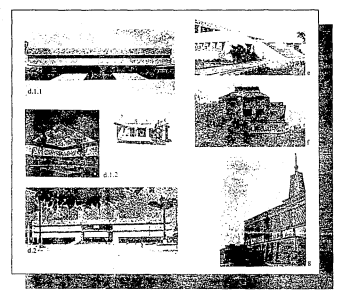
México.

b.3.- Herôico Colegio Militar. c. - P. dro Ramires Vásquez. Museo Nacional de Antre, Strate . Historia.





PRESENCIA EN LA ARQ. ACTUAL



d.- David Muños.

d.1.- Edificio administrativo de UPIICSA. d.1.1.- Fachada principal. d.1.2.- Patio interior.

d.2.- Edificio de gobierno de Chiapas. e.- Augusto Quijano, Alejandro Domingues, Luis Torres. Universidad del Mayab.

f.- Juan O'Gorman, Diego Rivera El Anahuacalli. g.- Ricardo Espírit, Templo Mormón de la Ciudad de México.

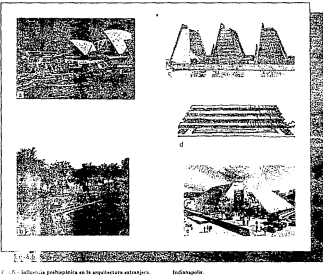




das con una gran sensibilidad respecto al medio natural que forma su contexto y siempre las sustenta un profundo concepto arquitectónico. De ellas irradia una fuerza intensa. Al pararse sobre una plataforma se experimenta una sensación similar a la de estar erguido sobre una gran roca".

Otro ejemplo de la moderna utilización de las terrazas y plataformas es el parque Fort-Worth del arquitecto P. Johnson (b). En éste conjunto se logra una acertada actualización de éstos elementos arquitectónicos que recupera, muy probablemente, de la reconstrucción de Comalcalco.

En Indianápolis, el arquitecto Kevin Roche logra una hermosa volumetria espacial piramidal en la Collège Life Insurance Company of América (c); en Zurich, el arquitecto Justus Dahimnden hace un edificio para oficinas, logando una fuerte reminicencia prehispánica (d); en la Expo 70 en Osaka, Japón, el Pabellón del Gobierno de Canada muestra un edificio con cuatro prismas de espejo de forma piramidal (e).



P. A.S.- Influencia prehispánica en la arquitectura extranjera. s. J hn Utzon, Opera de Sidney, Australia.

- b P Johnson, Parque Fort-Worth, Texas.
- . . Kevin Roche, Life Insurance Co. of America.
- d.- Justus Dahimnden. Edificio para oficinas. e .- Arthur Eriksson. Pabellon del gobierno de

175 Canada en Osaka 70.



PRESENCIA EN LA ARO, ACTUAL

Volviendo a México, es evidente que los diversos intentos que desde el siglo pasado, se han producido para tratar de aprovechar la arquitectura prehispánica se han situado entre los limites de la imitación y la inspiración.

Los casos más raros y por lo tanto más valiosos han logrado interpretar y actualizar este valioso legado. Esta tarea es particularmente difícil, ya que en ella subyace en tema fundamental -la dictotumia entre la evolución y la creación artística- siendo ésto sólo una diferencia aparente, ya que cualquier obra conjuga éstos dos aspectos.

En Yucatán, la arquitectura se desarrolló, al igual otros aspectos socio-políticos, de manera independiente del resto el país.

Aqui, el arte prehispánico solia ser visto como un arte curioso por lo propios habitantes de Mérida. Durante la conquista se arrasó con el principal sitio llamado T'Ho, de donde se obtuvo el material para la construcción de muchos de los edificios que se ergieron sobre el mismo asentamiento prehispánico.

Es, dentro del complejo marco socioconómico y político de lucha por el poder y hegemonía entre las burgesias tradicionales hacendarias y la nueva burgesia explotadora, en 1847, donde se ubica la producción arquitectonica en la Peninsula de Yucatán.

Hasta 1906, cuando el presidente Porfirio Diaz visita Yucatán, se retoma por parte de la burgesia local un nacionalismo regional muy sui géneris en la construcción de arcos triunfales.

Las principales obras arquitectonicas se sucedieron entre 1915 y 1956 teniendo como principal exponente al arquitecto Manuel Amabilis. Su producción arquitectónica se caracterizó por un marcado nacionalismo y formalismo plástico de infulencia prehispánica de la arquitectura maya, que el llamó estilo "maya-tolteca".

Entre sus obras más destacadas están, el edificio del Diario del Sureste, donde destaca el uso formal de tamborcillos, ceolsias y columnas en un sentido muy geometrizado, además de una notable propuesta de integración plástica; La Casa del Pueblo, que le valió un premio internacional de arquitectura y en donde se plantea una posición teórica -quizá una de las primeras- sobre el problema de la integración plástica en has artes; y el Parque de las Américas, en el que se deió en total el Parque de las Américas, en el que se deió en total

libertad al arquitecto para el diseño del espacio, diseñado en el estilo neo-maya, logrando una de las obras más grandes jamás realizadas en éste género en toda la península y que constituye al mismo tiempo. uno de los epilogos de ésta corriente.

Recientemente en Yucatán, la arquitectura neo-maya se ha enfocado hacía objetivos totalimente comerciales, haciendo copias burdas de las formas prehispánicas a escala natural o en minatura. Algunos de éstos ejemplos son, el Restaurant Ciudad Maya 84 y el Internacional, desarrollados a base de arquitectura escenográfica y copias ridiculas y burdas.

La presencia prehispánica en la arquitectura mexicana moderna sólo podrá ser mayor si se le conoce, valora y utiliza todo su magnifico potencial y si se aolica creativamente.

Del pasado hay que aprovechar la vitalidad y creatividad que motivaron sus diversas obras y no sus formas, ahora nesestriamente vacias y muertas y que correspondieron a otro tipo de condiciones sociales y políticas. El pasado, en êste sentido estéril, es sólo pasado (Toca:1987,44)

Y como una palpable luz de continuidad en este ambito, se observa una inquietud entre los estudiantes de arquitectura por plasmar en sus proyectos el ideal de la estética prehispánica. Esto es importante si recordamos que en México la arquitectura y la enseñanza de ella han estado siempre lotimamente ligadas, de una manera tal que algunas veces el hacer de la arquitectura ha influenciado totalmente en su enseñanza, en otras épocas la enseñanza ha definido la realización de la arquitectura y por este paraleleismo en que han caminado, en algunas ocasiones seria dificil distinguir cudl es la que señala el rumbo.

Remontándonos a la época prehispánica, vemos que la arquitectura de este periodo es maravilla de estilo, por su proporción, ritmo, simetria, escala, continuidad en el tiempo, etc, y por lo tanto debe haber sido proyectada y planeada perfectamente, por lo que sacamos en conclusión que había transmisión de documentos y experiencias que formaron a aquellos que se dedicaron a la arquitectura (Aguirre: 1984, 7).

arquitectura y en donde se plantea una posición

teórica -quiza una de las primeras- sobre el

yectos extraidos de tesis profesionales, procedentes

de distintas escuelas de México que si bien no se
el Parque de las Américas, en el que se dejó en total

176 pretende que sean representativos de este



CAPÍTULO U

PRESENCIA EN LA ARQ. ACTUAL

movimiento de rescate, si ofrecen un panorama de las inquietudes abonadas en las aulas de nuestras casas de estudio (F-8.7).

En la tesis titulada "Planetario en Ciudad Victoria, Tamaulipas", de Fernando Ugalde (1983), de la UNAM, vemos que "...dentro del aspecto formal, una de las preocupaciones fue crear un edificio símbolo, que no pudiese se confundido con un edificio de oficinas, teatro, etc...", por lo que se recurrió a la influencia formal prehispánica para el edificio administrativo y la forma de los cuerpos celestes para el edificio del planetario, específicamente (a).

Ugalde concluye: "...es nesesario crear en cada proyecto arquitectónico, la unión entre el hombre y la naturaleza, para que ambos puedan existir en armonía ya que la naturaleza cobra vida por el hombre y sin su presencia carece de todo sentido... cuando la arquitectura se humanice..., se habrá realizado y comprendido la labor del arquitecto."

Raul Reyes (1981), de la Universidad La Salle, en su tesis "Observatorio Astronomico" propone en su lamina 21 las orientaciones astronomicas de su edifício (1) a la manera de las edificaciones prehispánicas, utilizando alineamientos de la construcción, ejes, pailos, etc, confiriendole así una integración al contexto astronómico y remarcando el carácter del edificio.

En la tesis conjunta de Antelmo Rotas y Jorge Hernandez (1986), "Centro de Espectáculos y Convenciones en Tijuana, Baja California", de la ENEP Acatlán, la influencia prehispánica es notable (c). Los autores nos dicen: "... la volumentra es la consecuencia de una busqueda de

ritmo, equilibrio y movimiento y de la utilización de elementos arquitectónicos que dieran carácter a la composición. Estos se desarrollaron a través de escalonamientos de tableros y taludes que dieran al conjunto identificación con la arquitectura de mustros antepasados, pero realizados con técnicas y materiales contemporáneos. De esta manera se intentó dar un carácter identificandolo con mustras raíces, dando una imagen contemporánea.

"El trazo de la planta está inspirado en los penachos usados en la época prehispánica... éstos forman lineas y ángulos que inspiraron las generatrices de la composición.

"El diseño se complementó con el uso de la estilización geométrica del símbolo prehispánico de la comunicación asumiendo que el objeto del edificio es presisamente, la comunicación".

Rosas y Hernández concluyen: 
"...encuentra el arquitecto en el turismo una 
oportunidad de demostrar el estilo arquitectónico 
propio de la corriente de vanguardia y, por otro 
lado, dar a conocer la imágen del México moderno, 
atoyado en sus ratices histórico-culturales"

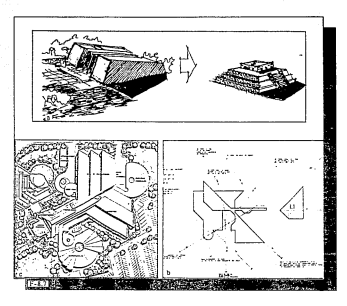
Por último, el autor de esta tesis, incluye alcunas propuestas personales (F-8.8):

La primera de ellas es un hotel en Ixtapa, en donde la arquitectura de Teotihuacán, básicamente horizontal, se integra a la de Tikal, esencialmente vertical (a).

La segunda es un Centro Cultural Astronómico, donde se intentó fundir conceptos, aparentemente opuestos, de la arquitectura de Agustín Hernández, de carácter dinámico, con la serenidad de la arquitectura de Luis Barragán, crisolados bajo la influencia de la estética prehispánica (b).



PRESENCIA EN LA ARQ. ACTUAL



F-8.7.- Influencia prehispánica en proyectos de tesis profesionales.

- a.- Fernando Ugalde (1983). Planetario en Cd. Victoria. Influencia formal.
- b.- Raul Reyes (1981). Observatorio Astronómico.
- Orientaciones astronómicas.

  c.- Antelmo Rosas, Jorge Hernándes (1986). Centro de espectáculos y convenciones. Influencia formal.

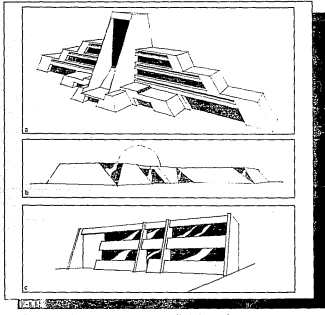




PRESENCIA EN LA ARQ. ACTUAL

En el plano profesional, quien esto escribe, ha desarrollado proyectos dentro de este mismo

orden de ideas. Uno de ellos es el edificio de la compañía Diseño Técnico Industrial S.A., ubicado en Cuautitlan Edo, de México, diseñado en colaboración con Luis Fernando Guerrero, en el cual se conjugaron taludes y tableros con una especie de simetria axial "omnipresente en los edificios precolombinos\*(c).



F-8.8.- Propuestas personales.

- a .- Hotel en Ixtapa, Zihuatanejo.
- b. Centro Cultural Astronómico.
- c .- Edificio de oficinas. Cuautitilan, Edo de México 179 autor, ver Apéndice IV).

(dibujos G. Guerrero).

(Nota: estas ilustraciones fueron realizadas con un método de perspectiva por computadora desarrollado por el



# CONCLUSIONES



espués de este análisis se han comprobado las hipótesis que sustentan el presente trabajo a través de la recopilación de datos por medio de in-

vestigaciones documentales bibliográficas y observación directa en el sitio.

Como conclusión de esta tesis se puede decir que la arquitectura de Teotihuacán se desarrolló en franca interrelación con su contexto.

A todo lo largo de este trabajo se ha hecho especial énfasis en este aspecto aportando evidencias para comprobar las hipótesis antes mencionadas

Desde el punto de vista urbano se vió cómo la ciudad se orienta hacia los rasgos distintivos de su entorno. La arquitectura a nivel individual también nos revela su contacto con el contexto a través de sus formas, su disposición y su orientación. Resalta aquí su relación con el astro solar manifiesta, entre otras cosas, en el manejo de luz y sombra en los edificios y en la utilización de éstos como elementos de medición del tiempo. De esta manera la arquitectura de Teotihuacán sería el punto donde coinciden cielo y tierra, el estabón que

En el transcurrir del tiempo solo existe un testimonio que ha preservado el espiendor de las culturas, mostrando a la vez, sus verdaderas taíces. Este lestimonio es <u>la atquitectura</u>. Siendo la mejor de las herencias, se resiste a ser totalmente destruida u obidada. La observamos como testigo mudo que enclerra el pensar y sertir del ser humano, en cada época de la historia. Es un testimonio que de manera por demás vanidosa presame de tener mil cualidades, concretas y reales, que interesan, sorprenden e importan para seguir conservado.

Porque la arquitectura fue, es y será, el medio con el cual el hombre testifique su interés por demostrar su constante conquista universal.

Lina Cervantes.

une al hombre con su medio ambiente, utilzando la arquitectura como vía de enlace.

Como una extension de este análisis se mostro la manera en que otras culturas prehispánicas se enlazan con el entorno, ratificando de paso la unidad cultural característica de Mesoamérica.

Finalmente se presentó a manera de revisión general, la influencia prehispánica en la arquitectura actual mostrándola como alternativa de diseño del quehacer arquitectónico contemporáneo.

Como aportaciones fundamentales de esta tesis se extraen los siguientes aspectos:

La arquitectura prehispânica se desenvuelve en abierte comunicación con el medio, no unicamente como una respuesta a la influencia de éste, sino como una búsqueda de Integración con el. Esto se logra mediante el manejo de ejes y orientaciones de la edificación, así como el manejo de las formas, entre otras cosas.

La utilización del color como ornamentación arquitectónica es patente en la arquitectura prehispánica y aparece como manifestación de ideas filosófico-religiosas y no meramente ornamental.

El mantenimiento de una linea general de diseño arquitectónico surge claramente en los edificios, precolombinos pues desde las primeras manifestaciones arquitectónicas olmecas hasta las últimas edificaciones astecas, la linea general de diseño se conservó. Algunas características relativas a esta línea de diseño fueron el manejo de espacios abiertos, la arquitectura de exteriores y el hecho de construir de acuerdo a las características mecánicas de los materiales.

Dentro de la arquitectura civil, el aspecto que resalta, sobre todo en el caso de Teotihuacán, es el tipo de vivienda que tiene como foco de comunicación, los patios centrates que dan origen a un funcionamiento logrado en respuesta al marco urbano al cual pertenecen.

Destaca como aspecto fundamental dentro de la arquitectura teotihuacana la permanente comunión con lo natural, el cosmos, el universo.

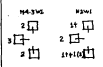
Para esta cultura, la sintetización del concepto propio del universo y su constitución aparece plasmado prácticamente en cada realización arquitectónica, abarcando desde el nivel urbano hasta el habitacional.

En efecto, hemos descubierto que el esquema organizativo que rige estas construcciones es generalmente el mismo, como ya nos lo apunta Jorge Angulo (1987b,314): "... en el (cual) se conservó el patrón estructural de los tres templos, tanto en las construcciones civiles como refligiosas".

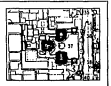
Ciertamente, las construcciones civiles muestran un esquema de ejes cartesianos hacia los cuatro rumbos del universo, que tienen su origen o punto central en el patio de la casa habitación, lugar de reunión de la familia y punto de contacto con el universo y los dioses (recordemos que algunos patios de las construcciones civiles serviantambien para el culto). A partir de esta zona se desarrolla todo el funcionamiento interno de la casa habitación, haciendo las veces de vestibulo, en nuestra actual terminología arquitectónica, pero que en Teotihuacán supone además una función simbólica.

En el nivel religioso vemos que el esquema es el mismo: una plaza central con templos y/o





181





plataformas ubicadas en los ejes de la estructura del universo. Este patrón se repite en todas las agrupaciones religiosas de esta urbe incluyendo a los conjuntos de la Pirámide del Sol, la Luna, la Ciudadela y el Gran Conjunto. Este último, de función supuestamente administrativa, también nos muestra la misma organización.

Pasando al plano urbano nos topamos nuevamente con el mismo esquenta. Aqui vemos que la ciudad está divida en cuadrantes por los ejes de sus avenidas principales y, ubicadas en el centro de ellas, dos extensas plazas, el Gran Conjunto y la Cuidadela.

En todos estos casos vemos que el patio o plaza se constituye en el punto central de la estructura, de una estructura que aspira a constituirse en el modelo a escala del cosmos y que por ello mismo representa el centro del universo y que sirve para congregar a los grupos humanos en torno a un solo objetivo: relacionarse con su contexto estableciendo su liga con el cosmos en los proplos patios de su ciudad.

Resulta inevitable la tensación de asombro ante la gran capacidad de los arquitectos-astronomos-sacerdotes teotibuacanos que tuvieron la capacidad de imponer este concepto religioso a toda su arquitectura, y conservarlo como norma de diseño a lo largo de los siglos. Esto podria constituirse como la evidencia mas clara que apoya la comprobación de esta tesis.

Pero... ¿a donde nos puede conducir el análisis que aquí concluimos? Consideramos que desde el punto de vista del arquitecto no debe basta con el análisis profundo del fenómeno arquitectónico prehispánico sino que es necesario llevar a la práctica las enseñanzas recién aprendidas.

Así estableceremos una liga de diseño entre nuestros antecesores arquitectónicos y nosotros, como los diseñadores del Teotihuacán del futuro.

La pregunta obligada para el arquitecto en este punto es, 45e debe utilizar la arquitectura prehispánica como fuente de inspiración para la arquitectura actual?

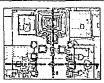
Al respecto, Luis Salazar (1899, 78/secribió:
"...México en el pasado vió nacer y morir una
arquitectura propia, de verdadera originalidad,
llena de grandeza y sencillez y de ríqueza en su
ornamentación; y es preciso que, hallándose ya
maduro en el campo de las ideas para inspirarse en
las monumentales construcciones arqueológicas
que tenemos, se pase al campo de la acción creando
una arquitectura moderna naciona!"

Tal vez uno de los obstáculos más dificiles de librar en esta ruta de integración hacia lo prehispánico sea el romplimiento de la continuidad histórica de la cultura precolombina. Héctor Calderón (Harleston:1987, 4) asevera que "...es falso afirmar que la conquista fue el crisol en que se fundieron dos razas y dos culturas. Fué en realidad, la brutal sustitución, en paquete, de una civilización por otra, no hubo intercambio, no hubo confrontación... lo nuestro fue aplastado...". Desde este punto de vista, la arquitectura prehispánica ve rota su continuidad y debe adaptarse a continuos desvios en su camino, fruto de influencias extranjeras y cambios socio-económicos internos y que conlleva una falta de identidad en la arquitectura nacional.

La unidad cultural de nuestro país se ha visto rota por esta falta de continuidad. A veces











nos es difícil identificarnos con esas construcciones, ahora reducidas a restos arqueológicos y que
difícilmente nos enlazan con nuestro pasado. Si
aquella tradición arquitectónica se hubiera continuado, no forzosamente repitiendo formas sino sus
propios conceptos, ahora tendriamos una imagen
cultural uniforme a la cual ligarnos. Esto nos lo
enseña Teotihuacán, una ciudad que a lo largo de
15 siglos conservo una misma línea de diseño, sin
negar, como nosotros tampoco debemos hacer, su
realidad histórica, que es dinamica y que se
manifiesta obligadamente en la obra arquitectónica.

Deberemos, por lo tanto, enfocar nuestra atención hacia la arquitectura prehispánica, no sólo como fuente de inspiración formal, sino como linea a seguir, recobrando de ella sus conceptos básicos y adecuandolos a nuestra realidad actual.

La utilización de conceptos prehispanicos en obras actuales no debe presuponer una repetición de formas o elementos, lo cual en algún caso repercutiria en un encarecimiento del sentido de diseño de la edificación, sino el manejo de los conceptos identificandolos como los motivadores de las formas, analizados desde su nivel mas profundo. De esta manera, los factores que condicionan actualmente la arquitectura no son obstáculo para retomar aquellos conceptos de la arquitectura que nos precedió en este territorio.

En este sentido no se trata, pues, de construir a base de taludes y tableros o diseñar edificios con forma de pirámide, que si bien representan el rasgo mas distintivo de esta arquitectura no son mas que una de las múltiples formas en que se conceptualiza la manera de pensar de las

culturas mesoamericanas.

Debemos comprender de la arquitectura prehispánica, los porqués del diseño, entender los conceptos y después, iniciar el análisis de la estética formal.

El entendimiento de los conceptos nos podría llevar a desarrollar nuestras actuales tendencias de diseño e incluso, las de funcionamiento y tecnología y nos acercaría más a la esencia de la arquitectura prehispánica.

Dice el arquitecto Helmut Jahn: "...debemos construir para un futuro que honre al pasado...", y agrega que "... la nueva sintesis es la recomposición de elementos clásicos y modernos".

Para introducirnos en el ámbito del estudio de la arquitectura prehispánica, como un prerrequisito para su manejo, es necesario conocerla a fondo para poder interpretarla posteriormente en nuevas creaciones.

En opinion del arquitecto Juan O'Gorman "...las características principales del arte auténtico de América son:

 a) La forma piramidal (ordinaria o invertida) de la composición general.

 b) La relación dinámica de ejes y proporciones.

 c) La decoración profusa realizada con escultura, policromía y pintura en armonía con la arquitectura en su caracter y estilo.

d) La exageración tridimensional del volumen y del espacio.

e) La armonía de forma, color y material en

el lugar o paísaje del sitio donde se encuentra la arquitectura" (citado por Rodriguez 1983,156).

No sin razón el arquitecto Frank Lloyd









Wright, el iniciador en EEUU de recurrir a las formas prehispánicas en la arquitectura moderna, comentó: "...removió mi asombro y mi admiración de aquellos dormidos restos de culturas perdidas. abstracciones de la naturaleza del hombre. Aquellas grandes abstracciones americanas eran toda arquitectura de tierra, gigantescas masas de albañileria elevadas sobre vastos terrenos pavimentados de piedra, todo planeado. Eran estas creaciones humanas cósmicas como el Sol, la Luna, las estrellas, ¿naturaleza?... si, pero la naturaleza del hombre tal como entonces era. No habia nacido entidad mas cósmica rara vez igualada por el hombre... arquitectura intrinse ca al tiempo, al lugar v al hombre".

Ciertamente, al introducirnos en el ámbito de la arquitectura prehispánica podemos intuir una serie de enseñanzas de lo que aquellos arquitectos plasmaban en sus obras.

El arquitecto Manuel Amábilis (1956.36-37), por su parte, lo comprendio asi:

"El estudio de nuestras artes arcáicas, nos ha descubierto la manera que tuvieron nuestros antenasados de interpretar y sentir las cosas de la vida; cómo supieron forjar su morada euritmica con el ambiente que les rodeaba; por que sistema de eliminación y abstracción lograron sintetizar sus ritmos y hacerlos armónicos, expresando con formas no naturales, es decir, no copiadas de la naturaleza, movimiento y vida naturales; como se lanzaban al aire libre, en plena naturaleza, a copiar el movimiento o vida de todo lo bello que les rodeaba y como se servian de los objetos y seres materiales para expresar la vida que late en ellos. interpretandolos por esta vida, jamas por su

materialidad. Nos enseñaron que es necesario hacer intervenir la pintura en la escultura y en la arquitectura, porque la naturaleza es policromía por exelencia; nos enseñaron que la simetria diagonal genuina de estas artes, es la que mejor expresa nuestra exuberante naturaleza americana, y no la simetria vertical u horizontal de los europeos, que debemos abandonar".

Para comprender el verdadero valor de estas enseñanzas es fundamental introducirnos en el conocimiento de los instrumentos de que se valieron para plasmar sus conceptos filosóficos en sus obras. Al respecto, el arquitecto Agustin Hernández (1987,90) nos dice: "...para comprender las ideas y la voluntad creativa prehispánicas, debemos penetrar en la concepción que tenían del universo, pues ésta determina su creatividad artística y puede ser el puente histórico y el diálogo abierto que comunica a través del tiempo.

"Los pueblos prehispánicos se expresaban por medio de un arte de imágenes simbólicas, fuera de todo pensamiento realista objetivo. Llegar al simbolismo era purificar la forma natural para espiritualizarla buscando, ante todo, la fuerza de expresión.

"Las expresiones abstractas y simbólicas no se pueden contemplar solamente como manifestaciones surrealistas o cúbicas, pues su origen creativo fué de indole espiritual y metafísico, y no estético o intelectual, sus simbolos encierran una enseñanza de tipo supe-

"Conciliemos nuestro mistico pasado con las necesidades espirituales del presente.









dándole un sentido al simbolismo a través de la cultura universal"

Por otro lado, la ciudad de Teotihuacan nos aporta en su mismo diseño, el concepto de la unión de la forma con la función. Como ejemplo, el trazo urbano responde a las nesecidades propias del funcionamiento de una urbe asi como de la nesecidad de dar un significado a la ciudad, integrándola al contexto que le rodea. De esta manera la ciudad da respuesta a las nesecidades físicas y psiquicas del ciudadano, uniendolas en un solo y único modelo de trazo urbano.

Esta unión entre la forma y la función la vemos claramente planteada en la evolución que tuvo la pirámide mesoamericana, el edificio mas característico de esta zona. En él vemos la integración de una técnica constructiva (función) con el diseño plástico del edificio (forma), teniendo como resultado la imagen clásica de la pirámide prehispánica, que nunca fué rigida pues conocemos la amplia variedad de diseños que, sin embargo, se ciñen a un prototipo básico de diseño. Aqui radica precisamente la importancia de la unión formafunción.

Mas aun, la evolución de ciertos elementos constitutivos de las pirámides los llevo, con el paso de los siglos, a convertirse en elementos meramente simbolicos, perdiendo su valor utilitario. Tal es el caso de las escalinatas que si bien su función original era eminentemente funcional, o sea procurar el ascenso hacia el templo, en épocas posteriores las vemos reducidas, en ciertos casos, a tan solo símbolos, pues se han diseñado con una pendiente tan marcada, que el ascenso a través de ellas es prácticamente imposible. Tal es el caso de la

pirámide del Sol en La Quemada, llamada por lo mismo, "pirámide votiva" (simbólica).

Debemos ser especialmente cuidadosos para aplicar a nuestra arquitectura, conceptos o formas provenientes de la arquitectura prehispánica. El arquitecto Wright (1961,78) nos previene al decirnos: "...(la imitación)...no puede hacer otra cosa que insultar la inspiración original. La imitación es siempre insultante, no adulación".

- El arquitecto Antonio Toca (1987.43) nos sugiere los pasos para trabajar en este ámbito: "...la recuperación de la arquitectura
- prehispánica conlleva necesariamente, varias etapas de trabajo:
- 1.- Conocerla para poder comprender el uso y sentido que se dió a los elementos arquitectónicos y como estos establecieron, al integrarse, valiosas obras.
- 2.- Este conocimiento permite establecer los elementos formales básicos que, por analogia -y no por imitación o plagio- se puedan aplicar a un proyecto nuevo y moderno.
- 3.- Lo anterior debe ser un proceso sumamente cuidadoso y que permita lograr la integración de un conjunto en el que todos los elementos cumplan una función especifica; de otra manera sólo se logrará una burda imitación".

Se sugiere aqui también la nesecidad de trabajar en aspectos relativos a la Investigación de la arquitectura prehispánica, no sólo desde su punto de vista histórico o metodológico, sino con los ojos del arquitecto, pretendiendo encontrar el mensaje oculto detrás de la formas, los









simbolos, las orientaciones, los sistemas constructivos, etc., porque este fue el lenguaje que utilizaron nuestros antecesores para relacionarse con el cosmos. Así podremos tender hacia nuevas expresiones arquitectónicas.

Conclusión puede ser también, la metodología que hemos intuido para la plasmación de significados dentro de la arquitectura prehispánica:

Partiendo de un concepto abstracto, éste es transformado en un modelo, generalmente de tipo matemático, que es materializado a su vez en la obra arquitectónica, y que tiene su manifestación en aspectos que pueden ser, el dimensionamiento, el proporcionamiento o la orientación del edificio en cuestión. De esta manera se establece la unión forma-significado, o lo que es lo mismo, arquitectura-filosofta.

Se puede concluir, finalmente, que la mayor enseñanza que podemos asimilar de la arquitectura prehispanica es el hecho de realizar edificios con valores intrinsecos a, dicho de otra forma, haver arquitectura con significado, enfarizando que la consideración del contexto geográfico e histórico origina edificios de gran significación para la sociedad que representan.

Nunca debemos olvidar tampoco, que el arquitecto es, antes que constructor, cuantificador o calculista, un artista y que el arte supone la sustentación de las obras en bases teóricas o filosoficas, para poder comunicar su mensaje y despertar en el observador vivencias estéticas. propias de la obra de arte. Tampoco debemos perder de vista que la arquitectura es un arte que integra forzosamente aspectos de tipo técnico, pero que deben asumir su papel complementario y no prioritario, todo dentro del marco de las limitaciones sociales, políticas y económicas del marco humano al que pertenecemos. La arquitectura prehispánica nunca olvido esto.

Por último, recuperando el tema de esta tesis, la integración de la arquitectura al contexto. es propio decir que el hombre que vive en abierta interrelación con el medio reconoce el valor de éste como sustentador de su propia vida y se reconoce como parte integal de él. En tal sentido, nunca buscará atentar contra la naturaleza y vivirá en armonia con ella. Es responsabilidad del arquitecto proporcionar el medio adecuado para que el hombre tome conciencia de su comunión con la naturaleza y viva en armonía con el cosmos.

Para finalizar, el arquitecto Alejandro Villalobos (1985,51) no ofrece estas palabras: "...si en la vocación de ser nacionales cumplimos e integramos nuestra cultura a valores universales. haremos verdad el lema universitario":

# POR MI RAZA HABLARÁ EL ESPÍRITU

Asi, el espíritu del mesoamericano vivirá v se continuará en nosotros y en nuestras obras.

> México D.F. Enero de 1990

UNIVERSIDAD

NACIONAL

AUTÓNOMA DE

MÉXICO





Escuela Nacional de Estudios

Profesionales Acatlán

Arquitectura

APPNIDICE I



TESES

# APÉNDICE I

A través del tiempo se ha escrito y teorizado mucho en torno a Teotihuacán, su significado y posible mensaje. A continuación se describen algunas de estas teorias que fueron seleccionadas en vista de su alcance, profundidad y trascendencia en algún momento dado. Igualmente permiten revisar, al menos globalmente, la generalidad de éstas investigaciones.

### STANSBURY HAGAR.

El señor Hagar, Secretario del Departamento de Etnología en el Instituto de Artes y Ciencias de Brooklyn en 1910, fué una de las primeras personas que notó la naturaleza astronómica de los monumentos mexicanos, y sugirió que los monticulos menores podrían representar planetas y otras estrellas.

Su idea de Teotihuacán se basa en dos mapas hallados por Batres y que actualmente se enquentran en biblioteças de los Estados Unidos. En estos mapas, la Piramide de la Luna se designa como "La Casa de la Luna", la Calzada de los Muertos, como "El Lugar de las Serpientes Brillantes" y la Pirámide del Sol, como "Casa Brillante".

Hagar opinaba que la Calzada de los Muertos podía representar a la Vía Láctea y que Teotihuacán representaba en la Tierra un mana supuesto del mundo del cielo.

Supone Hagar que la Ciudadela habia sido un templo solar con dos recintos dedicados a los solsticios y equinoccios, y que el montículo principal pertenecía al Sol y al sosticio de verano, a diferencia de la Piramide del Sol, dedicada al Sol como cuerpo celeste. Este inversigador sugirió que el gran tamaño de este recinto posiblemente indicaba la preponderancia del culto de las estrellas sobre el culto al Sol en Teotihuacán.

"Evidentemente", escribió Hagar (1912), "...no nos hemos dado cuenta ni de la importancia ni del refinamiento ni de la amplia distribución en toda la América Antigua, del culto astronómico del que formaba parte el mapa celeste, siendo Teotihuacan, cuando menos, uno de su principales centros".

### HUGH HARLESTON JR.

Esta teoría, que denomina a Teotihuacán comoUniversidad Cósmica, es el resultado de largas temporadas de trabajo en Teotihuaçan y de una constante labor de extrapolaciones matemáticas y observaciones detalladas.

Para Harleston, los mensaies de Teotihuacán constituyen conceptos intermograles que podrían enseñar al especiador-estu-

diante a extenderse más allá de sí mismo, a un contacto más amplio de la relación del hombre con el Cosmos y consigo mismo, como conocedor y perceptor. Dice, que la totalidad de la información de Teotihuacán presenta relaciones lógicas tan sencillas que sus principio básicos pueden aprenderse en un día; de esos principios

puede deducirse información cósmica.

Según este investigador, la Calzada de los Muertos es un modelo a escala del Sistema Solar y contiene marcas a lo largo indicando las órbitas de los distintos planetas (F-A.1). La medición da comienzo en el eje central de la Ciudadela, teniendo a la Pirámide de Ouetzalcóatl como el Sol, centro el Sistema Solar,

Harleston contempla también la planificación de Teotihuacán como posible dispensadora de indicios para el conocimiento del microuniverso de los átomos, v el macrouniverso de las galaxias, asumiendo que la constante 1.059 , la STU, controla no solo las frecuencias del soni-

Algunas mediciones realizadas en la Ciudadela le permitieron intuir la constante 1.37037, conocida en el ambito de la física como la constante de la estructura fina del hidrógeno.

do, sino las de la luz.

PLANET 'E

Interesante resulta el hallazgo del indicio de un geometría tetraédrica incorporada al complejo de Teotihuacán. Ciertamente, el cuarto nivel de la Pirámide del Sol, exhibe el ángulo de inclinación de las caras del tetraedro regular (ver F-5.23b), la unidad básica para las células, agua, átomos de carbón: el cuerpo humano, en una palabra.

Esta geometría fue ampliamente estudiada por Buckminster Fuller (1975), quien es el creador, a partir de este concepto, de las estructuras conocidas en el ámbito de la arquitectura como



tridimensionales. De acuerdo con Fuller, las agrupaciones en la naturaleza responden a "arregios con el menor esfuerzo" y los denomina Fenómenos de Energia. Estos arreglos, tanto a nivel atómico como macroscópico, se producen en forma de tetraedros

A partir de lo que él llama "Matriz Isotrópica Vectorial" (F-A.2), Fuller obtiene una constante de raiz de 9/8 = 1.06066, muy cercana a la constante teotihuacana.

Harleston encontró proporciones de 9/8 en las dimensiones principales de Teotihuacán, relaciones que lo guiaron al descubrimiento de un mensaje geométrico-matemático fundamental: un



universo físico tetraédrico desde el nivel microscópico del átomo hasta el nivel superior macroscópico de las galaxias en la escala de vibraciones en la que el hombre queda aproximadamente en el

El hombre tendria construido en si mismo, el instrumento para descubrir la geometria del Cosmos.

Dice Harleston (1988,21): "... es como si los teotihuaçanos hubieran deseado dar un método de enseñanza de las verdades cósmicas tan sencillo que una vez aprendido se pudiera reconstruir mediante el uso de sólo su memoría".

Harleston agrega que las preguntas fundamentales de la Humanidad "...; quien soy?, ¿cómo es que soy?, ¿cuál es mi relación con el Sol, con el creador del Sol?", fueron interpretadas por "los diseñadores de las grandes pirámides de México", ya que "...construyeron una ciudad de piedra tratando de contestarlas" (Harletson:1988 y Tompkins:1985).

Escuchemos las palabras de Lucrecia Maupomé (1986,53) a manera de conclusión: "...(éstas extraordinarias edificaciones)... son síntesis y registro de los conocimientos antiguos y demuestran el dominio de la arquitectura y de la astronomia... aun cumplen el propósito con el que fueron diseñados...; deben haber sido construidos para perdurar y conservar sus conocimientos".

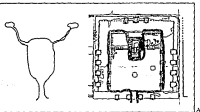
# ARO, JORGE DONAT.

El arquitecto Jorge Donat Rivera, catedrático de la ENEP Aragón y asesor de esta tesis, ha propuesto una teoría en torno al significado de la ciudad de Teotihuaçán en la cual "...se plasma el proceso evolutivo del hombre desde su gestación en el útero

materno y es lanzado a la Calzada de la Vida (Calzada de los Muertos), en la cual aparece la Cuidadela como gestadora, la pirámide del Sol como símbolo vital y se remata al norte con la piramide de la Luna, señora de la muerte..." (Donat:1984).

El análisis de Donat da comienzo en el conjunto de la Ciudadela al que otorga el papel y la función de una matriz humana, lugar de nacimiento y origen de la vida (F-A.3). Según Donat, la Ciudadela representa la síntesis geométrica de la matriz. Los tres edificios principales que se levantan al fondo simbolizan las tres venas principales en el órgano humano. Igualmente, los cuatro basamentos en los costados norte y sur representan las cuatro venas secundarias que abastecen lateralmente la matriz. Las plataformas que bordean el área central de la Ciudadela evocan las paredes, delgadas o gruesas, sencillas o dobles, que protegen este delicado órgano humano.

La pequeña plataforma ubicada al eje de la estructura y al centro de la gran plaza, simboliza el espermatozoide que ha penetrado al útero a través de la cavidad vaginal, que a su vez esta representada por el acceso poniente, única vía de acceso y salida



en ambos casos. El óvulo sería el pequeño templete en el sector sur, simbolizando en su ubicación, el lugar de gestación de un futuro ser humano.

En este complejo arquitectónico se da principio al recorrido, ya sea físico, por la zona arqueológica, o simbólico, por la ruta de la vida.

Al salir de la Ciudadela se evoca el nacimiento del ser

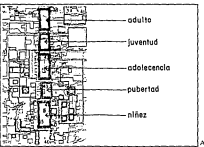


Calzada de la Vida.

TEORIAS ACERCA DE TEOTIHUACAN

humano y al cruzar el Rio San Juan se produce un bautizo simbólico que puede ser de agua o de sangre producto del mismo nacimiento. El recorrido se realiza a través de la que nosotros llamamos, la Catzada de los Muertos. y que el arquitecto Donat denomina

La sección de la calzada comprendida entre el río San Juan y la pirámide del Sol se encuentra dividida en secciones que el



arquitecto Donat atribuye a la niñez, la pubertad, la adolescencia y la juventud (F-AJ). Los constantes ascensos y descensos por las plataformas, permitiendo o impidiendo la visibilidad hacia la pirámide del Sol, símbolo de la edad adulta, recrean la toma o pérdida de conciencia respecto a nuestra etapa de madurez. Los altibajos mencionados representan también los bruscos cambios psicológicos característicos de esta etapa de la vida. El arquitecto Donat asigna también una relación entre la longitud de cada plataforma y su correspondiente en nuestras vidas.

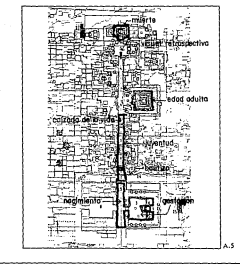
La imponente masa de la Pirámido del Sol materializa el concepto de la edad adulta. Su marcada direccionalidad hacía el poniente nos ofrece una ruta alternativa de perdición, incierta y obscura, o la continuación por el Camino de la Vida. Es el punto de la decisión

La calzada continúa con una suave pero larga pendiente

hacia la Plaza de la Luna: la etapa de la senectud. Al llegar aqui podemos voltear y observar en retrospectiva toda nuestra vida en cada una de sus fases.

Finalmente nos dirigimos hacia el único camino que nos ofrece esta plaza: el ascenso por la pirámide de la Luna para consumar nuestra comunión con las estrellas.

Concluye el arquitecto Donat: "...legado insólito es Teotihuacán porque en una obra monumental es plasmada la evolución del hombre como ser humano y en relación con el universo" (F-A.5).





LA HORIZONTALIDAD

# LA HORIZONTALIDAD TEOTIHUACANA.

Iñaqui Diaz (1985, 36-45) analiza la horizontal teotihuacana de la siguiente forma: "Los teotihuacanos supieron sacar el máximo partido del entorno donde se asentaron, integrando sabiamente sus construcciones al mismo y ciñendose fielmente a un claro principio de diseño. la horizontalidad.

"Él ristmo contrapuesto de grandes masas volumétricas y generosos espacios vacios siempre se resuelve en fugas visuales y acentos compositivos horizontales. El esquema tablero-talud constituyó el logro paradigmático de tal tendencia. El tablero predomina, como suspendido en el aire, motivando con éste recurso, contrarrestar el impulso ascencional que necesariamente entraña éste tipo de construcciones. Incluso en la immensas pirámides nuestro acenso visual hacia su remate es escalonado, habremos de ir de horizontal en horizontal, ascender ritmica y metodicamente de tablero en tablero.

"Si consideramos que el tamaño y, sobre todo, la altura de los edificios prehispánicos, está directamente relacionado con el rango que ocupan en el organigrama socio-religioso del conjunto urbano y que en Teotibuação el tablero-talud se emparenta estrechamente con ambitos cercanos a la divinidad, hemos de concluir que la horizontalidad es uno de los rasgos fundamentales del diseño teotihuacano, algo omnipresente y definitivo. Por otro lado, no podemos negar, indudablemente, que existe un poderoso impulso ascencional en sus pirámides. Si bien se trata de pirámides escalonadas, de ninguna manera dan la impresión de salirse de los lineamientos básicos del diseño urbano: en último caso los acentúa, por contraste, imitando los contornos del paísaje circundante, del mismo modo que los cerros resaltan la planitud del inmenso valle donde se asienta la ciudad. Igualmente, la Pirámide de la Luna señala, al final de la Calzada, el limite de las obras producto de la mano del hombre.

"También los templos que pudieron coronar éstos inmensos basamentos piramidales se apegaban a ésta regla de horizontalidad.

"Aqui no existen elevadas cresterías como en la zona maya, en donde representaban, también, una respuesta al contexto selvático, anunciando la existencia del templo por encima de la alta maleza.

"En Teotihuacán, los edificios rematan en una banda horizontal claramente marcada. En algunos casos se incorporan



LA HORIZONTALIDAD

almenas que si bien dinamizan el remate del edificio, aligerando el peligro de pesadez e introduciendo nuevos ritmos en la articulación de las fachadas, pero no por ello dejan de ser escencialmente horizontales.

"En Teotihuacán no existe la estilización ni la ligereza arquitectónica: todo es masividad, contundencia, volumetría cerrada. No significa ésto que la visión de la ciudad en su momento de esplendor pudiera ser monótona, pero si señalar que estaba pensada, ante todo, en su centro ceremonial, para imponerse, para apabullar a quien la contemplara, lo que en gran medida se lograba con la retiterada utilización de patrones de diseno. Los retieves y las pinturas que los adornaban dinamizaban las superfícies al mismo tiempo que servian para específicar determinados contenidos ideológicos.

"En la pirámide de Quetzalcoatl nos encontramos nuevamente con la horizontalidad, con el escalonamiento de los cuerpos piramidales, con la alternancia y repetición de los motivos como recurso plástico, con el ritmo como elemento básico de las posibilidades expresivas.

"En la Ciudadela vemos un espacio limitado por perfiles determinantes, concisos, juegos puros de horizontales con marcada preponderancia de los tableros, dado que los taludes quedan minimizados en tamaño. Este juego se ve reforzado por el contraste rítmico manifestado por por las escalinatas que comunican con la parte mas alta de la oltaformacircundante.

"La horizontal teotihuacana, característica definitiva y recurrente de una ciudad minuciosamente planificada, constituye uno de los rasgos fundamentales de una urbe imponente que, sin embargo no se impone sobre su entorno, sino que lo magnifica y enaltece.

"La horizontalidad de la ciudad se puede relacionar con otros aspectos técnico-constructivos de un suelo propenso a las sacudidas y movimientos o, posiblemente, a concepciones cosmológicas que se reflejan en lo que el hombre piensa o ejecuta".

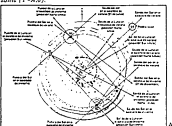


LA AROUEOASTRONOMÍA

# LA ARQUEOASTRONOMÍA

La arqueoastronomia es una disciplina nueva que se introduce en el ámbito de los estudios mesoamericanos en la última. década. Tiene sus antecedentes en el siglo pasado, pero en su forma actual surge en los años sesenta como estudio especializado de las construcciones megalíticas europeas

Tal estudio empezó a abrirse camino en este campo a principio de los años sesenta de este siglo, con los trabajos del astronomo Gerald Hawkins sobre Stonehenge, que dieron impulso a la tarea de que la gran construcción megalítica estudiada por él fue levantada para alinear posiciones clave solares y lunares con el horizonte (F-A.6).



Hawkins escribió en 1964 Stonehenge decoded (Stonhenge decodificado), hipotetizando que los megalitos que habían estado en pie durante cinco mil años en la planicie del sur de la Gran Bretaña formaban un calendario en piedra; cada componente se había ubicado deliberada y exactamente para alinearse con eventos astronómicos que tenían lugar en el horizonte local.

Después de más de una década de debates entre astrónomos y arqueòlogos sobre el papel de la astronomía en el trazado de los antiguos centros ceremoniales, en los años ochenta surge un espíritu de cooperación interdisciplinaria que ha redundado en la formación de algunos grupos de investigación.

Ciertamente, la controversia en torno a Stonehegne ha sido



LA ARQUEOASTRONOMÍA

responsable del surgimiento del interés en el interdisciplinario campo de la astroarqueología, un termino concebido por primera vez por Hawkins en 1966 para encuadrar el estudio de los principios astronómicos implicitos en las antiguas obras arquitectónicas y la elaboración de una metodología para la obtención y análisis cuantitativo de datos sobre alineamientos astronómicos. Un termino alternativo, "arqueoastronomía", engloba el estudio del alcance y la práctica de astronomía en las civilizaciones antiguas.

De acuerdo con Aveni (1984,110), la arqueoastronomía es el estudio de los documentos indigenas ya sean escritos o no, que hacen referencia a la práctica de la astronomía en el mundo antiguo.

En cuanto a las aportaciones más importantes de la arqueoastronomía en México, conviene destacar los siguientes dos aspectos:

 La incorporación del análisis especializado de la astronomía al estudio de los calendarios y de las inscripciones prehispánicas.

2) El estudio sistemático del estudio de la orientación en la arquitectura mesoamericana y en la planeación de las ciudades y centros ceremoniales.

Es labor propia de los científicos, explicar lo desconocido buscando las similitudes con los fenómenos conocidos. En el ámbito de la arqueoastronomía se debe ser especialmente cuidadoso al emplear ésta táctica, pues es común verse atraido a pensar que su motivaciones y metas eran las mismas que las nuestras. Su estudio debe ubicarse dentro de su propio contexto cultural.

Aportación importante de la arqueoastronomía consiste ciertamente en hacernos concientes de la necesidad del enfoque interdisciplinario, si es que se desea plantear temas de un interés socio-cultural que trasciendan los estrechos limites del estudio monográfico.

En México, opina el arquitecto Ponce (1982,5), lamentablemente se ha descuidado el interés dentro de las disciplinas establecidas de la arqueologia, la etnohistoria y la astronomia, cuando, en realidad, aquí es el terreno más fértil para hacer las observaciones de campo requeridas para la arqueoastronomia.



ASPECTOS TECNICOS

# ASPECTOS TÉCNICOS.

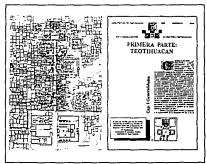
En este apéndice se relacionan los aspectos que tienen correspondencia con la elaboración de este documento de tesis, así como los que le acompañan y complementan.

La captura de la mecanografía se realizó en una comutadora Elektra PC, con el programa Windows. Posteriormente se realizó la edición del texto con el programa Page Maker y se completó manualmente.

La digitalización de imágenes sellevó a cabo en dos equipos distintos: el primero de ellos es una Scan Jet Plus utilizando el programa Windows a través de la utiletía Scan Gal y el segundo es la digitalizadora Apple Scaner a traves del programa Apple Scan. La impresión de los documentos se llevó a cabo con una

impresora HP Laser Jet Series II con el cartucho K Math TMS RMN de Hewlett Packard.

El diseño de la diagramación se basó en el plano de la ciudad de Teotihuacán utilizando sus rasgos distintivos para definir zonas específicas en el diseño del texto (F-A.7). Así, la Pirámide de la Luna determinó la zona de encabezados e identificación de capítulo, además de constituirse en el logitipo de la misma tesis. La división entre los blonues principales de texto.



A.7

包



ASPECTOS TÉCNICOS

APENDICE IV

representa la Calzada de los Muertos. La Ciudadela da origen a la zona de pies de página y su misma dimensión permite el recuadro para ilustraciones complementarias. La Pirámide del Sol determina la posición de la letra inicial de cada capitulo.

Con respecto al diseño general del texto, este tuvo como objetivo el ofrecer un documento de formato atractivo y novedoso para su lectura. Esto se intentó resolver a través del concepto de la manipulación múltiple de información, presente en las actuales tendencias de diseño para pantallas de computadora las cuales son, justamente, el manejo simultáneo de información.

El programa de computadora al que se refiere la F-8.8 fué desarrollado para dos sistemas de cómputo: uno de ellos, para la computadora Commodore 64 en lenguaje Basic V2, y el otro para unacomputadoral IP 41 CX, en el lenguaje propio de la máquina. Ambas versiones está aún en etapa de experimentación. Otras dos versiones, en lenguaje Logo y Amiga Basic estan en proceso de elaboración.

Respecto a la elaboración del audiovisual que acompaña a esta tesis, la música de fondo corresponde exclusivamente a autores mexicanos, entre ellos, Jorge Reyes y Eblen Macari.

La mecanografía, manipulación de programas, diseño de diagramación, diseño del concepto general del texto, elaboración de los programas de computadora, formación de textos, selección y grabación de música, concepto original del audiovisual, redacción del guión y diseño del montaje de la exposición de la tesis, son labor original del autor, el cual agradece la valiosa



ACEVEDO - ANGULO

# BIBLIOGRAFÍA

ACEVEDO, Esther. "El presente indígena y el pasado prehispánico en el pensamiento de José Vasconcelos y Manuel Gamio" en Cuadernos de arquitectura 1987 mesoamericana, México, UNAM, no. 9, enero, Pp. 17-20.

ACOSTA, Jorge. El esplendor del México antiguo, México, Centro de Investigaciones 1959 Antropológicas de México (citado por Gendrop:1970, 39)

1964

El palacio de Ouerzalpapáloti, México, I.N.A.H.

1965

Guia oficial de Teotihuacan, México, I.N.A.H.

ADAMS, R.E., W.E. BROWN y Patrick CULBERT "Mapas de radar, arqueología y explotación de tierras en los antiguos mayas" en Información científica y 1982 tecnológica, México, CONACYT, vol. 4, num. 66, abril. Pp. 17-29.

AGUIRRE, Jesús. "La docencia de la arquitectura en México" en García:1984. Pp. 7-20. 1984

ALCALÁ, José Manuel. Comunicación personal, México, UNAM, Instituto de Mar.1988 Astronomía.

ALLEN, Christine, "Eta Carinae; un enigma austral" en Ciencia y desarrollo, México, CONACYT, año VI, no. 36, enero-febrero. Pp. 154-163.

ALMARAZ, Ramón. "Apuntes sobre la ciudad de San Juan Teotihuacán" en Memorias y 1865 trabajos ejecutados por la Comisión Científica de Pachuca, México (citado por Schavelzón:1985, 32).

ALVAREZ Manuel, Eduardo LÓPEZ, "Los últimos diez años del Observatorio Astronómico Nacional" en Moreno: 1986, pp. 237- 258. 1986

AMADOR, Alberto. Diseño y trazo urbano en Teotihuacán (tesis doctoral), México, 1983 UNAM.

1984 "Conjuntos religiosos simétricos en Teotihuacán" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 2, julio, Pp. 33-40.

ANDA, Enrique, de "La estética de la arquitectura maya, y su relación con el ideal de 1984 modernidad de la arquitectura mexicana de los años treinta" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana México, UNAM, no. 9, enero. Pp. 27-33.

ANGULO, Jorge. "El sistema Otti-Apantli dentro del área urbana" en Mc Clung: 1987, 1987a pp.399-415.



AROCHI - BETANCOURT

1987b "Nuevas consideraciones sobre Tetitla y los llamados conjuntos departamentales" en Mc Clung:1987, pp. 275-315.

AROCHI, Luis E. La piramide de Kukulean, 4º edición, México, Panorama, 1984. 1981

AVENI Anthony, Horst HARTUNG y Beth BUCKINGHAM, "The picked cross symbol 1978 in ancient America" en Science vol.202, pp. 267-279 (citado por Aveni:1985, 11).

AVENI Anthony y Horst HARTUNG, "Las cruces punteadas en Mesoamérica: versión 1985 actualizada" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana. México.UNAM. no. 4, julio. Pp. 3-14.

AVENI, Anthony, (compilador) Astronomía en la América antigua, trad. Luis F. 1977a Rodriguez, 1º edición en español, México, Siglo XXI, Colección América Nuestra/América Antigua /25, 1980.

1977b "Conceptos de astronomía posicional empleados en la arquitectura mesoamericana antigua" en Aveni:1977a, pp. 23-42.

1980 Skywatchers of ancient Mexico, trad. G. Guerrero, Austin, University of Texas.

1981 "Tropical archaeoastronomy" en Science, vol. 213, num.4504 (citado por Lemecier:1986, 44).

1984 "Arqueoastronomia: una nueva disciplina" en Ciencia y desarrollo, México, CONACTY, and X, num. 58, septiembre-octubre, Pp. 110-118,

BARBA Luis, Beatriz LUDOW, Linda MANZANILLA v Raúl VALADEZ, "La vida 1987 domestica en Teotihuacan. Un estudio interdisciplinario" en Ciencia y desarrollo, Mexico, UNAM, año XIII, num. 77, noviembre-diciembre. Pp. 21-32.

BELTRÁN de QUINTANA, Miguel. El sol en la mano. Estudios de iluminación. 1937 orientación y relojes solares, 2ª edición, México, UNAM, 1982.

BENNET W. C., R. M. ZINGG . The tarumara, an indian tribe of northern Mexico. 1935 University of Chicago press (citado por Aveni:1985, 11).

BERNAL, Ignacio, "Teotihuacan" en León-Portilla:1975, tomo 2, pp.247-299. 1978

1981 Formación y desarrollo de Mesoamérica, México, El Colegio de México,

BETANCUORT, Othon. "La ecuación del tiempo" en El Universo, México, Sociedad 1983 Astronómica de México, vol. 40, no. 143, abril-junio, Pp. 5-6.



BLOOM - CHAVERO

BLOM, Franz. Apuntes sobre los ingenieros mayas, México (citado por Arochi:1981, 111).

BRODA, Johanna. "Arqueoastronomía y desarrollo de las ciencias en el México 1986 prehispánico" en Moreno: 1986, pp. 65-102.

CABRERA Rubén, Noel MORELOS, Ignacio RODRIGUEZ. "Los problemas de conservación arquitectónica en Teothuacán: análisis y criterios" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 3, diciembre. Pp. 23-28.

CARR R.F., J.E. HAZARD. "Map of the ruins of Tikal, el Peten, Guatemala" en Tikal 1961 reports, num.11, Filadelfia, Univesity of Pennsylvania press (citado por Hartung: 1977, 146).

CASLON, John. "El altar Q de Copán, ¿el congreso astronómico maya de 763 D.C.?" en 1980 Aveni:1977, pp. 134-144.

CASTELLANOS A. "El rayo de luz y la cronologia indiana" en Reseña de la segunda 1912 sesión del XVIII Congreso Internacional de Americanistas, México, Imprenta del Museo Nacional de Arqueologia, Historia y Etnologia, (citado por Maupomé:1986, 19).

CASO, Alfonso. Interpretación del Códice Bodley 2858. México, Sociedad Mexicana de 1960 Antropologia (citado por Hartung:1977a, 62).

1964 Interpretación del Códice Steden 3135, México, Sociedad Mexicana de Antropología (citado por Hartung:1977a, 62).

CETENAL. Carta topográfica. Texcoco E14 B21/México y Talxeala 3º impresión, 1985. 1981

COE, Michel. "America's first civilization" en American heritage, New York (citado por 1968 Tompkins:1981, 289).

COLIN, Roman. Secretos del cosmos, España, Salvat, colección Bibliteca Básica Salvat 1969 no. 2.

CONTI, Flavio. "Las pirámides de Teotihuacán" en Lindiger: 1981, pp.105-120.

CHAROLA, Florencio. Elementos de cosmografía, 7º edición, Buenos Aires, Kapelusz, 1941 1958.

CHAVERO, Alfredo. "Historia antigua y de la conquista", en Riva Palacio: 1884, tomo 1885 primero.



DIAZ - GARCÍA

1880 Anales del Museo Nacional de México, 3, México (citado por Maupomé:1988, 157).

DÍAZ, Iñagul, "Teotihuacán: ciudad horizontal" en Cuadernos de gravitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 4, julio, Pp. 35-46,

DONAT Jorge. Legado insólito. Teotihuacán. Ponencia presentada en el ciclo de 1984 conferencias sobre Arquitectura Prehispánica, UNAM, ENEP, Acatlán.

DOW, J.W. "Astronomical orientation at Teotihuacan" en American Antiquity (citado por 1967 Tompkins:1981, 313).

EDDY, John, "Las ruedas medicinales y la astronomia de los indios de las llanuras norteamericanas" en Aveni:1977, pp. 187-217.

ENCISO, Jorge, Sellos del antiguo México, México, Innovación, 1947

ESCALONA R. Cronología v astronomía maya-mexica (citado por Ponce:1982, 14). 1940

FLANNERY, K. "The cultural evolution of civilizations" en Annual review of ecological systems, 3:399 (citado por Aveni:1977a, 39).

FLORES, Raúl, "Época prehispánica" en Rolas: 1962, volumen I. 1962

FULLER, Buckminster. Sinergetics (1 y 2), explorations in the geometry of thinking, New York, Mac Millan. 1975

GAMIO, Manuel. Anales del Museo Nacional de Antropología. Historia y Etnología, 1910 México, no.2, pp. 468-492 (citado por Maupomé:1987, 157).

1922 "Reconocimiento del problema de Teotihuacan y Tula" en León-Portilla: 1971, pp. 127-129.

GARCÍA, Ángel. "Algunos descubrimientos en Tialancaleca, estado de Puebla" en Comunicaciones no. 9:25-sigs. (citado por Gendrop:1984, 8). 1973

GARCÍA, Armando. "Los espacios escénicos en Tikal" en Cuadernos de arquitectura 1985 mesoamericana, México, UNAM, no. 6, noviembre. Pp. 69-86.

GARCÍA, Tomás (recopilador), Conferencias del bicentenario de la Escuela de Pintura. 1984 Escultura y Arquitectura, México, UNAM,

1983 Perspectiva modular aplicada al diseño arquitectónico. Volumen II, México UNAM.



GARIBAY - HERNÁNDEZ

GARIBAY, Ángel Ma. Vocabulario de la Historia general de las cosas de la Nueva 1956 España, por B. de Sahagin, México, Porrúa (citado por Sejourné:1962, 153).

GENDROP, Paul. "Quince ciudades mayas" en Colección de arte, México, UNAM, no. 31, citado por García:1985, 72).

1970 Arte prehispánico en Mesoamérica, 1º reimpresión de la 3º edición, México, Tritlas, 1982.

1984 "El tablero-talud en la arquitectura mesoamericana" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 2, julio, Pp. 5-27,

1984a "El tablero-talud y otros perfiles en Mesoamérica" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 2, julio. Pp. 48-50.

1985 "Los remates o coronamientos de techo en la arquitectura mesoamericana" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 4, julio, Pp.47-50.

GIBBS, Sharon, "La calendárica mesoamericana como evidencia de actividad 1980 astronómica" en Aveni:1977, pp. 43-61.

GILLEMIN, George. "Tikal; development and function of the Tikal ceremonial center" en Ethnos, 33:1-35 (citado por Hartung:1977, 152). 1968

GOBIERNO DEL ESTADO DE MÉXICO. Amario estadistico del Estado de México, 1986a tomo 1.

19866 Plan municipal de desarrollo urbano.

HAGAR, Stansbury. The celestial plan of Teotihuacan, México, Museo de Arqueología, 1912 Historia y Etnologia (citado por Tompkins:1981, 220).

HARLESTON, Hugh Jr. El universo de Teotihuacan, 2a edición, México, Orión, 1988.

HARTUNG. Horst, "A scheme of probable astronomical projections in mesoamerican 1975 architecture" en Archaeoastronomy in pre-columbian America, ed. A. F. Aveni pp.191-204, Austin: University of Texas press (citado por Aveni:1980, 243).

1977a "Arquitectura y planeación entre los mayas" en Aveni:1977, pp. 145-167.

1977b "Signos astronómicos en los códices Bodley y Sleden" en Aveni:1977, pp. 62-66.

HERNÁNDEZ, Agustín, "Arquitectura y simbolismo prehispánico" en Cuadernos de 1987 arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 9, enero, Pp.90-91,



HEYDEN - LEON-PORTILLA

HEYDEN, Doris. "An interpretation of the cave underneath the Pyramid of the Sun" en 1975 American Antiquity. 40:131-147 (citado por Aveni: 1980, 234).

HUMBOLDT, Alexander. "Los antiguos monumentos de Teotihuacán" en León-1804 Portilla: 1971, pp. 120-122.

INFORMANTES de Sahagún, "Origen del nuevo Sol en Teotihuacán" en León-1971a Portilla: 1971, pp.57-61.

1971b "Origenes de los monumentos religiosos de Teotihuacán" en León-Portilla:1971, pp.62-63.

INGLE, Marjorle. "The Mayan Revival style in the United States of America" trad. G.
1987 Guerrero, en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no.
9, enero. Pp. 69-79.

INSTITUTO DE ASTRONOMÍA. Anuario del Observatorio Astronómico Nacional. 1986. 1985 Año CVI, México, UNAM, Dirección general de publicaciones.

1987 Anuario del Observatorio Astronómico Nacional, 1988, Año CVIII, México, UNAM, Dirección general de publicaciones, .

IWANISZEWSKY, Stantislaw. "Tablas de Venus en los codices mayas" en El Universo, México, Sociedad Astronómica de Mexico, vol. 40, no. 153, octubrediciembre. Pp. 8-12.

Oct. 1986 Comunicación personal, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Antropológicas.

1986 "Mitologia y arqueoastronomía" en Moreno: 1986, pp. 102-123.

LANDA, Diego, fray de. Relación de las cosas de Yucarán, 11º edición, México, Porrúa 1978 (citado por Gibbs:1977).

LEMECIER-RUMAYOR, José. "Cosmovisión mesoamericana: cinco siglos de confusión" 1986 en Ciencia y desarrollo. México, CONACYT, año XI, no, 66, enero. Pp. 43-52.

LEÓN-PORTILLA, Miguel. Tiempo y realidad en el pensamiento maya, México, 1968 UNAM.

1971 (compilador) De Teolihuacán a los aztecas, 2º reimpresión, México, UNAM. Antología de lecturas universitarias /11, 1977.

1975 (coordinador) Historia de México, México, Salvat.

1986 "Astronomía y cultura en Mesoamérica" en Moreno: 1986, pp. 11-16.

LIDIGER - MAUPOMÉ

LIDIGER, Harry. (coordinador) Las cien maravillas, España, Salvat.

1981

LOEW, C. Myth. scared. history and philosophy. New York (citado por Aveni:1985, 8). 1976

LÓPEZ, José. Quetzalcóatl, México, IEPES. 1975

LOSKE, Lothar, Cronometria.

JIMENEZ, Wigberto. "Tula y los toltecas según las fuentes históricas" en León-1977 Portilla: 1971, pp. 130-134.

KUBLER, George. "The design of space in maya architecture" en Miscellanea Paul Rivet, 1958 pp.515-531 (citado por Hartung:1977, 161).

1973 "Conigraphic aspects of architectural profiles at Teotibuscan and in Mesoamérica" en The iconography of middle american sculpture before Cortes simposium, Metropolitan Museum, New York (citado por Gendrop: 1984, 10)

MALMSTRöM, V.H. "Origin of the mesoamerican 260 day calendar" en Science 181, pp. 1973 939-941, Washington (citado por Broda:1986, 70).

MANZANILLA, Linda (editora) Unidades habitacionales mesoamericanas y sus dreas de En proc actividad, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Antropológicas.

MARCUS, J. "Territorial organization of the lowlands classic maya" en Science, 181, pp. 1973 911-916 (citado por Avenici977a, 39).

MARQUINA, Ignacio. Estudio arquitectónico comparativo de los monumentos 1928 arqueológicos de México. México, Talleres gráficos de la nación,

1964 Arquitectura prehispánica, México, INAH/SEP.

MARTÍNEZ, Domingo. Hunab Ku, México, Orión (citado por Tompkins;1981, 283). 1964

1967 El idioma maya hablado y el escrito, México, Orión, (citado por Arochi: 1981, 22).

1968 El Popol Vuh tiene razón, México, Orión (citado por Tompkins:1981, 283).

MAUPOMÉ, Lucrecia. "Reseña de las evidencias de la actividad astronómica en la 1980 América antigua" en Moreno: 1986, pp. 17-64.



MC. LUNG - NUTTALL

"Un petroglifo astronómico-calendárico descubierto en las cercanías de Amecameca" en Instituto de Astronomía: 1987, pp. 157-165.

MC, CLUNG, Emily y Evelyn Ch.RATTRAY (editoras) Teorihuacan, nuevos datos, muevas sintesis, nuevos problemas, Mexico, UNAM.

MEDELLÍN, Alfonso. Obras maestras del Museo de Xalaga, México, Studio Beatrice 1983 Trueoblood.

MERRILL, R. "Maya sun calendar dictum disproved" en American antiquity 10: 307-311 (citado por Aveni:1977a, 33).

MENDOZA, Daniel. "Estado actual de la red geodésica nacional" en Ciencia y desarrollo, 1987 México, CONACYT, año XIII, no. 76, septiembre-octubre, Pp. 37-47,

MERCADO, Antonio. "El otro yo de Teotíhuacán" en Mexico desconocido, México, no. 90, 1984 mayo. Pp. 32-34.

MILLÓN, René. "Extensión y población de la ciudad de Teotihuacán en sus diferentes 1966 períodos: un cálculo provisional" en XI mesa redonda. Teotihucan, México, Sociedad Mexicana de Antropología.

MILLÓN René, Bruce DREWITT, George COWGILL, Urbanization at Teotihuacán.
1971 Mexico, Volume I: The Teotihuacán map. Part two, trad, G. Guerrero, University of Texas.

MORANTE, Ruben. "Los alineamientos mágicos de las pirámides mexicanas" en México 1986 descanocida, no. 114, agosto. Pp. 8-12.

MORENO, Marco Arturo (compilador) Historia de la astronomía en México, México, 1986 SEP/FCE/CONACYT, colección: La Ciencia desde México, no. 4.

MUÑOZ, D. Historia de Tlaxacala, México, Innovación (citado por Lemecier:1986, 44).

NUÑOZ David, Augusto QUIJANO, Ernesto VELASCO. "Otras búsquedas contemporáneos" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 9, enero. Pp. 92-94.

MUSEO Rufino Tamayo. Ensayos y apuntes para un bosquejo critico. Luis Barragán, 1985 México, Museo Rufino Tamayo.

NORMAN F., J. CARVER. Silent cities México and the maya. Tokio, Shokokusha. 1966

NUTTALL, Zella. "The astronomical methods of the ancients mexicans" en Boas anniversary volume, editado por B. Laufer, pp. 290-298, Nueva York (editado por Hartung;1977, 166).



OROZCO Y BERRA - RODRIGUEZ

OROZCO Y BERRA, Manuel. "Teotihuacán y los toltecas" en León-Portilla:1971, pp. 1960 123-126

ORTIZ, Ann. Introducción a Mesoamérica. México, Xólotl. 1987

1988 Apuntes de la materia: Arquitectura Prehispânica, México, UNAM, Escuela Nacional de Estudios Profesionales, Acatlán,

PIÑA, Román, Mesoamérica, México, INAH (citado por Gendrop:1970, 38).

PONCE DE LEÓN, Arturo. Fechamiento arqueoastronómico en el altiplano de México. 1982 México, DDF; Dirección General de Planificación.

1986 "La sección áurea en mesoamérica y su significado astronómico" en Segunda conferencia de arqueoastronomía. Oxford. Mérida, Yucatán (citado por Siller,1987a, 50).

RAMÍREZ VAZQUEZ, Pedro. "Pedro Ramírez Vazquez y el Museo Nacional de Anropología de México" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 9, enero. Pp.80.

RATTRAY, Evelyn. "Introducción" en Mc Clung: 1987, 9-56.

REYES, Raúl. Observatorio astronómico (tesis profesional) México, Universidad La Salle.

RIVA PALACIO, Vicente, (director de la obra) México a traves de los siglos, 9ª edición, 1884 México, Cumbre, 1972.

RIVERA, Victor, "Tepepulco" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, 1984 UNAM, no. 2, julio. Pp. 41-46.

ROBINA, Ricardo de. Estudio preeliminar de las ruinas de Hochob, México, Atenea, 1956

ROBLES, Nelly, Alfredo MOREIRA, Marcelo MAGADÁN. "Notas sobre el 1986 neoprehispánico en el arte y la ornamentación arquitectónica en México" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 9, enero. Pp. 21-26.

RODRÍGUEZ, Ignaclo. "Un ágora teotihuacana" en Teotihucán 1980-1982, México, 1982 INAH, pp 49-57 (citado por Schavelzón:1985, 31).



RODRÍGUEZ - SILLER

1984 "La protección del patrimonio cultural en Teotihuacán" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 3, diciembre, Pp. 19-22.

RODRÍGUEZ, Luis F. "Aportación mexicana a la astronomía" en El Universo. Sociedad 1985 — Astronómica de México, vol. 41, no. 153, octubre-diciembre. Pp. 2-5.

ROJAS, Pedro. (director de la obra) Historia general del arte mexicano. México-Buenos 1962 Aires, Hermes.

ROSAS, Antelmo y Jorge HERNÁNDEZ. Centro de especiáculos y convenciones (tesis 1986 profesional), México, UNAM, ENEP Acatlán.

SAGAN, Carl. Cosmos, 8ª edición, México, Planeta 1985. 1982

1984 Los dragones del Edén, México, Grijalbo.

SALAZAR, Luis. "La arquitectura y la arqueología", en El arte y la cuencia. no. 9, tomo 1, México (citado por Toca:1987,35).

SALMÓN, Jorge. Nuevo museo arqueológico en Teotihuacán (tesis profesional), México, 1961 UNAM, Facultad de Arquitectura.

SANCHEZ, Manuel. "Sobre el movimiento de preseción de los equinoccios" en El Universo, México, Sociedad Astronómica de México, vol. 40, no. 147, abril-junio. Pp. 29-30.

SCHAVELZÓN, Daniel. "Los edificios circulares de Teotihuacán y otras notas históricas" 1985 en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 4, julio. Pp. 31-34.

SECRETARÍA DE PROGRAMACIÓN Y PRESUPUESTO / INEGI. Fotomapa.

1983 Teotihuacán, Edo. de México/El4 B21-B.

SEJOURNE, Laurette. Un palacio en la ciudad de los dioses, México, INAH. 1959

1962 El universo de Quetzalcóatl, 1ª reimpresión, México, FCE, 1984.

1984 Pensamiento y religión en el México antíguo, México, FCE/SEP, Lecturas Mexicanas /30.

SEVERINI, G. M. "The Paris Codex: decoding an astronomical ephemeris" en

Transactions of the american philosopheal society, vol. 71, part. 5,
Filadellia, EUA (citado por Maupomé:1986, 64).



SHELE - URIBE

SILLER, Juan Antonlo. "Presencia de elementos arquitectónicos teotihuacanoides en occidente" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana. México, UNAM, no. 2, julio, Pp. 61-65.

1987a "Estudios de proporción en la arquitectura prehispánica" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 9, enero. Pp. 47-50.

1987b "La presencia prehispánica en la arquitectura neo-maya de la península de Yucatan" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana. México, UNAM, no. 9, enero. Pp. 51-67.

SHELE, Linda. "Palenque: la casa del sol agonizante" en Aveni:1977, pp. 67-83. 1980

SLOAD, Rebeca. "The Great Compound: a forum for regional activities" en Mc 1987 Clung: 1987, pp. 219-242.

SOLIER, Wilfrido du. "Pintura mural mesoamericana" en Colección: Las Bellas Artes, 1981 volumen 1, México, Cumbre.

TICHY, Franz. "El calendario solar como principio de ordenación del espacio para poblacionesy lugares sagrados" en Simposio de la Fundación Alemana para la Imestigación Científica. Comunicaciones. Puebla (citado por Broda:1986, 82).

"Configuración y coordinación sistemática de espacio y tiempo en la visión delmundo en la América antigua: ¿mito o realidad?" en Humboldi, año 2, no. 9, pp. 24-46, ed. F. Bruckman, Munich (citado por Broda:1986,84).

TREJO, Marte. Comunicación personal. Mexico, Sociedad Astronómica de México. Oct. 1987

TOBRINER, Steven. "The fertile mountain: an investigation of Cerro Gordo importance to the town plan and iconography of Teotihuacán" en Teotihuacán. onceava mesa redonda. Cd. de México, Sociedad Mexicana de Antopología (citado por Aveni:1977a, 233).

TOCA, Antonio. "Presencia prehispánica en la arquitectura moderna mexicana" en
1987 Cuadernos de arquitectura mesoamericana. México, UNAM, no. 9, enero.
Pp. 35-46

TOMPUINS, Peter. El misterio de las pirámides mexicanas. 3º impresión, México, 1981 Diana, 1985.

GALDE, Fernando, Planetario en Ciudad Victoria, Tamps, (tesis profesional) México, 1983. UNAM.

UTZON - YANEZ

URIBE, Eloisa, "Lo indigena en la conformación de la nacionalidad mexicana, 1830-1987 1850. El indio viejo frente al indio nuevo" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana. México, UNAM, no. 9, enero. Pp. 3-6.

UTZON, John. Plataformas y terrazas, México, INBA, México en el arte, no. 11. 1986

VASCONCELOS, José. Obras completas, tomo IV, México, Libreros Unidos Mexicanos 1950 (citado por Acevedo:1987, 81).

VILLALOBOS, José Alejandro, Raúl ARANA, Noemi CASTILLO, Arlel VALENCIA.

"Teotihuacán, patrimonio nacional y mundial" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 3, diciembre. Pp. 39-

VILLALOBOS, José Alejandro. Arquitectura mexica (tesis profesional), México, UNAM. 1983

1985b "Consideraciones sobre un plano reconstructivo del recinto sagrado de México-Tenochitilan" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana. México, UNAM, no. 4, julio. Pp. 57-64.

1986a "Aproximaciones al desarrollo urbano por fechamiento de sistemas constructivos. Primera parte: Monte Albán, Oaxaca" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana. México. UNAM, no. 7. abril. pp. 41-49.

1986b "Modelo gráfico de información básica para el análisis de edificios prehispánicos" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana, México, UNAM, no. 7, abril. P. 50

YAÑEZ, Enrique. "El movimiento de integración plástica en la arquitectura contemporánea de México" en Cuadernos de arquitectura mesoamericana. México, UNAM, no. 9, enero. Pp. 81-59.

La bibliografia se complementa con las siguientes visitas:

MUSEOS.

ZONAS ARQUEOLÓGICAS.
Teotihuacán, Edo de México.
Monte Albán, Oaxaca.
Templo Mayor, D.F.
Xochicalca, Morelos.
Tenayuca, Edo. de México.
Santa Cecilia, Edo. de México.

Museo Nacional de Antropología e Historia. Museo de la zona arqueológica del Templo Mayor. Museo de la zona arqueológica de Teotihuacán. Museo de la zona arqueológica de Tenayuca.

PELÍCULAS DOCUMENTALES. Ulama, 210 Tiacuilo.