## UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO

Programa de Posgrado en Estudios Mesoamericanos
Instituto de Investigaciones Filológicas
Facultad de Filosofía y Letras
División de Estudios de Posgrado

El *Popol Vuh* y su función poética. Análisis literario y estudio crítico del texto k'iche'

#### **TESIS**

que para optar al grado de:

**Doctora en Estudios Mesoamericanos** 

#### **Presenta:**

Michela Elisa Craveri Slaviero

#### **Directores:**

Dra. Mercedes de la Garza Camino Dr. Patrick Johansson

**México D.F.** 2007





UNAM – Dirección General de Bibliotecas Tesis Digitales Restricciones de uso

#### DERECHOS RESERVADOS © PROHIBIDA SU REPRODUCCIÓN TOTAL O PARCIAL

Todo el material contenido en esta tesis esta protegido por la Ley Federal del Derecho de Autor (LFDA) de los Estados Unidos Mexicanos (México).

El uso de imágenes, fragmentos de videos, y demás material que sea objeto de protección de los derechos de autor, será exclusivamente para fines educativos e informativos y deberá citar la fuente donde la obtuvo mencionando el autor o autores. Cualquier uso distinto como el lucro, reproducción, edición o modificación, será perseguido y sancionado por el respectivo titular de los Derechos de Autor.

A Sofia

Para interesar a un hombre moderno, esta herencia tradicional *oral* ha de presentarse bajo la forma de *libro* (M. Eliade)<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mircea Eliade, *Mito y realidad*, Labor, Barcelona, 1992, p. 169.

## Agradecimientos

Quisiera agradecer a Mercedes de la Garza, Patrick Johansson, José Alejos, Carmen Valverde, Martha Ilia Nájera, Laura Sotelo y Tatiana Bubnova por el apoyo que me han brindado en los últimos años y por los estímulos que han sabido comunicarme en cada ocasión. Representan un ejemplo para mí por su rigor, su sabiduría y su calidad humana. Pero sobre todo quisiera agradecerles porque me han trasmitido una pasión que alimenta constantemente mi vida. Es el don más importante que hubiera podido recibir. Mil gracias también a Dante Liano por trasmitirme el amor a su tierra y su cultura.

De la misma manera, todos los profesores y los compañeros de la maestría y del doctorado en Estudios Mesoamericanos han sido para mí una fuente inagotable de enseñanza, de ideas y de cariño que han hecho de México un país especial, el lugar de mi segundo nacimiento.

# Índice

| Introducción                                                                       | 8   |
|------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Parte I: Formas y funciones del <i>Popol Vuh</i>                                   | 20  |
| Cap. 1. Las funciones poéticas del <i>Popol Vuh</i>                                | 21  |
| 1.1.La parataxis                                                                   | 21  |
| 1.2. La versificación                                                              | 28  |
| 1.3. La estructura textual                                                         | 40  |
| 1.4. Las relaciones verbales                                                       | 53  |
| 1.4.1. Los difrasismos                                                             | 53  |
| Los dioses                                                                         | 65  |
| Los hombres                                                                        | 74  |
| El contexto natural                                                                | 88  |
| 1.5. La relación semántica y fonética entre las palabras y las frases              | 108 |
| Cap. 2. La especificidad del texto: estructura, carácter y función                 | 125 |
| 2.1.La unidad textual                                                              | 125 |
| 2.2.La estructura circular                                                         | 128 |
| 2.3.La perspectiva dialógica                                                       | 130 |
| 2.4. Fragmentación e integración narrativa                                         | 133 |
| 2.5. El tiempo como estructura                                                     | 136 |
| 2.6. Los tiempos narrativos                                                        | 142 |
| 2.7. Modos verbales y ejes temporales                                              | 144 |
| 2.8. La oposición entre actantes                                                   | 147 |
| 2.9. Los personajes y su función relacional                                        | 150 |
| 2.10. La gemelaridad                                                               | 154 |
| 2.11. El <i>Popol Vuh</i> en el contexto de la colonia: ¿ es un título de tierras? | 156 |

| II: Núcleos simbólicos e isotopías del Popol Vuh.                          | 163 |
|----------------------------------------------------------------------------|-----|
| Cap. 3.El agua y el fuego, instrumentos de purificación y regeneración.    | 164 |
| 3.1. El simbolismo acuático                                                | 165 |
| 3.1.1. Las aguas de la creación                                            | 165 |
| 3.1.2. El mar como lugar de transición                                     | 171 |
| 3.1.3. La lluvia y la resina                                               | 175 |
| 3.1.4. Los ríos de la superficie terrestre                                 | 179 |
| 3.1.5. Los ríos del inframundo                                             | 184 |
| 3.2. El simbolismo ígneo                                                   | 192 |
| 3.2.1. El fuego celeste                                                    | 192 |
| 3.2.2. El fuego, medio de transición entre la tierra y el cielo            | 193 |
| 3.2.3. El fuego cultural                                                   | 206 |
| 3.2.4. El fuego como canal de comunicación                                 | 214 |
| 3.2.5. El bulto de fuego                                                   | 217 |
| Cap. 4. La vegetación y su valor cósmico                                   | 227 |
| 4.1. La siembra como acto cultural                                         | 228 |
| 4.2. El florecimiento de la vida cósmica                                   | 235 |
| 4.3. Los árboles del mundo                                                 | 238 |
| 4.4. La vegetación y la alimentación                                       | 254 |
| 4.5. Las plantas del inframundo y la continuidad de la vida                | 256 |
| 4.6. La gestación de la vida: el maíz                                      | 274 |
| 4.7. La participación en los ciclos vegetales                              | 281 |
| 4.8. Las semillas y la creación del conocimiento                           | 287 |
| 4.9. La humanidad y el maíz                                                | 288 |
| Cap. 5. La participación de los animales en la manifestación de lo sagrado | 298 |
| 5.1. Los atributos zoomorfos de los dioses creadores: coyote,              |     |
| tacuazín, jabalí y pizote                                                  | 299 |
| 5.2. La serpiente, la vida y el tiempo                                     | 304 |
| 5.3. La primera generación de animales                                     | 311 |
| 5.4. Los dioses zoomorfos del cosmos en evolución                          | 313 |
| 5.5. Los animales del lado oscuro de la vida                               | 315 |

| 5.6. Los animales mortíferos de Xib'alb'a: los murciélagos y los jaguares      | 324        |
|--------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 5.7. El mundo animal y el contexto natural                                     | 328        |
| 5.8. Los hombres, los animales y lo sagrado                                    | 333        |
| 5.9. Los animales en distintos contextos: hormigas y perros                    | 336        |
| 5.10. La función mediadora entre el hombre y sus dioses: gavilán,              |            |
| zancudo, pizote, jabalí, tlacuache y conejo                                    | 340        |
| 5.11. Nahualismo y tonalismo                                                   | 349        |
| 5.12. El venado, expresión solar y política                                    | 358        |
| Cap. 6. El espacio: imagen de la muerte y la regeneración                      | 363        |
| 6.1. Las montañas y los valles del paisaje k'iche'                             | 364        |
| 6.2. El cosmos y el hombre                                                     | 366        |
| 6.3. El inframundo, caverna iniciática                                         | 369        |
| 6.4. La cancha del juego de pelota, lugar de paso a otras dimensiones          | 380        |
| 6.5. El oriente y el origen de la vida política                                | 388        |
| 6.6. Siete cuevas, siete barrancos                                             | 394        |
| 6.7. Tulan, ¿ciudad mítica o lugar geográfico?                                 | 398        |
| 6.8. La organización cuatripartita del espacio y el patrón ternario de la soci | ciedad 403 |
| 6.9. El paisaje donde se albergan los dioses                                   | 407        |
| 6.10. El espacio cultural y el hombre                                          | 408        |
| Conclusiones                                                                   | 413        |
| Parte III: Traducción y análisis morfológico del texto k'iche'                 | 418        |
| El texto del <i>Popol Vuh</i>                                                  | 419        |
| Traducción y análisis lingüístico del texto k'iche' del Popol Vuh              | 424        |
| El vocabulario del <i>Popol Vuh</i>                                            | 658        |
| Bibliografía                                                                   | 739        |

#### Introducción

El manuscrito del *Popol Vuh* que ha llegado hasta nuestros días contiene los mitos centrales de la cosmovisión k'iche', expresados también en otros contextos, como la arquitectura, la plástica y las elaboraciones narrativas modernas<sup>1</sup>. Distintas versiones de los mitos del *Popol Vuh* están contenidas en otros documentos mesoamericanos y pueden ayudar a apreciar su difusión a nivel interregional<sup>2</sup>. Sin embargo, para comprender las funciones específicas de los episodios míticos del *Popol Vuh* y su carácter polisémico, considero necesario estudiarlos en el interior de las dinámicas narrativas del texto.

Los elementos míticos ahí contenidos, en efecto, adquieren un valor específico por su recíproca relación, ya que la obra se presenta como un tejido de distintos núcleos simbólicos que participan en la significación global del texto. El sentido de cada componente consiste en su capacidad de entrar en relación con otros elementos textuales y con la obra en general<sup>3</sup>. Ya que la materia mítica del *Popol Vuh* se expresa a través de una sustancia específica, que es el lenguaje, será a partir de su forma narrativa que se analizarán sus funciones y su estructura.

He podido identificar en el texto tres niveles de organización narrativa, que constituyen también el armazón de mi tesis. El primer aspecto considerado es la retórica textual, fundamental para aclarar las formas en que los conceptos se vinculan entre sí. El análisis retórico permite estudiar el estilo de las diferentes partes del manuscrito e identificar a la autores del *Popol Vuh* 

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Me refiero a elementos simbólicos centrales en la cosmovisión maya, como puede ser el simbolismo de los colores, de los animales, de los rumbos cardinales, plasmados en la arquitectura y las decoraciones de las ciudades prehispánicas. En efecto, los contenidos expresados en la obra se pueden encontrar en otros contextos, con distintas formas y funciones. Aquí me interesa considerar los contenidos simbólicos de la obra a nivel verbal y su recíproca relación.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> La crítica se ha ocupado largamente de la difusión de los mitos del *Popol Vuh* en toda la región mesoamericana, desde el altiplano central, hasta la región de la costa del Golfo. Esto se debe a dos causas fundamentales: una relación cultural directa entre estas regiones y, por otro lado, la expresión formalmente autónoma de reflexiones e inquietudes comunes al pensamiento americano. Cf. Michel Graulich, Mitos y rituales del México antiguo, Istmo, Madrid, 1990, p. 163, pp. 147-177; M. Graulich, "El Popol Vuh en el altiplano mexicano", Memorias del Segundo Congreso Internacional de Mayistas, UNAM, México, 1995, pp. 117-130; Munro Edmonson, "Los Popol Vuh", Estudios de Cultura Maya, vol. 11, 1978, pp. 249-265; Linda Schele y David Freidel, A Forest of Kings, Morrow, Nueva York, 1990, p. 280-285; D. Friedel, L. Schele y Joy Parker, El Cosmos Maya, Fondo de Cultura Económica, México, 1999, pp. 55-110; Garrett Cook, "Mitos de Momostenango comparados con el Popol Vuh" en R. Carmack y F. Morales, Nuevas perspectivas sobre el Popol Vuh, Piedra Santa, Guatemala, 1983, p. 135-152; Gary Gossen, "El Popol Vuh revisitado: una comparación con la tradición oral contemporánea de San Juan Chamula, Chiapas", en R. Carmack y F. Morales, op. cit., pp. 305-329; Blas Castellón Huerta, "El Popol Vuh en comparación con un gran tema mítico de América", Investigaciones recientes en el área maya, XVII Mesa Redonada, San Cristóbal de las Casas, Chiapas, 21-27 de junio de 1981, Sociedad Mexicana de Antropología, 1984, tomo 3, pp. 351-355; Robert Bruce, "The Popol Vuh and the Book of Chan K'in", Estudios de Cultura Maya, 1976/7, vol. 10, pp. 173-209; Justin Kerr, "The myth of the Popol Vuh as an Instrument of Power", en Elin. Danien - Robert Sharer (eds), New Theories on the Ancient Maya, The University Museum, University of Pennsylvania, Philadelphia, 1992, pp. 109-121; Michael Coe, "The Hero Twins: Myth and Image", en J. Kerr, The Maya Vase Book, Kerr Associated, Nueva York, 1989, pp. 161-183; Beatriz Barba, "Buscando raíces de mitos mayas en Izapa", en Barbro Dahlgren, Historia de la religión en Mesoamérica y áreas afines. II Coloquio, UNAM, México, 1990, pp. 9-57.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Tzvetan Todorov, "Las categorías del relato literario", en AA.VV., *Análisis estructural del relato*, Ed. Coyoacán, México, 1996, p. 161.

como miembros integrantes de la comunidad k'iche' de la colonia. El estudio retórico, además, ayuda a comprender las fases de transculturación del documento, desde un canal oral a otro escrito. A pesar de la forma alfabética en que ha llegado hasta nosotros, el análisis del texto permite también identificar la estructura narrativa de matriz prehispánica, marcada por las partículas de uso retórico que señalan la transición entre los episodios.

La retórica textual facilita la comprensión de la naturaleza oral del texto y de su peculiar forma sintáctica y gramatical. El análisis arroja luz también sobre una forma específica de organización gramatical y semántica llamada difrasismo, que se repite con cierta constancia a lo largo de la obra. Los difrasismos forman ejes constantes de asociaciones metafóricas entre los conceptos. Estas líneas constituyen nudos semánticos que encierran una parte fundamental de la significación de la obra. El análisis retórico en sus distintas componentes forma el primer capítulo de la tesis.

El segundo nivel en que se organiza el texto poético es la disposición de la materia en secuencias narrativas recíprocamente vinculadas. El aparente desorden de los episodios y la fragmentación temática han llevado a una parte de la crítica a proponer una integración artificial de los mitos existentes en época prehispánica. Sin embargo el estudio de las funciones de los personajes puede demostrar la interconexión de las secuencias míticas por la repetición de los mismos patrones actanciales. Más que de oposición entre grupos de personajes se puede hablar del carácter relacional de los actantes, que encuentran su razón de ser en la interacción dialógica. Así el individuo se afirma como parte de un grupo social que legitima su identidad colectiva y al mismo tiempo afirma sus peculiaridades. Este esquema relacional encuentra en la imagen de los gemelos su representación simbólica, ya que estos personajes son uno y dos a la vez, unitarios y dobles, iguales y diferentes.

El estudio de los modelos actanciales puede ser extremadamente útil a la hora de comprender las conexiones entre las secuencias míticas, construidas alrededor de distintos personajes. Este aspecto parece sugerir a una primera lectura el carácter fragmentario del relato. En realidad el análisis de las funciones de los personajes puede aclarar la relación que existe entre los protagonistas de los distintos episodios. Este elemento refuerza la profunda unidad textual y la interconexión entre las distintas partes del relato.

También el estudio de la concepción cronológica expresada en la obra se revela particularmente eficaz para entender la función del *Popol Vuh* y su valor como texto integrado. En primer lugar se puede apreciar la idea de un tiempo cíclico, de constantes creaciones, destrucciones y regeneraciones. Esta concepción circular no se agota en las implicaciones cosmogónicas, sino que se extiende también al tiempo humano de la última parte del *Popol Vuh*, en la que el hombre anula

la situación contingente para volver al origen de la vida. La fundación del estado y de las primeras ciudades implica en sí una cosmogonía, que permite volver a la condición primigenia del cosmos, empapado de energías sagradas.

El estudio de la organización cronológica del relato consiente la comprensión de la unidad profunda del texto y de la visión cíclica de la vida dentro y fuera de la obra. Así, el *Popol Vuh* se presenta como la recreación mítica de un tiempo que vuelve constantemente sobre sí mismo para regenerarse. Esto revela una confianza en la capacidad de la cultura maya de renacer desde la destrucción operada por la conquista española. Esta misma reflexión consiente también considerar la obra en el contexto de la colonia y hacer un estudio comparativo con otros documentos afines, como los títulos de tierras.

La organización cíclica constituye el verdadero armazón de la obra, en la repetición de esquemas actanciales, de modelos relacionales y de recursos narrativos. La inserción de la voz de los narradores, que abren y cierran los episodios, así como los diálogos de los personajes, forman secciones narrativas de constante resemantización. El estudio de la estructura textual profunda constituye el segundo nivel de análisis del texto poético, que da forma al segundo capítulo de esta tesis.

La organización retórica y la estructura del texto representan las dos partes fundamentales del discurso poético, entendido como conjunto de signos verbales aptos a ofrecer una representación polisémica de la realidad. Ésta en efecto se explica en dos niveles. Por un lado se expresa en el nivel verbal, con las relaciones léxicas, gramaticales, sintácticas y fonéticas entre las partes del discurso, que comunican un excedente de sentido por su recíproca conexión. Por otro lado, la visión polisémica del mundo se revela en el nivel estructural más profundo, o sea en la organización del discurso poético en secuencias narrativas con un orden temporal simbólico, relaciones actanciales circulares y perspectivas narrativas dialógicas.

Estos dos niveles, el estilístico y el estructural, constituyen las dos partes complementarias del discurso poético, ya que ambas concurren a dar una significación coherente al discurso. Por esta razón los primeros dos capítulos que analizan estos aspectos constituyen la primera parte de la tesis y representan un primer acercamiento al texto poético desde un enfoque semiótico y hermenéutico.

La segunda parte de la tesis, que comprende los capítulos tres, cuatro, cinco y seis, por otro lado, pretende acercarse a los núcleos simbólicos del *Popol Vuh* interpretados como vivencias culturales, con una doble naturaleza, lingüística y no lingüística. En efecto, la lectura simbólica de la realidad presentada en la obra se encuentra también en otros contextos comunicativos, como las artes plásticas y la arquitectura. Pero sobre todo se encuentra en otros discursos míticos del área

mesoamericana, alumbrando sobre la parecida decodificación del mundo por parte de las distintas culturas que viven en la región.

Por otro lado, es posible afirmar también que algunos fenómenos de interpretación simbólica se encuentran con una difusión capilar en distintas civilizaciones del mundo. Esto nos permite considerar algunos símbolos como respuestas comunes que el hombre ha sabido dar a las incógnitas de su existencia, como el misterio de la vida y de la muerte, la gestación y la enfermedad, la luz y la oscuridad, el recorrido de los astros y su influencia sobre la vida cósmica. Algunos símbolos tienen difusión casi universal, como el agua fuente primigenia de vida, instrumento de purificación y de contacto. De la misma manera la vegetación en sus ritmos cíclicos de florecimiento, madurez y decadencia, ha representado para centenares de culturas un símbolo del movimiento cíclico del tiempo y un paradigma de la existencia humana.

A la luz de estas consideraciones en la segunda parte de la tesis se tratará de entender el valor que estos fenómenos de decodificación simbólica de la realidad expresan en el relato mítico, o sea los significados específicos que los distintos núcleos semánticos adquieren en el *Popol Vuh*. Hay elementos que a mi parecer constituyen las líneas simbólicas más importantes de la obra, o sea que representan ejes por donde confluyen y se distribuyen las connotaciones simbólicas principales. Éstos son el agua, el fuego, la vegetación, los animales y el espacio.

Estos elementos manifiestan una connotación significativa en sus distintas expresiones y proporcionan caminos fértiles de interpretación textual. Por esto he considerado oportuno abordar el análisis simbólico del *Popol Vuh* según sus líneas de connotación simbólica, que a mi parecer ofrecen una clave de lectura más profunda y compleja que la organización superficial de la trama.

La división de los capítulos según los ejes simbólicos, entonces, responde a una tentativa de recorrer la espesa red de significación de la obra a través de la relación existente entre los distintos núcleos semánticos. La disposición de la materia de los capítulos podría parecer poco coherente con el desarrollo narrativo del *Popol Vuh*. Sin embargo, lo he considerado como el medio más propicio para penetrar en las capas de sentidos difusos presentes en toda la obra.

Las líneas de connotación simbólica son una señal ulterior de cohesión interna, ya que la comprensión de un núcleo semántico depende de la relación con las siguientes porciones textuales. Esto demuestra aun más el valor integrado de los episodios míticos del Popol *Vuh*, ya que su significación es interdependiente.

La tercera parte de la tesis consiste en la traducción y en el análisis morfosintáctico del texto k'iche'. La traducción al español representa un instrumento indispensable de acercamiento a la retórica y a la estructura textual y por esta razón he considerado importante añadirlo a las primeras dos partes del trabajo. La traducción es sólo una propuesta de lectura de la polisemia textual del

Popol Vuh y no pretende ser la versión definitiva. He tratado de mantener lo más posible el estilo de la obra, la riqueza simbólica del lenguaje y la estructura sintáctica de la versión k'iche', para respetar el pacto de lectura mítico de los narradores coloniales del Popol Vuh. La finalidad es también la de devolver al texto el carácter original, aun encajado en el molde occidental de la lengua española, de la escritura alfabética y de la forma moderna de libro. La traducción respeta lo más posible el estilo paratáctico de la obra, su organización versal y su estructura narrativa, para que sea perceptible la peculiar organización retórica del texto y la variedad de modelos rítmicos y semánticos.

La tesis se concluye con un vocabulario de todas las palabras del *Popol Vuh* con la indicación de las raíces verbales y de los prefijos, para que sea posible también la interpretación de porciones específicas del texto.

#### Marco metodológico

Mi enfoque en el estudio de los contenidos del *Popol Vuh* parte de la semiótica, que reconoce valor a las múltiples capas semánticas del lenguaje poético. Esta perspectiva analítica se dirige en varias direcciones. Por un lado se ocupa de los aspectos estilísticos y retóricos. En efecto, la primera finalidad es la de comprender la organización simbólica de la realidad según las mismas expresiones lingüísticas de la cultura que la produce.

El análisis retórico no se reduce a la observación de la desviación de una norma lingüística y de la producción de un excedente de sentido, sino que se propone la interpretación profunda del simbolismo verbal que acompaña cualquier texto mítico. El lenguaje del *Popol Vuh* es un arte que tiende a connotación metafórica y a la expresión de los múltiples significados de la existencia cósmica. Por esto, considero legítimo estudiar el texto como un producto artístico y entrar en el juego de las significaciones.

Para comprender el simbolismo verbal del *Popol Vuh* y su función poética, he adoptado la teoría de la oralidad de Paul Zumthor y Walter Ong<sup>4</sup>, que identifican fenómenos lingüísticos universales de decodificación de la realidad de las sociedades ágrafas. El segundo marco metodológico fundamental, ha sido la teoría de la metáfora de Paul Ricoeur y el reconocimiento de su función cognitiva.<sup>5</sup> La metáfora es un filtro, una pantalla que sitúa las cosas bajo una perspectiva distinta y nos enseña a ver de manera siempre nueva. La metáfora y el símbolo son los instrumentos

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Paul Zumthor, *Introducción a la poesía oral*, Taurus, Madrid, 1982; Walter Ong, *Orality and Literacy*, Routledge, Londres-Nueva York, 1991.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Paul Ricoeur, *La metáfora viva*, Madrid, Europa, 1980, pp. 110-117.

de mediación entre nosotros y el mundo y son los únicos medios de comunicación de una realidad polisémica y cambiante.<sup>6</sup>

En esta perspectiva, el análisis retórico no se puede reducir a la descripción del arte verbal, ni se puede limitar a la elaboración de traducciones que respeten la forma artística del lenguaje. A mi parecer, el análisis textual tiene que desarrollar también una función hermenéutica. Con estos instrumentos, la poesía del *Popol Vuh* puede revelar toda su carga polisémica y ser considerada un lenguaje artístico autónomo, como la pintura, la arquitectura y la escultura, pero con códigos y canales propios.

La aplicación de la teoría semiótica de Barthes, Todorov, Greimas y Genette<sup>7</sup> sobre la estructura textual evidencia también el carácter homogéneo e integrado del *Popol Vuh* y su conformación como enunciado mítico coherente y con una significación de conjunto. Este enfoque me ha permitido reconocer la estructura profunda del texto y observar una continuidad estructural entre los mitos que conforman el manuscrito colonial.

La teoría parte del reconocimiento de dos niveles de la obra poética: "el contenido o historia" y "la organización narrativa o discurso". El contenido consiste en la realidad evocada, o sea el conjunto de los acontecimientos relatados, que podrían ser comunicados a través de otros medios no necesariamente lingüísticos, como una representación mimética o la plástica. El "discurso", por otro lado, es la manera en que el contenido se organiza en el texto, el modo en que el narrador nos da a conocer los acontecimientos o sea la disposición narrativa, que es exclusivamente verbal<sup>9</sup>.

Por esta razón considero fundamental estudiar los mitos del *Popol Vuh* en su organización textual, o sea en cuanto discurso, y no sólo como contenido temático. Asimismo, el enfoque semiótico trasciende el carácter exclusivamente lingüístico de los signos y se extiende hacia un sistema integrado de fenómenos culturales, "espacios donde se manifiestan numerosas semióticas". <sup>10</sup> De esta forma, se pueden interpretar los signos como vivencias culturales del hablante, con un claro carácter social.

La comprensión de la estructura textual, además, es necesaria para el estudio del simbolismo de la obra, ya que los símbolos no aparecen aislados, sino que se connotan recíprocamente, formando haces de relaciones semánticas continuas. La lógica simbólica del *Popol Vuh* depende de la relación entre "contenido" y el "discurso", ya que en un texto poético los dos niveles nunca

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> P. Ricoeur, *Teoría de la interpretación*, Siglo XXI, México, 1995, pp. 79-80.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> AA.VV. Análisis estructural del relato, op.cit; Roland Barthes, El grado cero de la escritura, Siglo XXI, México, 1996; Pierre Guiraud, La semiología, Siglo XXI, México, 1996.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Gérard Genette, *Figure III*, Einaudi, Turín, 1976, pp. 73-80.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> T. Todorov, op. cit., p. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Helena Beristáin, *Diccionario de retórica y poética*, Porrúa, México, 1997, p. 455.

coinciden perfectamente<sup>11</sup>. Se pueden evidenciar unidades narrativas o secuencias, o sea, fragmentos de texto recíprocamente integrados que intervienen en la significación general de la obra<sup>12</sup>. En particular, estas secuencias actúan sobre dos distintos niveles. Algunas unidades narrativas tienen relación directa con las siguientes, para permitir el desarrollo sucesivo de los acontecimientos en un juego de acciones y reacciones. Por ejemplo una bajada implica una subida, una decisión abre la posibilidad a la operación consecuente, una batalla determina la conquista territorial etc.

Otras unidades, en cambio, pueden estar libres de vínculos consecuenciales con otros actos y remitir más bien a conceptos, como las indicaciones de los lugares, las descripciones y las connotaciones. También estas informaciones son necesarias para la comprensión del sentido general de la obra, pero no tienen relaciones con actos complementarios y carecen de una disposición narrativa fija. En última instancia, estos elementos sirven para profundizar la significación del referente y para vincular la ficción con la realidad. Cabe señalar que hay unidades narrativas que actúan sobre ambos niveles, o sea que pueden permitir el desarrollo de la acción y al mismo tiempo sugerir una connotación.

Los símbolos en esta perspectiva enriquecen la semántica textual, pueden aparecen en la obra con un orden libre y dependen de la interpretación del destinatario, que lleva a cabo una operación de desciframiento e interpretación activa. Con esto no quiero afirmar que la función simbólica se reduzca a la connotación de fragmentos aislados del texto verbal. Al contrario, la lectura simbólica se articula en dos niveles: por un lado en los elementos polisémicos que pueden aparecer también disociados del texto verbal (como pueden ser los signos calendáricos, algunos lugares, algunas características de los personajes); por otro lado, en las secuencias narrativas, que expresan nuevas significaciones en su relación recíproca. Un ejemplo de esta segunda modalidad simbólica relativa al *Popol Vuh* es la bajada a Xib'alb'a, que representa en el conjunto de las secuencias narrativas una significación segunda, respecto al primer referente, o sea la de un viaje de iniciación, necesario a la transformación de los dos héroes en sol y luna.

Los mitos son "sueños seculares de la humanidad", que dan a la sociedad cohesión, legitimidad y solidaridad a través del símbolo.<sup>13</sup> El mito evoca la realidad en el espacio de la representación, conmueve al público y lo hace partícipe de una experiencia vivencial colectiva. La función explicativa resulta ser particularmente importante, por su carácter heurístico y su naturaleza

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> R. Barthes, "Introducción al análisis estructural de los relatos", en AA.VV., *Análisis estructural del relato, op.cit.*, 1996, p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> *Ibídem*, p. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> La cita es de Percy Coen, "Theories of Myth", *Man*, v. 4, n. 3, sept. 1969, cit. en Alfredo López Austin, *Los mitos del tlacuache*, UNAM, México, 1996, p. 48.

emocional<sup>14</sup>. En última instancia, el mito "expresa la comprensión que el hombre tiene de sí mismo en relación al fundamento y al límite de su existencia".<sup>15</sup>

Cabe señalar que el relato mítico no depende del referente, sino de la manera de elaborarlo y de representarlo simbólicamente. Si bien es cierto que hay una evidente continuidad referencial en los mitos de distintas culturas (el origen del cosmos, la creación de los hombres, los animales, la vegetación, la vida colectiva, las costumbres sociales etc.), el discurso mítico no se agota en la representación de los eventos centrales de la vida comunitaria, sino en la modalidad narrativa, que implica estrechamente emisor y destinatario, tiempo cronológico y tiempo sagrado, fenómenos físicos y abstractos, dimensiones mundanas e inframundanas<sup>16</sup>.

En otras palabras, el carácter mítico es una categoría discursiva y no referencial y se realiza por la concurrencia de distintos niveles temporales, espaciales y comunicativos. Esto determina una conexión entre la inestabilidad del presente y la regularidad del pasado, entre la peculiaridad individual y la dimensión universal. El destinatario interpreta el relato no sólo como historia verdadera, sino también como historia viva. 17

A la luz de estas consideraciones, es posible identificar los elementos propios de significación mítica, que para mí consisten sobre todo en un pacto de lectura que reconoce al relato su carácter polisémico. La expresión simbólica entonces está vinculada estrechamente con la comunicación mítica, sin agotarse completamente en ésta. El mito es una forma narrativa de elaborar las inquietudes y las interrogantes centrales de un grupo social, paralela a otros instrumentos comunicativos, como los rituales, la música, las representaciones escénicas y la arquitectura.

El mito, en síntesis, es un modo de observación, más que un objeto de representación, es una manera de relacionarse con la realidad que influye en la dimensión cotidiana del hombre. En el caso del *Popol Vuh*, la visión mítica confiere a la obra un carácter unitario y simbólico.<sup>18</sup>

Ya que el mito usa un lenguaje simbólico para representar su visión de la realidad, una parte importante de la tesis será dedicada al estudio de su simbólica. Los símbolos proporcionan una mediación cognitiva entre nosotros y el mundo y expresa con su polisemia la múltiple significación de lo real. Es el lugar de la interpretación y consiente el carácter vivencial del mito, ya que su sentido múltiple involucra al destinatario en la decodificación y hace del público un sujeto activo<sup>19</sup>. Además, cabe subrayar que el símbolo actúa en dos niveles: por un lado sobre la significación

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Geoffrey Kirk, *El mito*, Paidós, Barcelona, 1990, pp. 265-276.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> P. Ricoeur, *Il conflitto delle interpretazioni*, Jaca Book, Milán, 1977, p. 403.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Alfonso Rodríguez, *La estructura mítica del Popol Vuh*, Ediciones Universales, Miami, 1985, pp. 12-16.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> G. Kirk, op. cit., p. 266.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> A. Rodríguez, *op. cit.*, pp. 103-105.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> P. Ricoeur, *Della interpretazione*. *Saggio su Freud*, Il Saggiatore, Milán, 1966, pp. 23 y 45.

textual, a nivel semántico; por otro, sobre la comprensión del significado profundo de la vida humana, a nivel heurístico.

Se puede reconocer en el símbolo, entonces, una doble vertiente: una lingüística, en la semántica textual, y una filosófica, en la representación de la experiencia temporal y universal del hombre.<sup>20</sup> Por esto, en el símbolo hay algo semántico y algo no semántico, que remite a formas arquetípicas en las que un grupo humano se reconoce y que supera los fenómenos meramente lingüísticos. Cruza el *logos* y *bios* y se enraíza en las experiencias neurálgicas de la comunidad, como la religión, la relación con el ambiente, la vida y la muerte<sup>21</sup>.

La organización simbólica de una cultura constituye el armazón que rige la expresión metafórica de los textos poéticos, con una estrecha relación entre ambos fenómenos. El símbolo toma consistencia en el universo extralingüístico, pero se contextualiza y se resemantiza en la lógica narrativa. Algunos símbolos pueden aflorar en las expresiones metafóricas, que circulan con inéditas e inesperadas tensiones semánticas en los rieles marcados por el simbolismo extra textual.<sup>22</sup>

Por otro lado, el símbolo como fenómeno también lingüístico se construye con un movimiento desde una primera significación literal a una segunda, que se define a través de la primera. Los dos niveles conviven en el paso de una significación a la otra, por medio de un principio de interacción, más que de similitud. El símbolo asimila los dos niveles interpretativos y, a la vez, nos asimila en el acto interpretativo.<sup>23</sup>

Por los elementos hasta aquí presentados, resulta necesario estudiar el símbolo como fenómeno bidimensional, en que la manifestación lingüística remite a una sustancia no semántica suprasegmental. Constituye el punto de transición entre el excedente de sentido expresado a nivel retórico en el texto poético y la organización profunda de la cultura maya, que justifica y legitima las connotaciones textuales. Por último, hay que subrayar la función heurística del símbolo y la creación de nuevas posibilidades conceptuales, a través de la asimilación de distintos campos semánticos en el movimiento entre significaciones.

Precisamente por su carácter vivencial e íntimamente humano, el simbolismo responde a fenómenos universales de decodificación de la realidad por parte de las comunidades de diferentes latitudes y contextos históricos. El mito y el símbolo pertenecen a la sustancia de la vida espiritual de todas las culturas y forman modelos arquetípicos de comprensión y de comunicación de las incógnitas de la vida humana.<sup>24</sup> Se trata de arquetipos de la imaginación, que se presentan bajo las

P. Ricoeur, *Teoría de la interpretación. Discurso y excedente de sentido, op. cit.*, pp. 70-77.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> *Ibídem*, p. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> *Ibídem*, pp. 78-80.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> *Ibídem*, p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, Thea, Milán, 1993, pp. 14-16.

formas más variadas.<sup>25</sup> Por esto, el simbolismo del *Popol Vuh* no puede ser aislado de otros fenómenos espirituales afines, aun producidos en sociedades que nunca tuvieron relaciones recíprocas. Esto significa que los elementos simbólicos comunes entre los mitos k'iche' y la tradición cristiana no se deben sólo a una influencia de una cultura sobre otra, sino sobre todo a la presencia de modelos universales de representación de lo real.

En esta perspectiva, la teoría de Eliade<sup>26</sup> y de otros estudiosos del simbolismo universal, como Durand<sup>27</sup>, Chevalier y Gheerbrant,<sup>28</sup> proporciona un marco hermenéutico esencial para entender las funciones simbólicas del *Popol Vuh*. Esto no implica una asimilación de la obra en el patrimonio mítico de todos los tiempos, ni la aniquilación de su especificidad. Al contrario, el enfoque comparativo permite enfatizar las formas originales en que la cultura maya ha moldeado su visión del mundo y su interacción con el ambiente. Esto determina una lectura del *Popol Vuh* como el resultado de dinámicas sociales, ambientales e históricas específicas y al mismo tiempo como un fenómeno mítico profundamente humano, arraigado en la espiritualidad de todas las civilizaciones.

#### La especificidad del texto y su carácter híbrido

Un elemento importante que interviene en la significación del *Popol Vuh* es su carácter híbrido. La obra consiste en la integración de una narración oral en el canal escrito del documento alfabético. En efecto, el único manuscrito que ha sobrevivido es la copia redactada por Francisco Ximénez a partir de un documento del siglo XVI, hoy perdido. El texto bilingüe k'iche'-español de Ximénez fue recopilado entre 1704 y 1714 según algunos estudiosos o entre 1725 y 1728, según otros. <sup>29</sup> Sucesivamente, esta versión fue traducida al francés por Brasseur de Bourbourg y publicada en París en 1861. Por estos mismos años, una traducción al alemán del mismo documento fue publicada en Viena en 1857 por Carl Scherzer. <sup>30</sup> A partir de estas ediciones, el texto conoció una fama creciente y traducciones a muchísimos idiomas en todo el mundo.

A pesar de la forma escrita, el manuscrito colonial recoge una tradición oral de claro origen prehispánico, con modalidades y funciones específicas. Esto implica la traducción de un código comunicativo a otro, cristalizando en un canal visual formas recitadas oralmente en ceremonias colectivas. El proceso de transculturación no toca sólo el canal alfabético de la obra, sino también la perspectiva interna al relato, que ya no puede substraerse a las presiones de la sociedad colonial. La

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> P. Giuraud, *op. cit.*, p. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, Era, México, 1972.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Gilbert Durand, *Le strutture antropologiche dell'immaginario*, Dedalo, Bari, 1996.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Jean Chevalier y Alain Gheerbrant, *Dizionario dei simboli*, Rizzoli, Milán, 1987.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Jack Himelblau, *Quiche Worlds in Creation. The Popol Vuh as a Narrative Work of Art*, Labyrinthos, Culver City, 1989, pp. 2-3; René Acuña, *Temas de Popol Vuh*, UNAM, México, 1998, p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Franco Sandoval, *La cosmovisión maya quiché en el Popol Vuh*, Serviprensa Centroamericana, Guatemala p. 29-30. Según Himelblau fue publicada en 1856: J. Himelblau, *op. cit.*, p. 3

obra que conocemos hoy es precisamente la respuesta a las dudas europeas sobre el valor cultural de las civilizaciones americanas. El copista del siglo XVI usa los mitos prehispánicos como instrumento de afirmación de la identidad comunitaria. Era un individuo culto, seguramente indígena, que dominaba dos códigos culturales y dos sistemas de comunicación: uno k'iche', posiblemente oral con una base jeroglífica, y otro occidental, alfabético.

La redacción del texto colonial es el resultado de un proceso específico de imposición política y económica del sistema colonial y de una tentativa de resistencia cultural. Por estas razones, es imprescindible considerar la obra como el fruto de un encuentro violento entre civilizaciones y como la expresión de una sociedad en profunda y dramática evolución. Los episodios míticos contenidos en el *Popol Vuh* con mucha probabilidad tenían una amplia difusión en época prehispánica, pero se resemantizan y adquieren una nueva función de reivindicación política en el contexto colonial.

Estas premisas tienen el intento de señalar el carácter híbrido del texto y la superposición de formas y funciones.<sup>31</sup> Me parece necesario estudiar el contenido mítico del *Popol Vuh* en su propia lógica narrativa y en el interior de las dinámicas culturales indígenas de la colonia, según una dicotomía entre conservación y adaptación. El *Popol Vuh* es un texto sumamente complejo, por la integración de distintos niveles semánticos y un equilibrio entre expresiones simbólicas autóctonas y su nueva función en el contexto colonial.

Si el texto se presenta hoy bajo la forma de libro, esto no significa que haya perdido su estructura original. Para comunicar con el mundo occidental, las comunidades indígenas tienen que moldear sus tradiciones y sus formas poéticas en canales comprensibles por la sociedad europea, pero sin perder con esto su peculiaridad, su simbolismo original y su riqueza semántica.

Quisiera señalar también la ayuda imprescindible de Diego Guarchaj, guía de la comunidad de Nahaulá, Guatemala, quien me ha aclarado pasos oscuros de la obra con sus explicaciones lingüísticas, siempre claras y pertinentes. Pero sobre todo me ha demostrado que los mitos del *Popol Vuh* siguen proporcionando pautas espirituales todavía vivas y fértiles para las comunidades actuales. El *Popol Vuh* no es sólo el libro nacional de Guatemala, sino también un instrumento de afirmación cultural activa y cada vez más urgente en las dinámicas de globalización que están minando la identidad de los grupos indígenas americanos. La supervivencia de tradiciones análogas y su recitación actual en diferentes momentos de la vida comunitaria es una señal de la resistencia cultural k'iche' y de su vitalidad, en la capacidad de reinterpretación constante de sus mitos.

Una última reflexión se refiere al valor del texto como parte integrante del patrimonio poético de la humanidad. A menudo la producción artística indígena ha sido designada con una

etiqueta para ser significativa frente a los ojos occidentales. Su clasificación como literatura indígena, como etno-poesía o literatura étnica define su esencia en relación a un sistema hegemónico, que no necesita adjetivos para ser nombrado y que tiene la capacidad de nombrar a los otros en referencia a sí mismo.<sup>32</sup> El riesgo es que la clasificación literaria refleje una disposición jerárquica mucho más profunda, de tipo social, étnico y económico, que no hace más que acentuar la condición de subalternidad de las prácticas culturales autóctonas respecto a la literatura occidental.<sup>33</sup> La definición misma de poesía indígena indica una mirada parcial desde la perspectiva occidental o urbana, que encasilla la manifestación artística en una categoría subordinada a la tradición poética occidental. Esto impide el reconocimiento del valor del *Popol Vuh* en cuanto expresión madura y autónoma de la espiritualidad de un pueblo, junto a las prácticas artísticas de las demás culturas.

Es importante en esta perspectiva que también los intelectuales indígenas participen directamente en la creación, la interpretación y la difusión de sus expresiones culturales. La participación activa del pensamiento indígena podría llevar a cabo una descolonización de las formas de conocimiento, adoptando la tradición oral como punto de partida en el análisis de las prácticas culturales indígenas. Esto significa reconocer a las formas indígenas de interpretación de la realidad un estatus cognoscitivo alternativo a los instrumentos occidentales, liberando la historia oral de la condición de mera fuente de información.<sup>34</sup>

-

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Sobre la traducción de códigos lingüísticos en el mundo náhuatl colonial, véase Patrick Johansson, *La palabra, la imagen y el manuscrito*, UNAM, México, 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Daniel Mato, "Culturas indígenas y populares en tiempos de globalización", *Nueva sociedad*, n. 149, mayo-junio de 1997, p. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> Javier Bernal, "Pensamiento maya y globalización", *Jotaytzij*, www.nettime.org/Lists-Archives/ nettime-bold-0003/msg00174.html

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Walter Mignolo, "El potencial epistemológico de la historia oral: algunas contribuciones de Silvia Rivera Cusicanqui", en D. Mato, *Estudios y otras prácticas intelectuales latinoamericanas en cultura y poder*, http://www.clacso.org/wwwclacso/espanol/html/libros/cultura/cultura.html

## Parte I

Formas y funciones del  $Popol\ Vuh$ 

### 1. Las funciones poéticas del Popol Vuh

La poesía es un instrumento privilegiado para acercarse a la espiritualidad de una cultura, ya que ésta refleja en los textos poéticos sus inquietudes, sus reflexiones y su lectura del mundo. El lenguaje connotativo, además, permite expresar la complejidad de la realidad y hacer vivir la multiplicidad semántica que el hombre encuentra en el ambiente que lo rodea<sup>1</sup>. La finalidad de este trabajo es precisamente la de estudiar la visión del mundo que los k'iche' de la primera época colonial han plasmado en su poesía, como forma de conservación de la memoria colectiva e instrumento de afirmación cultural. La comunicación verbal en los cantos poéticos del área k'iche' se configura como el sustento de los dioses, acto mágico de creación y esencia misma de los hombres de maíz. Además de los contenidos míticos relatados, el texto verbal del *Popol Vuh* expresa otras capas de significación en la organización versal, la estructura gramatical, las asociaciones léxicas de los difrasismos y los recursos semánticos y fonéticos, que por lo general no se reflejan cabalmente en las traducciones en las lenguas occidentales. Por esta razón, el estudio de la organización retórica de la versión k'iche' de Francisco Ximénez puede echar luz sobre ulteriores niveles de significación y restituir al texto poético su multiplicidad semántica.

El análisis del valor connotativo del lenguaje poético puede aclarar también otros aspectos largamente discutidos por la crítica, como el carácter autóctono de la narración, las posibles influencias occidentales en el nivel superficial del relato, la relación entre las distintas partes narrativas y el valor que la comunidad atribuye a su pasado histórico<sup>2</sup>. A estas preguntas se tratará de responder a lo largo del capítulo, evidenciando al mismo tiempo cuáles son las relaciones simbólicas que la cultura k'iche' identifica como esenciales de su visión del mundo.

#### 1.1. La parataxis

El análisis de la versión k'iche' del *Popol Vuh* revela muchos elementos interesantes sobre el origen y la finalidad del texto. En primer lugar, el uso peculiar de las figuras retóricas, la presencia abundante de recursos fonéticos, la organización de la materia narrativa alrededor de ejes isotópicos<sup>3</sup>, los difrasismos<sup>4</sup> y la versificación semántica apuntan hacia el carácter oral del

<sup>.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> P. Guiraud, op.cit., pp. 91-105.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> R. Acuña, *op. cit.*, pp. 33-41; R. Acuña, "El *Popol Vuh*, Vico y la *Theologia Indorum*", en R. Carmack y F. Morales, *op. cit.*, pp. 1-8; J. Himelblau, *op. cit.*, pp. 17-30; Mercedes de la Garza, "El mito de los orígenes como principio de identidad comunitaria: un ejemplo en el mundo maya", en B. Dahlgren, *op.cit.*, pp. 62-69; Daniel Contreras, "Temas y motivos bíblicos en las crónicas indígenas de Guatemala", en *Antología de crónicas indígenas*, Editorial Universitaria, Guatemala, 1974, pp. 3-14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> La isotopía es "un conjunto redundante de categorías semánticas, que hace posible la lectura uniforme del relato". Cf. Alcides Greimas, "Elementos para una teoría de la interpretación del relato mítico", en AA. VV. *Análisis estructural del relato, op.cit.*, pp. 41-42.

discurso<sup>5</sup>. Esto no significa que los narradores del *Popol Vuh* no utilizaran documentos escritos como auxilio mnemónico<sup>6</sup>, sino que la estructura del texto responde a dinámicas propias de la narración oral. La organización superficial del discurso, en efecto, presenta características reconocibles en las expresiones verbales de otras culturas de oralidad predominante<sup>7</sup>, como es el caso de la civilización maya colonial<sup>8</sup>. Éstas se pueden reconocer a nivel gramatical, semántico y fonético.

El elemento más notable es la organización de la materia en unidades circulares de pensamiento en constante resemantización. El texto se presenta como una larga cadena de oraciones coordinadas independientes que expresan aspectos complementarios de un mismo referente<sup>9</sup>. La casi totalidad del documento consiste en la sucesión de oraciones principales, que no desarrollan relaciones de dependencia sintáctica una con otra. Las únicas excepciones consisten en algunas subordinadas temporales y causales, que en realidad podrían identificarse con pautas de correlación. Ésta se distingue de la subordinación por la función integrante de las partes del discurso. Hay que señalar, además, que las oraciones causales y temporales son las estructuras básicas indispensables para cualquier comunicación, ya que permiten expresar relaciones de causa-efecto y la secuencia temporal entre los eventos.

En el siguiente ejemplo se puede observar que la preposición *rumal* introduce una oración causal, <sup>10</sup> pero que ésta no expresa necesariamente un concepto subordinado a la primera parte del discurso: *xawi nutzij*, "solamente (es) mi palabra", <sup>11</sup> que además carece de verbo propio.

<sup>4</sup> El difrasismo como fenómeno general consiste en la ruptura de una frase en dos o más elementos léxicos paralelos. P. Johansson, comunicación personal.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Dell Hymes, "Discovering Oral Performance and Measured Verse in American Indian Narrative", *New Literary History*, vol. 8, n.3, 1977, pp. 431-35; Robert Kellog, "Literature, Nonliterature, and Oral Tradition", *New Literary History*, vol. 8, n.3, 1977, pp. 531-534; Bennison Gray, "Repetition in Oral Literature", *Journal of American Folklore*, vol. 84, 1979, pp. 294-296.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Las posibles relaciones con un texto escrito de referencia, jeroglífico o alfabético, serán discutidas más adelante. Cf. también las reflexiones de Enrique Sam Colop sobre la inserción vocálica en el Ms. de Ximénez que facilitaría la silabación de una base jeroglífica. E. Sam Colop, *Popol Wuj. Versión poética k'iche'*, Cholsamaj, Guatemala, 1999, p. 13. Sobre la trascripción de códices jeroglíficos en documentos alfabéticos en el área maya, véase también: J. Himelblau, *op. cit.*, p. 2; Ramón Arzápalo, "Algunos posibles paralelos estilísticos entre los códices jeroglíficos y los manuscritos coloniales", *Estudios de Cultura Maya*, vol. 7, 1968, pp. 285-291; John Justeson, "The Representational Conventions of Mayan Hieroglyphic Writing", en William Hanks y Don Rice, *Word and Image in Maya Culture*, University of Utah Press, Salt Lake City, 1989, pp. 25-38.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Véanse los estudios sobre las expresiones verbales de las culturas orales de W. Ong, *op. cit.*, pp. 1-3; P. Zumthor, *op. cit.*, 1982, pp. 36-40.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Aunque el narrador del *Popol Vuh* probablemente tenía conocimientos de ambas escrituras (jeroglífica y alfabética), el manejo de la lengua escrita se reducía a un número muy limitado de individuos en las comunidades mayas coloniales. Esto implica que las comunicaciones verbales, sobre todo en contextos colectivos y rituales, se llevaban a cabo a través del canal oral.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Claire Blanche-Benveniste, *Estudios lingüísticos sobre la relación entre oralidad y escritura*, Gedisa, Barcelona, 1998, pp. 21-25.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Candelaria López Ixcoy, *Gramática k'ichee'*, Cholsamaj, Guatemala, 1997, p. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Pedro Ajpacaja Tum, Manuel Chox Tum, Francisco Tepaz Raxuleu, Diego Guarchaj Ajtzalam, *Diccionario del idioma k'iche'*, Proyecto Lingüístico Francisco Marroquín, Guatemala, 1996, p. 432; *ibídem*, p. 226.

Xawi nutzij rumal mawi utz kib'anoj chuwach ulew 12

"Solamente es mi palabra porque no está bien lo que hacen sobre la superficie de la tierra" (párr. 15)

#### Traducción literal:

"Solamente mi palabra por no bueno hacen frente a la tierra"

La traducción literal puede aclarar la relación entre las partes gramaticales de la oración y revelar que la segunda parte de la frase no expresa un concepto jerárquicamente subordinado a la primera sección, que sería el valor conferido por la subordinación sintáctica. El mismo valor integrador manifiesta la causal del ejemplo siguiente, en la que la última línea expresa una información complementaria a la primera parte, que también en este caso carece de verbo explícito.

Nim nusaqil in b'inb'al in pu chakab'al rumal winaq rumal puwaq ub'aq nuwach xa katiltotik chi yamanik <sup>13</sup>

Grande es mi claridad yo soy el instrumento del caminar yo soy el instrumento del gatear para el hombre porque mis ojos de metal solamente resplandecen como joyas (párr. 10).

En ambos fragmentos, la preposición *rumal* introduce un concepto semánticamente vinculado con los anteriores, de los que constituye la razón de ser y la justificación ontológica del personaje de Wuqub' Kaqix. Tampoco en este ejemplo se verifica dependencia de una idea respecto a la otra o una disposición jerárquica de la información. Se ofrece, al contrario, una visión integradora de los conceptos que se justifican recíprocamente, sobre todo entre la primera línea y la cuarta del paso citado. Por esto me parece más correcto hablar de correlación, ya que entre las frases se desarrolla una conexión que justifica el significado de cada una de ellas. Además los constituyentes relacionados tienen la misma función y pertenecen a la misma serie semántica.<sup>14</sup>

El caso de las oraciones temporales es aun más evidente, ya que la partícula *ta* expresa la contemporaneidad de acciones y marca en muchos fragmentos la sucesión de los acontecimientos. <sup>15</sup> *Ta* puede ser traducido con el adverbio temporal español "cuando" o "entonces"; sin embargo resulta evidente que también en este contexto gramatical, el adverbio indica una complementariedad de acciones y no una organización de las ideas en acciones principales y otras accesorias.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> *PV*, p. 52. Salvo indicación específica, todas las citas de la versión k'iche' del *Popol Vuh* serán sacadas de la paleografía de Enrique Sam Colop (*Popol Wuj. Versión poética k'iche'*, *op.cit.*) y citadas en nota sólo con las iniciales (*PV*) y la página de referencia. También si no diversamente indicado, la traducción del k'iche' al español de éste y de los siguientes pasos es mía. Al lado de las citas se hace referencia al número de párrafos en la traducción que propongo en este trabajo.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> PV, p. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> C. Blanche-Benveniste, op. cit., p. 110.

Are k'ut ri **ta** kewub'anik mana ulew taj ub'aq kiwub' xa chik'uxlab'ij ri tz'ikin **ta** chikiwub'aj chumayjaj k'u ri Kab'raqan. **Ta** xkib'aq k'u kiq'aq' ri k'ajolab' xkib'ol k'ut kitz'ikin chuwach q'aq' <sup>16</sup>

Así, pues, **entonces** tiran con la cerbatana no de tierra son las bolitas de sus cerbatanas solamente soplan a los pájaros **cuando/ entonces** tiran con sus cerbatanas se asombra pues Kab'raqan. **Entonces** fregaron pues su fuego los muchachos asaron pues sus pájaros sobre el fuego (párr. 15).

Además de la estructura quiástica de las primeras cuatro líneas, cabe señalar que las partículas temporales marcadas en negrita indican una secuencia de acciones semánticamente paralelas y no necesariamente vinculadas en una relación conceptual jerárquica. Además, *ta* se usa a menudo en el documento para indicar las secuencias de los episodios, para enfatizar la narración y abrir cláusulas. Con eso no quiero decir que en el *Popol Vuh* no existan estructuras de subordinación sintáctica, sino que éstas desempeñan una función de integración semántica más parecida a la correlación que a la subordinación.

Las subordinadas tienen una frecuencia muy reducida en el texto y cuando se presentan sirven para profundizar y enfatizar las informaciones. Las escasas oraciones causales y temporales en el *Popol Vuh* tienen la función prioritaria de subrayar el vínculo complementario de las oraciones más que revelar una organización de dependencia jerárquica entre las informaciones.

El predominio de la parataxis es una constante de los mensajes que se transmiten sin el auxilio de la escritura<sup>17</sup>. La preferencia por la coordinación se debe al carácter "contextualizador" de las comunicaciones orales, que necesitan crear vínculos entre unidades de pensamiento y expresar las relaciones entre todos los conceptos implicados<sup>18</sup>. El mensaje oral adquiere sentido en el contexto mismo de la comunicación, en la presencia de emisor, destinatario, referente y contexto. Los miembros de la comunicación tienen que compartir la misma información para poder decodificar el mensaje, que pierde sentido fuera del contexto humano que lo legitima.

Esto implica por un lado una primera serie de problemas epistemológicos, ya que el único documento que conocemos del *Popol Vuh* consiste en una transcripción alfabética de un *corpus* que con mucha probabilidad se recitaba oralmente en las celebraciones rituales comunitarias. El texto

<sup>17</sup> P. Zumthor, op. cit., p 144; C. Blanche-Benveniste, op. cit., pp. 110-111.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> D. Guarchaj, comunicación personal.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> PV, p. 53. La negrita es mía.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> W. Ong, *op. cit.*, pp. 101-105; Peter Denny, "El pensamiento racional en la cultura oral y la descontextualización escrita", en D. Olson y N. Torrance, *Cultura escrita y oralidad*, Gedisa, Barcelona, 1995, pp. 95-96.

adquiría sentido a través de la recitación colectiva y la participación activa del público. El documento escrito no puede que ser más que una pálida reproducción de un mensaje polisémico, que se construía por medio de la interacción social y las informaciones contenidas en el contexto de comunicación<sup>19</sup>. Por esta razón, el documento escrito está desprovisto de una parte de su texto y presenta inevitablemente lagunas semánticas y suprasegmentales. Un estudio del texto escrito del *Popol Vuh* tiene que plantearse la legitimidad del enfoque crítico y reconocer los límites de un acercamiento en sí parcial y defectuoso. Lo que se pretende hacer en este trabajo no es llegar a una interpretación unívoca del texto poético, sino estudiar su organización verbal y reflexionar sobre su excedente de sentido, entrando en el juego de las significaciones posibles<sup>20</sup>.

El carácter oral de la obra, por otro lado, puede echar luz sobre los modelos de decodificación de la realidad de las comunidades k'iche' de la colonia. Vimos antes que los intercambios orales - y la transcripción de los mitos del *Popol Vuh* también – necesitan contextualizarse para significar, ya que una parte importante de la información está contenida en el contexto de la comunicación, como el papel del emisor, la función del texto o el referente aludido. Las comunicaciones escritas, en efecto, incluyen en el texto verbal parte de los datos necesarios para decodificar el mensaje en otros espacios y tiempos, ya que el destinatario no comparte necesariamente la misma información contextual.<sup>21</sup> Los elementos accesorios a la comprensión del contenido prioritario se organizan en el texto escrito según una disposición jerárquica de la información. Los conceptos más importantes se expresan en oraciones principales, mientras que las informaciones auxiliares se disponen según una estructura sintáctica subordinada. Por esta razón, los documentos escritos privilegian la hipotaxis y ordenan la realidad en categorías jerárquicas desde conceptos prioritarios hasta otros de menor interés comunicativo expresados en oraciones subordinadas<sup>22</sup>.

La transcripción alfabética del *Popol Vuh* plantea dos tipos de reflexiones a este respecto. En primer lugar se puede observar que la organización privilegiada es la parataxis y eso demuestra el carácter esencialmente oral del texto y el origen autóctono del narrador. En segundo lugar, el documento de Francisco Ximénez ha conocido un doble proceso de elaboración. Si en parte el manuscrito cristaliza formas verbales destinadas a la recitación oral, como sostenido hasta ahora, el copista del siglo XVI tenía conciencia del proceso de transculturación que estaba llevando a cabo. En efecto, integra elementos contextuales al texto verbal, como las referencias meta-poéticas

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Se subraya a este respecto el carácter social del lenguaje y la necesaria relación entre emisor y destinatario, evidente sobre todo en el caso de una comunicación oral, fijada en un documento escrito que desvía su función original. Mijaíl Bajtín, *L'autore e l'eroe*, Einaudi, Turín, 1988, pp. 258-264; M. Bajtín, *Estética de la creación verbal*, Siglo XXI, México, 1982, pp. 327-336; W. Ong, *op. cit.*, pp. 42-47.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> P. Guiraud, *op. cit.*, pp. 55-46.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Jeffrey Kittay, "El pensamiento a través de las culturas escritas", en D. Olson y N. Torrance, *op. cit.*, p. 225.

presentes en distintos pasos de la obra, los datos geográficos y temporales, informaciones superfluas en una transmisión oral. El *corpus* mítico que el copista anónimo escribe no está destinado necesariamente a los componentes del mismo grupo social, sino a los miembros de una comunidad sometida a violentos procesos de cambio y en evolución constante. Lo que quiero subrayar es que el manuscrito de Ximénez presenta las marcas formales de una tentativa de integración de elementos contextuales a un texto oral, que no podía ser decodificado cabalmente a través del tiempo y del espacio.

El documento bajo análisis denota una naturaleza compleja, en la superposición de informaciones contextuales determinadas por las necesidades de los medios escritos sobre una organización conceptual de la realidad propia de una civilización esencialmente ágrafa. Estos aspectos son importantes para comprender la función del documento, resultado de un proceso de traducción cultural que no se manifiesta sólo a nivel temático, sino también estructural. Sin embargo, es posible reconocer interpolaciones escriturales sobre todo en los primeros y últimos folios del manuscrito en un marco de justificación narrativa y de transición entre el mundo del destinatario y el espacio-tiempo del discurso mítico. Las integraciones contextuales del marco determinan un tipo de "pacto de lectura" o –mejor dicho – un "pacto de interacción mítico-ritual", que las nuevas circunstancias de la comunicación ya no garantizaban.

A pesar de las interpolaciones arriba mencionadas, la narración mantiene los elementos gramaticales y conceptuales propios de las comunicaciones orales. El estudio de la sintaxis y de la gramática del *Popol Vuh* supera el interés meramente lingüístico y ayuda a comprender el uso estético del lenguaje. Como he mencionado arriba, con la excepción de las escasas oraciones causales y temporales, la gran mayoría del texto se organiza en frases coordinadas independientes que expresan conceptos complementarios de la realidad. En el ejemplo siguiente, sacado de los episodios cosmogónicos de la primera parte, se nota que la creación de la tierra se configura como un proceso progresivo y dinámico por parte de diferentes agentes que coparticipan en la formación del cosmos y de la vida.

1. Primero, pues, nació la tierra

2. las montañas

- 3. los valles
- 4. se mostraron los caminos del agua
- 5. caminaron sus piernas entre las montañas
- 6. solamente se muestra que existía el agua
- 7. entonces aparecieron las grandes montañas
- 8. así, pues, fue el nacimiento de la tierra
- 9. entonces nació por Uk'ux Kaj
- 10. Uk'ux Ulew, así se dice,
- 11. pues, primero la llenaron
- 12. se colgó el cielo

22

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> P. Zumthor, *op. cit.*, p. 144; P. Denny, *op.cit*, pp. 112-13.

- 13. se colgó también la tierra en el agua
- 14. así, pues, hubo su planeamiento
- 15. entonces pensaron
- 16. entonces meditaron sobre su buen éxito
- 17. su creación por ellos (párr. 5)<sup>23</sup>

Este fragmento es un buen ejemplo de la estructura gramatical del enunciado k'iche', que produce una progresiva connotación de la realidad. En este caso, el referente principal es la creación de la tierra por parte de los dioses. Sin embargo, la cosmogonía no está relatada desde un único punto de vista y una perspectiva homogénea, sino como interacción de eventos paritario que coparticipan en la creación de la vida. Cada oración coordinada desempeña la misma estructura gramatical y expresa aspectos semánticamente interdependientes.

La narración no respeta el orden cronológico, ya que privilegia la relación semántica entre los referentes, como el cielo y la tierra, las montañas y los valles, el cielo y el agua de los ríos. La secuencia temporal de los acontecimientos está substituida por vínculos simbólicos entre los conceptos, que sugieren la fusión de elementos complementarios para el surgimiento de la vida. Se alude a la creación de la tierra, de las montañas y los valles en la línea 1 del fragmento citado, pero la cosmogonía no se lleva a cabo hasta las líneas 8, 10 y 13 en las que se resemantiza el concepto a través de una línea circular de desarrollo cronológico. En esta breve secuencia narrativa es posible identificar pequeños ciclos temporales en que se connota la realidad en etapas cronológicamente paralelas y semánticamente complementarias.

Cabe señalar también que la vida no se origina sólo por un acto unilateral de los dioses, sino por medio de la participación activa de los elementos naturales que confieren al acto cosmogónico la fertilidad necesaria para el nacimiento del universo. La creación de la tierra se debe al levantamiento de las montañas y paralelamente al movimiento del agua, que marca la presencia de los valles y los fertiliza. Además, los ríos adquieren consistencia por su movimiento y por su manifestación frente a una mirada que los justifica. En esto se puede observar que la relación dialógica entre las manifestaciones naturales, dioses y hombres, rige la narración del *Popol Vuh*, según la función estética y connotativa del lenguaje poético.

Se observa también que la reflexión intelectual de los dioses se presenta como una acción paralela al camino de los ríos y al levantamiento de las montañas sin una dependencia cronológica o causal entre los eventos. La parataxis marca la percepción de la vida como cadena de acontecimientos simbólicamente vinculados, de un mismo valor jerárquico a nivel comunicativo.

La parataxis es la estructura predominante en todo el documento, desde los eventos cosmogónicos, hasta la creación de los primeros hombres y del estado k'iche'. El bulto sagrado de los antiguos padres, por ejemplo, está connotado a través de distintas perspectivas, no sólo como un

objeto de adoración, sino como guía e instrumento de luz. Se observa que en el ejemplo citado las líneas 3 y 4 expresan enfoques complementarios con relación al bulto, objeto de deferencia y sujeto de interacción. El nombramiento y la conmemoración del envoltorio lo transforman en un instrumento de claridad y de cohesión social, sugiriendo al mismo tiempo una identificación simbólica con los antiguos padres.

- 1. Conmemoran a sus padres
- 2. grande era el esplendor del bulto para ellos
- 3. no lo desataban
- 4. solamente estaba envuelto allí con ellos
- 5. Bulto de Fuego, fue dicho por ellos
- 6. cuando apareció (párr. 70)<sup>24</sup>

También en este caso la sucesión de frases principales coordinadas marca la cooperación de los sujetos en la significación simbólica del bulto, señal de los antepasados, objeto de adoración y artífice de su propia existencia sagrada. La sucesión de frases coordinadas permite un constante cambio de perspectivas, que connotan el referente según sus distintos aspectos simbólicos.

Si la parataxis es una estructura constante en diferentes civilizaciones ágrafas, la visión de la realidad como fusión activa entre los seres es propia de la cultura maya y puede ser leída como expresión de su cosmovisión. Estas reflexiones de carácter gramatical nos pueden ayudar a comprender la función del texto como lectura simbólica de la realidad, en que la palabra poética logra comunicar la multiplicidad semántica del mundo. Esto demuestra también el punto de vista nativo que orienta la narración y organiza la materia verbal en categorías conceptuales complementarias.

#### 1.2. La versificación<sup>25</sup>

Los estudios llevados a cabo a partir de los años 60 sobre la poesía americana han demostrado que ésta no sigue patrones métrico-matemáticos, como en el caso de la literatura occidental, sino pautas lógico-semánticas<sup>26</sup>. En particular el *Popol Vuh* ha sido objeto de numerosos

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> *PV*, p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> *PV*, p. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> La versificación consiste en el conjunto de fenómenos que determinan el verso según el ritmo, la periodicidad, el paralelismo o la repetición cuando una relación de elementos en la cadena hablada reaparece en otro punto del texto. Oswald Ducrot y Tzvetan Todorov, *Diccionario enciclopédico de las ciencias del lenguaje*, Siglo XXI, México, 1998, p. 220.

p. 220.

26 D. Tedlock, "Las formas del verso quiché", en R. Carmack y F. Morales Santos, op. cit., pp. 123-132; Frances Karttunen y James Lockhart, "La estructura de la poesía náhuatl vista por sus variantes", Estudios de Cultura Náhuatl, vol. 14, 1980, pp. 15-29; Ángel María Garibay, Historia de la literatura náhuatl, Porrúa, México, 1992, pp. 61-70; Miguel León Portilla, Literaturas de Mesoamérica, Secretaría de Relación Pública, México, 1984, p. 138-140; M. Edmonson, "Quiche Literature", en M. Edmonson, Literature, Handbook of Middle American Indians, vol. 3, University of Texas Press, Austin, 1985, pp. 107-131, D. Hymes, op. cit., pp. 431-48; Joel Sherzer, Verbal art in San Blas. Kuna culture through its discourse, Cambridge University Press, Cambridge, 1990, p. 18-30; Antony Woodbury,

estudios muy atinados sobre la versificación del texto, con diferentes propuestas interpretativas<sup>27</sup>. Los trabajos citados han hecho hincapié en la base semántica de la versificación del *Popol Vuh* según la repetición constante de unidades de significado.

La primera aclaración que considero importante se refiere a la distinción entre versificación y difrasismos, que a menudo han sido confundidos y asociados. Para mí el difrasismo consiste en la ruptura de una frase en dos o más términos gramaticalmente paralelos que pueden aludir a un tercer referente metafórico<sup>28</sup>. En cambio, la versificación lógica consiste en la repetición de frases semánticamente vinculadas. Los difrasismos y la versificación son procesos parecidos de asociación semántica, pero funcionan sobre dos niveles distintos de discurso: El difrasismo se mueve a nivel léxico y la versificación a nivel gramatical. Lo que quiero decir es que el difrasismo puede aparecer en la versificación, pero no representa un elemento esencial de su estructura. Pueden existir versos sin difrasismos y difrasismos sin versificación, aunque en la mayoría de los casos los dos recursos aparecen juntos. El difrasismo será analizado y profundizado en los siguientes párrafos, ya que constituye un tipo específico de asociación semántica que se realiza a nivel micro textual. La estructura y la función de la versificación semántica, en cambio, serán profundizadas en este mismo apartado.

Cabe señalar también que la esencia de la poesía no consiste sólo en una organización formal, sino en su capacidad de significación múltiple<sup>29</sup>. La sucesión de los versos paralelos del *Popol Vuh* representa en efecto un recurso de connotación progresiva del referente, ya que éste se construye a través de la expresión de sus valores complementarios. El estudio de la versificación adquiere un significado peculiar porque permite comprender los modelos básicos de asociación entre los distintos aspectos de la realidad. La retórica textual supera la finalidad estética de la disposición verbal y se dirige a la creación de múltiples capas de significación por medio de las relaciones gramaticales y fonéticas entre las palabras.

El manuscrito de Francisco Ximénez y la mayoría de las traducciones a las lenguas occidentales, como la edición de Adrián Recinos (1952), Adrián Chávez (1981), Antonio Villacorta (1962), Ermilio Abreu (1955) entre otras, registran el texto como una sucesión continua de la

"Rhetorical structure in a Central Alaskan Yupik Eskimo traditional narrative", en J. Sherzer y A. Woodbury, *Native American Discourse*, Cambridge University Press, Cambridge, 1987, p. 176-193.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> M. Edmonson, *The Book of Counsel. The Popol Vuh of the Quiche Maya of Guatemala*, Middle American Research Institute, Tulane University, Nueva Orleans, 1971; James Mondloch, "Una comparación entre los estilos de habla del quiché moderno y los encontrados en el Popol Vuh", en R. Carmack y F. Morales, *op. cit.*, pp. 87-108; D. Tedlock, "Las formas del verso quiché", *op. cit.*, pp. 123-132; William Norman, "Paralelismo gramatical en el lenguaje ritual quiché", en R. Carmack y F. Morales Santos, *op. cit.*, pp. 109-121.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Ver también Patrick Johansson, *Voces distantes de los aztecas*, Fernández, México, 1994, pp. 160-163.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> T. Todorov, Les genres du discours, Ed. du Seuil, París, 1978, p. 99; R. Barthes, El grado cero de la escritura, op.cit., 1996, pp. 46-57. y 205-206; Michel Foucault, Las palabras y las cosas, Siglo XXI, México, 1997, pp. 115-120.

materia verbal, con una disposición gráfica que la asemeja a la prosa<sup>30</sup>. A partir de los años 1970, con la publicación de la traducción al inglés de Munro Edmonson (1971)<sup>31</sup>, el texto del *Popol Vuh* ha conocido una nueva organización gráfica en versos, que atestigua el reconocimiento de un modelo rítmico autónomo de la versificación occidental. La edición de Dennis Tedlock (1985)<sup>32</sup>, por otro lado, combina fragmentos narrativos en prosa con secciones organizadas gráficamente en versos, según los distintos modelos que el autor reconoce en el texto. En 1999 Sam Colop en su versión paleográfica<sup>33</sup> registra una versificación constante a lo largo de todo el texto según pautas semánticas y gramaticales variables, que considero las más apropiadas para representar la organización retórica de la obra. También Allen Christenson<sup>34</sup> reconoce la presencia de una versificación gramatical y semántica que cruza toda la obra, con una organización gráfica en versos paralelos. Además, el autor reconoce pequeñas porciones textuales de dos, tres o más líneas, caracterizadas por una homogeneidad gramatical y una relación semántica interna. Estas secciones constituyen estrofas separadas gráficamente una de otra, con cierta uniformidad interna de forma y de contenido.

También para mí la totalidad del texto del *Popol Vuh* se organiza en versos; sin embargo, sus pautas son muy variables, como trataré de demostrar más adelante. En la traducción al español que presento al final de este trabajo adhiero en general a la propuesta versal de Sam Colop, aunque en algunos pasos nuestras organizaciones gráficas discrepan. Hay que subrayar, además, que la organización de las líneas de mi traducción no coincide necesariamente con la versificación, ya que he separado en distintas líneas también los términos paralelos de los difrasismos que, como vimos arriba, no coinciden con los versos. En efecto, la versificación consiste en la reiteración de unidades gramaticales y semánticas, mientras que la organización gráfica subraya los paralelismos, que pueden verificarse a nivel léxico o también expandirse a las estructuras gramaticales de la frase.

La versificación en todas las culturas consiste en la reiteración de unidades lingüísticas, que pueden responder a un patrón rítmico, métrico, fonético, gramatical, sintáctico o semántico, según los casos<sup>35</sup>. El análisis del texto k'iche' del *Popol Vuh* ha demostrado que el esquema básico de la obra es semántico-gramatical. En efecto, la repetición de conceptos es lo que confiere una estructura estilísticamente homogénea al texto. Una línea repite las informaciones comunicadas en los versos

-

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Francisco Ximénez, *Popol Vuh*, copia facsimilar y paleografía del español de Agustín Estrada Monroy, Guatemala, José de Pineda Ibarra, 1973; Adrián Recinos, *Popol Vuh*, Fondo de Cultura Económica, México, 1996; Adrián Chávez, *Pop Wuj: poema mito-histórico kí-che*', Vile, Guatemala, 1981; Antonio Villacorta, *Popol Vuh*; *Exégesis Crestomática del Manuscrito Quiché*, José de Pineda Ibarra, Guatemala, 1962, 2 vol.; Ermilo Abreu Gómez, *Popol Vuh*, Colofón, México, 1998.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> M. Edmonson, The Book of Counsel. The Popol Vuh of the Quiche Maya of Guatemala, op. cit..

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> D. Tedlock, *Popol Vuh*, BUR, Milán, 1998 (1° ed. en inglés por Simon and Schuster, Nueva York, 1985)

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> E. Sam Colop, op. cit..

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Allen Christenson, *Popol Vuh. Volume II. Literal Poetic Version. Translation and Transcription*, O Books, Winchester/ Nueva York, 2004.

anteriores con la variación de un elemento y la profundización de otro. La versificación y el ritmo entre las imágenes surgen de la sucesión de unidades conceptuales que connotan un mismo referente a lo largo de dos, tres o más versos<sup>36</sup>.

Si la versificación k'iche' se basa en la repetición de unidades de significado, resulta evidente que la pauta versal del *Popol Vuh* consiste en la oración independiente, puesto que ésta representa la unidad mínima de significación de las culturas orales<sup>37</sup>. En las civilizaciones de oralidad primaria o mixta, en efecto, una palabra aislada de su enunciado carece de valor semántico propio, ya que necesita contextualizarse lingüística y concretamente para ser significativa<sup>38</sup>. Por eso considero necesario hacer una distinción entre difrasismos y versificación, porque los términos pareados del difrasismos no pueden constituir en sí una unidad de significación (o sea versos), sino sólo una parte integrante de ella. La versificación del *Popol Vuh* consistiría en la sucesión de oraciones coordinadas independientes, que expresan aspectos complementarios de la realidad.

La unidad básica de la versificación del documento consiste para mí en un patrón gramatical-semántico, o sea en la reiteración de estructuras gramaticales que expresan significados recíprocamente vinculados. El nivel gramatical se sobrepone al semántico, ya que la narración k'iche' distribuye los significados en unidades semánticas complementarias.

Esto no responde sólo a un proceso deductivo de las características generales de las culturas ágrafas, sino que encuentra una justificación en el documento mismo. La obra se construye en la reiteración constante de significados a través de las oraciones independientes. Hay que considerar la versificación como un recurso dinámico, que permite acercarse progresivamente al objeto de la comunicación a través de sus distintos vínculos con los otros aspectos de la realidad. Esta concepción de la versificación supera una definición rígida de la estructura de cada verso y se basa en un molde relacional entre un verso y otro. Lo que define la versificación k'iche' es la repetición de oraciones que desempeñan una con otra la misma función gramatical y una complementariedad semántica. Sin embargo, si el patrón gramatical se repite a lo largo de toda la obra, las relaciones semánticas se mantienen a lo largo de unos versos, hasta la introducción de un nuevo concepto matizado en tres, cuatro o más frases paralelas.

Se puede observar que en la versificación del *Popol Vuh* intervienen dos niveles relacionales. Por un lado, el patrón gramatical determina estructuras jerárquicamente paritarias en que transmitir las informaciones. El modelo gramatical se repite constantemente, confiriendo

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> H. Beristáin, *op. cit.*, p. 501; O. Ducrot y T. Todorov, *op. cit.*, pp. 220-21.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> La unidad prosódica de muchas culturas orales coincide con la estructura gramatical, que enfatiza la repetición de los significados. A. Woodbury, "The functions of rhetorical structure: A study of Central Alaskan Yupik Eskimo discourse", *Language in Society*, vol. 14, n. 2, junio de 1985, pp. 160-161.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> P. Zumthor, *op. cit.*, pp. 122-24.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> C. Blanche-Benveniste, *op. cit.*, pp. 67-69; W. Ong, *op. cit.*, pp. 59-61.

homogeneidad estilística y un compás en la sucesión de acciones y actantes<sup>39</sup>. El patrón semántico, en cambio, rige la repetición de los conceptos expresados en una serie limitada de oraciones independientes (normalmente cuatro o cinco). Los significados se vinculan recíprocamente de un verso a otro, profundizando y matizando el referente principal, hasta pasar a un nuevo referente y a una nueva connotación en los versos sucesivos. Los dos modelos gramatical y semántico intervienen de forma complementaria en la versificación, ya que la pauta gramatical permite la distribución paralela de los significados y la relación semántica marca la cadena de oraciones jerárquicamente paritarias.

La pregunta que surge a este respecto se refiere a la función de la versificación en el *Popol Vuh*; o sea si ésta tiene un valor interno o responde sólo a una interpretación forzada por parte de la crítica según los modelos rítmicos de la poesía occidental. En primer lugar se podría contestar que la versificación es una constante de la producción poética de todas las culturas, desde el mundo chino y japonés hasta el africano, europeo y americano<sup>40</sup>. Las culturas ágrafas moldean sus reflexiones y su patrimonio mítico en discursos altamente formalizados, que facilitan la memorización y la recepción del mensaje oral<sup>41</sup>. La prosa, en cambio, es el producto de las comunicaciones escritas, que moldean la realidad desde una mirada unívoca y una perspectiva individual<sup>42</sup>.

La versificación crea un ritmo entre las unidades reiterativas, fonéticas o semánticas, que pueden ser registradas y organizadas en la memoria más fácilmente. También en el caso del *Popol Vuh*, la estructura versal representa un recurso mnemónico, ya que se encuentran versos-fórmulas que se repiten en distintos pasos de la obra ("que se siembre, que amanezca"; "que así sea"; "tuvieron hijos, tuvieron hijas" etc.) Asimismo, cada oración completa las informaciones de los versos anteriores, en un juego de repetición y profundización que agiliza la comprensión del referente. La sucesión de las oraciones coordinadas, además, permite la distribución de los significados en las estructuras jerárquicamente paritarias, que expresan la coparticipación de los distintos sujetos en la significación de la realidad.

Otro aspecto interesante es la presencia de partículas con valor retórico que a menudo abren las frases y subrayan la sucesión de los versos. Éstas partículas, como *ta*, "entonces", *k'ate*, "así" o *xa*, "solamente" se encuentran al principio de la oración y demuestran la percepción de la frase

32

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Según la teoría greimasiana, los actantes son los personajes del relato estudiados en la medida de sus acciones, como "agentes narrativos" de la historia, o sea considerados en función de su participación activa en la narración. R. Barthes, "Introducción al análisis estructural de los relatos", *op. cit.*, p. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> W. Ong, *op. cit.*, pp. 5-6; W. Norman, *op. cit.*, pp. 112-113; W. Ong, "African Talking Drums and Oral Noetics", *New Literary History*, vol. 7, n. 3, 1977, pp. 413-416; P. Zumthor, *op. cit.*, pp. 63-66.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> P. Zumthor, op. cit., p. 237; W. Ong, Orality and Literacy., pp. 34-34.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> W. Ong, Orality and Literacy, op. cit., pp. 104-105.

como una unidad de reiteración a nivel estructural<sup>43</sup>. Por otro lado, la repetición de las coordinadas se puede considerar como un riel constante por donde pasan las informaciones. La versificación resulta ser, entonces, también un recurso de profundización semántica por la asociación entre los distintos aspectos de la realidad en estructuras paralelas.

La versificación desempeña una doble función en el texto: por una parte es un expediente de organización de las invariables en formas fácilmente registrables por la memoria<sup>44</sup>, por otro expresa la polisemia de la realidad. Sería interesante entender si los versos semántico-gramaticales presentaban también un patrón fonético, o sea si constituían unidades prosódicas marcadas por pausas durante la representación colectiva del texto. Por el carácter esencialmente oral del texto, la prosodia y la entonación representaban seguramente un recurso fundamental en la significación de la obra. Sin embargo, por las condiciones específicas de transmisión del documento, nos es imposible hasta la fecha llegar a una interpretación certera de las técnicas y los ritmos de recitación<sup>45</sup>.

En este primer acercamiento a la versificación de la obra, podemos concluir que ésta sigue distintos modelos estructurales, no todos presentes al mismo tiempo. En algunos casos los versos están marcados por la repetición de prefijos o sufijos o de partículas con valor retórico que subrayan la continuidad versal. Algunos versos se concluyen también con fórmulas metalingüísticas (como *xucha'xik, xe'ucha'xik, xcha'*, "le/s fue dicho", "dijo", que señalan la transición de las voces. En otros pasos la versificación sigue un patrón semántico en la reiteración de conceptos matizados o de estructuras gramaticales. En la mayoría de los casos, en fin, la entonación acompañaba el ritmo semántico y gramatical y proporcionaba otros modelos prosódicos.

La combinación de modelos versales se reconoce en otras tradiciones poéticas americanas, como la kuna de San Blas, según el estudio de Joel Sherzer<sup>47</sup>. También en este caso, como sugiere

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Anthony Woodbury en su interesante estudio sobre la retórica del Yupic Eskimo de Alaska central señala la importancia de las partículas con valor retórico en la variación de los modelos versales básicos, para la creación de encabalgamientos e inversiones de la estructura del verso. El autor observa también la interdependencia de los modelos prosódicos, gramaticales y de las partículas retóricas. A. Woodbury, "The Functions of Rhetorical Structure: A study of Central Alaskan Yupik Eskimo discourse", *op. cit.*, pp. 160-165.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> W. Ong, Orality and Literacy, op. cit., pp. 57-62.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Dennis Tedlock estudia la versificación del *Popol Vuh* a partir de la lectura oral del texto por parte de un hablante k'iche' actual, propuesta que considero interesante, pero no completamente fiable. La lectura moderna del *Popol Vuh*, en efecto, plantea el problema de la conservación de los modelos rítmicos de la primera época colonial en un hablante alfabetizado, que asimila el texto a través de un canal escrito. En la organización versal que propongo, no pretendo afirmar que efectivamente así se recitaba el texto, sino que el patrón gramatical-semántico es el único claramente observable hoy, que produzca una repetición de unidades básicas. D. Tedlock, *Verba manent. L'interpretazione del parlato, op. cit.*, pp. 166-180; A. Woodbury, "The functions of rhetorical structure: A study of Central Alaskan Yupik Eskimo discourse", *op. cit.*, pp. 156-160.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> J. Sherzer, *op. cit.*, pp. 16-30.

el trabajo citado, dos principios básicos rigen la versificación: por un lado la armonía sincrónica y la simetría, por otro el contraste y la tensión dinámica<sup>48</sup>.

La versificación del *Popol Vuh* se presenta entonces en todo el documento con una gran variedad formal. Sin embargo, se pueden identificar dos modelos básicos que podemos denominar gramatical y semántico. En los ejemplos que siguen, trataré de explicar las formas en que se moldea la versificación según estos dos principios estructurales. El primer tipo prevé la repetición rigurosa de la estructura gramatical de una oración en las líneas siguientes, que profundizan y amplían el significado del referente. Se verifica un juego entre la reiteración de morfemas y la variación de raíces verbales, que en un primer momento se asimilan por la misma función gramatical y en una segunda etapa crean una tensión entre los respectivos campos de significación, connotando el referente de los rasgos semánticos pertinentes de cada unidad gramatical.

En el ejemplo siguiente se puede observar que cada línea respeta la misma estructura gramatical marcada a través de los prefijos verbales de aspecto y persona. Las raíces verbales desempeñan la misma función en la frase independiente, pero su asimilación gramatical produce una tensión semántica entre los términos. Se nota, por ejemplo, que cada línea sugiere aspectos complementarios del acto comunicativo, como la capacidad humana de intercambiar palabras en la línea 1 ("hablar"; raíz ch'a)<sup>49</sup>, la interacción acústica entre los animales en la línea 3 ("gorjear"; verbo yonolik)<sup>50</sup> y la solicitación vocal de la intervención del otro en la línea 2 ("llamar", raíz sik")<sup>51</sup>.

```
1. Hablen
```

- 2. llamen
- 3. gorjeen
- 4. llamen
- 5. hablen uno por uno en cada especie en cada grupo (párr. 7)<sup>52</sup>

Kixch'awoq kixsik'inoq mixyonolikinik mixsik'inik kixch'awajetaj chi jujunal chu jutaq ch'ob'il chi jutaq molajil.

La tentativa de los dioses de crear a seres hablantes concretiza más su significado en la sucesión de las líneas paralelas y se configura como necesidad de interacción entre los seres. Se

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> *Ibídem*, p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> Charles Etienne Brasseur De Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, José de Pineda Ibarra, Guatemala, 1961, p. 252.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 363.

puede observar también que las líneas 2-4 y 1-5 repiten las mismas raíces, para subrayar el concepto y favorecer la comprensión del mensaje oral.

Por otro lado, la línea 5 se fragmenta en un difrasismo múltiple, de tres elementos. Este recurso connota ulteriormente la comunicación como diálogo entre distintas voces. Podemos observar que la versificación gramatical y el difrasismo presentan la misma estructura formal en el juego de repetición con variación. Sin embargo, el paralelismo versal de las primeras 5 líneas interviene a nivel gramatical en la integración de unidades de significado, mientras que el difrasismo múltiple de las líneas 5 a/b/c se explica a nivel léxico entre partes complementarias de una única unidad semántica. Ambos recursos tienen la función de connotación y ampliación del referente, pero intervienen sobre dos niveles distintos del discurso. En este ejemplo, el patrón gramatical de la versificación se cristaliza a lo largo de 5 líneas en formas constantes para enfatizar la complementariedad de los aspectos implicados en la comunicación. Por otro lado, el difrasismo permite la recíproca contextualización de los actantes que intervienen en el acto comunicativo.

El patrón gramatical de la versificación es más frecuente en los episodios cosmogónicos y la creación del estado k'iche', como se puede observar en el siguiente ejemplo sobre la destrucción de los hombres de lodo.

```
solamente se derriba
solamente se moja
solamente se empapa
solamente se ablanda
solamente se deshace
solamente también se hace moho. (párr. 7)<sup>53</sup>
```

xa chi yojomanik xa tzub'ulik xa neb'elik xa lub'anik xa wulanik xa pu chi'umarik.

La repetición de la partícula xa, "solamente" acentúa la sucesión de los versos y la transmisión de significados. Además, la anáfora y la rima (-ik) enfatizan la estructura paralela de las oraciones. También en este caso, cada línea connota el referente según sus aspectos complementarios, transformando la destrucción de la primera generación de hombres en una circunstancia interna en que los individuos determinan su desgaste. Los seres de lodo se caracterizan por su no-esencia, porque no llegan a ser algo distinto de la tierra, el agua y el aire de que se forman. Más que de una destrucción, podemos hablar de una creación inacabada, en que los

 $<sup>^{52}</sup>$  PV, p. 28. El uso de la negrita es mío, para enfatizar la repetición de los morfemas.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> PV, p. 30. La negrita es mía.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> C. López Ixcoy, *op. cit.*, p. 226.

individuos no participan activamente en la creación como sujetos y por esto causan su aniquilación.

La repetición de versos paralelos enfatiza las etapas de su regreso a la materia a través de aspectos complementarios como las acciones de empaparse, remojarse, ablandarse y derribarse. También en este fragmento, la versificación gramatical tiene la función de marcar la combinación de las actividades complementarias y subrayar la necesaria participación de los individuos en su existencia. La creación y la destrucción de los seres de lodo no es sólo el resultado de la acción de los dioses, sino de su ambigua interacción con el mundo.

Otros ejemplos del paralelismo gramatical se encuentran en los episodios de las hostilidades entre las poblaciones del altiplano guatemalteco en los relatos de la formación del estado k'iche'. En el primer fragmento se observa una estructura versal muy parecida a la analizada arriba, en que cada línea mantiene la misma organización gramatical con la variación de las raíces verbales. Cada línea profundiza distintos aspectos del referente. Los gritos de guerra, la participación violenta de las armas y los golpes del cuerpo producen un *clímax* de intensidad. En este caso, se nota que las palabras no están dirigidas a la comunicación mutua, como en los ejemplos anteriores, sino al señalamiento de su presencia. Efectivamente, los verbos usados manifiestan una connotación violenta y colectiva, en que no se hace énfasis en el objeto o los miembros de la comunicación, sino en el modo. También aquí se verifica un cruce de perspectivas, ya que el sujeto de las líneas 1-4 son los guerreros, mientras que en el verso 5 cambia el punto de vista y se transforman los gritos mismos en sujetos del acto comunicativo.

- Voceaban adornados con sus flechas sus escudos
- 2. golpean sus bocas
- 3. silban
- 4. gritan
- 5. vocean sus gritos sus silbidos
- 6. cuando entran debajo de la ciudad. (párr. 69)<sup>55</sup>

Ke'ominik e wiqitalik chi chab'
chi pokob'
chikiq'osij kichi'
kelulutik
kech'animik
chi'ominik kiyuyub'
kixulq'ab'
ta xe'ok chuxe' tinamit.

También en el fragmento citado, a la versificación gramatical se superpone el recurso de los difrasismos múltiples, que profundizan ulteriormente el significado del referente actuando sobre distintos ejes semánticos. Los gritos y los silbidos del difrasismo repiten la estructura paralela de las

\_

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> PV, p. 166.

líneas 3 y 4, aquí con una connotación ligeramente distinta. En este caso, en efecto, se enfatiza el resultado y la recepción de los chillidos por los oyentes, subrayando el carácter iterativo y activo de los gritos mismos. El difrasismo "flecha/ escudo", en fin, connota la palabra de los guerreros de la capacidad de ofensa y defensa, confiriendo un papel dinámico e interactivo a la gritería bélica de las tribus enemigas. Cabe señalar, además, que esta asociación verbal es una formula muy común también en otros textos poéticos mayas como el *Rabinal Achí* y que se encuentra en formas lexicalizadas en la lírica y en los códices nahuas para indicar la guerra. El patrimonio poético mesoamericano se repite a nivel intertextual, dando cohesión a los documentos y reflejando una parecida visión de la realidad.

El paralelismo gramatical normalmente se desarrolla a lo largo de 4 o 5 líneas. En algunos caso, se puede reconocer también un patrón binario en la repetición de estructuras gramaticales, aunque éste no sea en absoluto la forma más frecuente, puesto que a menudo se diluye en series más amplias. En referencia al primer núcleo habitacional de Jakawitz los narradores del *Popol Vuh* connotan el incremento demográfico del valor sagrado de la procreación.

- 1. Así primero se establecieron
- 2. allí se reprodujeron
- 3. se multiplicaron
- 4. tuvieron hijas
- 5. tuvieron hijos sobre Jakawitz. (párr, 69)<sup>57</sup>

Are nab'e xetik'e wi chiri' xepoq' wi xek'iritaj wi xemi'alanik xek'ajolanik chuwi Jakawitz.

También en este ejemplo, la partícula *wi* se repite en los versos 1, 2, 3 y 5, indicando la continuidad semántica entre las oraciones y la estructura gramaticalmente paralela. En particular se reconocen dos pares de términos complementarios, que connotan el referente según dos perspectivas (líneas 2/3 y 4/5). Los verbos "reproducir" (raíz *poq*")<sup>58</sup> y "multiplicarse, esparcir" (raíz *k'iritaj*)<sup>59</sup> hacen hincapié en la expansión numérica y territorial de la población, mientras que

\_

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Ch. E. Brasseur de Bourbourg, "Rabinal achí" en *Grammaire de la langue quichée, espagnole-française mise en parallèle avec ses deux dialectes, cakchiquel et tzutuhil, tirée des manuscrits des meilleurs auteurs guatémaliens,* Bertrand, París, 1862; Bernardino de Sahagún, *Historia general de las cosas de Nueva España*, Porrúa, México, 1992, libro VI; P. Johansson, *Voces distantes de los aztecas, op. cit.*, p. 161 y 293; P. Johansson, *La palabra de los aztecas,* Trillas, México, 1993, pp. 30 y 138-141; Amos Segala, Literatura náhuatl, Grijalbo-CONACIT, México, 1990, pp. 130-133. Mercedes Montes de Oca, *Los difrasismos en el náhuatl del siglo XVI*, UNAM, México, FFyL, Tesis Doctoral, 2000, pp. 253-254.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> PV, p. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, pp. 263.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Thomás de Coto, *Thesaurus Verborum. Vocabulario de la lengua cakchiquel vel guatemalteca, nuevamente hecho y recopilado con sumo estudio, trauajo y erudición,* UNAM, México, 1983, p. CXC.

las dos líneas siguientes contienen las raíces *mi'al*, ("hija") y *k'ajol* ("hijo de padre")<sup>60</sup>. Se enfatiza así la continuidad temporal de las generaciones y la compenetración de elementos masculinos y femeninos.

El aumento demográfico que constituye la base de la fundación del estado k'iche' adquiere de esta forma un valor sagrado, ya que nace por la confluencia de dos principios vitales masculino y femenino. La convergencia de la dimensión territorial y cronológica, además, confiere a la población k'iche' un valor universal, como continuidad de generaciones en el tiempo y en el espacio. Si por un lado es posible identificar dos pares de conceptos complementarios, por otro la estructura paralela de la versificación determina la confluencia de significados de una línea a la siguiente, superando de esta forma el patrón binario y dando cohesión semántica a los versos.

Se puede notar, además, que las líneas 2-5 representan un desarrollo cronológico del concepto expresado en el primer verso (el asentamiento k'iche en Jakawitz), pero a la vez estas líneas constituyen su justificación y su razón de ser. La sucesión de los versos paralelos profundiza el sentido de la fundación del estado y lo connota de los principios vitales y los gérmenes de la futura expansión territorial. El asentamiento en Jakawitz se presenta como raíz de las generaciones presentes y al mismo tiempo como núcleo vital que permite el desarrollo del estado. En el ejemplo citado, cada verso representa una oración independiente, donde el significado de una línea está profundizado y ampliado por las demás. Esto determina una recíproca influencia metafórica de un verso sobre otro a nivel micro e macro textual, más allá del orden cronológico de la sucesión de los eventos.

En el fragmento arriba citado (entre la línea 1 y las siguientes) es posible reconocer también las marcas del segundo tipo de asociación versal definido antes como paralelismo semántico. Éste es el caso más frecuente en el *Popol Vuh*, sobre todo en los episodios de las bajadas a Xib'alb'a y las luchas de los gemelos contra las fuerzas antagónicas. El paralelismo semántico consiste en la sucesión de versos de estructura gramatical distinta, pero de significado parecido o complementario. En estos casos las líneas presentan una organización gramatical bastante libre, pero al mismo tiempo desarrollan un vínculo semántico recíproco. Los versos repiten el concepto expresado en las líneas anteriores a través de una autónoma estructura gramatical. El fragmento que sigue puede aclarar la estructura y la función del paralelismo semántico.

- 1. Así, pues, entonces los miró la abuela
- 2. sus malas caras vio la abuela
- 3. entonces se rió
- 4. no aguantaba la risa la abuela. (párr. 26)<sup>61</sup>

6

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., pp. 152 y 207.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> PV, p. 79.

K'ate puch ta xmukun ri ati't itzel kiwach xril ati't ta xtze'nik mawi xukuy utze' ati't.

La línea 1 y la línea 2 presentan en estructuras gramaticales distintas los aspectos de un mismo referente, en este caso la mirada de la abuela. En el primer verso se enfatiza la acción de la anciana y su mirada hacia los nietos, en el segundo el resultado de la acción y la percepción que le deriva. La relación lógica entre el verso 3 y 4 es aun más evidente, puesto que la tercera línea comunica la reacción de la abuela a su mirada y la cuarta intensifica aun más el concepto, confiriendo valor activo a la risa. Cada verso se vincula semánticamente con los otros, concretizando los significados individuales y ampliando la esfera semántica del referente. En el ejemplo citado, la mirada de la abuela se carga también de las reacciones de asombro y de las características negativas del objeto de su mirada.

El aspecto más interesante es que la libre estructura gramatical de las oraciones permite un cruce de perspectivas y una interpretación dialógica del evento, porque cada línea cambia el punto de vista de observación y el aspecto enfatizado. El paralelismo semántico representa los acontecimientos como una suma de interacciones recíprocas entre las manifestaciones vitales. Además, la repetición de la misma palabra al final de los versos (*ati't*, "abuela")<sup>62</sup> subraya el paralelismo de acciones y perspectivas.

Unas líneas más adelante se vuelve a registrar la misma estructura paralela, siempre en referencia a la risa de la abuela. En primer lugar, se nota la repetición de fórmulas casi idénticas a lo largo del texto, como recurso propio de la poesía oral<sup>63</sup>. El narrador ordena en la recitación colectiva un patrimonio verbal que se pueden utilizar en los distintos contextos con significados cambiantes<sup>64</sup>. También en el siguiente fragmento, el paralelismo semántico vincula oraciones gramaticalmente distintas, pero de significado afín.

- 1. Entonces los vio, pues, la abuela
- 2. así se multiplicó la risa de su abuela
- 3. no vio, pues, sus caras por ser causa de la risa de la abuela (párr. 26)<sup>65</sup>

Ta xril chi k'ut ri ati't k'ate xpoq'olij chi utze' ri kati't ma chi k'u xil chi kiwach rumal utze'b'al ati't.

La línea 3 enfatiza el sentido de la primera oración, negando aparentemente su contenido. En efecto las dos frases presentan una estructura parecida, pero con perspectivas distintas. En el primer

\_

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> W. Ong, *Orality and Literacy*, *op. cit.*, pp. 20-23; P. Zumthor, *op. cit.*, pp. 122-124; D. Olson y N. Torrance, "Introducción", en D. Olson y N. Torrance, *op. cit.*, p. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> P. Zumthor, *op. cit.*, p. 81.

caso se hace hincapié en la mirada de la anciana, en el tercer verso en su dificultad por la aparición de la risa. La segunda línea representa un elemento de transición que connota la mirada y la risa como dos acciones complementarias, o sea la causa y el resultado una de la otra. Aquí también la repetición de *ati't* en posición enfática subraya el paralelismo.

Desde estos ejemplos, resulta claro que el paralelismo semántico no se verifica sólo a nivel microtextual, sino que se crean cadena de versos semánticamente vinculados, que connotan progresivamente el referente en distintos pasos de la obra. El paralelismo semántico es el modelo de asociación versal más frecuente, sobre todo en los episodios centrales de los gemelos, en que predomina la variedad de estructuras gramaticales de las oraciones coordinadas. Normalmente el paralelismo semántico presenta una menor densidad de difrasismos, ya que la estructura gramatical no se mantiene en las líneas paralelas.

Podemos concluir, entonces, que la casi totalidad del documento presenta una versificación semántico-gramatical, en que se repiten unidades de significado (las oraciones independientes), con distintos modelos de asociación versal. En algunos casos los versos paralelos reiteran la organización gramatical de la frase, los morfemas y las partículas con valor retórico, en otros hay variedad gramatical y una constante resemantización de los significados. En muchos pasos se combinan los dos patrones, creando cadenas de versos semánticamente vinculados con un modelo gramatical constante en algunas líneas y variado en otras. Por otro lado, cabe señalar que el modelo semántico vincula un número limitado de versos, en general 4-5. Se crean entonces pequeños núcleos de profundización semántica del referente a lo largo de largas cadenas de versos independientes y libres desde el punto de vista gramatical. La versificación del *Popol Vuh* entonces está caracterizada por una gran variedad de formas en que se explica un modelo versal básico, que da unidad rítmica y homogeneidad semántica a toda la narración 66. Los núcleos básicos de profundización semántica se repiten con cierta constancia, llegando a connotar constantemente el referente principal desde nuevas perspectivas.

## 1.3. La estructura textual

Las ediciones modernas del *Popol Vuh*, desde la versión clásica de Recinos (1952), hasta las traducciones inglesas de Edmonson (1971) y Tedlock (1985) y las versiones bilingües de Villacorta (1962) y Chávez (1981), antes mencionadas, dividen la obra en cuatro o cinco secciones narrativas según criterios temáticos. Sin embargo, el manuscrito de Francisco Ximénez presenta una continuidad gráfica desde el folio 1 r. hasta el 56 v., sin ninguna división en capítulos. La

<sup>65</sup> PV, p. 80

۵

<sup>66</sup> D. Tedlock, "Las formas del verso quiché", op. cit., pp. 123-132; W. Norman, op. cit., pp. 109-121.

organización de la materia narrativa respeta únicamente la sucesión de párrafos<sup>67</sup>, que pueden proporcionar informaciones interesantes sobre la naturaleza de la obra. René Acuña en su estudio sobre el *Popol Vuh* señala que el manuscrito se divide en 94 secuencias, marcadas por letra capital y sangría, que según el autor serían una señal del carácter occidental del texto<sup>68</sup>. Siguiendo distintos criterios, yo he identificado en la obra 155 párrafos (que señalo en mi traducción al español), o sea 66 más. La diferencia sustancialmente se debe a mi consideración de las genealogías reales k'iche' de los folios 55 r. -56 v. como distintas secuencias, ya que Ximénez dispone cada cargo político en una línea a parte, aunque aquí el uso de la letra capital no es significativo, porque los párrafos empiezan con el nombre propio del personaje.

Además, hay que señalar que la organización del manuscrito en secuencias gráficas ofrece más problemas que soluciones. Estas secciones narrativas no siguen aparentemente criterios constantes en la extensión de los fragmentos, ni en la distribución de la materia. En primer lugar, hay párrafos de dimensiones muy disformes, desde pocas líneas, hasta dos o tres folios. Por ejemplo en los folios 15 v. y 18 r. hay secuencias de tres y dos líneas introductorias a la sección siguiente, mientras que desde el folio 24 hasta el 26 r. no se presenta ninguna interrupción gráfica. En el 26 v. hay otra sección breve de 16 líneas y en el 27 r. una de 9 líneas y después otra que abarca dos folios (27 r.-28 r.). A pesar de ser las únicas secciones gráficas evidentes, los párrafos arriba considerados no pueden coincidir con el concepto occidental de capítulos, por su extensión muy heterogénea y por su variedad estructural.

En efecto, las secciones identificadas no respetan rígidamente una unidad temática en su interior, ya que hay episodios que cruzan algunos párrafos. Éste es el caso evidente de las luchas entre los gemelos y Wuqub' Kaqix, que abarca 4 secuencias, las batallas contra Sipakna 2 y sólo 1 los combates contra Kab'ragan. También la narración del primer descenso a Xib'alb'a se rompe en dos secciones, así como el episodio de la preñez de Xkik' en el folio 16 r., mientras que la tentación en los baños de Tojil se divide en tres.

Esta variedad gráfica en la disposición de la materia podría responder a criterios narrativos, que no necesariamente coinciden con la percepción de la unidad temática de un lector moderno. Sin embargo, hay otros elementos que considerar. En primer lugar hay párrafos que empiezan con una introducción o se cierran con una fórmula conclusiva o de transición, como en los folios 1 r.; 1 v.; 6 r.; 8 r.; 9 v.; 10 v; 12 r.; 13 r.; 15 v., 17 r.; 18 r.; 28 v.; 32 v.; 33 r.; 40 r.; 41 v. 42 v.; 46 v.; 47 r.; 51 r.; 52 r; 53 v.; 54 r.; 55 r.; 55 v.; 56 r. y 56 v.. La presencia de la voz narradora que introduce y concluye los episodios es muy común, pero no constante en todas las secuencias y no se puede

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> El párrafo se define como una unidad tipográfica de varias frases en el interior de un texto. O. Ducrot y T. Todorov, *op. cit.*, p. 337.

68 R. Acuña, *Temas del Popol Vuh*, *op. cit.*, pp. 19-25.

considerar como una marca típica de la narración del *Popol Vuh*. Sobre todo, las fórmulas no influyen en la estructura de los párrafos, sino que más bien representan un expediente narrativo que permite la transición entre un episodio y el siguiente.

Un segundo aspecto es significativo. En algunos casos, la división en secciones gráficas rompe el desarrollo temático, como en el folio 19 r., en que la organización gráfica interrumpe la cadena de versos paralelos:

Así, pues, se pusieron a tocar la flauta Junajpu-Mono tocaron con la flauta.

26- Así también cantaron tocaron la flauta tocaron el tambor cuando tomaron sus flautas sus tambores (párr. 26). 69

Lo mismo ocurre en los folios 23 v (párr. 31); 30 r. (párr. 40); 31 v. (párr. 42); 35 v., (párr. 52-53) y 48 v. (párr. 72), entre otros. También el caso del folio 48 v. es interesante, porque revela que el nuevo párrafo rompe un paralelismo semántico. Además, los verbos que cierran y abren las secuencias (*xeopon*) son idénticos en la raíz y los morfemas, sugiriendo una continuidad entre una sección narrativa y otra.

Así, pues, es el nombre de ese señor Señor de la salida del sol llegaron allí.

72- Entonces llegaron, pues, delante del señor Nakxit, es el nombre del gran señor solamente había un único juez grande era su poderío (párr. 72).

En los folios citados se encuentran estructuras parecidas de interrupción gráfica y continuidad semántica y gramatical. Todos estos elementos demuestran a mi parecer que la división de la materia en párrafos no respeta rígidamente el modelo occidental de los capítulos según unidades temáticas, sino que la disposición se debe a las modalidades específicas de transmisión del texto, o mejor dicho de traducción de un código a otro. La presencia de los párrafos es reveladora de la naturaleza del texto, o sea de la transición de una forma oral (posiblemente con una base jeroglífica) a un canal alfabético escrito o de un manuscrito a otro<sup>70</sup>. Estoy de acuerdo con René

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> *PV*, p. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Sobre la posible presencia de un manuscrito jeroglífico de referencia, hoy desaparecido, ver: A. Estrada Monroy, "Investigaciones sobre el Popol Vuh", *ASGHG*, vol. 45, n. 1, enero-diciembre 1972, pp. 56-57; M. Edmonson, *The Book of Counsel. The Popol Vuh of the Quiche Maya of Guatemala, op. cit.* p. vii; C. Sáenz de Santa María, "Los Escolios a la Historia de el origen de los indios", *Estudios sobre Política Indigenista Española en América*, vol. 2, 1976, p. 68; A. Chávez, "Una introducción al Pop Wuj", en R. Carmack y F. Morales Santos, *op. cit.*, pp. 380-383. Bartolomé de las Casas atestigua la presencia de una tradición escrita prehispánica entre los mayas de Guatemala

Acuña en que las secuencias se deben a una disposición gráfica occidental<sup>71</sup>, así como todo los otros aspectos formales de la obra, desde el papel hasta el alfabeto en que está escrito y la cultura de su último copista. Sin embargo, nuestras conclusiones divergen, ya que para mí la organización en párrafos afecta sólo la estructura superficial de la obra. No pretendo negar obviamente el canal occidental de su transmisión, sino afirmar que la división en unidades narrativas podría responder a las condiciones propias de su transcripción y no a una estructura profunda de origen europeo. La presencia de las secuencias para mí no tiene que ser asimilada a los capítulos occidentales; en primer lugar porque no presentan la misma estructura y la misma función, en segundo lugar porque manifiestan pautas variables a lo largo del texto.

Los párrafos según mi opinión son simplemente señales del carácter híbrido del manuscrito, como núcleos gráficos que el copista introdujo al pasar de un texto oral a uno escrito o de una versión alfabética a otra. Los párrafos no son otra cosa que divisiones gráficas que ordenan la materia según una finalidad escrita, o sea la de conferir al texto una continuidad narrativa, dando cohesión a los fragmentos que posiblemente tenían origen y funciones autónomas. Las pausas gráficas entre los párrafos posiblemente correspondían a expedientes suprasegmentales de la narración oral, como la alternancia de silencio y voz, intervenciones gestuales, cambio de tono etc.

La división en secciones es la natural organización de las narraciones escritas, que marca pausas entre secciones narrativas. Sin embargo, en el caso del *Popol Vuh*, los párrafos no respetan necesariamente criterios temáticos, como vimos arriba, sino más bien narrativos, en la integración entre una sección y otra. Se podría decir que las pausas entre una secuencia y otra más que marcar el cambio entre secciones temáticas, enfatizan la continuidad y la transición entre las unidades narrativas.

Las fórmulas que abren o cierran las secciones son un ejemplo elocuente de la transición entre la forma oral y la escrita. Las referencias meta-poéticas indican que el narrador incorpora voluntariamente informaciones contextuales a una base oral, para permitir la comprensión de la ocasión y las formas de transmisión textual. Ya desde las primeras líneas de la obra hasta los últimos folios resulta claro que la voz narradora se manifiesta en la transposición entre la versión oral a la alfabética. Las referencias al acto comunicativo escrito determinan la necesidad de integrar la ocasión y la función de la transmisión en una materia moldeada por la tradición oral.

En los ejemplos siguientes se puede observar que el narrador hace referencia a la transcripción gráfica como elaboración póstuma de una materia ya elaborada por la tradición ("Aquí escribiremos/ dejaremos sembrada la antigua palabra"; "Esto escribiremos ya dentro de la voz de

<sup>(</sup>posiblemente de la Vera Paz), aun activa en la primera época colonial. Bartolomé de las Casas, *Apologética historia sumaria*, UNAM, México, 1967, , pp. 504-505.

<sup>71</sup> R. Acuña, Temas del Popol Vuh, op. cit., p. 24.

Dios/ ya en el cristianismo"; "no escribimos sus nombres"). Esto indica que probablemente las fórmulas de transición fueron incorporadas en la fase de transcripción del manuscrito alfabético, así como parece ser en el caso de las referencias a la narración oral.

Las intervenciones de la voz narradora para introducir un episodio, concluir otro y presentar a nuevos personajes corresponde casi siempre al principio o la conclusión de un párrafo. Esto podría depender de las necesidades de dar cohesión y uniformidad a los episodios heterogéneos que formarían el corpus alfabético del *Popol Vuh*<sup>72</sup> ("Nosotros diremos la derrota de cada uno de los que se engrandecen de sí mismos"; "solamente la mitad contaremos", "Así pues diremos los nombres del padre de Junajpu/ Xb'alanke"; "Se dirá pues la derrota de Jun B'atz'/ Jun Chowen por parte de Junajpu/ Xb'alanke"; "pues vamos a contar su llegada"; "Así pues luego contaremos el nacimiento de Junajpu/ Xb'alanke"; "Contaremos el amanecer/ la aparición también del sol/ de la luna"; "Así pues contaremos su estancia/ su asentamiento también").

Lo que me parece interesante es la función específica de las fórmulas de transición, que dan cohesión a los episodios y constituyen un punto de contacto entre la materia y el destinatario. Las fórmulas restablecen las pautas de una comunicación directa con el público que la transcripción alfabética de hecho interrumpe<sup>73</sup>. Representan una interferencia de la comunicación oral en la versión escrita, así como las expresiones meta-poéticas constituían una interpolación de la escritura en la materia moldeada por la tradición oral. La división en secciones gráficas y la presencia de fórmulas de transición para mí consisten en recursos paralelos de adaptación de una materia oral a los nuevos cauces de la escritura. Ambos casos son tentativas de transición de un sistema comunicativo a otro y constituyen el molde gráfico en que se organiza el corpus poético oral.

Como he enunciado arriba, no es posible considerar el Popol Vuh como la simple cristalización de un texto oral, ya que el narrador demuestra tener conciencia de la traducción de códigos que está operando. Para mí, las secuencias gráficas y las fórmulas son precisamente señales de los ajustes entre uno y otro. Considero los párrafos como el resultado y la expresión de la transcripción alfabética y como adaptación a las circunstancias mismas de la transmisión. Las pausas entre un párrafo y el siguiente, en efecto, no tienen la función de separar episodios autónomos, sino la de integrar porciones de texto que respondían tal vez a distintas versiones o la de marcar la transición de las imágenes de un documento jeroglífico de referencia. El elemento más interesante es que la división en secuencias ha sido una organización narrativa póstuma y que se impone sobre una versión ya existente, puesto que interrumpe la cadena de los versos paralelos y el

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Carol Hendrickson, "Twin Gods and Quiché Rulers. The Relation between Divine Power and Lordly", en W. Hanks y D. Rice, *op.cit.*, p. 131.

73 W. Ong, *Orality and Literacy*, *op. cit.*, pp. 42-46.

desarrollo semántico de la narración. Cualquiera haya sido el autor de la división en párrafos, ésta se ha sobrepuesto sobre una materia narrativa preexistente.

Los párrafos podrían haber sido también una innovación gráfica de Ximénez, pero el análisis de algunos títulos de tierra de la colonia demuestra que el manuscrito original probablemente ya presentaba una división en secciones narrativas, tal vez sucesivamente manipulada por el fraile en el siglo XVIII. En los documentos coloniales de los siglos XVI y XVII redactados por españoles es común la costumbre de organizar la materia narrativa en párrafos, como en el caso de la Cartarelación de Diego García de Palacio, fechada 1576<sup>74</sup> y las Relaciones histórico-geográficas de la Gobernación de Yucatán<sup>75</sup> del siglo XVI. Sin embargo, estos párrafos abarcan normalmente alrededor de 10-15 líneas cada uno. Esta costumbre se encuentra también en los documentos indígenas de tierra, como los Títulos de Totonicapán y de Yax<sup>76</sup>, copias de documentos hoy perdidos del siglo XVI. El Título de Totonicapán se organiza en secuencias gráficamente marcadas por líneas intermitentes (\_ \_\_\_\_ \_\_\_\_), dos rayas oblicuas (//) o una C cortada por dos líneas(¢). Estos recursos indican pausas entre párrafos, como se observa también en la Carta-relación antes citada. Los criterios de división gráfica del *Título* parecen muy cercanos a los del *Popol Vuh*, ya que las unidades narrativas no presentan una rígida unidad temática y las pausas sugieren más bien la transición entre episodios semánticamente vinculados. También en este caso, los párrafos presentan una extensión muy variable, de pocas líneas hasta algunos folios.

El análisis de la versión facsimilar del *Título de Yax*<sup>77</sup> resulta ser aun más interesante, ya que éste es una copia de un original fechado alrededor de 1560, que según Carmack se basa en la última parte del manuscrito del Popol Vuh del siglo XVI78. A través del cotejo de los textos, he podido comprobar que el título sigue indudablemente la transcripción alfabética del Popol Vuh, ya que respeta la sucesión de las frases, palabra por palabra, mientras que las versiones orales admiten cierta variedad de la materia<sup>79</sup>. Los dos textos, efectivamente, proceden de forma idéntica en muchos puntos, en la cadena de los versos paralelos y los difrasismos, excepto algunas elisiones e interpolaciones sobre el linaje Yax, todas muy significativas.

También el Título de Yax se organiza en secuencias marcadas por espacios blancos y otros recursos gráficos, como las dos líneas (//), guiones (-), # o signos de v (V). La organización de las secciones en los dos documentos concuerda en muchos puntos. Las primeras líneas del título (1 r.), por ejemplo, coinciden con el párr. 68 de mi versión del *Popol Vuh*; la pausa gráfica del folio 2 v.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Diego García de Palacio, *Carta-relación. Relación y forma*, UNAM, México, 1983.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Relaciones histórico-geográficas de la Gobernación de Yucatán, UNAM, México, 1983.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Título de Totonicapán, ed. de Robert Carmack y James Mondloch, UNAM, México, 1983.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Título de Yax y otros documentos quichés de Totonicapán, Guatemala, ed. de R. Carmack y J. Mondloch, México, UNAM, 1989.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> *Ibídem*, p. 33.

con el párrafo 69; una palomita del folio 4 v. con el párrafo 71; las primeras líneas del folio 6 r. con el párrafo 75; el principio del folio 7 v. con el párrafo 76; las tres marcas gráficas en el mismo folio 7 (líneas 6, 15 e 17) con los párrafos 77, 80 y 81 respectivamente, la pausa del folio 8. r. con el párr. 83 y del folio 9 v. con el párr. 86; la línea vacía del folio 9 r. con el párrafo 88 y así los siguientes 17 párrafos, marcados con señal gráfica que contienen en ambos documentos las genealogías reales.

Desde estos datos se puede inferir que si el *Título de Yax* es una copia del manuscrito del *Popol Vuh* del siglo XVI, éste ya presentaba una división en secuencias, que en la mayoría de los casos se mantienen en la transcripción de Ximénez. El fraile, entonces, operó sobre una materia preexistente, que ya había conocido una adaptación al molde gráfico de los documentos alfabéticos. Posiblemente Ximénez dio mayor uniformidad y orden a un modelo ya registrado en la primera versión del siglo XVI.

Por otro lado, cabe señalar que también otros documentos respetan una misma división en unidades gráficas, que coinciden con algunas secuencias del *Popol Vuh*. *El título de Totonicapán* integra y elabora de forma más libre las tradiciones del *Popol Vuh* respetando la organización de los bloques de texto. El párrafo identificado en el folio 21 r. del *Título*, por ejemplo, coincide con el párrafo 74 del *Popol Vuh* y las secciones del folio 22 v. con los párr. 79 y 72. La comparación entre dos fragmentos (el primero del *Popol Vuh* y el segundo del *Título de Totonicapán*) puede aclarar sobre la relación que existía entre los documentos:

74- Chi Ismachi', pues, es el nombre de la montaña su ciudad donde estuvieron. también poblaron allí, pues, probaron el esplendor molieron su cal su tizate en la cuarta generación de señores (párr. 74)<sup>80</sup>.

Llegaron al vigésimo segundo pueblo de Chiismachí y aquí hicieron construcciones de cal (y canto). En Ismachí eran muchos los descendientes, los hijos y nietos del señor. 81

En los ejemplos citados, se puede observar que el *Título* no es una copia fiel del manuscrito del *Popol Vuh*, sino que sus redactores consultaron por lo menos una versión del documento, ya que identifican las mismas unidades gráfica, aun con un autónomo desarrollo narrativo. Esta misma relación se podría encontrar también en *La Historia quiché de don Juan de Torres*, del siglo XIX, que posiblemente se base en un documento alfabético anterior, ya que se reconocen las misma unidades gráficas que corresponden a párrafos del *Popol Vuh* (p. 41 de la edición de Recinos con el

7

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> P. Zumthor, *op. cit.*, pp. 81-83.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> *PV*, p. 176.

<sup>81</sup> Título de Totonicapán, op. cit., p. 189.

párr. 73 de mi versión del *Popol Vuh*; la p. 43 con el párr. 72 del *PV*, entre otros)<sup>82</sup>. En este último caso, sin embargo, he consultado sólo la paleografía de Recinos y puedo sólo suponer que el filólogo haya respetado las unidades gráficas del original, sin poder llegar a una interpretación certera de la organización textual.

A la luz de estas reflexiones, hay que considerar el manuscrito de Ximénez como el resultado de sucesivas manipulaciones estructurales, evidentes sobre todo en el paso de la forma oral a la versión alfabética. El texto revela una forma híbrida de adaptación de un canal a otro, sobre todo en la integración de fórmulas meta-poéticas y meta-narrativas y en la integración de las secuencias. La presencia de los párrafos responde obviamente a las convenciones gráficas de los documentos alfabéticos occidentales, pero adquiere también una función específica de bloques narrativos más amplios, respetados en las distintas versiones de los documentos indígenas de la colonia. Esto refleja probablemente los recursos suprasegmentales de la versión oral, marcada por pausas o por la integración de lenguajes no verbales.

La específica división en secciones, en efecto, podría estar relacionada también con la integración de dibujos y marcas gráficas en el documento de origen, costumbre que se respeta en el Título de Totonicapán y de Yax en las imágenes que abren los documentos. El Título de Pedro Velasco<sup>83</sup> integra al texto verbal del folio 28 r. una pequeña pirámide esbozada en referencia a los cerros habitados por los antepasados.

La división en párrafos se manifestó probablemente ya en la primera versión alfabética del Popol Vuh como adaptación consciente por parte del copista k'iche' del siglo XVI. Fuentes y Guzmán certifica la presencia de documentos indígenas del área k'iche', posiblemente títulos de tierras, con dibujos intercalados a un texto glífico autóctono:

Vino a mis manos una manta, que era plana de sus figuras antiguas, que se trajo a esta ciudad de Goathemala, con ocasión de un pleito de tierras de los indios del Quiché, y así su contenido demostraba una variedad de montes y de valles, con inscripciones a su modo.<sup>84</sup>

Lo que me interesa señalar a este respecto es que las secuencias no siguen rígidamente el modelo europeo y manifiestan en esto el carácter heterogéneo de su forma alfabética. Por otro lado, en el manuscrito del Ximénez se observan dos modelos estructurales sobrepuestos: el primero de origen autóctono, según un patrón oral, y el segundo determinado por la forma alfabética del canal escrito. La organización gráfica del manuscrito presentada en estas páginas, en efecto, cubre un

<sup>82</sup> Crónicas indígenas de Guatemala, edición de Adrián Recinos, Academia de Geografía e Historia de Guatemala, Guatemala, 2001, pp. 41-43.

<sup>83</sup> Título de Yax y otros documentos quichés de Totonicapán, Guatemala, op. cit., p. 166.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Francisco Fuentes y Guzmán, *Recordación Florida*, en *Obras históricas*, ed. de C. Sáenz de Santa María, Atlas, Madrid, 1969, t. 2, p. 71.

modelo narrativo propiamente indígena, que se mantiene en las comunicaciones orales contemporáneas y que a mi parecer presenta muchos elementos interesantes<sup>85</sup>.

A través del análisis del texto k'iche' y de su estructura gramatical, en efecto, he podido identificar la presencia masiva de partículas, como *xa*, "solamente"; *ta*: "entonces"; *are k'ut/ k'ate k'ut*: "éste, pues,/ así, pues", que carecen de valor semántico propio y normalmente no aparecen en las traducciones a las lenguas europeas. Estos marcadores de discurso se encuentran al principio de los versos y permiten crear juegos fonéticos, marcar los paralelismos gramaticales y semánticos y sobre todo abrir cláusulas<sup>86</sup>. Además, las partículas con valor retórico como *are* enfatizan los conceptos expresados en las oraciones coordinadas.<sup>87</sup> La presencia de los marcadores se repite con cierta frecuencia al principio de las oraciones, creando unidades narrativas amplias.<sup>88</sup> Éstas se podrían asociar a las cláusulas de los documentos epigráficos mayas. También en el caso de la escritura jeroglífica del período Clásico, los marcadores de discurso sugieren la transición entre secuencias temporales, acentuando los cambios de acciones y personajes.<sup>89</sup>

La repetición de las partículas determina unidades lógicas o secciones narrativas de distintas medidas, desde pocas líneas hasta unas páginas, que para mí consisten en la estructura básica de la narración k'iche', ya que se presentan como núcleos constante de profundización temática propios de la poesía oral<sup>90</sup>. En el siguiente ejemplo se puede ver que las partículas permiten la transición entre acontecimientos y personajes, enfatizan las acciones y crean vínculos circulares entre los episodios. En el fragmento relativo al descenso a Xib'alb'a de Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu, la reiteración de las partículas determina unidades narrativas en constante profundización.

Are k'ut nab'e xkiq'ijila
-Q'ala, Jun Kame- Xecha' chi re ri poy
-Q'ala, Wuqub' Kame - Xecha' chik chi re ri ajam che'

**K'ate k'ut** xejumujub' rajawal Xib'alb'a chi tze' xa kejumin chik chi tze' konojel ajawab' rumal xech'akomajik

K'ate k'ut xetze'n chik Xib'alb'a xepichicharik chi tze' xwinaqirije'ik ukumatz chi tze' kik'ux

<sup>85</sup> Julie Salomon, "Marcadores de discurso en estructuras paralelas en la literatura oral de los mayas yucatecos contemporáneos", *Memorias del Tercer Coloquio Internacional de Mayistas*, vol. 2, UNAM, México, 1998, pp. 625-634.

48

8

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Anthony Woodbury, "The functions of Rhetorical Structure: A study of Central Alaskan Yupik Eskimo traditional narrative", *op. cit.*, 181-183; W. Hanks, "Elements of Maya Style", en W. Hanks y D. Rice, *op. cit.*, pp. 96-99; Kerry Hull, "A Comparative Analysis of Ch'orti' Verbal Art and the Poetic Discourse Structure of Maya Hieroglyphic Writing", en www.famsi.org/reports/hull2/hull2.htm, 2002

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> C. López Ixcoy, *op. cit.*, pp. 224-225.

<sup>88</sup> D. Tedlock, Popol Vuh, op. cit., p. 205.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> W. Hanks, *op. cit.*, 96-99; Kathryn Josserand, "The Narrative Structure of Hieroglyphic Texts at Palenque", en M. Green Robertson y V. M. Fields, *Sixth Palenque Reound Table (1986)*, University of Oklahoma Press, Norman and London, 1991, pp. 14-15.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> P. Zumthor, *op. cit.*, p. 182.

```
chi kikik'ib'
chi kib'aq' ib'
```

...

**K'ate k'ut** xe'oponik pa q'equma ja utukel q'equm upam chi ja.

**Así, pues,** primero los saludaron:

- -Buenos días, Jun Kame le dijeron al muñeco
- Buenos días, Wuqub' Kame le dijeron al ser de palo.

•••

**Así, pues,** hicieron ruido los señores de Xib'alb'a con una carcajada solamente emitieron ruido luego con una carcajada todos los señores por su victoria sobre ellos

...

Así, pues, se rieron luego los de Xib'alb'a se retorcían de la risa cobró fuerza la culebra de la risa en sus corazones en su sangre en sus huesos

•••

**Así, pues,** llegaron a la Casa Oscura solamente oscuridad había dentro de la casa. (párr. 19)<sup>91</sup>

Las partículas marcadas en negrita en el ejemplo citado introducen secuencias temáticas semánticamente homogéneas en su interior, que se completan a través de la relación con las siguientes. Cada secuencia o núcleo narrativo, en efecto, comunica una unidad de significado, que se connota progresivamente a través de la sucesión de las cláusulas. Se puede observar, además, que los núcleos narrativos presentan una cronología interna circular, ya que cada verso profundiza un mismo momento por medio de la expresión de aspectos cambiantes. Los marcadores de discurso tienen también la función de marcar la sucesión de los eventos y la transición entre acontecimientos y etapas cronológicas. Se observa, entonces, una doble vertiente temporal: de progresiva resemantización y profundización en el interior de cada núcleo narrativo; de desarrollo cronológico entre una secuencia y la siguiente.

Las unidades narrativas representan nudos semánticos en los que el tiempo vuelve sobre sí mismo para connotar el evento desde distintas perspectivas y para comunicar los aspectos simbólicos implicados. A través de la sucesión de las cláusulas, el tiempo simbólico y subjetivo se inserta en una dimensión cronológica más amplia. Cada núcleo es el aspecto en que el tiempo universal adquiere una dimensión concreta y humana y por otro lado cada fragmento narrativo adquiere un valor más amplio por la relación con la dimensión universal.

Las partículas favorecen la transición entre distintos niveles narrativos, en un equilibrio entre connotación simbólica y desarrollo temático. Los marcadores de discurso, en efecto, permiten la transición entre los núcleos de profundización interna y la sucesión de los eventos a nivel macrotextual.

<sup>91</sup> PV, p. 64. La negrita es mía.

La estructura en cláusulas introducidas por las partículas arriba citada se manifiesta a lo largo de todo el texto, con una mayor incidencia de las formas *are k'ut/ k'ate k'ut*: "éste pues/ así pues", que marcan la sucesión de las acciones y la integración de los personajes. En los episodios cosmogónicos, en las batallas de los gemelos y sus antagonistas, así como en las etapas de la formación del estado k'iche', los narradores siguen un esquema constante en la sucesión de cláusulas de distinta extensión. Se observa en el siguiente ejemplo sacado de la última parte del documento que la estructura narrativa en núcleos de progresiva resemantización se mantiene constante.

K'ate k'ut xetz'ib'anik koxichal nab'e xtz'ib'an ri B'alam Kitze' b'alam uwachib'al xuxik xutz'ib'aj chuwach k'ul.
Are k'u ri chi B'alam Aq'ab' k'ot chik uwachib'al xutz'ib'aj chuwach k'ul.
Ta xtz'ib'an chi k'u ri Majukutaj jumaj wonon jumaj sita'l uwachib'al utz'ib' xutz'ib'aj chuwach k'ul xutzin k'ut kitz'ib' koxichal ox b'usaj xkitz'ib'aj
K'ate k'ut ta xb'ekiya' k'ul ri Xtaj

Xpuch', kib'i.

67- Así, pues, pintaron los tres
primero pintó B'alam Kitze'
la imagen de un jaguar fue
la pintó sobre la manta.
Así, pues, B'alam Aq'ab'
la imagen de un águila pintó sobre la manta.
Entonces pintó pues Majukutaj
por todas partes de avispones
por todas partes de avispas la imagen
la pintura pintó sobre la manta.
Llevaron a cabo bien pues sus pinturas los tres
tres bultos pintaron.
Así, pues, entonces fueron a dar los abrigos a Xtaj
Xpuch', sus nombres. (párr. 67)<sup>92</sup>

También en este caso, la negrita señala la repetición de estructuras narrativas que facilitan la transición entre acciones y personajes. Se puede ver que en el interior de cada núcleo narrativo los versos paralelos y los difrasismos expresan los aspectos complementarios del referente, permitiendo una profundización de los significados. Por otro lado, cada unidad narrativa adquiere un nuevo significado por la relación con los otros núcleos, ya que las hazañas de los personajes se presentan como actividades conjuntas y paralelas, que repiten un esquema parecido de interacción. Éste es el

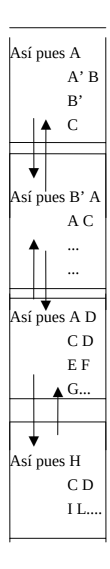
~

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> PV, pp. 159-160.

caso más frecuente de los personajes míticos y divinos, cuyas acciones se integran a través de la repetición de estructuras narrativas, confiriéndoles un papel colectivo.

En estos casos, las cláusulas expresan las acciones paralelas de actantes complementarios, como pueden ser los primeros hombres de maíz, algunas deidades, los gemelos y los señores de Xib'alb'a. Cada núcleo narrativo enfatiza aspectos específicos de las acciones realizadas por los miembros del grupo, que adquieren sentido desde la recíproca integración. El tiempo no procede en extensión, sino en superposición. En el caso de personajes claramente individuales, como podría ser Xkik', sus acciones se asocian a las de otros personajes en la reiteración de cláusulas paralelas, sugiriendo en estos contextos una interdependencia dialógica entre perspectivas. Desde la recíproca relación, cada personaje marca su papel individual y al mismo tiempo sugiere una lectura del acontecimiento en una dimensión interpersonal que abarca dos o más perspectivas. Esto reproduce a nivel narrativo la integración de puntos de vista ya identificada en la sintaxis del texto.

El esquema que sigue puede aclarar la estructura de las unidades narrativas y el papel de los marcadores de discurso.



La presencia de las unidades narrativas desempeña distintas funciones en el *Popol Vuh*. En primer lugar, para mí representa la verdadera estructura de la obra, a la que se sobrepone la división en párrafos del manuscrito alfabético. Si hay que identificar unidades de significado internas a la obra más amplias que las oraciones (asimilables a los párrafos de la tradición escrita)<sup>93</sup>, éstas para mí coinciden con las cláusulas narrativas. La reiteración de estructuras da cohesión a la obra, creando un ritmo de claro origen prehispánico.

La repetición de partículas crea también juegos fonéticos de anáforas y aliteraciones, indispensables en la reproducción de los textos orales<sup>94</sup>. La repetición de los marcadores y de estructuras sugiere además la integración de distintos puntos de vista, que pueden ser asimilados en una única función colectiva de algunos personajes míticos o pueden generar una tensión semántica y dialógica con otros. La sucesión de las cláusulas, en fin, permite marcar la secuencia de los episodios, con un doble movimiento de profundización interno y de desarrollo cronológico externo. Sin embargo, para mí una de las funciones principales de los marcadores de discurso en el *Popol Vuh* es la de enfatizar los conceptos comunicados en las frases paralelas y subrayar la progresiva connotación del referente. Las partículas desempeñan un papel complementario a los otros recursos retóricos, como la versificación y los difrasismos, ya que enfatizan la sucesión de los eventos.

La presencia de partículas se observa también en los cantos contemporáneos del área k'ic'e' y ch'ol<sup>95</sup>. Aun la narrativa oral de los mayas yucatecos actuales sigue una estructura parecida en cláusulas, introducidas por los marcadores de discurso como *ká*: "entonces"; *tun*: "pues, finalmente", y los hispanismos *entonses*, *pwes*, *despwes* (sic). <sup>96</sup> Esto refuerza la idea de la difusión oral de los relatos contenidos en el *Popol Vuh*, ya que su estructura narrativa en unidades progresivamente connotadas responde a las funciones y formas de la tradición vocal. Si existía algún documento jeroglífico que recogía el contenido de la obra, éste se usaban sólo como auxilio mnemónico y no abarcaba la riqueza semántica de la narración oral.

La naturaleza principalmente oral del esquema narrativo del *Popol Vuh* demuestra que el texto es expresión de una sociedad de oralidad predominante, como es el caso de la k'iche' posclásica y colonial, aunque un mismo k'iche del linaje dominante lo haya transcrito en caracteres alfabéticos. El *Popol Vuh* es un texto formalmente híbrido, que no se limita a cristalizar una versión oral en un canal escrito, sino que integra otros sistemas comunicativos sin afectar la estructura profunda del texto. Por todos los elementos hasta aquí presentados, considero el esquema narrativo

<sup>93</sup> P. Zumthor, *op. cit.*, p. 182.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> W. Ong, *Orality and Literacy*, *op. cit.*, pp. 34-35; Patricia Henríquez Puentes, "Oralidad y teatralidad en el Popol Vuh", *Acta Literaria*, Univ. de Concepción, Uruguay, n. 28, 2003, p. 51.

<sup>95</sup> José Alejos, Wajalix Ba T'an, UNAM, México, 1988, p. 17

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> J. Solomon, *op. cit.*, pp. 625-628.

del *Popol Vuh* como el modelo comunicativo propio de una sociedad esencialmente ágrafa, al que se superponen los ajustes de la transmisión escrita.

## 1.4. Las relaciones verbales

## 1.4.1. Difrasismos

La estructura del *Popol Vuh* en núcleos gramaticales y narrativos que se connotan recíprocamente se puede identificar también a nivel micro-textual en la relación entre palabras contiguas. Como he enunciado arriba, la unidad semántica de la frase se rompe en dos, tres o más elementos léxicos que desempeñan la misma función gramatical, pero se refieren a referentes distintos. Esta explosión semántica, llamada difrasismo, ha sido identificada también en otras manifestaciones poéticas americanas, en particular en la poesía náhuatl, a partir de los años 50 con el estudio de Garibay<sup>97</sup>. Sin embargo, los recursos de la poesía náhuatl, si bien responden al mismo principio de asociación semántica, presentan distintas estructuras<sup>98</sup> y un uso tal vez más circunscrito a los *huehuetlatolli*<sup>99</sup>. En este capítulo, me concentraré sobre las formas y las funciones específicas de los difrasismos en el *Popol Vuh*, para tratar de identificar un modelo básico de asociación semántica.

Una primera consideración se refiere a la presencia de dos recursos parecidos, los difrasismo y los disfrasismos. A nivel etimológico, el di-frasismo alude a una "frase que se rompe en dos elementos paralelos"; el disfrasismo (dys-frasismo), en cambio, es la ruptura de una frase en muchos elementos léxicos, hasta diez o más palabras<sup>100</sup>. A pesar de estas definiciones más específicas, los dos recursos responden a un mismo principio de relación léxica que se reduce a un movimiento entre dos elementos en el primer caso, y se expande a más miembros de la oración en el segundo. En este trabajo uso el término genérico de difrasismo para referirme a los dos fenómenos, considerando que este recurso se puede articular en varias estructuras básicas, de dos o más elementos, con una misma carga metafórica y una misma función connotativa. La división entre difrasismos y disfrasismos no afecta el patrón retórico del recurso y por esto, a mi parecer, puede ser tratado como un único fenómeno.

\_

 $<sup>^{97}</sup>$  Á. M. Garibay, *op. cit.*, pp. 18-20 y p. 67 (la  $1^{\circ}$  ed. de la obra citada es de 1953-54).

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> La base del difrasismo de la poesía náhuatl es semántica, pero no necesariamente gramatical, mientras que en la poesía k'iche' el paralelismo afecta también la estructura gramatical de la oración. Además, en la lírica náhuatl el patrón binario es el más frecuente. En la poesía k'iche', en cambio, los difrasismos se dilatan en muchos términos paralelos, determinando una tensión metafórica en fragmentos amplios y creando cadenas de relaciones gramaticales, semánticas y rítmicas. Por otro lado, en la lírica náhuatl, el difrasismo presenta una estructura más libre en el interior de la oración. W. Norman, *op. cit.*, pp. 111-114. Ver también el estudio sobre el difrasismo náhuatl de M Montes de Oca, *op. cit.*.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Á. M. Garibay, op. cit., pp. 401-448; B. de Sahagún, op. cit. libro VI; P. Johansson, La palabra de los aztecas, op. cit., p. 83; A. Segala, op. cit., pp. 124-135.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> P. Johansson, comunicación personal. Efectivamente, el prefijo latino di- indica una división binaria, mientras que en griego dys- es un prefijo de negación y fragmentación múltiple.

A pesar de las clasificaciones tradicionales, me parece más oportuno considerar el difrasismo como un recurso que se lleva a cabo dentro de la oración y no entre versos y oraciones paralelas, ya que en las culturas orales una palabra aislada de su contexto gramatical no puede formar una unidad de significado 101. Quiero decir que los términos que forman un difrasismo no pueden representar un verso autónomo, sino sólo una parte de éste. El problema no se limita a una cuestión de terminología crítica, sino al enfoque de estudio del fenómeno retórico, ya que para mí los difrasismos inciden en el plano léxico-semántico y no en el sintáctico. Estos recursos consisten en una relación semántica entre palabras gramaticalmente paralelas, sin determinar un patrón constante de repetición versal entre una frase y otra. Si consideráramos los difrasismos como la base de la versificación, habría que admitir que en la poesía maya no hay un patrón versal. En efecto, los difrasismos no determinan unidades de repetición constante, sino una reiteración semántica de dos o más líneas, sin formar una estructura de reiteración formal que abarque todo el enunciado.

Para mí, los difrasismos consisten en un recurso de repetición y de connotación semántica complementario a la versificación, ya que la relación entre las palabras produce un excedente de significado en la dimensión microtextual, mientras que la relación entre las oraciones y los núcleos narrativos funciona a nivel macrotextual. Si las estructuras del difrasismo y de la versificación pueden coincidir en algunos contextos, los dos fenómenos actúan sobre distintos niveles del lenguaje.

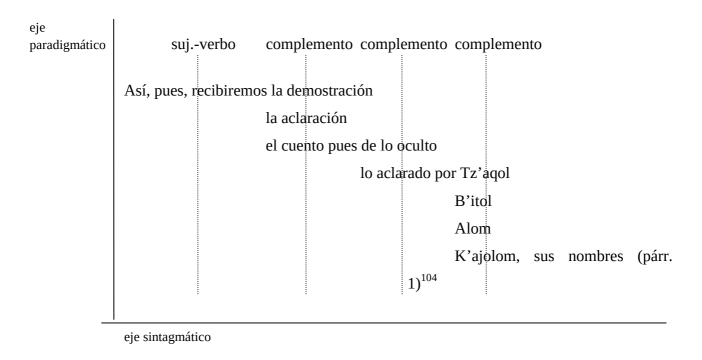
A nivel gramatical, el difrasismo en sentido general consiste en la acumulación de términos paralelos sobre el eje paradigmático de Jakobson. Esto se debe a la estructura propia de las comunicaciones orales de progresivo acercamiento al referente. El recurso consiste en la repetición de términos equivalentes que pertenecen al eje mnemónico de las series potenciales. Normalmente estas palabras no coexisten en un texto escrito, ya que el emisor tiene que actuar una selección entre los vocablos utilizables para comunicar el mensaje. 102 En las comunicaciones orales, en cambio, el hablante puede proceder por correcciones, acumulaciones de términos paralelos, informaciones redundantes antes de encontrar la expresión adecuada. Se pronuncian, entonces, varios elementos del paradigma y se provoca un movimiento de ida y vuelta sobre el eje sintagmático. <sup>103</sup>

Este desarrollo narrativo peculiar de las conversaciones vocales se cristaliza en recursos propios del estilo oral, como el difrasismo en sentido lato, en el que el enunciado produce una acumulación de elementos que desempeñan el mismo papel gramatical en la oración y extienden la carga semántica de los referentes comunicados. El ejemplo que sigue puede explicar la estructura gramatical del difrasismo como la acumulación paradigmática de palabras potenciales sobre el eje

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> W. Ong, *Orality and Literacy*, *op. cit.*, p. 61; C. Blanche-Benveniste, *op. cit.*, pp. 67-69. C. Blanche-Benveniste, *op. cit.*, pp. 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> *Ibídem*, pp. 42-43.

de los paradigmas, que se dan *in praesentia* en la comunicación oral En este caso, la acumulación de muchos términos paralelos determina un difrasismo múltiple.



En el ejemplo citado "demostración/ aclaración/ cuento" producen una acumulación léxica sobre el eje paradigmático, creando una connotación metafórica de sus significados. Todos los elementos desempeñan la misma función gramatical respecto al verbo principal y todos rigen la construcción del siguiente complemento "lo oculto/ lo aclarado", que también en este caso connota el referente correspondiente a través de un movimiento metafórico.

La misma dilatación se verifica con la última acumulación del enunciado, en que Tz'aqol, B'itol, Alom, y K'ajolom asimilan sus funciones gramaticales y sus significados en la denotación de un único referente. Esta perspectiva gramatical en el estudio del difrasismo es útil para comprender la estructura interna de la oración y sus vínculos con los recursos de la oralidad. Por otro lado, se entiende cómo cada elemento mantenga una autonomía léxica, pero al mismo tiempo concurra a la significación de un tercer referente implicado a nivel metafórico. Las acumulaciones paradigmáticas en las comunicaciones orales, en efecto, apuntan a un progresivo acercamiento al referente, que abarca todas las definiciones incluidas en la asociación léxica.

El primer aspecto significativo observado en el *Popol Vuh* es que la incidencia de los difrasismos es muy variable: se observa una gran frecuencia en los episodios de la creación de la tierra y de las primeras generaciones de hombres (párr. 1-10), mientras que en el relato de las luchas

-

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> *PV*, p. 21.

de los gemelos contra las fuerzas antagonistas (párr. 11-43) el número es muy reducido y el esquema predominante es de paralelismos semánticos. Los difrasismos vuelven a aparecer con mucha frecuencia en el episodio de la creación del hombre de maíz (párr. 44-51) y luego, a partir del párrafo 52 (migración a Tulan), desaparecen casi completamente. En medio del párrafo 59 (primer amanecer) se manifiesta una mayor densidad de recursos retóricos hasta el párrafo 61. Después, en el párr. 67 (guerras contra las parcialidades), vuelven a empezar a presentarse con cierta frecuencia, hasta el final del documento (con el párr. 88, antes de las genealogías), con una reducción de frecuencia entre el 70 hasta el 73 (episodio de la segunda migración a Tulan).

El texto presenta entonces una variedad estilística y una distinta densidad de recursos poéticos a lo largo de la obra. Además, los difrasismos en sentido general normalmente acompañan los paralelismos gramaticales entre los versos y son escasos en el paralelismo semántico, ya que no se produce una repetición rígida de estructuras gramaticales.

Desde estos elementos, se puede deducir que el difrasismo no es una característica constante de la retórica textual, sino que se concentra en algunos pasos de mayor densidad poética. Se podría pensar que la creación del universo y de las generaciones de hombres (de lodo, palo y maíz) constituían un relato homogéneo y que el episodio de las luchas de los gemelos se podía haber integrado en una versión posterior, sin una uniformidad estilística. También en los folios siguientes, las guerras contra las otras poblaciones del altiplano guatemalteco forman una narración retóricamente compacta con muchos difrasismos, mientras que la referencia a la migración mítica a Tulan presenta un estilo distinto, con un predominio de los paralelismos semánticos. Sin embargo, la interpretación que me parece más plausible se basa en la función distinta de cada episodio, que refleja estilísticamente una distribución de la materia según las finalidades comunicativas específicas.

En primer lugar, considero muy improbable que el *Popol Vuh* fuera recitado de forma continuada, así como lo conocemos ahora<sup>105</sup>. Posiblemente se enfatizaban algunos episodios y desarrollaban otros según el contexto de representación colectiva, alternando también los estilos y la perspectiva ritual o mítica. Las distintas formas poéticas en que se moldeaba la tradición oral se mantienen también en el documento colonial, a pesar del esfuerzo de homologación e integración narrativa. El desarrollo del *Popol Vuh* responde a las finalidades específicas de su transcripción alfabética, o sea las de reconstruir las etapas de la creación de la vida humana y de su organización social. Esto posiblemente apuntaba hacia la afirmación de su identidad cultural en el proceso de

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Según los estudios de Zumthor sobre las técnicas de enunciación oral, la duración total de una obra medieval podía alcanzar las cuarenta horas. Sin embargo el estudioso propone que la representación se llevaba a cabo en partes de una o dos horas cada una, que corresponden a episodios narrativamente simétricos. P. Zumthor, *La letra y la voz de la literatura medieval*, Cátedra, Madrid, 1989, pp. 230-231.

asimilación a la sociedad colonial<sup>106</sup>. Los relatos que componen el texto alfabético del *Popol Vuh* presentan cierta autonomía estructural y poética, ya que se podían representar de forma independiente en la representación oral. A las distintas finalidades míticas o rituales de los episodios se debe, a mi parecer, la variedad estilística y la discontinua densidad retórica de la obra.

Los difrasismos representan los recursos más interesantes de asociación léxica, que permiten la expresión del carácter polisémico de la realidad. Como se ha discutido ampliamente <sup>107</sup>, estas acumulaciones verbales en el *Popol Vuh* no presentan exclusivamente un patrón binario, sino una multiplicidad de estructuras desde la asociación de dos palabras hasta diez o quince elementos. El aspecto constante consiste en su capacidad de ampliación semántica de los términos asociados. Los difrasismos, en efecto, son un instrumento privilegiado de connotación metafórica de la poesía maya, desde el *Popol Vuh*, hasta los textos rituales contemporáneos <sup>108</sup>.

En primer lugar, los difrasismos en su acepción general son recursos propios de la casi totalidad de las expresiones poéticas rituales<sup>109</sup>. En segundo lugar, se encuentran los mismos difrasismos en distintos textos, creando un patrimonio poético intertextual reconocible en varias épocas y regiones del área maya. Estos términos constituyen fórmulas de repetición constante que permitían la memorización y la decodificación del mensaje oral<sup>110</sup>. Tarea del cantor era ordenar los elementos invariables según las específicas ocasiones comunicativas. En el ejemplo que sigue se puede observar la profundización semántica de los conceptos vinculados en estructuras paralelas:

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> El problema clave que subleva el *Popol Vuh* es el origen y el destino del recorrido humano, según una dimensión colectiva. La pregunta frecuente "de dónde" y "hacia dónde" se mueven los personajes constituye el paradigma histórico de la obra, en el sentido de búsqueda del significado del pasado y del futuro de la comunidad. José Mata Gavidia, *Existencia y perduración en el Popol Vuh*, Imprenta Universitaria, Guatemala, pp. 58-60.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> M. Edmonson, *The book of Counsel, op. cit.*, D. Tedlock, "Las formas del verso quiche", *op. cit.*, pp. 124-129; W. Norman, *op. cit.*, pp. 114-120; Gordon Brotherston, *La América indígena en su literatura: los libros del cuarto mundo*, Fondo de Cultura Económica, México, 1997, pp. 275-76; Robert Carmack "The Book of Counsel" (reseña de *The Book of Counsel* de M. Edmonson), *American Antiquity*, 40, 1975, p. 507.

of Counsel de M. Edmonson), American Antiquity, 40, 1975, p. 507.

Wer los estudios críticos al respecto: John Attinasi, "Phonology and style in chol maya ritual", Congreso de American Anthropological Association, Nueva York, 1971, trabajo mecanografiado, pp. 1-8; Aurore Becquelin Monod, "Examen de quelques paires sémantiques dans les dialogues rituels des tzeltal de Bachajón (langue maya du Chiapas)", Journal de la Société des Américanistes, vol. 66, 1979, pp. 234-260; Guadalupe Olalde Ramos, "Contar y recontar: Aproximaciones al análisis de recursos estilísticos en la narrativa tzotzil", Anuario 1995, Gobierno del Estado de Chiapas y Universidad de Ciencias y Artes del Estado de Chiapas, Tuxtla Gutiérrez, 1996, pp. 492-514; Robert Laughlin y Carol Karasik, Zinacantán: canto y sueño, Instituto Nacional Indigenista, México, 1992; Gary Gossen, "Chamula Genres of Verbal Behavior", Journal of American Folklore, vol. 84, 1979, pp. 145-164; G. Gossen, "To speak with a heated heart: Chamula canons of style and good performance", en R. Bauman y J. Sherzer, Explorations in the Ethnography of Speaking, Cambridge University Press, Cambridge, 1974, pp. 395-403; Jill Brody, "Repetition as a Rhetorical and Conversational Device in Tojolabal (Mayan)", International Journal of American Linguistics, vol. 52, n. 3, julio 1986, pp. 255-272; Paul Towsend, Ritual Rhetoric from Cotzal, Instituto Lingüístico de Verano, Guatemala, 1980, pp. 49-59; Francisco Ligorred, Consideraciones sobre la literatura oral de los mayas contemporáneos, INAH, México, 1990, pp. 13-27; Allan Burns, An Epoch of Miracles. Oral literature of the Yucatec Maya, University of Texas Press, Austin, 1983, pp. 1-32.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Victoria Bricker, "The ethnographic Context of Some Traditional Mayan Speech Genres", en R. Bauman y J. Sherzer, *op. cit.*, pp. 368-69; G. Gossen, "To Speak with a Heated Heart. Chamula Canons of Style and Good Performance, *op. cit.*, pp. 395-99.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> P. Zumthor, *Introducción a la poesía oral, op. cit.*, pp. 123-125; W. Ong, *Orality and Literacy, op. cit.*, pp. 22-23.

```
-At kej pa b'e ja'
         pa siwan katwar wi
waral katk'oje' wi
pa k'im
pa saqul
pa k'echelaj kipoqo wi iwib'
Kajkaj ib'inib'al
         ichakab'al chuxik - Xe'ucha'xik.
-Tú venado, ¡en las vegas de los ríos
         en los barrancos dormirás
                           aquí estarás
en la paja
en la yerba
en los bosques se multiplicarán!
¡De cuatro en cuatro será su forma de caminar
                           su forma de estar parados!"- Dijeron. (párr. 6)<sup>111</sup>
```

Los términos asociados (como "vega/ barranco"; "paja/ yerba/ bosque", "forma de caminar/ forma de estar parados") desempeñan el mismo papel gramatical en la oración y por eso sugieren inicialmente una identificación de los significados correspondientes. En un segundo momento, los términos pareados crean una tensión entre los respectivos campos de significación, ya que sus referentes no son asimilables. Esto produce una ampliación semántica, porque el destinatario tiene que buscar un principio de identidad entre los términos que dé sentido a la relación verbal, activando en su mente dos y tres ideas a la vez. La tensión semántica determina, entonces, una ampliación de los significados básicos de las palabras, que constituye la base de la metáfora<sup>112</sup>. Cada término profundiza su esfera de significación en el contraste con el vocablo asociado y contemporáneamente se connota por medio del principio de identidad sugerido. Por estas razones, considero el difrasismo como un recurso de connotación metafórica, ya que la relación entre los términos pareados amplía la carga semántica original, alude a un tercer referente que justifique la asociación verbal y al mismo tiempo hace vivir la multiplicidad semántica. Los difrasismos comunican una cantidad de informaciones infinitamente mayor que el significado básico denotado por las palabras, sugiriendo sobre todo el valor simbólico que la realidad representa para el grupo social.

En el caso específico del ejemplo citado se puede notar que "vega de los ríos o camino del los ríos" y "barranco" desempeñan la misma función gramatical en la frase como locuciones locativas. Sin embargo, la relación gramatical crea una tensión entre los respectivos campos de significación y sugiere un principio de identidad que permite la asimilación de los dos conceptos. Este proceso metafórico aviva en la mente del destinatario la idea de lugares silvestres y empinados, pero sobre todo la noción de partes complementarias del mismo paisaje.

1 1

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> PV, p. 27.

Paul Ricoeur, *Teoría de la interpretación*, op.cit., p. 79-80; P. Ricoeur, *La metáfora viva*, op. cit., pp. 110-117.

Los caminos de los ríos, en efecto, determinan en el área k'iche' la formación de valles desnivelados o barrancos por donde resulta difícil la movilidad humana. La idea de barranco y río connotan el paisaje destinado a los venados por su carácter silvestre y arisco o, mejor dicho, nohumano. El elemento común entre río y barranco es su inaccesibilidad a las comunidades humanas. Efectivamente, estos lugares representan el castigo de los animales por su incapacidad comunicativa y su falta de humanidad.

Por otro lado, el río y el barranco representan también las fuentes de alimentación de los animales en sus aspectos complementarios de agua y vegetación. La asociación de los términos connota el paisaje como punición antihumana y también representa un acto cosmogónico en el que los dioses definen el equilibrio vital del universo. Hay que señalar que el río y el barranco representan los aspectos complementarios y opuestos del contexto natural, que se explica en otros pasos de la obra como "montaña y valle" o "cerro y barranco". Este difrasismo, entonces, se puede leer también como una representación simbólica del equilibrio universal, que permite la vida sobre la tierra y representa una fuente de fertilidad para la vida animal.

La relación entre los dos términos constituye también un acto ritual de fertilización de la tierra y de los animales, que desde entonces adquieren un papel en el orden del universo. En los cantos poéticos mesoamericanos las metáforas traen al texto ritual los semas propicios a la fertilización de la vida<sup>113</sup>. No hay que olvidar, además, que el agua de los ríos es la materia primigenia de la que se han levantado las montañas durante la creación cosmogónica y que mantiene el carácter sagrado de elemento vital<sup>114</sup>.

La polisemia del difrasismo citado confluye unas líneas más abajo en un difrasismo múltiple en el que se relacionan la paja, la hierba y el bosque en la misma estructura paralela. En esta oración el verbo principal alude a la reproducción, mientras que la hierba y el bosque se refieren a los lugares en donde ésta se lleva a cabo. La relación entre los términos desarrolla aun aquí la idea principal del castigo antihumano en el carácter inculto y silvestre del paisaje.

Sin embargo, los referentes revelan otra relación semántica profunda que constituye la razón de ser del difrasismo. Se trata del carácter vegetal de las tres manifestaciones o de tres estadios y condiciones del contexto natural, connotando la procreación de los animales del valor universal de la vegetación <sup>115</sup>. Como las plantas conocen etapas de vida, muerte y regeneración, así también los animales se insertan en un ciclo infinito de renovación en cada descendencia. Esto sugiere también

El agua representa el origen simbólico de cualquier creación y la fuente de todas las existencias posibles. El contacto con el agua implica una regeneración y un nuevo nacimiento, así como la inmersión fertiliza y multiplica el potencial de vida. M. Eliade, *Immagini e simboli, op. cit.*, p. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> P. Johansson, *La palabra de los aztecas*, op. cit., p. 73.

una relación biunívoca entre los seres y una organización del mundo en un contacto fértil entre las manifestaciones naturales. Por otro lado, se puede observar que el principio vegetal constituye también una fuente de alimentación importante para los animales, que permite la vida y la regeneración de los seres vivientes.

El difrasismo de las líneas siguientes ("de cuatro en cuatro su forma de caminar/ de estar parados") profundiza el valor metafórico asociado al mundo animal en los recursos anteriores. El difrasismo se refiere a la conformación cuadrúpeda de los venados, aun en este contexto en contraste con la fisonomía bípeda de los hombres verdaderos. Se desarrolla aquí la connotación de los animales como antihombres o mejor dicho como no-hombres. Los miembros del par léxico propician ritualmente la capacidad de movimiento de los animales, que se afirman como distintivos entre los otros seres naturales.

Por otro lado, el movimiento y la estabilidad representan los aspectos complementarios de los individuos animados, como dos posibilidades que caracterizan su existencia. Además, cada concepto adquiere una mayor profundización a través del término asociado, que lo delimita y lo connota contemporáneamente. En este caso, el dinamismo y la inmovilidad se presentan como etapas vitales que connotan el referente animal como individuo en interacción con el mundo.

El ejemplo citado puede ser representativo de la capacidad de los difrasismos de connotar metafóricamente la realidad. Sin embargo, existe un grupo reducido de asociaciones verbales en que los términos pareados expresan significados muy parecidos, reduciendo en este caso la carga semántica de la expresión. Se trata de relaciones entre términos sinónimos entre sí, que se pueden definir como "difrasismos sinonímicos". Estos recursos no producen una significativa tensión semántica entre los referentes correspondientes, determinando una reducida ampliación de los significados. En las expresiones como "pensaron/ meditaron"; "en la oscuridad/ en la noche"; "como nube/ como neblina"; "hable/ platique"; "mensajero/ enviado"; "fue/ llegó"; "destruir/ quebrar"; "agarrados/ esclavizados/ capturados" etc. los términos paralelos expresan el mismo valor gramatical y un significado parecido. Se produce así una asimilación de los conceptos en un único referente que los incluye. En estos casos el movimiento semántico no se verifica entre los miembros del par léxico y otro referente metafórico, sino entre los términos mismos, sin producir un excedente semántico significativo. La tensión entre los términos es mínima, ya que sus valores semánticos son afines aunque no idénticos.

En el caso de "oscuridad/ noche", por ejemplo, se observa una recíproca connotación. Por un lado, la noche confiere al otro término una dimensión temporal, connotándolo con la falta del

60

Los ciclos vegetales representan una actualización de la regeneración de la vida, que abarca simbólicamente otras manifestaciones, como la animal y la humana, ya que el árbol está vinculado con la fecundidad y la capacidad creadora. M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, *op. cit.*, pp. 290-95.

principio solar; por otro, la oscuridad delimita el valor de la noche a sensaciones visuales sin sugerir su connotación femenina, telúrica y cíclica. Los miembros del par no hacen referencia a ningún otro objeto, sino que se doblan sobre sí mismos en una estructura semántica cerrada. Se puede decir que los dos términos se asocian al mismo concepto como si uno fuera el adjetivo del otro, como "noche oscura" u "oscuridad nocturna".

En el caso de la construcción adjetival, habría un predominio de un significado sobre otro, del sustantivo sobre el adjetivo en una posición jerárquica subordinada. En los difrasismos sinonímicos, en cambio, los dos términos mantienen una autonomía semántica y un mismo valor jerárquico, como si la estructura fuera "noche-oscura" y "oscuridad-nocturna" a la vez, en un doble movimiento de connotación.

También en los otros ejemplos citados de difrasismos sinonímicos, los vocablos paralelos se connotan recíprocamente enfatizando distintos matices del mismo campo semántico. En "ir/ llegar" se expresan dos aspectos del movimiento en el espacio, la salida de un lugar y la conclusión del trayecto. El movimiento en el espacio se concretiza a través del énfasis en el punto de partida y de llegada, confiriendo al camino una finalidad específica. En este caso, el verbo "ir" se connota por medio de la tensión hacia un destino concreto y el verbo "llegar" se manifiesta como la conclusión de una acción previa, adquiriendo la implicación del recorrido que lo ha precedido. El significado que comunica la expresión es: "fueron para llegar" o "llegaron después de un recorrido", en que cada palabra adquiere la connotación de la otra, manteniéndose activos los dos valores en la oración.

El difrasismo "agarrados/ esclavizados/ capturados" hace hincapié en aspectos distintos del referente, desde la sumisión forzada hasta la conclusión de la intervención bélica. En todos los casos, la esclavitud profundiza su campo semántico a través de las distintas implicaciones que ésta adquiere para el grupo social. En efecto, el difrasismo fragmenta la unidad semántica de la frase en los distintos significados que la acción revela según los enfoques de observación.

La esclavitud se connota como falta de movimiento físico, como sumisión social y política a un grupo dominante y como resultado de la expansión territorial del estado. Los cautivos adquieren a la vez la connotación de "esclavos-amarrados-capturados en guerra", con una recíproca participación en el mismo significado. En todos estos casos, se observa una profundización semántica de los conceptos implicados, pero sin una extensión metafórica a otros referentes. Los difrasismos sinonímicos presentan una menor difusión en el *Popol Vuh* respecto al número mucho más elevado de difrasismos antitéticos. Sin embargo en ambas construcciones los términos asociados en estructuras paralelas participan en la múltiple significación de la realidad.

Los difrasismos sinonímicos y antitéticos manifiestan en el *Popol Vuh* una función paralela a la versificación lógica y a la coordinación. Estos recursos responden a fenómenos cognitivos específicos de las culturas ágrafas, que organizan la realidad en redes de conceptos paritarios recíprocamente vinculados. Para estas civilizaciones, el mundo expresa una continuidad vital entre todas las manifestaciones naturales que ocupan un mismo nivel jerárquico en la significación de la realidad<sup>116</sup>. No se dan esferas cognitivas prioritarias y otras menores y subordinadas, sino una relación biunívoca entre los conceptos. La organización del mundo en categorías jerárquicas, por otro lado, responde a la exigencia de las comunicaciones escritas de insertar junto a los conceptos prioritarios, también las informaciones contextuales de menor importancia comunicativa necesarias para la decodificación del mensaje en otros espacios y tiempos.

La sucesión desde categorías universales a otras particulares (ser viviente-animal-mamíferovenado) se debe al aislamiento de las unidades cognitivas operado por la escritura para poder descontextualizar y reproducir los referentes en distintos canales comunicativos. Las sociedades escriturales, entonces, articulan la representación del mundo en conceptos autónomos y ordenados jerárquicamente, más allá de la relación con el contexto vital que lo justifica<sup>117</sup>. Las sociedades de oralidad primaria o mixta, en cambio, necesitan contextualizar el mensaje para que sea significativo, considerando los vínculos con las otras formas naturales como una parte fundamental de su significación. Por esta razón las culturas orales organizan el mundo en redes de conceptos paritarios íntimamente relacionados llamados "opuestos binarios".

Esta teoría cognitiva para mí puede explicar muy bien las funciones de los pares léxicos tan frecuentes en las expresiones poéticas de distintas culturas orales<sup>119</sup>. Los pares léxicos representan la forma en que estas civilizaciones interpretan los vínculos entre los objetos naturales, insertos en una red continua de relaciones vitales. A la percepción escrita de la realidad en categorías jerárquicas de lo universal a lo particular (ser viviente-animal-mamífero-venado), las culturas orales oponen una cadena de conceptos paritarios e interdependientes, como "hombre-animal"; "cuevabarranco"; "árbol-bejuco"; "venado-pájaro", todos ejemplos presentes en el *Popol Vuh*. Cada término de un difrasismo constituye el contexto natural del otro, enfatizando su significado según el aspecto vital que los une. Los opuestos binarios, entonces, tienen la función de conferir a los aspectos de la realidad su natural contextualización. Las asociaciones conceptuales no consisten

\_

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> P. Denny, op. cit., pp. 117-18; W. Ong, Orality and Literacy, op. cit., pp. 46-50.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> W. Ong, *ibídem*, pp. 102-105.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> P. Denny, *op. cit.*, pp. 116-117.

la relación recíproca entre los conceptos. Ver: James Fox, "Our ancestors spoke in pairs: Rotinese view of language, dialect, and code", en R. Bauman y J. Sherzer, *op. cit.*, pp. 65-85; Roman Jakobson, "Poetry of Grammar and Grammar of Poetry", *Lingua*, vol. 21, 1968, pp. 598-603; Roman Jakobson, "Grammatical Parallelism and its Russian Facet", *Language*, vol. 42, n. 2, 1966, pp. 399-404.

necesariamente en vínculos biunívocos entre dos aspectos, sino que se abren a cadenas de muchos elementos recíprocamente relacionados en los difrasismos múltiples. Esto se observa en la presencia de asociaciones léxicas de muchos términos paralelos que expresan los múltiples aspectos involucrados en el mismo contexto vital.

A mi parecer, la teoría de la oralidad ofrece una clara interpretación de los difrasismos como resultado de procesos cognitivos propios de las culturas ágrafas. Estos enfoques cognitivos se expresan en la coordinación sintáctica en todos los actos comunicativos hablados 120. Sin embargo, los difrasismos no tienen tal frecuencia de uso y parecen ser marcas peculiares del lenguaje poético oral. La finalidad prioritaria de los difrasismo es precisamente la de sugerir las relaciones vitales entre los elementos naturales, pero sobre todo la de comunicar la multiplicidad semántica de la realidad según las complejas relaciones contextuales de los referentes.

Cada término asociado en un difrasismo (o los miembros de un "opuesto binario") profundiza y amplía su significado según el nexo lógico identificado con los otros elementos. La tensión y la ampliación semántica producida por los difrasismos responden a un principio metafórico que hace de este recurso un instrumento fundamental de connotación poética. Los conceptos asociados en estructuras paralelas reflejan relaciones vitales efectivamente identificadas en el contexto natural; sin embargo, esto no impide que se perciba una tensión semántica entre los términos paralelos y que se produzca un excedente de sentido<sup>121</sup>. Cabe señalar que las relaciones entre los vocablos no son rígidas, sino que varían según los aspectos metafóricos sugeridos. Esto significa que el difrasismo no responde a un mecanismo involuntario de asociación mental, sino a una intencional búsqueda expresiva de los significados que las relaciones naturales adquieren en los distintos contextos.

Por otro lado, los difrasismos son recursos propios del lenguaje verbal y no se presentan de la misma forma en las otras artes<sup>122</sup>. También en esto marcan su función metafórica específica respecto al símbolo. En efecto, según la definición de Paul Ricoeur, el símbolo cruza logos y bios, mientras que la metáfora pertenece exclusivamente al ámbito verbal<sup>123</sup>. Los elementos simbólicos abundan en el Popol Vuh, pero intervienen en otro nivel de significación. Normalmente los símbolos se manifiestan como líneas verticales de connotación entre las palabras y los valores adjuntos que la comunidad les atribuye a partir de experiencias contextuales externas al texto. La

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> Paul Zumthor propone una distinción interesante entre "lo hablado", como todo lo proferido por la boca y "lo oral", o sea las enunciaciones formalizadas de manera específica, con funciones poética y rituales. P. Zumthor, *Introducción a* la poesía oral, op. cit., pp. 34-35.

P. Ricoeur, La metáfora viva, op. cit., p. 110-112.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> En las artes plásticas del área maya, se pueden encontrar asociaciones de distintos aspectos simbólicos, como por ejemplo los colores y las manifestaciones antropomorfas, zoomorfas o fitomorfas, pero éstas no determinan una tensión semántica entre elementos asociados, sino una superposición de lecturas simbólicas de la realidad.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> P. Ricoeur, *Teoría de la interpretación*, op. cit., pp. 70-74.

función específica del símbolo en el *Popol Vuh* será discutida y profundizada en los siguientes capítulos de este trabajo.

A la luz de estas observaciones me parece importante estudiar los difrasismos no sólo desde un punto de vista lingüístico, sino también como resultado de un preciso proceso cognitivo de las culturas orales<sup>124</sup>. Los miembros léxicos del difrasismo ofrecen una contextualización de los seres vivos, expresando distintos valores metafóricos según los elementos asociados. De esta primera explicación cognitiva se deduce una segunda consideración importante, que puede ayudarnos a comprender las formas y las funciones del lenguaje poético k'iche'. Las culturas mesoamericanas, en efecto, identifican una continuidad vital entre los elementos naturales, los animales, las plantas, los hombres y el paisaje. No se perciben barreras rígidas entre el hombre y el contexto que lo rodea, sino una confluencia fértil entre los seres. La humanidad se pone en una posición inmanente en el mundo, para sentirlo y percibirlo desde el interior por medio de relaciones recíprocas y vitales<sup>125</sup>.

Respecto a la posición logocéntrica y antropocéntrica de la sociedad occidental, sobre todo a partir del cartesianismo, la cultura maya representa la realidad como una red de vínculos sensibles entre las formas naturales, que sacan su razón de ser desde la relación con las demás. En esto se apoya la crítica de Lévi-Strauss al excesivo "humanismo" de la civilización occidental, que pone al hombre por encima de todas las cosas, aislándolo<sup>126</sup>. A través del *logos*, el hombre pierde las relaciones sensibles y paritarias con los otros seres que viven en su ambiente y se encuentra en una posición de predominio, pero también de gran debilidad.

Las civilizaciones americanas, por otro lado, mantienen una comunicación biunívoca con los otros organismos, insertándose en el mundo natural como parte integrante del mismo proceso vital. Esto les permite participar del valor sagrado de la naturaleza y superar su dimensión histórica e individual. La percepción de la realidad como integración de energías que interactúan y se justifican recíprocamente, en efecto, asigna al hombre un papel complementario a los otros, confiriéndole una dimensión universal y atemporal. A la visión antropocéntrica del mundo occidental, las culturas mesoamericanas oponen una red continua de energías sagradas que confluyen desde el ambiente natural hasta el hombre a través de la vegetación, los animales, el cielo, la tierra y los astros.

La interdependencia vital de los elementos naturales se puede observar en los cantos rituales contemporáneos del área maya, ya que los ejes isotópicos principales sugieren una identidad metafórica entre el hombre y los otros seres de la naturaleza. Por otro lado, esta peculiar visión del mundo se encuentra también en muchísimas expresiones plásticas a partir de la época prehispánica,

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> W. Ong, Orality and Literacy, op. cit., pp. 49-51.

P. Johansson, *Voces distantes de los aztecas, op. cit.*, pp. 76-77; P. Johansson, "El saber indígena o el sentido sensible del mundo", *Universidad de México*, vol. 52, n. 552-553, enero-febrero 1997.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> C. Lévi-Strauss, *Antropología estructural*, Siglo XXI, México, 1995, pp. 35 y 52-53; T. Todorov, *Nosotros y los otros*, Siglo XXI, México, 1991, pp. 88-91.

en que los dioses se representan como manifestaciones naturales<sup>127</sup>. Las fuerzas divinas se revelan concretamente en la naturaleza en el rayo, la lluvia, la vegetación, la luna, las estrellas, el sol y la tierra<sup>128</sup>. De la misma manera, los animales se interpretan como hierofanías, o sea, manifestaciones concretas de energías cósmicas<sup>129</sup>. Sin embargo, esta relación vital no se reconoce sólo entre dioses, animales y plantas, sino que abarca también la esfera humana.

Una primera demostración la podemos encontrar en la gran cantidad de representaciones plásticas antropomorfas con elementos vegetales y animales, que indican la confluencia entre los distintos elementos naturales. También fenómenos como el tonalismo y el nahualismo revelan la profunda interdependencia entre el hombre y el mundo animal<sup>130</sup>. Los difrasismos presentes en el *Popol Vuh* responden a esta peculiar visión del mundo. En efecto, la estructura más abundante es la antitética, que une en la misma unidad gramatical conceptos distintos, sugiriendo un tercer significado metafórico.

En la mayoría de los casos, además, los difrasismos no representan recursos aislados, sino que conforman líneas continuas de connotación metafórica. En particular, se pueden reconocer algunas líneas metafóricas o isotopías que vinculan los difrasismos entre sí y profundizan recíprocamente su carga de significación. Los principales referentes de las líneas isotópicas identificadas en el texto son: los dioses, los hombres, el contexto natural y la comunicación. Como se verá más adelante, las isotopías no representan recursos cerrados de connotación metafórica, sino expresión de un excedente de sentido que abarca las distintas manifestaciones naturales y confluye de un difrasismo a otro y de una líneas isotópicas a otra. Esto demuestra, a mi parecer, que a pesar de la variedad estilística del *Popol Vuh*, la obra comunica un mensaje metafóricamente homogéneo y una constante connotación de la realidad.

## Los dioses

Los difrasismos relativos a las deidades representan los recursos más escasos concentrados en episodios específicos de la obra, sobre todo en la parte cosmogónica y de la formación del estado. Sin embargo, sus asociaciones léxicas son sumamente interesantes para comprender la visión que la sociedad k'iche' tenía de la deidad y de su relación con el mundo natural. Los primeros ejemplos significativos se refieren a los dioses creadores mencionados en los folios iniciales del texto, con un difrasismo múltiple que abarca distintas formas naturales. La asociación de las deidades en la misma estructura gramatical no implica una identificación de los seres

-

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, Paidós-UNAM, México, 1998, p. 87.

Mary Preuss, Los dioses del Popol Vuh, Pliegos, Madrid, 1988, p. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 123-125.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, UNAM, México, 2003, pp. 93-126.

sagrados en una visión monoteísta, sino una asimilación de sus funciones creadoras en el acto cosmogónico.

Los nombres de las deidades aluden a las distintas manifestaciones del principio cósmico creador, encarnado en Q'ukumatz, el dragón celeste<sup>131</sup>. La tensión semántica determinada por el paralelismo sugiere un principio de identidad que carga los nombres de la energía sagrada y de la fertilidad necesarias para la creación<sup>132</sup>. La función del difrasismos es la de enfatizar el papel formador de los seres divinos y de connotar cada uno de ellos por medio de su recíproca interacción.

Tz'aqol
B'itol
Alom
K'ajolom, sus nombres
Junajpu Wuch'
Junajpu Utiw
Saqinim Aq
Sis
Tepew
Q'ukumatz
Corazón del lago
Corazón del mar
el que hace trastos verdes
el que hace jícaras verdes (párr. 2)<sup>133</sup>

La creación de la tierra se lleva a cabo como una actividad conjunta, ya que la vida surge a través de la compenetración de elementos opuestos. Las raíces verbales de los nombres de las deidades connotan la cosmogonía como fusión de principios vitales complementarios. En efecto, Alom ("Engendradora) y K'ajolom ("Engendrador") aluden a la procreación por parte de madre y de padre, ya que el verbo *alaxik*, significa "parir, dar a luz por parte de una mujer" y *k'ajolom* se refiere a la generación masculina, de *k'ajol*, "hijo de hombre". También Tzaqol/ B'itol contienen las raíces verbales de la creación, pero en este caso en relación al modelado físico de una materia preexistente, que puede ser barro o cal (de la raíz *tz'aq*, "formar, edificar muros" y de la raíz *b'it*, "crear objetos de barro") Ambas actividades son complementarias, ya que la creación de la humanidad se concibe como generación vital y al mismo tiempo como formación cultural y espiritual. Las asociaciones léxicas sugieren la complementariedad de los papeles de los dioses en la creación del universo y en el equilibrio de energías cósmicas.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 98.

Las metáforas tienen el poder de fertilizar el espacio ritual a través de su connotación. P. Johansson, *La palabra de los aztecas*, op. cit., p. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> *PV*, p. 21.

 <sup>134</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., pp. 11 y 152
 135 Ibídem, p. 443; Ch. E. Brasseur de Bourbourg, Gramática de la lengua quiché, op. cit., p. 194.

Asimismo, el difrasismo vincula en la misma estructura gramatical los principios de la creación con los animales sagrados: el tlacuache o tacuazín (*wuch'*), el coyote (*utiw*), el pécari (*aq*) y el pizote (*sis*)<sup>136</sup>, que desempeñan un papel importante en la creación del mundo<sup>137</sup>. Junajpu Wuch' (tlacuache o tacuazín) es una deidad femenina del amanecer, mientras que Junajpu Utiw (coyote) es el dios masculino de la noche. De la misma manera, Saq Nim Aq (Gran Pécari Blanco) es una diosa madre y Sis (pizote) un dios masculino<sup>138</sup>. Se puede observar que las representaciones animales del principio creador manifiestan el equilibrio entre energías sagradas complementarias masculinas y femeninas, propiciando el nacimiento de la vida y la fertilización de la tierra.

Además del significado mítico peculiar de los animales, éstos participan del valor divino de los dioses creadores, superando los límites entre el contexto natural y la dimensión espiritual. El caso de Q'ukumatz, citado en el mismo difrasismo, es significativo a este respecto, ya que el dragón celeste encarna la fusión de los opuestos: el elemento celeste del quetzal y terrestre de la serpiente. Esta deidad se presenta como la expresión del equilibrio entre los principios complementarios diurnos y nocturnos, que intervienen en el acto cosmogónico<sup>139</sup>. La serpiente, en efecto, encarna la fertilidad de la tierra y de las aguas, entra en contacto con los ciclos vitales celestes y permite la unión del cosmos<sup>140</sup>. El dragón, además, representa simbólicamente el agua, principio vital del universo<sup>141</sup>.

La fusión de elementos complementarios, que producen la vida, sigue a lo largo de todo el episodio, confluyendo en otros difrasismos. Pocas líneas después se presenta a otra pareja creadora que encarna el mismo equilibrio de energías opuestas. Se trata de Xpiyakok y Xmukane, definidos en el difrasismo correspondiente como "la partera/ el abuelo". El vínculo lógico que da sentido a la expresión es la reproducción humana, que connota a los dioses del principio sagrado de fecundación y fertilidad. Xpiyakok y Xmukane en éste y en otros pasos de la obra se presentan como progenitores de la humanidad, no sólo como responsables de la vida del universo, sino también como miembros del mismo ciclo vital y de una única línea de generación.

1

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, pp. 2 y 488; Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, *op. cit.*, p. 245 y 256.

la tlacuache o tacuazín encarna el principio de maternidad, identificándolo con una diosa madre. El coyote, en cambio, por su conducta, fue asociado a la parte masculina de la pareja creadora. El pizote, por otro lado, puede estar relacionado con las actividades diurnas y Venus, estrella del amanecer. M. Ilia Nájera, "Sobre le carácter naturalista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", *Memoria del Segundo Coloquio Internacional de Mayistas*, UNAM, México, 1989, vol. II, pp. 1345-1347. Alfredo López Austin subraya la identificación del tlacuache como señor del crepúsculo del amanecer y su papel en la difusión del fuego entre los hombres. A. López Austin, *Los mitos del tlacuache*, op.cit, pp. 19-23 y p. 286;. El animal claramente se asocia a la capacidad de engendrar luz y civilización. Se observa que el mismo tlacuache (*wuch*") es el responsable de la oscuridad y de tiznar el cielo del inframundo en los episodios de las luchas contra los señores de Xib'alb'a en el *Popol Vuh*.

<sup>138</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> *Ibídem.*, pp. 93-98;

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., pp. 129-140; M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 126.

La connotación de la pareja divina como abuelos determina dos fenómenos semánticos. Por un lado acerca los dioses al contexto humano y permite la decodificación de su papel creador por parte de la comunidad. Por otro lado, la asociación léxica confiere valor sagrado y universal a los hombres, que metafóricamente descienden de la misma línea dinástica. En muchos pasos del texto se enfatiza el papel generativo de los dioses y su interdependencia con la humanidad<sup>142</sup>. Se juntan en el mismo difrasismo las funciones de las deidades de creadores y padres del género humano, confiriendo humanidad a los dioses y valor sagrado a los hombres.

La unión de elementos complementarios como principio creador se encuentra en muchas asociaciones verbales desde los primeros folios hasta la última parte. Otra deidad importante que encarna este equilibrio es Juragan, centro del mundo y principio acuático<sup>143</sup>, mencionado en la obra como Uk'ux Kaj/ Uk'ux Ulew, "corazón del cielo/ corazón de la tierra". Esta expresión connota al dios de las energías de creación universal y del equilibrio vital entre el cielo y la tierra. El principio de identidad que permite la comprensión del difrasismo es la energía sagrada y la fertilidad. El cielo, en efecto, encarna el elemento masculino y diurno, mientras que la tierra representa la fuerza femenina y nocturna. La asociación de los dos conceptos produce una fuerte tensión semántica y un excedente de sentido que connota al dios de la capacidad de creación universal.

Juraqan, además de su movimiento cósmico alrededor de su única pierna, sugiere la capacidad creadora por la compenetración entre el cielo y la tierra. El corazón alude también al centro del organismo y a la sede de la vitalidad, del conocimiento y de los sentimientos del hombre<sup>144</sup>. Una parecida definición se encuentra asociada a "Tepew/ Q'ukumatz/ corazón del mar/ corazón del lago", en el ejemplo arriba citado. En este caso, el principio que da sentido a la unión léxica es el agua, símbolo vital por excelencia y elemento sagrado desde el cual se levanta la tierra y se forma el universo.

También en la última parte del *Popol Vu*, los hombres invocan a Juragan con el nombre de Uk'ux Kaj/ Uk'ux Ulew, "corazón del cielo/ corazón de la tierra".

Tú Juraqan Tú Uk'ux Kaj Ulew

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Margaret McClear identifica esta misma oposición dialéctica hombre-dios como la base estructural del texto, encentrado en las figuras divinas en la primera parte y humanas en la segunda. La pulverización de los huesos de los gemelos, prefiguración de las semillas de maíz, constituiría el centro y la transición entre las dos secciones. M. McClear, op. cit., pp. 78-81.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> A. López Austin, *Cuerpo humano e ideología*, UNAM, México, 1984, p. 207. Se nota que el corazón se asocia en muchas culturas al sol como centro vital, fuente de calor y de luz. René Guénon, Simboli della scienza sacra, Adelphi, Milán, 1990, pp. 355-56.

```
tú dador de lo amarillo
         de lo verde
tú dador también de las hijas
                   de los hijos
¡Que se multipliquen
que se desarrollen los sustentadores
                   los alimentadores tuyos (párr. 87)<sup>145</sup>
```

En este paso, la petición al dios tiene la función de evocar en el espacio de la comunicación su valor sagrado. La oración, en efecto, invoca la fertilidad sobre la comunidad para que se reproduzcan las nuevas generaciones. Si en el primer episodio la energía sagrada del cielo y de la tierra tenía la función ritual de propiciar el acto cosmogónico, en este paso la fertilidad de Juraqan permite el desarrollo de la vida de la comunidad y propicia un acto político de afirmación social. El difrasismo asocia el nombre del dios a su papel de centro del cielo y de la tierra y a su capacidad de comunicar energía a los hombres.

La referencia al color verde, en éste como los pasos anteriores, alude al centro del cosmos y al eje por donde confluyen las fuerzas celestes y telúricas 146. Hay que señalar que una de las definiciones del dios es Raxa Kaqulja, donde raxa, puede significar "verde/ azul" o "súbito" 147 y *Kaqulja* "rayo, trueno", <sup>148</sup>. Aunque el primer término pueda tener dos significados, seguramente *rax* evoca en la mente de un oyente k'iche' la implicación simbólica del color verde, asociada al centro del universo. El rayo, además, es un símbolo celeste de fertilidad que en muchos textos contemporáneos fecunda una montaña o una cueva, permitiendo el desarrollo de la vegetación. 149

El color amarillo vinculado en el mismo paralelismo léxico evoca el sur<sup>150</sup> y posiblemente hace referencia a un recorrido mítico o a una peregrinación ritual del centro al sur o del sur al centro de su territorio político. De todas maneras, lo verde y lo amarillo están asociados a las hijas y los hijos en el mismo difrasismo, sugiriendo una identificación metafórica entre las nuevas generaciones y los rumbos cardinales o mejor dicho entre el desarrollo vital de la sociedad y la expansión política territorial. También en este paso, Juragan fertiliza con su presencia la vida sobre la tierra y la comunidad de los hombres, subrayando aquí la connotación política. La línea dinástica identificada arriba entre Xpiyakok/ Xmukane y los hombres se repite en este contexto, acercando los dioses a la dimensión humana.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> PV, p. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> M. de C. Valverde, "Algunas consideraciones sobre el símbolo de la cruz entre los mayas", *Memorias del Segundo* Coloquio Internacional de Mayistas, 17-21 agosto 1987, UNAM, 1989, vol. II, p. 1363; A. López Austin, Cuerpo humano e ideología, op. cit., pp. 65-66; M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 63-66.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Ch. E. Brasseur De Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, op. cit., p. 231.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Noemí Cruz, Mitos de origen del maíz de los mayas contemporáneos, Tesis de maestría, Posgrado en Estudios Mesoamericanos, FFyL, UNAM, 1999, pp. 62-86; Perla Petrich, Historias, historia del lago Atitlán, CAEL/ MUNI-K'AT, Guatemala, 1998, p. 54-56.

150 M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 62.

La percepción de los dioses del *Popol Vuh* no es rígida, ya que algunos elementos divinos confluyen en otros. En el paso que sigue, se puede observar que Uk'ux Kaj/ Uk'ux Ulew, "Corazón del cielo/ Corazón de la tierra" se vincula en la misma estructura paralela a las deidades tutelares del grupo k'iche': Tojil, Awilix, Jakawitz. Estos dioses casi siempre se encuentran asociados en difrasismos con acciones paralelas. Sin embargo, los seres traídos de Tulan adquieren aquí una nueva connotación simbólica por las relaciones léxicas del difrasismo.

Tú Uk'ux Kaj
Tú Uk'ux Ulew
tú bulto de fuego
tú también Tojil
Awilix
Jakawitz
dentro del cielo
dentro de la tierra
las cuatro esquinas
los cuatro costados (párr. 87)<sup>151</sup>

En primer lugar el principio de identidad que el oyente evoca para dar sentido a la asociación léxica es la energía divina, subrayando el papel sagrado de los personajes evocados. La relación entre Uk'ux Kaj/ Uk'ux Ulew, "Corazón del cielo/ Corazón de la tierra" y los dioses tutelares, al mismo tiempo, produce una profundización semántica en dos direcciones. Por un lado, "Corazón del cielo/ Corazón de la tierra" adquiere una dimensión étnica, identificándose con los dioses que han permitido la afirmación política del reino k'iche' y que propician el desarrollo del estado. Por otro lado, Tojil, Awilix y Jakawitz adquieren una función creadora, como resultado del equilibrio entre elementos complementarios. Además de las menciones al cielo y la tierra y a su valor simbólico comentado arriba, se observa que el nombre de los dioses confluye en una definición espacial universal ("el cielo/ la tierra/ las cuatro esquinas/ los cuatro costado"), que enfatiza la función de los dioses como centro del cosmos.

La mención de los dioses fertiliza el espacio en que vive la comunidad y propicia su manifestación en el ambiente natural. Las deidades evocadas están asociadas también al bulto sagrado dejado por los antepasados, señal de su herencia espiritual. La relación gramatical del difrasismo sugiere una identificación entre el bulto de fuego y los dioses o – mejor dicho – entre el legado de los antiguos padres y su religiosidad. La esencia misma de los primeros hombres consiste en el papel de sustentadores del universo y en esto radica su herencia espiritual, o sea en la identificación de una línea de comunicación entre el hombre y sus dioses. El difrasismo citado nos aclara el significado profundo del bulto sagrado, que no es otra cosa que la señal de su universo espiritual y los símbolos de su comunicación con los seres divinos.

<sup>151</sup> PV, p. 194.

. . .

Una doble relación vital connota el papel de los dioses por una parte hacia el contexto natural, por otra hacia los hombres. Si la primera línea simbólica se observa en pocos casos en el Popol Vuh, la segunda representa una isotopía recurrente en la significación de la obra<sup>152</sup>. La definición más frecuente de los seres sagrados es "nuestras madres/ nuestros padres" y "nuestros creadores/ nuestros formadores", subrayando la asimilación de los dioses en una dimensión familiar. El difrasismo binario en estos casos connota la relación entre hombres y dioses como fuente de fertilidad en ambas direcciones. Es significativo que el papel divino de sustentadores de los individuos se refleje en una función paralela de la humanidad, como se puede observar en los siguientes ejemplos:

-"¿De veras? o tú de la doble visión tú sustentador nuestro tú a alimentador nuestro tú dios nuestro de doble visión" (párr. 54) 153

Que sea buena la existencia de los sustentadores los alimentadores tuyos frente a tu boca frente a tu rostro (párr. 87)<sup>154</sup>

En el primer paso los hombres agradecen la donación del fuego a Tojil, sustentador de la vida. El difrasismo asocia la alimentación al sustento espiritual, ya que Tojil proporciona a los hombres las bases de su organización social y cultural. Esta misma connotación metafórica adquieren los hombres en el segundo ejemplo, ya que lo que buscan los dioses es la creación de seres capaces de adorarlos y evocarlos. La segunda parte de la oración aclara mejor el sentido de la expresión. Las ofrendas de los primeros hombres se dirigen a la boca y a los ojos de los dioses, indicando al ser divino como sujeto en comunicación con el mundo. El término wach indica el "aspecto, la apariencia", pero alude también a la capacidad de mirar y se encuentra también en otros contextos con el significado de "ojo" 155. El difrasismo "boca/ ojo" alude a la capacidad de relacionarse con los demás y de entrar en una comunicación fértil con el contexto natural.

También los primeros hombres de maíz manifiestan su esencia humana a través de su "boca/ ojo" y de su interacción con el mundo. Aun Tepew/ Q'ukumatz se presenta en la relación con los otros dioses por medio de su "boca/ ojo", subrayando el valor central de la comunicación interpersonal. La definición de los dioses como "boca/ ojo" en el ejemplo arriba citado, entonces,

<sup>152</sup> La función prioritaria de los hombres de maíz es la de alimentar a sus dioses, demostrando una relación dialéctica entre ambas dimensiones. M. I. Nájera, "Rituales sacrificatorios en los mitos quichés y cakchiqueles", Memorias del Primer Coloquio Internacional de Mayistas, 5-10 agosto de 1985, UNAM, México, 1987, p. 1107.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> *PV*, p. 132. <sup>154</sup> PV, p. 194.

<sup>155</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 465.Este difrasismo será analizado más adelante. Por el momento baste mencionar la gran frecuencia de esta asociación léxica en el Popol Vuh y otros textos poéticos mayas, como el Rabinal Achí y los cantos rituales contemporáneos de Nahualá.

puede revelar qué tipo de alimento y sustento los hombres ofrecen a sus deidades y la importancia de la relación interpersonal para la supervivencia del universo.

El difrasismo citado puede ser considerado como una clave de interpretación poética de los vínculos interpersonales. Cada individuo se afirma en la relación dialógica con los demás, sin barreras lógicas entre dioses, animales, plantas y hombres. Aun más, cada dios, animal, planta y hombre adquiere sentido por medio de los otros seres, que justifican su presencia en el mundo. Por esta misma relación dialógica, Tojil, Awilix, Jakawitz se asocian a los hombres en la interacción con la comunidad y se manifiestan como muchachos cuando los primeros hombres ofrendan humo delante de ellos.

De la misma manera, algunos hombres adquieren un papel divino y se asocian a las deidades por su carácter prodigioso. Me refiero a los primeros hombres, alabados por su papel fundador. Los primeros cuatro hombres representan un punto de contacto entre ambas dimensiones, transmitiendo las energías sagradas a los hombres a través de su sangre y su legado espiritual.

No creo que se trate de verdadera deificación, ya que en el *Popol Vuh* los dioses siempre se definen con una expresión específica: *kab'awil*, que Diego Guarchaj interpreta como "ser de doble visión" tal vez en referencia a los distintos niveles de interpretación del mundo. Bartolomé de las Casas atestigua que los mayas de Guatemala definían sólo a sus dioses superiores como *cabovil*, en correspondencia al término náhuatl *teutl*. Los antepasados míticos, en cambio, nunca adquieren esta connotación, sino la de *loq'olaj*, "sagrado" o *nawal*, "sagrado, transformador" que aluden en ambos casos a la naturaleza humana de los personajes o – quizá – humana y divina a la vez, como se puede observar en los siguientes ejemplos:

En verdad eran hombres sagrados B'alam Kitze'

B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam (párr. 48)<sup>160</sup>

Eran grandes señores eran hombres sagrados eran señores sagrados Q'ukumatz K'otuja señores sagrados pues Kikab'

<sup>158</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> Diego Guarchaj, comunicación personal. Tedlock interpreta el término como una referencia genérica a las deidades k'iche', luego utilizado por los dominicos para nombrar al Dios cristiano. D. Tedlock, *Verba manent. L'interpretazione del parlato, op. cit.*, p. 254.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> B. de las Casas, *op. cit.*, t. 2, p. 506.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Nawal, "espíritu sagrado", cosa maravillosa, encanto" según el diccionario de Brasseur. Del náhuatl, *naualli*, registrado en los diccionarios modernos como "brujo, mago, hechicero". Tedlock lo interpreta como la esencia espiritual o el carácter de una persona, animal, planta, piedra, lugar, también en referencia a un poder chamánico. Ch. E. Brasseur De Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, *op. cit.*, p. 216; Rémi Siméon, *Diccionario de la lengua náhuatl*, Siglo XXI, México, 1996, p. 304; D. Tedlock, *Verba manent. L'interpretazione del parlato*, *op. cit.*, p. 255. <sup>160</sup> *PV*, p. 123.

# Kawisimaj (párr. 86)<sup>161</sup>

También el espacio urbano sintetiza la relación vital entre hombres y dioses <sup>162</sup>, puesto que en el texto abundan las referencias a la casa de los dioses, asociada en difrasismo binario a la casa de los señores. Los dos lugares se connotan como espacios de comunicación entre ambas dimensiones y adquieren un papel importante en la disposición simbólica de la ciudad. En el difrasismo "casa del dios/ casa del señor" además confluye otro difrasismo con una estructura gramatical paralela. Se trata de "el esplendor/ el poder del K'iche'", que connotan el desarrollo de la religión y de la organización estatal como etapas complementarias de la afirmación política. Aquí también se observa el equilibrio entre la dimensión divina y la humana para la definición del poder, que no abarca sólo aspectos materiales, sino también una correcta comunicación con las deidades.

(...)
engrandeció el K'iche'
entonces se formó el esplendor
el poder del K'iche'
entonces se formó la casa del dios de doble visión
las casas también de los señores (párr. 81)<sup>163</sup>

En todos los ejemplos citados, se puede observar una parecida percepción de los seres divinos en relación constante con los hombres y los otros elementos naturales. Este vínculo no se percibe sólo a nivel temático, sino también retórico, ya que los nombres y las definiciones de las deidades se encuentran asociados metafóricamente a los otros seres. La tensión semántica producida nos ayuda a comprender que los dioses, los hombres y los animales se conciben como sujetos distintos, pero en constante comunicación. La relación entre los individuos constituye la razón de ser de cada uno de ellos, ya que afirman su identidad a través de una contraposición dialógica y fértil.

Por otro lado, cabe señalar que también los dioses del inframundo se asocian recíprocamente en las mismas estructuras paralelas, sugiriendo una identificación de sus papeles nocturnos y telúricos. Los difrasismos incorporan también a los animales de Xib'alb'a, como el tecolote: "Ch'ab'i ("rayo")<sup>164</sup> tecolote/ Juraqan tecolote/ Kaqix ("guacamaya") tecolote/ Jolom ("calavera, cabeza")<sup>165</sup> tecolote", mensajeros del mundo telúrico<sup>166</sup>. No hay asociaciones léxicas directas entre

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> *PV*, p. 191.

<sup>162</sup> La ciudad es una imagen del mundo, que refleja también su valor sagrado. M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> *PV*, p. 183.

<sup>164</sup> Ch. E. Brasseur de Bourbourg, Gramática de la lengua quiché, op. cit., p. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., pp. 99 y 127.

los tecolotes son de hábitos nocturnos y normalmente viven en lugares oscuros. Por su naturaleza nocturna y celeste a la vez representan un punto de contacto entre ambas dimensiones. M. Ilia Nájera, "Sobre le carácter naturalista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", op. cit., p. 1350; M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, UNAM, México, 1995, p. 95

los hombres y las fuerzas nocturnas, si no mediadas por las figuras animales. El dios de los q'aq'chikel está asociado al murciélago y al inframundo, pero no se hace una identificación metafórica entre el grupo étnico y su deidad.

Esto nos puede aclarar el tipo de relación entre el hombre y los señores de Xib'alb'a, que se manifiestan por su papel complementario y antagonista a la vida del hombre. Además, el narrador del *Popol Vuh* declara su naturaleza específica, ya que "en realidad no eran de doble visión sus nombres antiguamente/ solamente eran espantosos/ malvados sus rostros" (párr. 42)<sup>167</sup>.

### Los hombres

La segunda isotopía significativa que cruza el texto es la de la figura humana. Además de las relaciones metafóricas entre los hombres y los dioses analizadas arriba, la humanidad explica su identidad también en una relación vital con el ambiente que la rodea. La connotación principal del hombre es su capacidad de interactuar con los otros individuos. El primer grupo de difrasismos se refiere a las relaciones de parentesco, que dan un valor universal al grupo social. Los primeros hombres se definen a lo largo de toda la obra como "nuestras primeras madres/ padres" y "nuestros abuelos/ padres". Ambas expresiones connotan la humanidad como una única línea dinástica, que supera las generaciones, el tiempo y los contextos específicos. Sin embargo, las dos expresiones hacen hincapié en aspectos distintos de las relaciones familiares y constituyen elementos complementarios de la capacidad de procreación. En el primer caso, "la madre/ el padre" manifiestan como principio de identidad la fertilidad y la compenetración de elementos opuestos, connotando las generaciones siguientes de la capacidad de procreación. El difrasismo ayuda a comprender la concepción del individuo como etapa de un proceso constante de vida, muerte y regeneración, que confiere a la humanidad una dimensión universal<sup>168</sup>. Las nuevas generaciones se conciben, en efecto, como el resultado de la fecundidad de los padres y como herederas de las mismas energías sagradas.

El segundo difrasismo, "nuestros abuelos/ padres", enfatiza la continuidad entre las generaciones, en este caso desde un punto de vista espiritual. El principio de identidad que da sentido a la expresión metafórica es la transmisión cultural, que abarca distintas etapas cronológicas. Los antepasados son los abuelos de los actuales k'iche', pero al mismo tiempo son hijos de las deidades creadoras, en una continua transmisión de enseñanza espiritual. El difrasismo

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> *PV*, p. 115.

Marie-Odile Marion, "El espacio de los dioses y el universo de los hombres", en I. Geist, *Procesos de escenificación y contextos rituales*, Universidad Iberoamericana/ Plaza y Valdés, México, 1996, pp. 271-285; M. de la Garza, *Rostros de lo sagrado en el mundo maya*, op. cit., p. 27-31.

subraya la línea inagotable que vincula los dioses, los ancestros y las nuevas generaciones por la energía vital, los modelos éticos y sociales que se transmiten<sup>169</sup>.

El difrasismo citado confluye en otra expresión en que los narradores del Popol Vuh se definen como "nietos/ hijos" de los primeros señores k'iche'. Este recurso está asociado al recuerdo y a la transmisión de las acciones prodigiosas de los antepasados, ya que la memoria de los valores ancestrales constituye la base de la sociedad. Las relaciones familiares, en efecto, representan el fundamento simbólico de la organización social k'iche' gracias a la identificación de los otros grupos del altiplano guatemalteco como "hermanos mayores/ hermanos menores".

La concepción del ser humano como el resultado de la transmisión de modelos éticos identifica en la familia un paradigma simbólico de realización social. La relación entre los miembros del grupo familiar se dirige en distintas direcciones y a varios niveles. En primer lugar, se puede observar un nexo vital entre padres e hijos, por un lado, y padre y madre, por otro. Por otro lado, los hermanos desarrollan un vínculo recíproco por medio de los padres comunes, que sugieren también en este caso el principio de fertilidad. Los difrasismos citados se encuentran a menudo en contextos vinculados con las acciones y los valores morales de los ancestros, que se transmiten en seno a la familia, como se nota en el ejemplo siguiente:

 $(\ldots)$ solamente juntos se juntan los tres encargados de los recibimientos los engendradores los de la palabra de las madres los de la palabra de los padres nuestros. (párr. 154)<sup>170</sup>

En este paso los dos ejes temáticos de la fertilidad y de la enseñanza moral se encuentran asociados en un mismo paralelismo, ya que las líneas 3 y 4 desarrollan el concepto expresado en la línea 2. La capacidad de generación se vincula con la transmisión de la palabra de los padres y de su enseñanza moral. La voz de los ancestros adquiere aquí la connotación metafórica de generación de vida; la procreación amplía su carga de significación como creación de valores morales y religiosos.

La continuidad entre las generaciones se manifiesta en otro difrasismo, el de los "hijos de madre/ de padre". Si por un lado el concepto de hijo se caracteriza en general como el resultado de la procreación, en este caso se enfatiza la transmisión de energía sagrada. Los contextos en que aparece el difrasismo pueden aclarar aun más su capacidad de connotación metafórica. En muchos casos, la expresión se encuentra asociada a la luz, en relación con la isotopía solar que será analizada más adelante.

<sup>169</sup> Para Miguel Rivera Dorado, el soberano es la encarnación de los principios trasmitidos por los antepasados, que garantizan el contacto entre los hombres y los dioses. Miguel Rivera Dorado, La religión maya, Alianza, Madrid, 1986, pp. 140-1. 170 *PV*, p. 200.

"Se acercó su amanecer
se ha formado correctamente
así también se aclaró el que alimente
el que sustente
los hijos (de mujer) de luz
los hijos (de hombre) de luz
se aclaró el hombre
la humanidad de la superficie de la tierra"- dijeron. (párr. 44)<sup>171</sup>

La palabra "hombre" está asociada a "el que alimente/ el que sustente/ los hijos de mujer de luz/ los hijos de hombres de luz" en la misma estructura gramatical. La función del hombre de alimentar a los dioses se relaciona a su filiación directa con las fuerzas sagradas, en particular con la energía solar. La tensión semántica entre "alimentador/ sustentador" e "hijos de mujer/ de hombre de luz" nos obliga a buscar un principio de identidad que dé sentido a la expresión. En primer lugar, hay que subrayar que el sustantivo *saqil*, "blancura, luz", forma abstracta de *saq*, "blanco" no está construido con el prefijo posesivo correspondiente, ya que los sustantivos "hijo" y "luz" no presentan marcas morfológicas recíprocas. Esto demuestra que no hay una relación gramatical de subordinación entre una forma y otra, sino una coexistencia entre los dos conceptos.

El sustantivo *saqil* adquiere en este contexto un valor adjetival, que se podría traducir como "luminosos, blancos, hechos de luz". La expresión sugiere una interdependencia entre la humanidad y los dioses. Los hombres son sustentadores y a la vez criaturas de los dioses, en un papel de recíproca colaboración. El difrasismo implica la necesaria comunicación entre ambas dimensiones, ya que la vida de unos depende del sustento de los otros. En este caso, entonces, la expresión supera la dimensión familiar y abarca distintas generaciones, insertando al ser humano en una dimensión universal y sagrada.

La referencia a la luz y a la blancura, además, connota la figura humana también de energía solar<sup>173</sup>. La alusión a la luz, en efecto, sugiere una identificación metafórica entre la creación del hombre y el surgimiento del sol, que representan principios vitales complementarios. Por otro lado, la relación entre el hombre y el sol inserta al individuo en el contexto natural, ya que los ciclos vegetales dependen del movimiento del astro en el cielo. Esto confiere al hombre un valor universal, en parte por la relación con el sol y la luz, en parte por la asociación metafórica entre el hombre y la vegetación<sup>174</sup>. La connotación de fertilidad sugerida por el difrasismo "hijo de madre/ de padre" adquiere una mayor profundización en este contexto, confluyendo en una isotopía solar que fertiliza la vida del cosmos y del grupo social. El ejemplo que sigue ayuda a interpretar el

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> PV, p. 119.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 350.

Posiblemente existe alguna relación entre el simbolismo solar y el culto a los antepasados, ya que ambos determinan el surgimiento y la continuidad de la vida. M. Rivera Dorado, *op. cit.*, p. 142.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., pp. 242-244; P. Johansson, *Voces distantes de los aztecas*, op. cit., pp. 104-106

significado de la expresión también en otros contextos. Las palabras de Junajpu y Xb'alanke establecen las ofrendas destinadas a los señores de Xib'alb'a ya derrotados, haciendo una distinción entre los dones.

```
(...)
sólo también los hijos de la paja
los hijos de las zonas despobladas serán su comida
no serán de ustedes todos los hijos (de mujer) de luz
los hijos (de hombre) de luz. (párr. 42)<sup>175</sup>
```

Las primeras dos líneas podrían ser una referencia a los animales, con un difrasismo ya registrado en ocasión de la primera creación divina. Sin embargo, aquí el significado parece ser más complejo y abarcar distintas concepciones de humanidad. La paja y los lugares despoblados podrían indicar una falta de asentamientos humanos y también de organización social. Se verifica aquí una contraposición clara entre la gente luminosa y los hijos de los lugares inhóspitos, que se caracterizan por su naturaleza no humana o de menor dignidad. Cualquiera que sea el referente de esta expresión, los animales o los individuos socialmente aislados, lo que interesa subrayar es el papel de los hijos de luz como forma de vida privilegiada. La gente luminosa representa la generación humana deseada por los dioses para sustentarlos, en contraposición a los intentos anteriores.

También en este paso, el difrasismo connota la humanidad de la fecundidad en referencia a elementos espirituales. Lo que caracteriza a esta humanidad es su desarrollo intelectual y la capacidad de acordarse de sus procreadores. Se puede identificar entonces otro valor simbólico vinculado con la luz, que consiste en la conciencia humana de su papel en el mundo <sup>176</sup>. La luz y el sol proporcionan un desarrollo humano más profundo, vinculado con el pensamiento y la memoria. En el siguiente ejemplo, en efecto, se presenta la misma connotación espiritual de la luz y la claridad.

```
Tz'aqol
B'itol
madre
padre nuestro de la vida
de la humanidad
el que da el aliento
el que da el pensamiento
el procreador
el que da conciencia a la población luminosa
a los hijos de mujer luminosos
a los hijos de hombre luminosos
```

<sup>175</sup> *PV*, pp. 114-115.

El hombre no está sometido pasivamente a las fuerzas divinas, sino que tiene conciencia de su papel específico en el mundo de sustentador del cosmos. La memoria del pasado y la relación con los dioses constituyen la base de la vida de la comunidad. M. de la Garza, *La conciencia histórica de los antiguos mayas*, UNAM, México, 1975, pp. 80-81.

el que medita (párr. 2)<sup>177</sup>

Además de la asociación significativa entre "vida" y "humanidad", que carga el concepto de ser humano de implicaciones universales, también en este caso "los hijos de madre luminosos/ los hijos de padre luminosos" adquieren una connotación intelectual, ya que el acto creativo otorga a los seres recién formados pensamiento y conciencia. La palabra k'uxlay, traducida en el paso citado como "conciencia" 178, se relaciona a k'ux, "corazón" y alude a las facultades intelectuales y anímicas del individuo, como la memoria, los sentimientos, los recuerdos y el agradecimiento<sup>179</sup>. El concepto de k'uxlay puede ser considerado como la esencia misma de los hombres luminosos, que afirman su papel en el mundo a través de su corazón. Resulta claro que su función no se limita a la procreación, como los hombres de palo, sino que se extiende también a las esferas espirituales.

En el ejemplo siguiente se puede notar que el corazón se considera como la sede de los sentimientos y de los pensamientos de los hombres, con percepciones que abarcan la esfera sensible y la intelectual. El corazón consiste en la cualidad intrínseca de los hombres verdaderos en oposición a las anteriores generaciones no-humanas.

(...) esta humanidad sobre la superficie de la tierra existió se multiplicaron tuvieron hijos de mujer tuvieron hijos de hombre los muñecos de palo labrado pero no tenían corazón pues pero no tenían pensamientos no tenían recuerdos de sus creadores sus formadores solamente siempre caminaban gateaban no se acordaban de Uk'ux Kaj así, pues, aquí cayeron. (párr. 8)<sup>180</sup>

El difrasismo asocia el corazón a los pensamientos y a los recuerdos. En primer lugar el corazón se connota por su capacidad de reflexión intelectual y de agradecimiento. Por otro lado, también los recuerdos y los pensamientos adquieren una ampliación semántica por la relación léxica con el corazón. El recuerdo de los dioses supera la dimensión meramente intelectual, adquiriendo al mismo tiempo una connotación sensible, ya que el corazón es la sede de ambas facultades. La adoración de las deidades no es sólo un deber impuesto por la razón, sino también una búsqueda de un canal emotivo de comunicación con los dioses. La esencia de la verdadera humanidad, entonces, reside en su corazón, o sea en su interacción sensible y a la vez racional con el mundo.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> PV, pp. 22-23.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Del verbo k'uxla'xik, "pensar, esperar". P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 176; Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, op. cit., p. 230. <sup>179</sup> Ver la concepción náhuatl del corazón en A. López Austin, *Cuerpo humano e ideología*, op. cit., pp. 207-208.

El corazón adquiere también otra connotación metafórica, que se sobrepone a la anterior y puede aclarar la polisemia simbólica del órgano vital. Cuando Junajpu y Xb'alanke se despiden de sus hermanos mayores, los exhortan a calentar "nuestra casa/ el corazón de su abuela". El difrasismo es útil para comprender el valor central que el corazón adquiere en la concepción del individuo. La relación metafórica entre la casa y el corazón, en efecto, connota el hogar como centro de la vida humana y sede de las principales relaciones emotivas e intelectuales de los individuos<sup>181</sup>. Por otro lado, el corazón extiende su carga de significación a la procreación, el sustentamiento y sobre todo la integración humana.

Desde los elementos hasta aquí presentados se desprende que las primeras características del ser humano expresadas a través de los difrasismos consisten en su dimensión familiar y su capacidad de sentir y pensar. Sin embargo, a lo largo del texto, la humanidad adquiere también otras connotaciones metafóricas muy interesantes para comprender la función específica de los hombres de maíz. En primer lugar, el hombre se caracteriza por su interacción sensible con el mundo. Las palabras que la nueva humanidad levanta a los dioses son significativas a este respecto.

En verdad, dos veces gracias, tres veces gracias, porque nos hicieron hombres porque nos hicieron boca nos hicieron ojos.

Hablamos
oímos
estamos preocupados
nos movemos
sentimos bien
aprendimos lo que está lejos
lo que está cerca
porque vimos lo que es grande
lo que es pequeño en el cielo
en la tierra. (párr. 49)<sup>182</sup>

Las primeras líneas introducen un difrasismo muy útil para comprender la concepción del ser humano. La expresión vincula en una misma estructura gramatical el hombre con dos partes del cuerpo, "la boca/ los ojos". En este fragmento, el referente está representado por el primer elemento, "el hombre", mientras que el difrasismo amplía su carga de significación a través de las relaciones de sinécdoque entre el todo y sus partes. A pesar de la estructura peculiar del difrasismo sintético, en que un elemento sintetiza los otros dos, también en este caso la función principal del recurso es la connotación metafórica, ya que cada elemento del paralelismo determina con los otros

<sup>180</sup> PV, p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> La casa de la abuela, además, se configura como una imagen del cosmos, en donde confluyen las energías del cielo y de la tierra. El camino al inframundo y la planta de maíz sembrada por los gemelos, en efecto, permiten la comunicación entre ambas direcciones, como *axis mundi*. La casa se presenta como un espacio sagrado de comunicación entre distintas energías. Ver la concepción de los espacios sagrados en M. de la Garza, *Rostros de lo sagrado en el mundo maya*, *op. cit.*, pp. 71-72 <sup>182</sup> *PV*, pp. 123-24.

una tensión y una ampliación semántica. El difrasismo "boca/ ojo" se encuentra también en otros contextos de la obra, como la definición de la deidad analizada arriba. Sin embargo, en este paso el significado del difrasismo confluye en las líneas siguientes, "hablamos/ oímos", en las que se desarrolla ulteriormente el principio de identidad de la metáfora. Los conceptos vinculados en el difrasismo "boca/ ojo" sugieren la complementariedad de la palabra y la vista en la comunicación con el mundo, connotando al ser humano por su interacción con el ambiente que lo rodea.

Las líneas siguientes especifican la alusión metafórica, haciendo hincapié en la relación biunívoca con el contexto social, o sea en la capacidad de expresar y decodificar mensajes. La humanidad se caracteriza por la comunicación con la naturaleza y el grupo social, pero sobre todo por la comprensión de las señales simbólicas del mundo. Se puede observar, además, que el paso citado tiene una estructura circular de progresiva resemantización del referente, ya que la alusión metafórica a la vista de la línea 4 ("ojo") se repite también en la línea 10 ("aprendimos") y en la línea 12 ("vimos") con significados distintos. La primera mención metafórica "ojo" sugiere la interacción de la expresión y la mirada en la representación del mundo; la segunda, "aprendimos lo que está lejos/ lo que está cerca" enfatiza el conocimiento espacial y sensible de la realidad; la tercera, en fin, "vimos lo que es grande/ pequeño en el cielo/ en la tierra" indica la posibilidad de comprensión simbólica de las manifestaciones cósmicas.

La estructura circular del paso citado es un buen ejemplo del valor connotativo del lenguaje poético del *Popol Vuh*, ya que un núcleo metafórico de un difrasismo a menudo se desarrolla en recursos paralelos de progresiva ampliación semántica, que adquiere nuevos significados en la sucesión de los versos. Las metáforas k'iche', en efecto, no representan figuras aisladas, sino cadenas semánticas de constante resemantización.

El difrasismo "boca/ ojo" es particularmente interesante para comprender la función de la humanidad en el universo. La misma asociación léxica se encuentra también en referencia a los hombres de palo y a los objetos de uso cotidiano que se les rebelan. En los dos pasos, el difrasismo se refiere a la posibilidad de comunicación frustrada en ambos casos por la incapacidad del sujeto de interactuar con el ambiente.

Destruyeron desmenuzaron las bocas los ojos de todos ellos (párr. 9)<sup>183</sup>

Así, pues, sus comales sus trastos les dijeron: "Dolorosas eran sus acciones contra nosotros:

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> PV, p. 37.

de tizne son nuestras bocas de tizne son nuestros ojos siempre cocemos sobre el fuego nos queman." (párr. 9)184

manifiesten una incapacidad de relación dialógica con los otros seres y que esto determine su

No es casual, a mi parecer, que tanto los hombres de madera como los comales y las ollas

destrucción. En efecto, la referencia metafórica a "la boca/ el ojo" sugieren aquí su inutilidad y la

causa de su aniquilación. En el primer caso, los dioses deciden destruir "las bocas/ los ojos" de los

muñecos de palo porque no desempeñan la función por la que han sido creados.

También en el caso de los comales, sus "bocas/ ojos" están manchados de tizne por el

incorrecto uso que se ha hecho. Aun aquí, el paralelismo léxico marca un desequilibrio entre el

papel específico de esta parte del cuerpo y la real manifestación de las palabras y la vista. Se puede

leer la rebelión de los objetos como un castigo metafórico de los hombres de palo por la falta de

comunicación con los dioses y los objetos que los rodean.

La última referencia interesante al difrasismo citado se encuentra en el episodio de la lluvia

y el granizo que están diezmando la población. También en este contexto, "la boca/ el ojo"

arrebatados por el frío sugieren una destrucción de las facultades sociales de los individuos y la

imposibilidad de integración con los otros grupos. Por contraste, en el mismo episodio se enfatiza el

origen común y la colaboración originaria de los pueblos migrados a Tulan.

Grande es el dolor de sus corazones

se arrebatan sus bocas

sus ojos. (párr. 55)<sup>185</sup>

La relación por sinécdoque entre las partes del cuerpo y el ser humano se encuentra también

en otros contextos, sugiriendo distintas connotaciones metafóricas de los individuos. Un ejemplo

representativo está constituido por el difrasismo "pierna/ brazo" que aparece a menudo en el Popol

Vuh, indicando la capacidad de los hombres de interactuar físicamente con el ambiente natural. La

creación de los hombres de maíz a través de la masa de mazorca blanca y amarilla apunta a la

compenetración de energía sagrada en la materia humana. Por otro lado es significativo que la

verdadera humanidad se connote metafóricamente por sus "piernas/ brazos", como se puede

observar en el ejemplo siguiente.

Entonces, pusieron en su palabra la formación

la creación de nuestras primeras madres

de nuestros padres.

Solamente de mazorca amarilla

de mazorca blanca fue su carne;

solamente de comida fueron las piernas

<sup>184</sup> *PV*, p. 37.

<sup>185</sup> PV, p. 134.

81

## los brazos del hombre (párr. 47)<sup>186</sup>

El principio de identidad que da sentido a la relación metafórica es el cuerpo humano y la capacidad de actuar en el mundo a través del movimiento y del trabajo. La masa de maíz, entonces, confiere a los hombres la materia sagrada de su existencia y también la energía vital necesaria para afirmarse como seres activos. Los artos connotan el cuerpo de sus facultades dinámicas, interpretando el desplazamiento y las actividades manuales como una función específica de la existencia humana. Además de constituir los extremos de un mismo campo semántico, "la pierna/ el brazo" amplían sus respectivos significados, sugiriendo la posibilidad de recorrer el camino marcado por los antepasados a través de la realización de actos concretos.

Las acciones que el hombre lleva a cabo en su contexto cotidiano se pueden leer metafóricamente como etapas progresivas en el recorrido vital. En el fragmento citado se observa que el difrasismo "madre/ padre" otorga al ser humano la fertilidad y la energía sagrada necesaria para la procreación de nuevas generaciones; por otro lado, el acto intelectual de los dioses atribuye al hombre su dimensión espiritual. La asociación léxica entre las parte del cuerpo, en fin, confiere al individuo un papel activo como sujeto en un diálogo concreto y consciente con el mundo. La capacidad de procreación, la espiritualidad del corazón, el diálogo con los dioses y la interacción concreta con el mundo constituyen los caminos complementarios en que se manifiesta la función específica de la verdadera humanidad.

El difrasismo "brazo/ pierna" se encuentra con frecuencia en distintos contextos de la obra, siempre con la implicación de energía vital e interacción activa con el mundo. A Kab'raqan se le desmayan "los brazos/ las piernas" después de comer el pájaro envenenado; Junajpu y Xb'alanke estiran sus "brazos/ piernas" frente a la abuela para simular el trabajo en la milpa y se cortan "las piernas/ los brazos" como falso sacrificio delante de los señores de Xib'alb'a. Las tribus del altiplano, para concluir, mueven nerviosamente "las piernas/ los brazos" por el gran frío que los está matando. En todos los casos, el difrasismo "brazo/ pierna" connota al hombre de su relación sensible con el mundo y de su recorrido a través del tiempo. Un último ejemplo puede ser significativo de la multiplicidad de implicaciones metafóricas de la figura humana. Se trata de las guerras contra los enemigos del k'iche', derrotados con las avispas y los avispones.

```
Se acaban, pues, los guerreros por los animales se paran en sus ojos en su nariz en su boca en sus piernas en sus brazos. (párr. 69)<sup>187</sup>
```

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> *PV*, p. 121.

<sup>187</sup> *PV*, p. 121.

En este caso un mismo difrasismo abarca distintas connotaciones metafóricas del individuo, produciendo una notable ampliación semántica del referente. La asociación léxica vincula en una única estructura gramatical varios artos: "los ojos/ la nariz/ la boca/ las piernas/ los brazos"; esto atribuye la muerte de los guerreros a la destrucción de sus partes del cuerpo. La expresión desarrolla un movimiento metafórico entre los conceptos correspondientes. La figura humana se afirma por las distintas posibilidades de comunicación con el mundo a través de la mirada, el olfato, el gusto, el tacto, la palabra, el movimiento y la manualidad. Más que una destrucción de los órganos vitales, las avispas producen una pérdida de los instrumentos de relación activa con el mundo. Los avispones destruyen los canales de contacto con la realidad e impiden la participación en la dimensión divina, social y natural.

La última implicación metafórica del hombre se manifiesta en la relación con el mundo natural. Cabe señalar que los difrasismos que vinculan seres humanos a elementos naturales son escasos en el *Popol Vuh*. La primera relación metafórica de este tipo se registra en los folios iniciales del manuscrito, con la descripción del vacío cósmico antes de la creación.

```
"no hay un hombre
un animal
pájaro
pez
cangrejo
árbol
piedra
cueva
barranco
paja
bosque
sólo el cielo existe (párr. 4)<sup>188</sup>
```

La cadena de los términos gramaticalmente paralelos revela la concepción del ser humano como miembro de un equilibrio natural que abarca distintas especies y elementos. La relación gramatical entre los vocablos sugiere una fuerte tensión semántica. En primer lugar hay que señalar que el referente del difrasismo no es el hombre, sino las sucesivas creaciones divinas. El hombre representa sólo una etapa de creación vital, entre otras de igual importancia cósmica.

Además en este fragmento la creación de seres que alimenten a los dioses se extiende también al paisaje, a las piedras, a las cuevas y los bosques. Esto nos permite comprender la concepción k'iche' de la naturaleza como manifestación de energías paritarias que intervienen en la significación del mundo<sup>189</sup>. La comunicación con los dioses se dirige hacia el hombre y los

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> PV, p. 23.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 87-88.

animales y también hacia las formas naturales que encarnan las energías cósmicas.<sup>190</sup>. En un estadio primigenio, cuando todavía no se había manifestado la vida sobre la tierra, los elementos naturales participaban del mismo valor sagrado y se abrían potencialmente a un diálogo con los creadores.

La tensión metafórica entre los vocablos asociados subraya los distintos significados simbólicos de cada referente y produce una extensión semántica entre un concepto y otro. En primer lugar, la relación entre "el hombre/ el animal/ pájaro/ pez/ cangrejo" afirma la identidad de los sujetos y sugiere en la mente del destinatario los valores simbólicos que los caracterizan. El hombre, en efecto, se connota por su dimensión espiritual y por su capacidad de interacción con el mundo; los animales, en particular el ave, el pez y el cangrejo, se revelan como manifestación de energías complementarias, celeste el pájaro, telúrica el pez, en contacto entre las dos el cangrejo.

Las primeras líneas del difrasismo connotan los seres por la expresión de fuerzas que confieren fertilidad a la futura humanidad y a la fauna. El mismo esquema se repite en la segunda parte, en la que la cueva y la piedra representan fuerzas telúricas y en particular la capacidad de procreación de la matriz<sup>192</sup>; el árbol es el canal entre dimensiones complementarias<sup>193</sup>, mientras que los barrancos, los bosques y la paja indican los lugares inhóspitos destinados a los animales. Los barrancos, por otro lado, pueden también ser expresión de las energías femeninas de las entrañas de la tierra.

Cada vocablo expresa distintos valores simbólicos según la relación con los términos asociados: el cangrejo manifiesta su facultad de cruzar dos espacios simbólicos en la relación con el pez telúrico y revela también su naturaleza animal respecto al árbol. Esta misma polisemia se observa en el concepto de barranco, matriz telúrica como la cueva y también espacio no-humano como la paja.

El vocablo que se refiere a la humanidad (*winaq*, "gente, hombres genéricos") carece de una connotación simbólica peculiar, pero adquiere una multiplicidad de connotaciones metafóricas por las relaciones con los otros términos del difrasismo. En primer lugar, el hombre se connota por la energía vital de la creación, presentándose como el resultado de las futuras generaciones. Por el contraste con los elementos animales, vegetales y del paisaje, por otro lado, la humanidad afirma su papel específico en el mundo, en la capacidad de abrir una comunicación con las deidades y de interactuar con el ambiente natural.

La expresión de las fuerzas sagradas en los elementos naturales, en fin, sugiere una participación del hombre en las energías cósmicas. La mención de las formas naturales puede ser

\_

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> P. Johansson, Voces distantes de los aztecas, op. cit., pp. 121-126; Ibídem.

<sup>191</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 124.

<sup>192</sup> M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., p. 226

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> M. Rivera Dorado, *op. cit.*, pp. 59-60.

considerada también como un acto cosmogónico verbal, en que los dioses crean la vida de los seres naturales a través de la evocación de sus nombres. Este fenómeno responde a una relación metonímica propia de las culturas orales entre la emisión vocal y el objeto mencionado. <sup>194</sup> La palabra es una emanación del objeto nombrado comparable a una sustancia concreta que mantiene todas las características del conjunto en cada parte <sup>195</sup>. Como el surgimiento de la tierra se debe a una reflexión intelectual de los dioses, así también las formas naturales son evocadas en el espacio cósmico para su creación. Se puede observar también que el difrasismo expresa cabalmente el caos primigenio en que todavía no se ha formado un orden sobre la tierra, donde todos los elementos concurren en la significación simbólica de la vida. La tensión metafórica puede ser considerada como el paradigma poético de la cosmogonía, en que los elementos naturales afirman su identidad y al mismo tiempo se dilatan hacia nuevos significados y vínculos simbólicos.

Una segunda relación léxica entre el hombre y el contexto natural se encuentra en el episodio de la creación de los hombres de palo, en que su sudor está asociado a la resina de los árboles. En este caso la asociación verbal refleja la naturaleza vegetal de la segunda generación de hombres grabados en la madera. El elemento interesante es la presencia de términos paralelos que cruzan los dos campos.

Hablan primero
solamente secos son sus rostros
no son consistentes sus piernas
sus brazos
no tienen sangre
linfa
no tienen sudor
resina (párr. 8)<sup>196</sup>

El difrasismo "sudor/ resina" no pierde la tensión semántica de la metáfora, porque los hombres de palo mantienen activas las dos naturalezas humana y vegetal. No se puede reducir el valor de esta generación al campo semántico de las plantas, ni por otro lado al de los hombres, ya que los muñecos presentan características de ambas dimensiones. Por esta razón, considero el difrasismo citado particularmente interesantes para comprender el valor semánticamente ambiguo de los seres de palo, hombres y plantas a la vez. Hay que señalar también que el difrasismo *ki-kik'el*, ("su sangre")/ *ki-kimajil*, ("su sangre)<sup>197</sup> podría desarrollar la misma asociación metafórica entre el elemento humano y vegetal, puesto que *k'ik* tiene también el significado de "resina,

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Edmund Leach, *Cultura y comunicación*, Siglo XXI, Madrid, 1993, p. 19-22; P. Johansson, *La palabra de los aztecas*, *op. cit.*, p. 88-89; Pierre Bourdieu, ¿Qué significa hablar?, Akal, Madrid, 1985, p. 65-76; P. Zumthor, *Introducción a la poesía oral, op. cit.*, pp. 274-75.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> C. Blanche-Benveniste, op. cit., p. 76.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> *PV*, p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> E. Sam Colop, *Popol Wuj*, op. cit., nota 28.

hule"<sup>198</sup>. La tensión metafórica mantiene activos los dos campos, sin que haya un predominio o una asimilación de uno sobre el otro.

Se puede observar, además, que la connotación de los hombres como "piernas/ brazos" por su capacidad de interactuar con el ambiente se menciona aun en este fragmento, aquí con un matiz negativo. También en estos aspectos se revela la naturaleza humana y no humana de la segunda generación, ya que se afirma y se niega a la vez la función prioritaria de la humanidad. Por otro lado, el término que significa "resina de árbol", *kab'chijal*, puede significar también "sebo de animal", <sup>199</sup> en este caso sugiriendo una identificación entre el mundo humano y animal. La grasa alude a la materia sagrada de la humanidad, ya que en el episodio de la creación de los hombres verdaderos los narradores subrayan que fue la comida de maíz la que entró en los brazos y la grasa del hombre. Este difrasismo puede ayudar a comprender por oposición la función de la última generación de hombres, connotados por contraste por la presencia de la planta sagrada que se asimila a la facultad espiritual, generativa, dialógica y dinámica.

La última relación metafórica entre la dimensión humana y la natural se observa en los difrasismos "casa/ montaña"; "montaña/ ciudad" y "barranco/ ciudad", que responden al mismo principio semántico. En realidad se podría considerar esta asociación léxica como un recurso simbólico que se observa también en contextos no verbales, como las bases piramidales de las ciudades que representan simbólicamente las montañas sacras<sup>200</sup>. Sin embargo, la variedad de las asociaciones léxicas entre los conceptos citados permiten comunicar en el texto verbal específicos valores metafóricos, aun aceptando la doble función de este recurso. En primer lugar el difrasismo "casa/ montaña" alude a la presencia de una originaria organización familiar entre las distintas tribus del altiplano durante la migración a Tulan.

(...) ¿no era sólo una nuestra casa no era sólo una nuestra montaña cuando fueron creados cuando fueron formados? (párr. 56)<sup>201</sup>

La relación gramatical entre los términos sugiere un principio de identidad entre "casa" y "montaña" que consiste en el valor sagrado del lugar<sup>202</sup>. Además, el paralelismo amplía las respectivas esferas de significación, llegado a una connotación muy interesante del espacio humano. En efecto, por la relación con la montaña, la casa adquiere una dimensión universal, como punto de

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 176; Francisco Ximénez, *Primera parte del Tesoro de las Lenguas Cakchiquel, Quiché y Tzutujil, en que las dichas Lenguas se traducen a la nuestra, españo*la, Academia de Geografía e Historia de Guatemala, Guatemala, 1985, p. 485.

E. Sam Colop, *Popol Wuj*, op. cit., nota 30.
 M. de la Garza, *Rostros de lo sagrado en el mundo maya*, op. cit., pp. 71-77; M. Rivera Dorado, op. cit., pp. 64-66.
 PV. p. 136.

contacto entre las energías del cielo y de la tierra, entre tiempos y generaciones. La casa se configura como el lugar de compenetración de energías fertilidad y como fuente de alimentación espiritual. Por otro lado, la montaña adquiere una dimensión política y familiar, connotándose como el ambiente en que se desarrolla la actividad humana y en donde se llevan a cabo las comunicaciones vitales entre los individuos.

Además, si asociamos simbólicamente la montaña con la base piramidal del templo, podemos llegar más lejos con la interpretación textual e identificar la creación de una única "casa/ montaña" para los grupos del altiplano como la creencia en el mismo *pantheon* divino. La "casa/ montaña" pueden indicar, entonces, el origen común de los cultos religiosos de las distintas etnias y, por otro lado, también las relaciones de parentesco que articulan su espacio religioso y político. La relación metafórica entre el contexto humano y el espacio natural sugiere en este caso una compenetración entre la dimensión política y la religiosa, que constituye la base de la sociedad maya<sup>203</sup>.

El difrasismo "montaña/ ciudad" desarrolla ulteriormente esta idea, sugiriendo una identificación del núcleo urbano con las actividades espirituales. En este caso, no sólo la casa adquiere un valor universal, sino toda la ciudad, como espacio sagrado donde confluyen las energías del cielo y de la tierra<sup>204</sup>. Por otro lado, la montaña adquiere una connotación humana y política, como lugar que reúne miembros del mismo linaje y permite las relaciones entre las fuerzas complementarias del tejido social. La "montaña/ ciudad" supera de esta forma el contexto histórico específico y se configura como el lugar de transmisión de enseñanza espiritual a través de las generaciones.

La relación léxica entre "barranco/ ciudad", en fin, permite expandir la connotación humana también a los lugares inhóspitos de las laderas de los montes. En primer lugar, el difrasismo sugiere un papel espacial complementario entre los barrancos y la cumbre de las montañas ocupadas por los asentamientos humanos del posclásico.<sup>205</sup> El recurso hace hincapié también en el equilibrio entre elementos femeninos, como las depresiones del terreno, y elementos masculinos, como los cerros habitados por los k'iche'.

En segundo lugar, el difrasismo desarrolla la contraposición presente desde los primeros folios del *Popol Vuh* entre las generaciones no humanas destinadas a los barrancos y la humanidad luminosa predestinada a los espacios urbanos. Este recurso subraya la continuidad entre los narradores del *Popol Vuh* y los primeros hombres de maíz, creación privilegiada de los dioses. En

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., pp. 328-330.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> M. Rivera Dorado, op. cit., p. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado del mundo maya, op. cit., pp. 71-72; M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., pp. 328-329.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Carlos Navarrete, "Algunas influencias mexicanas en el área maya meridional durante el posclásico tardío", *Estudios de Cultura Náhuatl*, vol. 12, 1976, pp. 349-352.

este caso, además, la relación entre los barrancos y las ciudades permite una definición del territorio de control político mucho más amplia que el lugar contenido en las murallas defensivas. El espacio humanizado supera de esta manera las fronteras físicas de los núcleos urbanos y se extiende a todo el contexto natural. Por otro lado, el valor sagrado de las montañas connota las ciudades y las casas como puntos privilegiados de comunicación entre energías, individuos y generaciones.

Desde los elementos hasta aquí presentados se puede comprender la función cambiante de la humanidad a través de las relaciones metafóricas con las partes del cuerpo, las fuerzas cósmicas, las formas naturales y los miembros del núcleo familiar. La función prioritaria del individuo consiste en la comunicación con los dioses, con el contexto natural y entre las distintas generaciones. En el *Popol Vuh* el hombre se connota por su interacción activa y consciente con el contexto que lo rodea, abarcando distintas dimensiones: la espiritual, la social, la natural y la divina. Los difrasismos permiten comprender a nivel poético el diálogo que se verifica entre los seres, que afirman su identidad a través de la relación con los demás.

### El contexto natural

Otra isotopía importante vincula las distintas manifestaciones naturales entre sí en una línea continua entre el espacio, los animales y la vegetación. El primer grupo se refiere a la connotación metafórica del ambiente que rodea la comunidad. Además de la expresión de elementos complementarios con el difrasismo "cielo/ tierra" ya analizado antes, se puede observar que esta misma asociación léxica se dilata en estructuras más largas, desarrollando ulteriormente su significado metafórico. Los dioses creadores se hacen responsables de todo lo que existe "en el cielo/ la tierra/ el lago/ el mar", connotando el universo como la compenetración de principios opuestos, celestes y telúricos por un lado, terrestres y acuáticos por otro. La presencia del "lago/ mar" sugiere la función del agua como elemento fundamental para el surgimiento de la vida y como fuente inagotable de fecundación telúrica<sup>206</sup>. La dilatación del difrasismo, entonces, confiere a la tierra la fertilidad necesaria para el acto cosmogónico. Por otro lado, la asociación léxica "tierra/ lago/ mar" connota el agua en que está inmersa la superficie terrestre del poder de creación vital<sup>207</sup>.

La tierra, además, está asociada en otro difrasismo a la palabra *laq*, "trasto, escudilla", vocablo ceremonial que indica la concavidad del mundo<sup>208</sup>. La escudilla está relacionada a la jícara en un difrasismo del folio 4 del *Popol Vuh* y en los textos rituales contemporáneos, para referirse a la coincidencia de dos partes complementarias. En este contexto, el trasto permite connotar el

<sup>206</sup> M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., pp. 182-83; M. Eliade, Immagini e simboli, op. cit., p. 135.

M. Rivera Dorado, op. cit., p. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> Diego Guarchaj, comunicación personal; P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 180.

universo de las implicaciones domésticas y familiares y sugerir la función de la tierra como productora de comida y sustento. La superficie de la tierra (*uwach ulew*) raramente se encuentra fuera de estructuras gramaticales paralelas, ya que en la mayoría de los casos se vincula en difrasismos a elementos complementarios, como el cielo, el trasto, la jícara, el agua y el mar, que implican el valor de la tierra como fuente de vida y manifestación de energía cósmica femenina.

Por otro lado, la tierra representa el referente de otras expresiones metafóricas, como "las montañas/ los valles", "la montaña/ la cueva"; "los barrancos/ los bosques". En cada asociación léxica, la tierra manifiesta distintas implicaciones sagradas, según el principio de identidad sugerido por la metáfora. El primer ejemplo alude a la fusión de elementos complementarios masculinos (la montaña) y femenino (el valle). La tierra como "montaña/ valle" es un espacio sagrado donde se desarrolla la vida animal y la vegetación y donde el hombre puede entrar en contacto con las energías divinas. Asimismo, "la montaña/ el valle" expresan una connotación política, como el lugar de expansión de los asentamientos humanos bajo el control del estado. La relación "montaña/ cueva", donde Junajpu y Xb'alanke sepultan a Sipakna, por otro lado, hace hincapié en el acceso a las profundidades de la tierra y al control de las fuerzas telúricas. En este difrasismo la tierra se connota por su poder destructor y por la posibilidad del hombre de acceder a la sustancia sagrada a través de sus pasos simbólicos. "Los barrancos/ los bosques", en fin, indican los lugares inaccesibles a la presencia humana, donde viven los animales y los dioses.

Así, pues, los de doble visión estaban asentados en los barrancos en los bosques solamente entre las clavarias solamente entre el musgo están (párr. 59)<sup>209</sup>

El difrasismo connota el paisaje por su carácter no humano y esencialmente vegetal, antes de la formación del estado y el desarrollo de una religión institucional. Los lugares inhóspitos albergan las deidades tutelares del grupo k'iche', transformando el territorio en un espacio sagrado por la presencia de los dioses y por la transmisión de energía cósmica a través de los árboles del bosque y las hendiduras en la tierra<sup>210</sup>. Las clavarias y el musgo, además, indican especies vegetales que cubren las superficies abandonadas, marcando la lejanía de los dioses de la fruición comunitaria, antes de la formación de una sociedad organizada. En todos los casos, se puede observar que la tierra nunca manifiesta un valor neutro, sino que se carga de distintas connotaciones metafóricas, según la perspectiva de interacción entre la humanidad y el contexto natural.

La primera mirada de los hombres de maíz hacia su ambiente revela una percepción del mundo como confluencia vital de las formas naturales. El difrasismo correspondiente vincula en la

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> PV, p. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 73.

misma estructura gramatical referentes distintos como "los árboles/ las piedras/ los lagos/ el mar/ las montañas/ los valles". Todos los elementos aluden metafóricamente al paisaje desde distintos puntos de vista. Los términos paralelos representan metonímicamente las partes complementarias del ambiente que rodea las comunidades k'iche' y al mismo tiempo producen una tensión semántica recíproca. Los árboles se levantan en el espacio natural como un *axis mundi* que permite el contacto simbólico con el elemento femenino de las piedras, los valles y las aguas telúricas.

Las montañas, por otro lado, ofrecen el punto de contacto con el cielo y la comunicación entre energías contrastantes. La mirada de los primeros hombres entonces supera la dimensión física del paisaje, para dirigirse a la comunicación con las energías complementarias que se manifiestan en la naturaleza. La vista excepcional de la última generación humana adquiere también una connotación divina, ya que supera las formas exteriores para dirigirse a la comprensión del significado simbólico de la realidad.

También la petición que los señores y los sacrificadores levantan a los dioses revela una percepción metafórica de la naturaleza como canal de comunicación con los dioses.

Que se multipliquen
que se desarrollen los sustentadores
los alimentadores tuyos
los que te llaman en los caminos
en los senderos
en los caminos de agua
en los barrancos
bajo los árboles
bajo los bejucos. (párr. 87)<sup>211</sup>

La invocación de las deidades, en efecto, se ubica simbólicamente en "los caminos/ los senderos/ los caminos del agua/ los barrancos/ los árboles/ los bejucos", que constituyen puentes de contacto entre dimensiones distintas. Los "árboles/ los bejucos" expresan el valor de un *axis mundi*, así como los barrancos y las hendiduras de la superficie terrestre. Los caminos de agua, además de representar una fuente inagotable de fertilidad y de prosperidad para el grupo social, facilitan la comunicación y la transición entre dimensiones<sup>212</sup>. Hay que recordar que en el mismo *Popol Vuh* los ríos consienten el acceso a Xib'alb'a y concretizan la relación entre la vida y la muerte. Por otro lado, el agua y los ríos favorecen también el rito de transición que lleva a Junajpu y Xb'alanke a la vida después de su muerte iniciática en el fuego. <sup>213</sup>

Los caminos de los ríos desempeñan, entonces, una doble función simbólica: son instrumento de fertilidad y a la vez canales de transición de las energías cósmicas. "Los caminos/ los senderos" constituyen un difrasismo frecuente en la obra y en los cantos rituales

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> *PV*, p. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., pp. 178-185.

contemporáneos en alusión al recorrido vital de los hombres. Los caminos representan una metáfora del desarrollo humano a través del tiempo y del espacio, por donde transitan conjuntamente las distintas generaciones. Constituyen también una fuente de enseñanza espiritual, ya que los hijos siguen las huellas de los antepasados en un desarrollo temporal cíclico.

Cabe señalar también que las encrucijadas de los senderos son lugares estratégicos de la superficie terrestre, donde quedan atrapadas las enfermedades y las almas desprendidas<sup>214</sup>. Según la definición de Diego Guarchaj, hay que frotarse los pies con unas hierbas para evitar que las malas palabras penetren en el individuo. No es casual, a mi parecer, que los caminos sean los lugares privilegiados para la comunicación entre hombres y dioses, en primer lugar porque implican la adhesión a los modelos culturales de los antiguos padres y también porque representan los puntos de la comunicación cósmica.

El difrasismo sugiere, además, una identificación metafórica entre el hombre que recorre y marca los senderos y los elementos naturales, como el agua y los árboles, que fluyen desde una dimensión a otra. La humanidad que se desplaza a través de los senderos participa de la misma sustancia sagrada de la naturaleza, facilitando de esta forma la comunicación con los dioses. El paisaje adquiere en el Popol Vuh connotaciones metafóricas cambiantes, pero en la mayoría de los casos la naturaleza se percibe como una manifestación de energías divinas que sacralizan la vida del hombre y agilizan la comunicación con las deidades<sup>215</sup>.

Las implicaciones metafóricas más significativas de la naturaleza en el Popol Vuh se refieren al maíz por la función capital que la planta desempeña en las comunidades mayas desde el punto de vista económico y simbólico. Además del valor sagrado de la milpa y de la mazorca que intervienen en la creación de la vida del hombre, la planta manifiesta en el texto otras connotaciones metafóricas. En el episodio de la adivinación de Xmukane sobre la materia destinada a entrar en la carne del hombre, la diosa madre consulta los granos de maíz asociados a la fuerza sagrada de la creación.

```
Tú, maíz
tú, tz'ite'
tú, día
tú, creación, sirve
         envía tu mensaje" - Le dijo al maíz
                                      al tz'ite'
                                      al día
```

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> Enrique Benavides, "Ritos de pasaje entre los mayas antiguos", *Estudios de Cultura Maya*, vol. 19, 1992, p. 398;

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Pedro Pitarch, *Ch'ulel: una etnografía de las almas tzeltales*, Fondo de Cultura Económica, México, 1996, pp. 203-221; D. Guarchaj, comunicación personal.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> M. de la Garza, *Rostros de lo sagrado en el mundo maya*, op. cit., pp. 87-88.

## a la creación. (párr. 8)<sup>216</sup>

En este doble difrasismo se observa una fuerte tensión semántica entre los granos de maíz, las semillas del colorín, el sol y la chispa creativa. El concepto común entre los términos paralelos es el valor sagrado de los referentes y la capacidad de crear vida. Por medio de la relación gramatical, el maíz se presenta como un principio vital que brota en la planta y también en la vida del hombre. Las semillas de maíz superan la función vegetal específica y adquiere un valor universal por la relación con *k'ij*, "día, sol y tiempo" Con el significado de "día", el difrasismo alude metafóricamente al recorrido de los hombres sobre la tierra y su etapa activa en el mundo. La asociación "día/ creación", entonces, sugiere la formación de nuevas existencias como etapas alternativas a la muerte.

Sin embargo, *k'ij* puede significar también "sol" y en este caso expande su poder generativo sobre los otros miembros del difrasismo, connotándolos de valor universal. Ya que para un hablante k'iche' la palabra tiene un carácter polisémico, me parece más probable que en el texto poético se mantengan activos ambos significados a la vez, desarrollando distintos principios de identidad con los vocablos asociados. Por otro lado, las semillas de maíz y de tz'ite' representan los instrumentos de adivinación todavía usados en las comunidades contemporáneas<sup>218</sup> y podrían adquirir en este contexto una connotación intelectual, como creación de conocimiento en la mente de los dioses. En el difrasismo citado se crea una ampliación y connotación recíproca de los términos asociados, subrayando el valor del maíz como fuente de reflexión intelectual, como principio universal y como energía diurna que permite la existencia de la humanidad. A lo largo del texto, además, el maíz presenta otra asociación verbal muy interesante, que permite comprender la relación de la planta con la vida del hombre. Los progenitores asentados en el altiplano de Guatemala después de la migración a Tulan sufren por la falta de alimentación, que manifiesta una doble connotación:

Sufrían sus corazones grandes sufrimientos pasaron ahí no tenían comida de maíz no tenían comida. (párr. 58)<sup>219</sup>

Se puede observar que las dos palabras correspondientes, wa y echa, se refieren a dos tipos distintos de comida:  $wa^{220}$  representa la comida de maíz, que puede ser tortilla, tamales u otros

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> PV, p. 33.

P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 301.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Diego Guarchaj, comunicación personal; M. de la Garza, *Sueño y alucinación en el mundo náhuatl y maya*, UNAM, México, 1990, p. 188.; A. López Austin, *Los mitos del Tlacuache, op. cit.*, p. 286; Leonhard Schultze Jena, *La vida y las creencias de los indígenas quichés de Guatemala*, Ministerio de Educación Pública, Guatemala, 1954, pp. 85-90. <sup>219</sup> *PV*, p. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> D. Guarchaj, comunicación personal; Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, op. cit., p. 243.

productos; *echa*',<sup>221</sup> en cambio, indica "la comida de los animales herbívoros, el pasto", que efectivamente se encuentra relacionada con figuras animales herbívoras como Wuqub' Kaqix. La estructura paralela de la frase sugiere una tensión semántica entre los dos tipos de alimentos y sobre todo entre sus destinatarios, que afirman su naturaleza humana, en el primer caso, su carácter animal, en el segundo.

La relación léxica permite subrayar por oposición el vínculo del maíz con la humanidad y de las hierbas con el mundo animal. Se puede observar que en este ejemplo la falta de comida afecta el corazón de los hombres, sede de los sentimientos, el conocimiento y la espiritualidad, como vimos arriba. Con este no quiero afirmar que solamente los hombres en el *Popol Vuh* se alimenten de maíz, ya que son numerosos los ejemplos de animales que se nutren de las semillas sagradas, como el ratón, a quien los gemelos destinan "maíz/ pepitas de ayote/ chile/ frijol/ pataxte/ cacao" (párr. 27)<sup>222</sup>. Sin embargo se puede observar que la comida de los animales siempre se expresa con el término genérico *echa*, aunque contenga maíz, mientras que *wa* es peculiar de la última generación, a la que confiere simbólicamente humanidad.

Otro contexto importante de connotación metafórica en el *Popol Vuh* es el mundo animal, que aparece en varios fragmentos de la obra con implicaciones cambiantes. En primer lugar hay que señalar que los animales casi siempre están asociados en paralelismos con un valor colectivo, según las distintas relaciones léxicas. Hay distintos núcleos narrativos referentes a los animales: la primera creación; la rebelión de los animales domésticos; los habitantes del inframundo; los que destruyen la milpa de Junajpu e Xb'alanke; los que revelan la presencia del maíz y los que participan del regocijo por la salida del sol. Claramente hay otros episodios en que los animales desempeñan una función importante en la narración, como Wuqub' Kaqix, "Siete Guacamaya", la cadena alimenticia piojo-sapo-serpiente-gavilán; los mensajeros de Xib'alb'a y los que colaboran en la recuperación de la cabeza de Junajpu, entre otros. Sin embargo, los últimos casos serán analizados en los siguientes capítulos, ya que estos animales manifiestan un papel simbólico individual y no desarrollan una tensión semántica recíproca y un excedente de sentido metafórico. Por esta razón me interesa estudiar aquí las relaciones metafóricas que connotan los animales y dejar para los siguientes apartados el análisis de los significados simbólicos de los animales en el texto y en la sociedad k'iche'.

Las menciones a las primeras generaciones abarcan fundamentalmente los mismos seres en los distintos contextos: "venados/ pájaros/ pumas/ jaguares/ serpientes" en un caso y también "culebras/ víboras" en otro. Se puede observar que las primeras criaturas representan las principales manifestaciones sagradas de la religión maya, desde las representaciones solares del venado, del

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 75.

puma y del jaguar, hasta epifanías celestes de los pájaros y elementos polivalentes como la serpiente<sup>223</sup>. La creación de los guardianes de las montañas y los bosques, entonces, puede consistir en una manifestación plástica de los dioses, más que a un deseo de poblar las tierras recién levantadas. Los primeros animales, en efecto, comparten entre sí una naturaleza divina y la capacidad de transmitir la fuerza cósmica que representan.

El episodio de la primera creación podría ser leído como una afirmación de los dioses a través de sus manifestaciones naturales. En este caso, los dioses se manifiestan en la naturaleza y la connotan con su valor sagrado. La función de los primeros animales es la de cuidar el espacio natural o sea de sacralizarlo y de permitir la fruición de las energías divinas. Se puede notar, además, que entre las primeras criaturas no aparecen peces o anfibios, tal vez porque la creación de los dioses se dirige a los espacios destinados a la verdadera humanidad, imprimiendo ya un sentido preciso a las fases de la cosmogonía.

También el inframundo está caracterizado por la presencia de animales que encarnan las principales energías sagradas del mundo maya, como los jaguares, los murciélagos, los tecolotes y los mochuelos<sup>224</sup>. Los dos primeros están encerrados en las casas de Xib'alb'a para someter a las dos parejas de héroes a pruebas mortales. Los pasos en que se citan las dos especies presentan una estructura paralela, con la repetición de las mismas frases y una parecida dilatación semántica de los versos paralelos.

La tercera pues es la Casa de los Jaguares, su nombre solamente jaguares hay en su interior se mezclan se amontonan rechinando los dientes rondan están encerrados los jaguares en la casa.

Casa de los Murciélagos es el nombre de la cuarta prueba solamente murciélagos hay en el interior de la casa gritan chillan vuelan están encerrados los murciélagos no salen de ahí. (párr. 19)<sup>225</sup>

Los dos grupos de animales desempeñan un papel simétrico y, aunque no aparezcan asociados en un difrasismo, determinan de todas maneras una tensión entre los respectivos campos de significación. Si por un lado ambos se revelan como la manifestación de energías telúricas y

M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., pp. 311-315; M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 123-139; M. I. Nájera, "Sobre le carácter naturalista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", op. cit., pp. 1352-1354.

<sup>225</sup> *PV*, p. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> PV, p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> M. I. Nájera, *ibídem*, pp. 1349-54; M. de la Garza, *Rostros de lo sagrado en el mundo maya*, op. cit., pp. 131-134; M. de la Garza, *Aves sagradas de los mayas*, op. cit., pp. 81-96.

nocturnas, ellos afirman también un papel específico. Los jaguares, en efecto, representan las energías del sol nocturno que después de la temporada de oscuridad vuelve a levantarse en el cielo<sup>226</sup>. Por otro lado, el murciélago está asociado a las cuevas y al inframundo, pero sin cruzar potencialmente los dos espacios<sup>227</sup>.

Efectivamente, desde la relación entre los dos resulta evidente que son los murciélagos los que expresarán la carga mortal complementaria a la vida. Se observa que la asociación narrativa entre jaguares y murciélagos produce una profundización de los valores simbólicos tradicionales: la energía de vida y de muerte para los primeros, la muerte y la noche para los segundos. Los animales de Xib'alb'a, además, se definen por algunos elementos representativos: el rechinamiento de los dientes en la primera casa, los chillidos en la segunda. En ambos contextos son los sentidos, y en particular el oído, a guiar a los héroes en el recorrido a través de la oscuridad, connotando a los animales por su manera acústica de interactuar con el ambiente.

Los mochuelos también se reconocen por sus gritos, pero además se caracterizan por un difrasismo "sus alas/ sus colas" que las hormigas cortan durante el robo de las flores. Las dos partes del cuerpo que las fuerzas antagonistas destruyen son significativas de su naturaleza celeste, puesto que les permiten los movimientos en el aire, pero también la supervivencia como seres animados. La eliminación de "sus alas/ sus colas" aniquilan potencialmente su carácter aéreo y los vinculan estrechamente con la dimensión telúrica. Se puede observar también que la amputación de las alas es una prosecución del corte de las flores, sugiriendo una identificación metafórica entre las flores del jardín de Xib'alb'a y las plumas de los pájaros del inframundo. La destrucción de las plantas y del carácter celeste del mochuelo representa dos formas complementarias de victoria sobre los señores de la muerte. La flor, en efecto, brotando de la tierra indica una continuidad de la vida en las distintas etapas vegetales como símbolo universal de fertilidad femenina por la asociación de la copa con la matriz.<sup>228</sup>.

Si los animales que se rebelan a los hombres de palo manifiestan sobre todo su ambientación doméstica que representa el principio de identidad del difrasismo "perros/ aves de corral", más compleja resulta ser la significación de los animales que impiden el cultivo de la milpa. También en este caso, la fauna manifiesta las energías sagradas que intervienen en la vida de los héroes gemelos y que propician la creación del sol y de la luna. La destrucción nocturna de la milpa puede ser

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 132.

M. I. Nájera, "Sobre le carácter naturalista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", *op. cit.*, p. 1351

M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., pp. 242-44; R. Guénon, op. cit., p. 72.

considerada como una prefiguración de la función cazadora y bélica de la sociedad k'iche', legitimando su imposición política sobre las otras comunidades<sup>229</sup>.

Aun en este fragmento, los animales simbólicamente vinculados con el cielo y la tierra influyen en el destino de los personajes, facilitando el desarrollo de su verdadera naturaleza. El elemento común entre "los animales pequeños/ los animales grandes/ el puma/ el jaguar/ el venado/ el conejo/ el gato montés/ el coyote/ el jabalí/ el pizote/ los pequeños pájaros/ los grandes pájaros" (párr. 27)<sup>230</sup> es la transmisión de energía sagrada y el contexto natural de su manifestación, connotando la milpa como espacio silvestre, ajeno a las actividades de los héroes<sup>231</sup>.

El único animal que se entrega a los gemelos y se somete a la imposición de su alimentación es el ratón, que efectivamente no está asociado léxicamente con los otros animales. Éste revela una naturaleza distinta, vinculada con el ambiente doméstico y la dimensión humana. La imposición de la comida al ratón representa una prosecución de la cosmogonía de los primeros folios.

Hay que señalar que estos mismos animales colaboran con los gemelos también en el inframundo en la elaboración de un sustituto de la cabeza de Junajpu. También aquí la alimentación desempeña un papel importante en la revelación del equilibrio natural, pero son los animales los que proponen sus cadenas alimenticias a los gemelos.

Una de las funciones prioritarias de los animales en el Popol Vuh es la de representar un puente de comunicación entre los hombres y los dioses. En primer lugar, los animales constituyen la expresión formal en que algunas deidades se manifiestan a la humanidad<sup>232</sup>. Por otro lado, los animales sagrados también colaboran con las deidades en la formación del mundo. Esta doble función se puede observar en los episodios antes citados de la ayuda de los animales en las aventuras de Junajpu y Xb'alanke para la transmisión de mensajes del inframundo (los tecolotes, el piojo-sapo-serpiente-gavilán) y para la comunicación de informaciones (el pelo de la pierna de Junajpu-zancudo frente a los señores de Xib'alb'a).

El caso más interesante de interacción entre dioses y hombres a través de los animales consiste en el descubrimiento de la mazorca de maíz.

Éstos son los nombres de los animales que traen la comida: el gato del monte

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> El juego de pelota y las luchas contra los señores del inframundo podría representar el papel político predominante de los k'iche' hacia los otros grupos de la región. M. I. Nájera, "Sobre le carácter naturalista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", *op. cit.*, p. 1352. <sup>230</sup> *PV*, p. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Se observa en esto una contraposición dialógica humano-natural y entre la función agrícola-bélica de la sociedad k'iche'. La distinción entre los pueblos y los campos, dominados y protegidos por leyes humanas, y los lugares inhabitados es una constante de las sociedades dedicadas esencialmente a la caza y la recolección. A. Brelich, op. cit., pp. 44-45. Por otro lado, Gordon Brotherston subraya la difusión panamericana de la oposición entre el campo y la caza, resuelta en el culto al maíz, que subraya la complementariedad de las dos actividades. G. Brotherston, op. cit., pp. 185 y

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 123-25; M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., pp. 47-48.

el coyote el chocoyo el cuervo.

Los cuatro animales refirieron la noticia de la mazorca amarilla

de la mazorca blanca, que viene de Paxil (párr. 46)<sup>233</sup>

Los animales que descubren la planta sagrada en Paxil y la enseñan a los dioses efectivamente hacen posible la creación de la carne humana. Estos seres desempeñan un papel fundamental en la consecución del equilibrio cósmico, ya que favorecen la creación de hombres capaces de levantar rezos y de alimentar a sus formadores. La mediación animal en la creación del hombre para mí adquiere una significación peculiar también desde el punto de vista poético, porque sugiere el valor polisémico de la fauna, natural y divina a la vez. Los animales expresan la combinación entre elementos sensibles y espirituales y en esto permiten el contacto entre ambas dimensiones. Por otro lado, los animales acercan la humanidad a los dioses, transmitiendo a través de su ciclo vital las formas simbólicas de la existencia humana La creación del hombre a través de la comida del gato montés, del coyote, del chocoyo y del cuervo revela la participación del ser humano en la misma dimensión natural, insertándolo en el ciclo eterno de la vegetación.

El difrasismo citado, además, relaciona especies que pertenecen a dos contextos naturales complementarios: el terrestre con el gato montés y el coyote; el celeste con el chocoyo y el cuervo. La asociación léxica sugiere el equilibrio entre elementos complementarios y connota el descubrimiento del maíz de fertilidad y energía vital. Asimismo, el pasto de los animales será también la comida privilegiada de la generación humana, sugiriendo una identificación metafórica entre las distintas especies naturales.

Esta relación metafórica entre hombres y animales se observa también durante el primer amanecer, cuando todos los seres vivientes manifiestan alegría por el surgimiento del sol. En el ejemplo siguiente se nota el paralelismo de acciones y reacciones de las formas naturales.

Así entonces chillaron el puma el jaguar primero, pues, chilló el pájaro K'eletzu es su nombre. En verdad se alegraron todos los animales extendieron sus alas el águila el zopilote blanco los pájaros pequeños los pájaros grandes. Pues estaban arrodillados los de las espinas los sacrificadores muchos se alegran con los de las espinas los sacrificadores de los Tam

Ilok (párr. 61)<sup>234</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> PV, p. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> PV, p. 146.

Además de la repetición de la frase "se alegraron ...", que marca el paralelismo entre hombres y animales, se observa que los pájaros y los sacerdotes presentan actitudes complementarias en la extensión de las alas hacia el cielo y la flexión del cuerpo hacia la tierra, en un común ademán de júbilo y agradecimiento. Los animales citados revelan una naturaleza divina, presentándose como manifestaciones de la energía del sol diurno y nocturno sobre la tierra.

El jaguar y el puma son claras hierofanías solares entre los mayas y encarnan las fuerzas oscuras de la noche y de la muerte<sup>235</sup>. Las aves se caracterizan como epifanías celestes, que comunican a los hombres la fuerza del sol como creador y destructor de la vida, participando de las mismas reacciones naturales<sup>236</sup>. El nacimiento del sol determina un cambio radical en el mundo: no sólo permite el desarrollo de la vida animal, de los cultivos y la supervivencia humana, sino que crea también el tiempo y confiere un sentido a las acciones del hombre<sup>237</sup>.

Es significativo que un episodio tan importante para la afirmación histórica del grupo social refleje también la participación de los animales en el mismo evento, con la doble connotación de manifestaciones divinas y silvestres. El fragmento permite la comprensión del papel animal de intermediarios entre el hombre y los dioses. Sus manifestaciones simbólicas se dirigen en ambas direcciones: son una representación del ciclo natural frente a los dioses y la expresión de la energía cósmica frente a los hombres<sup>238</sup>.

La última línea isotópica que da coherencia a los distintos episodios es precisamente la manifestación solar y luminosa, que connota todas las actividades humanas, animales y vegetales. El amanecer aparece como un principio vital que permite el nacimiento de la vegetación y la integración social. El difrasismo "siembra/ amanecer" es tan recurrente en el *Popol Vuh* que se puede hablar de una fórmula que sintetiza en los distintos contextos la relación vital entre el sol y la existencia humana.

```
¿Cómo será para que se siembre para que amanezca? (párr. 5)<sup>239</sup>
```

Solamente, pues, intentamos otra vez se ha acercado su siembra su amanecer hagamos a seres que nos alimenten que nos cuiden. (párr. 7)<sup>240</sup>

98

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 130-133.

El águila representa el aspecto guerrero del sol y se vincula a la deidad celeste suprema y al poder político; el zopilote, en cambio, está asociado a la esfera nocturna del cielo, como la luna, y se define como deidad celeste astral. M. de la Garza, *Aves sagradas de los mayas*, *op. cit.*, pp. 62-70 y 81-86.

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> M. Rivera Dorado, *op. cit.*, pp. 66-67.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., pp. 47-48.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> *PV*, p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> *PV*, p. 30.

Que sea sembrada que amanezca nuestra llamada nuestra invocación nuestro recuerdo por parte del hombre creado (párr. 8)<sup>241</sup>

En todos los fragmentos citados el amanecer se asocia a la siembra del maíz, ya que el verbo *awexik* deriva de la raíz *aw*, "sembrar la milpa"<sup>242</sup>. Asimismo, el verbo *saqirem*, "amanecer"<sup>243</sup> implica la idea de la luz y de la blancura (de *saq*, "blanco") que alumbra la tierra. Los términos paralelos desarrollan un principio de identidad que da sentido a la relación metafórica, o sea la energía sagrada que da la vida a través de la semilla de maíz y de la luz. Se puede observar que el difrasismo connota el amanecer y la siembra como dos etapas de un mismo ciclo vital. Los rayos del sol fecundan los granos sembrados por la mano del hombre. La luz y la siembra se configuran como actividades complementarias, que además prevén la fusión de la energía de la tierra sembrada y del rayo fecundador. La vida surge por el equilibrio entre las fuerzas cósmicas telúricas y celestes y también por la sucesión cíclica de vida, muerte y regeneración<sup>244</sup>.

La siembra, en efecto, antecede la fertilización por parte del sol, que dará vida sucesivamente a una planta y luego a una nueva siembra en un ciclo vegetal infinito. La relación léxica entre las dos palabras produce una ampliación semántica de los respectivos conceptos que se dirige hacia distintas direcciones. En primer lugar el amanecer adquiere una connotación humana y vegetal, ya que intervienen directamente en la producción de los alimentos. El sol, además, se connota por su capacidad creadora celeste y por la formación de los ciclos temporales de vida, muerte y regeneración. Por otro lado, la siembra de maíz se carga de las implicaciones vitales del sol y de las características telúricas de la tierra recién sembrada. El maíz se configura como el elemento sagrado por excelencia, que permite el desarrollo de la vida<sup>245</sup>.

Es interesante observar que la connotación vital de la siembra y el amanecer se expanden sobre la figura humana. En todos los casos, en efecto, "la siembra/ el amanecer" aluden a un tercer referente metafórico, la generación de seres aptos a sustentar a los dioses. El excedente de sentido producido por el difrasismo amplía la carga de significación de la humanidad de los valores sagrados del maíz y del sol, prefigurando la plasmación de seres de mazorca blanca y amarilla. Se observa también que "la siembra/ el amanecer" de los hombres están destinados a la formación de seres capaces de alimentar a sus creadores, sugiriendo la continuidad vital del ciclo alimentar, desde los dioses que sustentan a los hombres hasta el sustento espiritual y material ofrecido a las deidades.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> *PV*, p. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> *Ibídem*, p. 352

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 59-64.

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> N. Cruz, op. cit., pp. 12-24.

Los hombres se connotan, entonces, como una etapa intermedia de la cosmogonía, productos y al mismo tiempo responsables del equilibrio cósmico. Lo que permite la continuidad vital entre hombres y dioses es precisamente la confluencia de la energía sagrada del sol y de la tierra en el ciclo eterno de la vegetación y en particular del maíz. El último difrasismo citado, además, extiende ulteriormente la carga de significación del sol y de la siembra sobre la palabra humana, que adquiere la connotación de sustento de los dioses y alimentación sagrada. Por otro lado, la siembra y el sol amplían su significado a las implicaciones espirituales de las invocaciones de los hombres, como símbolos de los valores tradicionales de la sociedad k'iche'. El maíz y el sol representan también sustentos éticos, que permiten la supervivencia cultural de las comunidades mayas sobre todo durante el proceso de dominación colonial.

La línea metafórica que une el sol, el maíz y el acto intelectual se percibe también en otros difrasismos, en que la siembra se asocia a la voz sagrada de los antepasados. En el siguiente ejemplo se observa que los narradores del *Popol Vuh* siembran en el papel la antigua palabra, con el fin de que brote para las nuevas generaciones.

```
Aquí escribiremos
dejaremos sembrada la antigua palabra
el principio
el fundamento también de todo lo que ha sido hecho en la ciudad k'iche'
el pueblo de la gente k'iche'.
(párr. 2)<sup>246</sup>
```

En este caso el verbo correspondiente es *tikib'axik*, de la raíz *tik* "dejar fijo, dejar sembrado algo"<sup>247</sup>, en alusión a la función del lenguaje de producir conocimiento y vida espiritual. La asociación léxica con *tz'ib'aj*, "escribir, pintar"<sup>248</sup> connota la siembra de la capacidad de proporcionar sustento intelectual. Por otro lado, la escritura del *Popol Vuh* adquiere una connotación vegetal, que puede engendrar una línea continua de comunicación a través el tiempo y las generaciones. El documento mismo del *Popol Vuh* adquiere la connotación de tierra madre en la que se siembra la sabiduría y que representa una fuente constante de energía y de sustento cultural<sup>249</sup>.

La isotopía vegetal confluye en el difrasismo siguiente "palabra/ principio/ fundamento", desarrollando ulteriormente la correlación "palabra/ siembra". En efecto, el sustantivo *tikarib'al*, del verbo *tikarem*, "empezar, lograr"<sup>250</sup>, traducido como "el principio", sugiere una relación de

\_

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> *PV*, p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 393.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> *Ibídem*, p. 445.

<sup>&</sup>lt;sup>249</sup> Sobre el carácter fecundo de la tierra madre y su energía creadora y de regeneración, ver M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, *op. cit.*, pp. 220-27.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 392.

paranomasia<sup>251</sup> con el verbo *tikib'axik*,<sup>252</sup> produciendo una asociación metafórica entre los dos conceptos. El principio de la historia k'iche' adquiere la connotación de germinación vegetal, superando de esta forma su especificidad histórica y humana. Por otro lado, la siembra de la palabra sugiere una continuidad vital a través de las generaciones. Podemos observar también que el sustantivo *u-xe'nab'al*, "su fundamento" se forma de la palabra *xe'*, "pie, raíz", identificando otra vez la palabra de los antepasados con las raíces de una planta que produce frutos espirituales.

El vínculo entre el acto intelectual y la isotopía natural aparece también con relación al pensamiento divino, haciendo hincapié en este caso en las implicaciones solares.

Entonces, salieron aquí sus ideas a la luz
a la claridad
encontraron
descubrieron lo que iba a entrar en la carne del hombre.
Todavía faltaba poco;
no estaba manifiesto el sol
la luna
la estrella, arriba de Tz'aqol
B'itol.

De Paxil
de Kayala', ésta es su pombra, vino la mazoraa amerilla.

de Kayala', éste es su nombre, vino la mazorca amarilla la mazorca blanca. (párr. 44-45)<sup>253</sup>.

La reflexión de los dioses sobre la formación del hombre adquiere características solares cuando conciben la materia necesaria para su creación. La luz en este caso implica el nacimiento de las ideas, pero también el sol y la vida, identificando el pensamiento divino con el acto cosmogónico. Se puede observar que la relación con el sol se desarrolla en las líneas siguientes, en la asociación léxica "sol/ luna/ estrella", en que cada elemento connota los demás por la expresión de su naturaleza celeste. La luz del pensamiento de los dioses substituye la claridad del sol todavía por nacer y carga la reflexión intelectual de los valores de los astros. También la isotopía vegetal confluye en los versos sucesivos, en que se hace mención al descubrimiento del maíz en Paxil. El episodio citado, fragmentado en dos párrafos en la edición de Ximénez, presenta en realidad una gran coherencia estructural y semántica, ya que la misma asociación metafórica ideas-sol-maíz sigue de un difrasismo a otro. La planta sagrada y el nacimiento de los astros representan el resultado de la intervención divina y al mismo tiempo los principios complementarios para el nacimiento de la vida humana.

La asociación "sol/ luna" y "sol/ luna/ estrella" son los ejemplos más claros de difrasismos antitéticos, presentes con cierta frecuencia en las menciones a la primera aurora. Esto refleja a mi parecer una concepción importante del astro solar, que nos permite entender también la

<sup>252</sup> *Ibídem*, p. 393.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> La paranomasia es la relación entre dos palabras homófonas, pero de distinto significado, que lleva a la extensión semántica de un concepto sobre otro.

contraposición entre falso y verdadero sol. En primer lugar el difrasismo "sol/ luna" se encuentra agregado a menudo a otra relación léxica interesante: "cielo/ tierra", como en los ejemplos siguientes sacados de distintos episodios de la obra..

```
Existe primero el cielo la tierra solamente está cubierta la superficie del sol de la luna (párr. 10)<sup>254</sup>

(...) ahí fue, pues, cuando se manifestaron el sol la luna las estrellas amaneció se hizo la aurora sobre la superficie de la tierra bajo todo el cielo. (párr. 61)<sup>255</sup>
```

El sol y la luna, en efecto, marcan en los difrasismos sus papeles complementarios, como los que alumbran el día y la noche en relación con fuerzas cósmicas opuestas<sup>256</sup>. Esta complementariedad de funciones se refleja en el difrasismo "cielo/ tierra", ya que ambos recursos expresan la misma fusión de elementos contrarios. La luna revela un carácter polisémico por la relación léxica con el sol y por la asociación simbólica con la tierra. La luna, en efecto, manifiesta una naturaleza nocturna y luminosa en el primer caso, un carácter astral y femenino en el segundo.

Por otra parte, a través de la relación con el término paralelo, el sol se presenta como una de las dos fases cósmicas desde cuya contraposición surge el tiempo y la vida. En la oposición semántica "sol/ luna" se indica que la fuerza creadora del sol no existe aislada de su principio complementario nocturno y que para que nazca el tiempo al día tiene que suceder cíclicamente la noche. Por esta razón, también el surgimiento de la luna es fundamental en la óptica cosmogónica, no sólo por su función de luz nocturna, sino por su papel complementario al día y a la fuerza solar<sup>257</sup>.

La oscuridad primigenia en que se encuentran los primeros seres no adquiere todavía el valor temporal nocturno, sino una dimensión sin tiempo y sin confines. Es necesario que nazca el sol para que la oscuridad sea noche y tiene que surgir la luna para que el sol implique el día. El difrasismo "día/ luna", entonces, desempeña dos funciones paralelas en el texto poético: por un lado connota los astros de las energías cósmicas de la creación; por otro subraya su papel complementario en el origen del tiempo y de la historia humana.

<sup>&</sup>lt;sup>253</sup> PV, pp. 119-120.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> *PV*, p. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> PV, p. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> M. Rivera Dorado, *op. cit.*, pp. 77-78.

 $<sup>^{257}</sup>$  Ibídem.

A la luz de estas consideraciones, podemos comprender más claramente la contraposición entre Wuqub' Kaqix y el verdadero sol<sup>258</sup>, ya que el primero implica inmovilidad, el segundo dinamismo. El pájaro solar se impone sobre las primeras generaciones humanas como principio asimilador de lo divino, sin permitir el equilibrio entre aspectos complementarios. Además de su existencia exclusivamente formal que se basa en la apariencia, la guacamaya no se concibe como parte de un todo heterogéneo, sino como único principio vital según sus mismas palabras:

Yo soy grande frente a la gente creada
la gente formada
yo soy su sol
yo soy su claridad
yo soy también su luna.
¡Que así sea!
Grande es mi claridad
yo soy el instrumento del caminar
yo soy el instrumento del gatear para el hombre (párr. 10)<sup>259</sup>

Con estas afirmaciones Wuqub' Kakqix absorbe en su persona la contraposición de día y noche, impidiendo el verdadero desarrollo temporal y la creación de la vida del hombre. En este fragmento la tensión semántica no se verifica sólo entre "sol/ luna", sino entre el pronombre de primera persona *in*, "yo" y el sol y la luna, provocando un movimiento circula alrededor del mismo referente. La carga semántica de las palabras asociadas no se extiende sobre otros conceptos, sino que se dobla sobre sí misma, connotando a la guacamaya como principio cerrado que según la concepción maya lleva a la inmovilidad y a la muerte<sup>260</sup>.

Además, las palabras sol (*u-q'ij*) y luna (*r-ik'-il*) están poseídas en la tercera persona singular, vinculando el astro a una específica generación humana y quitándole su carácter cósmico. Wuqub' Kaqix es una manifestación solar proyectada hacia los hombres de madera y vinculada a una etapa cósmica peculiar<sup>261</sup>, sin el aliento universal que el sol tendría que expresar para generar el tiempo y la vida de la verdadera humanidad.

En otro paso, la referencia al futuro amanecer como "la sombra/ el alba", en efecto, confirma la concepción de la luz solar como parte complementaria y dinámica de la oscuridad, desde cuya contraposición se genera la sucesión de las estaciones y de las generaciones humanas. También las menciones frecuentes a Venus, estrella de la mañana y señal del sol, subrayan la alternancia de los astros en el cielo y el movimiento del tiempo que da la vida.

24

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, op. cit., pp. 50-56.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> PV. p. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 27-31; M. de la Garza, La conciencia histórica de los antiguos mayas, op. cit., pp. 37-37.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, op. cit., pp. 52-56.

Las implicaciones vitales del sol son evidentes a lo largo de toda la obra. Aun los rumbos cardinales se connotan por las asociaciones con el nacimiento y la puesta del sol. 262 Un ejemplo significativo consiste en la mítica migración de los antepasados k'iche' a Tulan, ubicada a oriente 263. La referencia a la salida del sol para mí no tiene necesariamente una correspondencia geográfica específica, sino una connotación simbólica. En primer lugar, más allá del real desplazamiento físico, la migración podría aludir a un viaje iniciático que les permitió a los padres alcanzar un alto estatus político en el altiplano. Esto no significa negar la realización del recorrido, sino subrayar el significado simbólico que ésta puede haber representado para el grupo social. Que este lugar se ubicara realmente en Tulan o en un espacio sagrado comparable, me parece un problema de difícil solución y no significativo a los fines de este trabajo. Sin embargo, los elementos históricos y míticos presentes en la narración serán analizados más adelante. En este lugar me interesa sólo señalar que la identificación de Tulan con la salida del sol para mí no significa necesariamente una coincidencia geográfica de la ciudad con el oriente, sino una identificación simbólica de este centro urbano con el surgimiento de la vida.

Tulan, en efecto, representa la fuente de la identidad social y política de las comunidades k'iche', el lugar de origen de sus dioses y de la escritura<sup>264</sup>. Por eso la asociación con la salida del sol permite una identificación entre el astro y el desarrollo de una sociedad organizada. El fragmento siguiente puede alumbrar sobre las implicaciones políticas atribuidas al nacimiento del sol:

Hubo cinco cambios hubo cinco generaciones también de hombres desde el principio de la luz el principio de los pueblos el principio de la vida la formación de los hombres. (párr. 75)<sup>265</sup>

El difrasismo asocia dos grupos de términos paralelos: "luz/ pueblos" y "vida/ hombres". Este doble recurso implica también una identificación simbólica entre la luz y la vida por la estructura paralela de los difrasismos. Lo que me parece más interesante en esta asociación léxica es el valor claramente político de la luz y del sol, que garantizan la sucesión de las generaciones y el desarrollo de las actividades humanas. Por otro lado, la vida social de las comunidades se inserta en un ciclo vital cósmico, haciendo coincidir la formación del estado con el nacimiento de la vida. De

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> M. Rivera Dorado, *op. cit.*, pp. 53-58.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> Maarten Jansen propone una identificación de la lengua de Zuyua con un lenguaje divino, metafórico y esotérico, basado en la lengua común, con nuevas combinaciones y connotaciones. El desciframiento del lenguaje sagrado tenía fuertes implicaciones políticas y de estatus. El don de la escritura de Tulan, entonces, podría tener una connotación metafórica, como lenguaje sagrado y secreto, destinado a los cultos religiosos, a las adivinanzas y a los conjuros. Maarten Jansen, "Las lenguas divinas del México Precolonial", *Boletín de Estudios Latinoamericanos y del Caribe*, n. 38, junio 1985, pp. 4-6.

esta forma, la unidad política k'iche' se afirma simbólicamente como creación propiciada por la intervención de los dioses.

La comunidad k'iche' supera su papel histórico y alcanza una dimensión atemporal. Las asociaciones léxicas entre la luz y el poder político son muy frecuentes en el *Popol Vuh*, sobre todo en la última parte, siempre con una connotación sagrada predominante. "El esplendor/ el poder en el k'iche'" y "la recompensa de la luz/ de la vida/ del poderío" responden al mismo principio metafórico, que vincula la organización política del estado con la energía solar. En el primer caso, además, se observa que la palabra "esplendor"  $(q'aq'al)^{266}$  se vincula con la fuerza y la luminosidad del fuego, de q'aq', "fuego". El término q'aq'al significa también "poder, calor, luz, majestuosidad y brillantez" y puede tener el significado de "pleito, calentamiento, envidia, enojo". El vocablo pareado, *tepewal*, "poder", es la forma abstracta de *tepew*, del náhuatl *tepehuani*, el "conquistador, el vencedor". <sup>268</sup>

El difrasismo "el esplendor/ el poder en el k'iche" aluden a la fuerza militar y a la expansión política de la nación, connotada por la capacidad bélica del fuego y del sol. Tepew, en efecto, es una definición de la deidad asociada a Q'ukumatz en el *Popol Vuh*. Es interesante notar el origen náhuatl del término por las implicaciones políticas que eso significa.

En el segundo ejemplo citado, "la luz/ la vida/ el poderío" subrayan los valores metafóricos ya evidenciados, connotando el poder estatal de la fertilidad y la fuerza sagrada del principio vital. Un último ejemplo representativo de la connotación solar de la política consiste en el difrasismo binario "luz/ pueblo" (saq/ amaq'), que para Brasseur representa un binomio lexicalizado con el significado de paz<sup>269</sup>. En efecto, la asociación verbal se encuentra en el paso siguiente con este preciso significado metafórico, sugiriendo una compenetración entre el sol y la comunidad para la construcción de un equilibrio político.

```
no tenían, pues, pleitos
ni divisiones tampoco
solamente la luz
solamente el pueblo (la paz) estaba en sus corazones 74
```

La misma confluencia metafórica entre la naturaleza, el hombre y la energía celeste se encuentra en el último difrasismo significativo de la isotopía solar. En las palabras que los primeros hombres levantan a los dioses se expresa una concepción interesante de la vida humana y del contexto en que se desarrolla.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> *PV*, p. 180.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché, op. cit.*, p. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 287.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> Del náhuatl *tepeuani* (raíz verbal *peua*), "el vencedor, el conquistador". R. Siméon, *op.cit*, p. 497.

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Brasseur registra la forma *zakamag* (*saq/amaq'*) y la traduce como "paz". Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, *op. cit.*, p. 254.

```
¡Que se siembre
que amanezca!
Que haya muchos caminos verdes
                  senderos verdes, donde nos pongas,
                  plana<sup>270</sup> luz
                  planos pueblos
                  buena luz
                  buenos pueblos
                  buena vida
                           complemento, pues, donde nos pongas.(párr. 51)<sup>271</sup>
```

En primer lugar, hay una identificación metafórica entre el recorrido vital y el desplazamiento a través de los caminos del mundo, que representan las fuentes de enseñanza espiritual a lo largo de las generaciones. El color verde de "los caminos/ los senderos" alude a la quinta dirección cardinal, por donde transitan las energías del cielo y de la tierra<sup>272</sup>. Las veredas representan canales de comunicación entre los hombres y los dioses a través del tiempo, que proporcionan modelos éticos y espirituales a los hijos y a los nietos. "La luz/ los pueblos" de las líneas siguientes podrían referirse a la paz, como indicado arriba, pero en este caso parece más pertinente una mención a la presencia de la luz solar en la vida de la comunidad y una asociación metafórica entre la sociedad y el principio vital. Todo el difrasismo confluye en los últimos términos, "vida/ complemento", indicando la necesidad de integración social y natural para realizarse como hombres verdaderos. La palabra winagirem, que he traducido como "complemento", sugiere el concepto de realización personal, ya que significa "llegar a tener bienes, completar, multiplicarse, llegar a ser hombres cabales", de la raíz winaq, "hombre". 273

La oración de los hombres, además, se abre con la petición de "la siembra/ el amanecer", connotando el difrasismo siguiente del principio solar y del valor sagrado de la vegetación. El fragmento bajo análisis puede ser considerado como un ejemplo representativo de la concepción k'iche' del ser humano y de la integración con el ambiente natural, ya que en el mismo recurso confluyen distintas dimensiones.

Las palabras que los primeros hombres levantan a los dioses revelan la percepción de la identidad humana como el resultado de la comunicación con los dioses a través de los caminos verdes. Para que el individuo se realice como ser humano, la energía solar tiene que confluir en la

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Saq, "blanco, resplandeciente, luz"; li'anik, "plano, emparejado". P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., pp. 185 y 250. La traducción podría también ser: "llanuras blancas". considerando li'anik como substantivo y saq como adjetivo, aunque esto significaría romper con el paralelismo gramatical de la línea siguiente. Se observa que en náhuatl la palabra yectli significa "derecho y bueno", con una parecida extensión semántica. P. Johansson, comunicación personal.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> *PV*, p. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> M. Rivera Dorado, *op. cit.*, pp. 59-62.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 478.

vida de la comunidad y los pueblos tienen que adquirir una dimensión universal en sus recorridos por el espacio natural.

A pesar de la identificación de algunas isotopías principales analizadas en los distintos apartados, la connotación metafórica de la realidad se extiende de una línea de asociación semántica a otra, produciendo una dilatación progresiva de los referentes. Por otro lado, los recursos retóricos del *Popol Vuh* como las metáforas y los difrasismos no se configuran como núcleos aislados, sino como cadenas constantes de profundización semántica. Por esto es imposible definir una línea temática o una asociación metafórica de forma precisa, ya que se verifica a menudo la superposición de connotaciones metafóricas y de líneas isotópicas. Vimos en este último ejemplo que la isotopía solar se sobrepone a la vegetal de la siembra y a la percepción metafórica del hombre como resultado de la interacción con los dioses y su contexto social.

Todas las isotopías se vinculan recíprocamente, produciendo una connotación constante de los referentes y una visión polisémica de la realidad. Las líneas metafóricas cruzan todo el documento y dan cohesión a los distintos episodios, a pesar de la variedad estilística mencionada arriba. Además, se puede observar que algunos difrasismos se repiten en los diferentes pasos, constituyendo fórmulas presentes también en otros textos poéticos<sup>274</sup>.

Los difrasismos marcan la naturaleza sagrada y ritual del lenguaje, sugiriendo una identificación de los narradores del *Popol Vuh* con la voz de los antepasados. Las asociaciones metafóricas reflejan una visión homogénea de la realidad como participación de los elementos naturales en la vida del hombre. La relación interpersonal no sólo constituye la función prioritaria de la humanidad de maíz, sino que se configura como la esencia misma de los seres animados y de los dioses, que afirman su identidad a través de la relación dialógica con los demás: los animales, las fuerzas sagradas, las generaciones, el cielo, la tierra, las montañas y los valles, el hombre y la mujer, el sol y la luna, el maíz y el amanecer. Esta concepción mesoamericana del individuo en diálogo con el mundo demuestra una integración simbólica entre los seres, que no perciben barreras lógicas entre una y otra, sino una confluencia fértil entre sus distintas manifestaciones<sup>275</sup>.

Por otro lado, la importancia de la isotopía solar y de la vegetación sugiere una función ritual de las partes iniciales y centrales del *Popol Vuh*, desde la creación de la tierra hasta la formación de los primeros hombres de maíz. Estos episodios, así como la bajada de los hermanos a Xib'alb'a y su transformación en sol y luna, posiblemente acompañaba verbalmente ritos de fertilidad de la tierra, ya que la palabra poética del *Popol Vuh* evoca a las deidades en el espacio de la comunicación.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> P. Zumthor, *Introducción a la poesía oral, op. cit.*, p. 122; W. Ong, *Orality and Literacy, op. cit.*, pp. 20-23; D. Olson y N. Torrance, "Introducción", en D. Olson y N. Torrance, *op. cit.*, p. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>275</sup> P. Johansson, *Voces distantes de los aztecas, op. cit.*, pp. 76-77.

A pesar de la elaboración formal del documento alfabético colonial, el texto mantiene las huellas de una transmisión oral y de funciones heterogéneas de los distintos fragmentos narrativos. Sin embargo, el *Popol Vuh* presenta también cierta uniformidad retórica y estructural<sup>276</sup>, que apunta a explicar el papel de la humanidad de maíz, negado y refutado por los conquistadores europeos.

### 1.5. La relación semántica y fonética entre las palabras y las frases.

Las palabras no se vinculan sólo por relaciones semánticas, sino también por recursos fonéticos. La abundancia de efectos fonéticos se debe principalmente a la naturaleza oral del texto, ya que las reiteraciones de sonidos y fórmulas confieren ritmo a la narración. Las repeticiones desempeñan un papel fundamental en las comunicaciones orales, porque permiten subrayar los conceptos más importantes, ofreciendo al mismo tiempo paradigmas constantes de decodificación de la realidad<sup>277</sup>.

La repetición se presenta a varios niveles: desde la reiteración de estructuras gramaticales, hasta la sucesión de conceptos semánticamente afines, de palabras y de sonidos. Es muy frecuente también la reincidencia de frases completas o de pares de frases, como *ta chuxoq* ("que así sea") y *ta chawaxoq/ ta saqiroq* ("que se siembre/ que amanezca").<sup>278</sup> La repetición de fórmulas, frases, difrasismos (como "cielo/ tierra") y sonidos es muy frecuente también en los textos jeroglíficos clásicos en piedra y vasijas, con la finalidad de enfatizar los conceptos y expresar la carga metafórica de la realidad<sup>279</sup>.

En el *Popol Vuh* las fórmulas aparecen en distintos contextos, creando una circulación constante de significados y la rememoración de acciones ya narradas. De esta forma, los episodios adquieren las connotaciones sugeridas en los otros contextos, ampliando su carga de significación. La fórmula "que así sea", además, indica el poder de la palabra divina de actuar sobre la realidad, confiriendo a la voz narradora el valor sagrado necesario para la función ritual<sup>280</sup>.

También Wuqub' Kaqix se presenta como deidad solar a través de la misma fórmula que lo impone concretamente sobre la humanidad de madera. Los mismos gemelos Junajpu y Xb'alanke

También en textos escritos prehispánicos, como el códice de Dresden, se observan elementos comunes, como la repetición de fórmulas, la frase nominal y los paralelismos léxicos y gramaticales. Esto puede revelar la doble naturaleza de los documentos jeroglíficos mayas, que registraban un mensaje como base mnemónica para la recitación oral colectiva. P. Zumthor, *Introducción a la poesía oral, op. cit.*, p. 237; W. Ong, *Orality and Literacy.*, pp. 34-34; Charles Hofling,, "The morphosyntactic Basis of Discourse Structure in Glyphic Text in the Dresde Codex", en W. Hanks y D. Rice, *op. cit.*, pp. 51-54.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> J. Himelblau, *op. cit.*, p. 64,

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, pp. 17 y 352.

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> K. Hull, *op. cit.*; Alfonso Lacadena, "Apuntes para un estudio sobre literatura maya antigua", en prensa.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> Se observa que para las culturas orales, la palabra representa la parte inseparable del referente y que su pronunciación provoca su evocación concreta en el espacio ritual. Por eso la palabra tiene el poder de actuar concretamente sobre la realidad y de modificarla a través de un acto de magia simpatética. E. Leach, *op. cit.*, p. 19-22; P. Zumthor, *Introducción a la poesía oral, op. cit.*, pp. 274-76; W. Hanks, *op. cit.*, p. 101.

usan la expresión como transición entre el universo verbal y las acciones, con una misma percepción de la palabra oral como instrumento de creación y de destrucción. Un uso significativo a este respecto se encuentra en las palabras de Jun Junajpu que preñan a Xkik', junto a su saliva. Se puede observar aquí también que el embarazo mágico de la muchacha se debe al substituto simbólico del semen<sup>281</sup> y al mismo tiempo a su voz sagrada, que influencia concretamente la realidad a través de la misma fórmula.

Otro ejemplo significativo está representado por la expresión *ma k'u xutzinik* o *mawi mixutzinik* ("no se pudo")<sup>282</sup>, que se repite cinco veces en alusión a la incapacidad de los animales de levantar rezos a los dioses<sup>283</sup>. La fórmula citada connota los esfuerzos de los pájaros y de los venados de una imposibilidad congénita en su naturaleza y crea un movimiento constante de acciones y negaciones. La fórmula expresa la intervención de varias voces en la interpretación del episodio: del narrador, de los dioses entre sí y de las deidades con los animales, que transmiten el mismo concepto con diferentes implicaciones.

La función prioritaria de las fórmulas a mi parecer es la de constituir núcleos de significación utilizables en los diferentes episodios. Por un lado esto permite la memorización de enunciados muy largos por parte del narrador oral, que ordena en su memoria las invariables<sup>284</sup>, por otro ofrece al público unos puntos de referencia verbales, que dan cohesión a los episodios y pueden representar modelos de decodificación del mensaje.

Un caso representativo es el uso de la fórmula *toq'ob' qawach* ("que nos tengan lástima/ tened lástima de nosotros") de *toq'ob'axik wach*, "tener lástima"<sup>285</sup>, proclamada por varios personajes. Wuqub' Kaqix y Sipakna la pronuncian delante de los gemelos; Jun B'atz' y Jun Chowen frente a los hermanos menores; Junajpu y Xb'alanke a los señores de Xib'alb'a; un señor del inframundo a los gemelos; las tribus del altiplano a los k'iche' para pedir el fuego; Tojil y Awilix a los primeros hombres y, para concluir, los grupos rivales a los k'iche' después de su sumisión militar.

En todos los casos, menos la relación entre los dioses y los primeros hombres de maíz, la fórmula marca una relación de antagonismo entre dos grupos de personajes, que afirman claramente su papel de oposición recíproca. La repetición de la frase sirve entonces para comunicar los paradigmas de relaciones entre los actantes alrededor de los cuales se construye la narración.

La repetición de fórmulas se manifiesta también en los difrasismos en que se presentan las mismas combinaciones. Los casos más frecuentes son "el cielo/ la tierra"; "el brazo/ la pierna"; "el

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> M. I. Nájera, "Rituales sacrificatorios en los mitos quichés y cakchiqueles", op. cit., p 1111

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché, op. cit.*, p. 242.

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> PV, p. 29

<sup>&</sup>lt;sup>284</sup> W. Ong, Orality and Literacy, op. cit., pp. 58-60.

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 405.

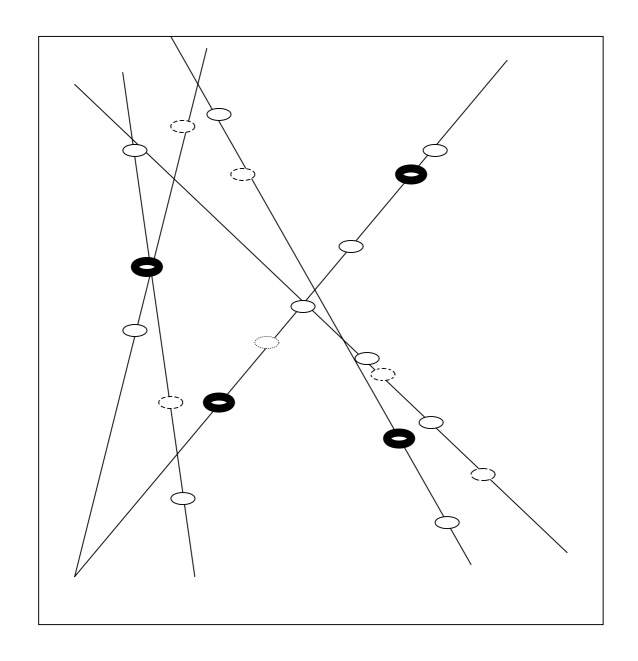
día/ la luz"; "el sol/ la luna"; "las montañas/ los valles"; los abuelos/ los padres"; "los de las espinas/ los sacrificadores"; "los hijos/ las hijas"; "la boca/ el ojo", ya analizados arriba, en la mayor parte de los casos. Estos difrasismos se repiten en abundancia en toda la obra, expresando distintos matices de los mismos referentes y manteniendo a lo largo de algunas líneas la carga de significación metafórica comunicada en los distintos contextos. Lo que me interesa subrayar es que las isotopías se construyen gracias a la reiteración de difrasismos constantes que constituyen sus principales nudos de significación.

Se crean estructuras semánticas lineales en que los difrasismos representan pequeñas cajas de connotación metafórica, que explotan y connotan de sus implicaciones las líneas siguientes. Estos recursos se vinculan fonética y semánticamente uno con otro por medio de la repetición de conceptos y de estructuras gramaticales. La repetición de los difrasismos responde también a las modalidades mnemónicas y comunicativas de los cantos orales, ya que el cantor moldea un acervo poético de fórmulas que se encuentran en otros documentos y que han sobrevivido a quinientos años de dominación occidental<sup>286</sup>. Se verifica un doble movimiento de repetición y variación: repetición de estructuras gramaticales, de campos semánticos y de sonidos; variación de valores metafóricos según el contexto y la perspectiva narrativa.

El siguiente esquema puede aclarar la función y la disposición de los difrasismos:

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>286</sup> P. Zumthor, *Introducción a la poesía oral, op. cit.*, pp. 123-24; M. de la Garza, *La conciencia histórica de los antiguos mayas, op. cit.*, pp. 27 y 111.



| texto poético<br>isotopía |  |
|---------------------------|--|
| difrasismo A              |  |
| difrasismo B              |  |
| difrasismo C              |  |

Un elemento muy interesante consiste en la distribución circular de los significados en el texto. La narración, en efecto, no sigue rigurosamente un orden lineal y progresivo, sino que frecuentemente vuelve sobre sí misma para profundizar conceptos ya expresados y anticipar otros. Este movimiento circular de la información ha sido reconocido también en los textos poéticos de otras culturas orales, como la Maori de Nueva Zelanda<sup>287</sup>. A. Thornon define esta estructura como *appositional expansion*, para indicar la gradual profundización de una información inicial, interrumpida por la anticipación de otros eventos<sup>288</sup>.

La dilatación se verifica entre un elemento enunciado en una frase (A), completado por nuevas informaciones (A1, A2, A3) en las líneas siguientes, luego intercalado por un nuevo referente (B) y concluido con un regreso a la primera información, a menudo como repetición literal (A). También el *Popol Vuh* responde a una parecida organización de la información en algunos núcleos temáticos y en el interior de un mismo difrasismo múltiple. En algunos casos, en efecto, el difrasismo se concluye con la repetición de la prima línea, creando una estructura recurvada sobre sí misma, que yo defino como "difrasismo cerrado". La búsqueda de la materia con la que las deidades harían a los hombres se expresa en un movimiento circular de repetición de palabras, sonidos y formas gramaticales.

```
Dijeron, pues, cuando dejaron sembrados los días: -"Que se encuentre
que se halle
diga
nuestro oído oye
hable
platique
que se encuentre la madera que se necesita (párr. 8)<sup>289</sup>
```

Cada línea expresa un aspecto complementario de la investigación de los dioses que se lleva a cabo a través de la interacción de la palabra y del oído. También en este caso la búsqueda divina se presenta como un acto intelectual, en que todos interactúan para alcanzar una solución. "Diga/nuestro oído oye" es un ejemplo elocuente de la complementariedad en las relaciones interpersonales que abarcan también la dimensión divina.

La última línea repite casi literalmente la primera, sintetizando los valores sugeridos por las expresiones precedentes. El desarrollo de las líneas paralelas crea una tensión semántica entre la primera y la última, cargando el concepto de búsqueda de las implicaciones vitales de la comunicación. Cabe señalar que esta fórmula ya había sido anticipada unas páginas antes, cuando los dioses habían encargado la adivinación a Xmukane y Xpiyakok.

112

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> Agradezco a Albert Davletshin sus comentarios e informaciones a este respecto.

Agatha Thornton, *The Story of M(a)ui by Te Rangik(a)heke*, Canterbury Maori Studies 5, Canterbury University Press, Christchurch (Nueva Zelanda), 1992, p. 5.

289 *PV*. p. 33.

- "Que encuentren solamente que averigüen solamente cómo podemos hacer gente formada cómo podemos hacer gente creada (párr. 8)<sup>290</sup>

La narración ritual procede por medio de la repetición de conceptos ya comunicados y la anticipación de nuevas líneas temáticas<sup>291</sup>. Ésta es la forma narrativa más frecuente en el *Popol* Vuh, donde cada referente se resemantiza progresivamente a través de movimientos de prolepsis y analepsis<sup>292</sup>. La estructura circular no se manifiesta sólo en el interior de un difrasismo, sino que se presenta a menudo entre oraciones coordinadas independientes.

- 1. "Ésta, pues, es una señal de nuestra palabra:
- 2. la dejaremos cada uno de nosotros
- 3. sembraremos un elote en medio de nuestra casa
- 4. lo sembraremos
- 5. es la señal de nuestra muerte si se secan"

 $(\ldots)$ 

- 6. Ahí está la señal de nuestra palabra que se queda con ustedes"- Dijeron.
- 7. Cuando se fueron,
- un elote sembró Junajpu
- otro, pues, había sembrado Xb'alanke
- 10. solamente en casa los sembraron
- 11. no en las montañas
- 12. ni tampoco en tierra verde
- 13. sino en tierra seca
- 14. en medio de su casa los sembraron ahí.(párr. 31)<sup>293</sup>

El contenido de las líneas 3 y 4 se repite casi literalmente en las líneas 10 y 14, así como el verso 1 en el verso 6, provocando una extensión semántica a lo largo de un fragmento que puede tener dimensiones variables, desde pocas líneas hasta unas páginas. Además, la línea 7 anticipa las informaciones sobre la bajada a Xib'alb'a desarrollada más adelante, determinando aquí otra tensión semántica entre este fragmento y el siguiente. Las líneas intermedias tienen la función de proporcionar nuevas informaciones, de profundizar y subrayar los conceptos, como en el caso de las líneas 11, 12 y 13, que enfatizan por contraste la ubicación simbólica de la planta de maíz.

La función prioritaria de la caña sembrada por Junajpu y Xb'alanke es la de determinar el axis mundi en la casa de la abuela, representación cósmica y canal de comunicación entre el

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> *PV*, p. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> W. Hanks, op. cit., pp. 98-99.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> M. McClear, op. cit., p. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> PV, pp. 91-92.

inframundo y la superficie de la tierra<sup>294</sup>. El énfasis en la sequedad terrestre sugiere también que la muerte iniciática de los gemelos provocará la fertilización de la casa y de todo el universo<sup>295</sup>.

Por otro lado, la referencia a la casa en contraposición a las montañas sugiere las implicaciones humanas del nacimiento del sol y de la luna y sobre todo del brote de la planta de maíz. También el verso 5 provoca una tensión hacia adelante, ya que sugiere la presencia de la muerte en la bajada al inframundo y el valor vital que esto significa. El paralelismo entre la línea 1 y la 5, en efecto, proponen una identificación metafórica entre la muerte y la palabra de los gemelos, ya que ambas conducen a la afirmación de la vida en el cosmos.

En este fragmento se abren distintas líneas narrativas hacia eventos futuros y otros ya narrados. Esto supone la presencia de un plan narrativo bien coherente y claro para el narrador, puesto que cada acontecimiento se vincula a los demás a través de las isotopías, los difrasismos, la repetición de versos y las anticipaciones-regresos de las acciones. Lo que me interesa subrayar aquí no es la dilatación metafórica que se produce entre una línea y otra, que ya he enunciado antes, sino la concatenación estructural de los eventos que producen un texto homogéneo e integrado también desde el punto de vista narrativo.

La repetición circular de las informaciones puede producir otro efecto interesante de cohesión narrativa. La reiteración de las frases en distintos enunciados permite enfatizar los conceptos y crear movimientos de profundización y conexión con otras unidades semánticas. Las informaciones repetidas en algunos casos constituyen los datos de primer plano del enunciado, en otros constituyen el contexto y el fondo narrativo de nuevos episodios.

La alternancia de fondo-primer plano produce un movimiento de focalización, reconocible también en la organización narrativa de los textos epigráficos prehispánicos. La reiteración de estructuras y versos constituye un expediente ulterior de conexión y de contextualización de las informaciones en el enunciado. Si la relación léxica entre los miembros de un difrasismo representa un instrumento de contextualización y profundización de los conceptos a nivel microtextual, la misma estrategia se puede reconocer en la conexión de eventos y unidades narrativas más amplias,

<sup>&</sup>lt;sup>294</sup> La cruz y el árbol cósmico están vinculados también con la lluvia y la fertilidad, que permiten fecundar de vida la casa de la abuela. C. Valverde, "Algunas consideraciones sobre el símbolo de la cruz entre los mayas", *op. cit.*, pp. 1363-64. Ver también M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, *op. cit.*, pp. 328-242; R. Guénon, *op. cit.*, pp. 67-68;

<sup>&</sup>lt;sup>295</sup> Michel Graulich da otra lectura al acontecimiento. La siembra de la planta corresponde a la estación húmeda, dominada por las fuerzas telúricas de la vegetación. Cuando los muchachos se tiran a la hoguera y la planta se seca, se hace referencia a la temporada seca, que permite un nuevo nacimiento de la planta. Cuando sale el sol, el maíz está maduro. M. Graulich, *Mitos y rituales del México antiguo, op. cit.*, p. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>296</sup> K. Josserand, *op. cit.*, pp. 13-14, K. Hull, *op. cit.*.

que se contextualizan recíprocamente, en la repetición de frases con una distinta función comunicativa en el interior de cada episodio.<sup>297</sup>

En el discurso k'iche' son abundantes los instrumento de cohesión narrativa, también a nivel gramatical. En primero lugar podemos considerar los "tramos" o "trechos de continuidad", en que algunos elementos narrativos (los actantes, las escenas o los eventos) se topicalizan a lo largo del texto, creando una alternancia entre nuevas informaciones y la repetición de datos ya mencionados antes.

También a nivel léxico, se mencionan palabras de un mismo campo semántico que establecen una cohesión interna y que desarrollan el significado del constituyente principal del discurso. En fin, los pronombres y los afijos verbales permiten crear líneas de cohesión entre un sustantivo y sus referencias sucesivas a través de los pronombres (personales o demostrativos) y los sujetos y complementos verbales. Los verbos, en efecto, presentan prefijos que indican el aspecto verbal y las personas que intervienen en la acción (sujetos y complementos), creando una repetición de referentes y dando una mayor cohesión interna a nivel narrativo. También las partículas causativas, oposicionales y temporales tienen una función conectora para indicar una conexión entre diferentes partes del texto<sup>298</sup>.

La anticipación y el regreso (prolepsis y analepsis) de las acciones y personajes crean una malla espesa de significación, en que los eventos se observan desde distintos puntos de vista. La repetición de frases, palabras, partículas y fórmulas, en efecto, no manifiesta un uso redundante y superfluo, sino que sirve para mostrar las diferentes implicaciones de la realidad descrita y para sugerir vínculos simbólicos entre los eventos, más allá de una relación causal y temporal entre uno y otro. Las repeticiones, además, subrayan los núcleos semánticos principales del texto y permiten una mejor comprensión del canto oral. La integración entre los eventos es una característica de toda la obra, desde el relato cosmogónico hasta la fundación del estado. En todos los casos, los narradores repiten fórmulas, versos y palabras para sugerir las relaciones entre los acontecimientos y profundizar semánticamente los referentes.

Otra forma de la reincidencia formal se verifica en la versificación semántica, en que se repiten las estructuras gramaticales con diversos significados. La versificación está marcada por la repetición de partículas, que tienen la función fundamental de subrayar el paralelismo, de sugerir la

<sup>298</sup> Edna Patricia Delgado Rojas, "Formas de cohesión en el discurso maya", en AA.VV., *Literatura indígena de América. Primer Congreso*, B'eyb'al, Guatemala, 1999, pp. 19-35.

115

<sup>&</sup>lt;sup>297</sup> Michael Dürr señala que también la variedad de estructuras sintácticas en el uso de formas transitivas/ intransitivas y pasivas/ activas funciona como focalizador de los agentes o de los sujetos de la acción. Michael Dürr, *Morphologie, Syntax und Teststrukturen des (Maya-) Quiché des Popol Vuh*, Linguistische Beschreinbung eines Kolonialzeitlichen Dokuments aus dem Hochland von Guatemala, Tesis de Doctorado, Bonn, 1987, pp. 5-6.

continuidad de significados entre un verso y otro y de abrir y cerrar cláusulas<sup>299</sup>. Es importante subrayar la función fonética de las partículas, que sugieren una semejanza también semántica entre los versos paralelos. A esto se suma la repetición de los prefijos y sufijos verbales, que carecen de un significado autónomo, pero que subrayan la asimilación del valor gramatical de las palabras.

En un fragmento narrativo se verifican varias asimilaciones fonéticas por la presencia de afijos y de partículas en casi todos los versos. Además de la creación de un ritmo vocal, fundamental en los cantos orales, los recursos fonéticos sugieren también una asociación semántica entre las palabras, superponiéndose a la carga metafórica de los difrasismos y de las isotopías<sup>300</sup>. En la versión k'iche' del siguiente ejemplo se observa la repetición de sonidos parecidos marcados con negrita, que provocan una identificación también de los significados correspondientes.

- 1. Ta xeb'e k'ut r**uk' ajaw**
- 2. **xe'opon** puch k**uk' ajaw**ab'
- kemochochik
- 4. **chi**kixulela **ki**wach **xe'opon**ik
- 5. xkikemelaj kib'
- 6. chikiluq' kib'
- 7. chikipach kib'
- 8. **chi**mayo **kib'** chi azt'yaq
- 9. qitzij wi **chi** meb'a kiwachib'al **xe'opon**ik

Entonces se fueron, pues, con los señores llegaron, pues, con los señores entrando con humildad inclinando sus caras llegaron se humillaron doblándose agachándose se negaron en trapos. en realidad con el aspecto de pobres llegaron. (párr. 39-40)<sup>301</sup>

La repetición de las partículas reflexivas y de los prefijos modales sugiere una identificación entre las raíces *xul* "doblar, inclinar"; *kemelaj*, "humillarse"; *luq*', "caerse, doblarse"; *pach*, "agacharse"; 302, que afectivamente expresan los matices de la actitud obsequiosa de los gemelos frente a los señores de Xib'alb'a. Los versos 2, 4 y 9, además, repiten los mismos conceptos expresados con el verbo *opanem*, "llegar", produciendo una resemantización de la llegada de los héroes mágicos a través de distintos aspectos asociados por la reiteración fonética.

Esto implica también una abundancia de anáforas y de rimas, ya que normalmente los afijos repetidos se encuentran a principio o a final del verso. La presencia de partículas y prefijos constantes, además, es una señal de la organización versal, porque los morfemas abren y cierran

•

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> A. Woodbury, "The Functions of Rhetorical Structure: A study of Central Alaskan Yupik Eskimo discourse", *op. cit.*, pp. 160-165.

<sup>&</sup>lt;sup>300</sup> Dwight Bolinger, "Rime, Assonance, and Morpheme Analysis", Word, vol. 6, 1950, p. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>301</sup> *PV*, p. 110.

versos. En el estudio de la versificación k'iche', entonces, hay que considerar también las pautas fonéticas y no sólo las semánticas, que se superponen en la significación metafórica de la realidad. La repetición de partículas, prefijos y sufijos es un recurso importante y frecuente en el *Popol Vuh* para marcar el paralelismo gramatical y semántico y para sugerir nuevas relaciones entre las palabras.

La reiteración de los sonidos y de las estructuras gramaticales no se verifica necesariamente de forma rígida, sino que conoce una gran variedad de combinaciones. Un esquema frecuente es el quiástico, en que dos líneas paralelas invierten la posición de las raíces y los morfemas, para dar dinamismo y permitir un distinto desarrollo de la frase.

Ta xutik'ib'a u**k'otik jul**xa k'u u**jul** xu**k'oto** uk'olb'al rib'
xretamaj ri ukamisaxik
ta xu**k'ot** k'ut jun wi chi **jul**chu tzalanem ukab' **jul** xu**k'oto** xkolotaj wi.

Entonces empezó la excavación del hoyo.

Solamente, pues, su hoyo escarbó
su recipiente para sí mismo
él sabía de su muerte
entonces escarbó otro hoyo
al lado un segundo hoyo escarbó para salvarse. (párr. 13)<sup>303</sup>

En el ejemplo citado, el sustantivo *jul*, "hoyo" y la raíz verbal *k'ot*, "escarbar un foso" se encuentran en distintas combinaciones verbo-complemento y complemento-verbo. Además de la variedad fonética que el quiasmo proporciona, la inversión de la estructura permite enfatizar distintos aspectos: en la primera línea la actividad misma, en la segunda el resultado, profundizado por el término pareado "su recipiente". En la última líneas, en fin, la posición complemento-verbo permite explicar la finalidad de la acción, marcada también por la homofonía entre los dos verbos (*xu-k'oto*, "escarbó" y *x-kolotaj*, "se salvó")<sup>304</sup>. Una misma variedad gramatical se encuentra en el siguiente ejemplo, en referencia a la bajada a Xib'alb'a de Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu:

```
un kaqa b'e
jun k'ut q'eqa b'e
saqi b'e jun
jun k'ut q'ana b'e
kajib' b'e

uno era un camino rojo
uno, pues, era un camino negro
camino blanco era uno
```

<sup>302</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, pp. 190, 236 y 508; E. Sam Colop, *Popol Wuj*, *op. cit.*, nota 253.

<sup>303</sup> *PV*, pp. 46-7.

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, pp. 140 y 169.

uno, pues, era un camino amarillo los cuatro caminos. (párr. 19)<sup>305</sup>

El numeral *jun* se encuentra en el *Popol Vuh* en algunos casos con el valor de artículo indeterminado, que señala una falta de información previa y sugiere una información posterior<sup>306</sup>. Efectivamente, en ocasión del segundo descenso a Xib'alb'a, los narradores varían la estructura y no usan formas indeterminadas para referirse a los senderos nombrados anteriormente. La variedad de la combinación numeral-adjetivo-sustantivo rompe el paralelismo riguroso y la rima, para enfatizar de este forma la homofonía de los otros colores (*kaqa*, "rojo"; *q'eqa*, "negro"; *q'ana*, "amarillo"<sup>307</sup>), marcados por paralelismos constantes. La variación de la posición de las palabras, además, impide una asimilación semántica entre los caminos que revelan una peculiaridad simbólica individual.

El último ejemplo de quiasmo se encuentra en el episodio de la creación de los hombres de maíz, en que la mirada todopoderosa de los primeros hombres está subrayada por la repetición y la variación estructural.

Kixmukuna na k'ut chiwila' uxe' kaj ¿ma q'alaj juyub' taq'aj kiwilo

Mirarán, pues, verán el horizonte del cielo; ¿están visibles las montañas los valles, que ven? (párr. 49)<sup>308</sup>

En este caso, también el matiz futuro de los verbos está indicado de dos formas distintas: por la partícula na en la primera línea y por el prefijo ch- en la segunda. Aquí se observa también la variedad de raíces verbales que expresan ideas parecidas: la raíz muk, "mirar desde lejos"; ilik, "ver"; y q'alaj, "estar claro, aclarar, amanecer". La variedad léxica subraya las diferentes implicaciones de la mirada humana: la lejanía de su alcance en el primer caso, el resultado de la mirada en el segundo y la claridad del amanecer humano en el tercero. La inversión de la estructura verbo-complemento y complemento-verbo en las últimas dos líneas, además, permite el desarrollo del difrasismo, que da una connotación universal y sagrada a la interacción humana.

31

<sup>&</sup>lt;sup>305</sup> *PV*, p. 63

Los artículos indefinidos en las lenguas mayas tienen la función de cambiar la referencia y de introducir nuevas informaciones, cuando éstas no son deducibles por los referentes mencionados anteriormente. E. P. Delgado Rojas, *op. cit.*, p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>307</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., pp. 125, 291 y 299.

<sup>&</sup>lt;sup>308</sup> *PV*, p. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>309</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, pp. 80; 286; Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, *op. cit.*, p. 214.

Una de las funciones prioritaria de este recurso es la de enfatizar los conceptos y mostrar las distintas implicaciones de los referentes, según la estructura gramatical de la oración y la relación con las frases contiguas<sup>310</sup>. Los quiasmos y la variedad de las estructuras gramaticales revelan vitalidad de la poesía k'iche' de la colonia, que juega con el lenguaje, rompe con los paralelismos rigurosos y propone nuevas combinaciones gramaticales y fonéticas.

En la poesía maya contemporánea no he observado tal dinamismo, sino más bien la repetición de estructuras cristalizadas en combinaciones constantes. Además, los quiasmos permiten enfatizar los conceptos, por medio de la repetición con variación, y expresar los matices cambiantes de los referentes. Según las investigaciones de Allen Christenson, el quiasmo puede provocar la inversión de estructuras gramaticales también en versos repetidos en fragmentos narrativos más largos, superando la relación entre líneas contiguas. Según el mismo estudio, el quiasmos consistiría en un recurso propio del estilo ritual k'iche' de la primera época colonial, registrado en muchos títulos de tierra y documentos poéticos, como el *Popol Vuh*, marcando el carácter prehispánico de la narración. En efecto, las porciones textuales incorporadas sucesivamente, como por ejemplo las referencias bíblicas, no presentan el uso de quiasmos.<sup>311</sup>.

Otro recurso significativo que cruza los campos fonético y semántico es la paranomasia, o sea la relación entre palabras homófonas pero de distinto significado<sup>312</sup>. En los apartados antecedentes de este capítulo he mencionado la relación paronímica entre el verbo *tikarem*, "empezar, lograr, poder" y *tikik*, "sembrar", <sup>313</sup> que connota el principio de la creación del valor sagrado de la siembra.

Los ejemplos de paranomasia en el *Popol Vuh* son frecuentes y representan expedientes paralelos de connotación de la realidad. La adivinación de Xmukane y Xpiyakok se expresa con un difrasismo "su bajada/ su adivinación de lo que tocó en el maíz/ el tz'ite" (párr. 7)<sup>314</sup>, que podría sugerir una doble interpretación. La forma sustantivada *u-q'ijiloxik*, "su adivinación" podría derivar del verbo *q'ijilo'xik*, "adorar", en que se reconoce la raíz *q'ij*, "día, sol<sup>315</sup>, tiempo". Sin embargo por la presencia de la palabra asociada en el mismo difrasismo, *u-qajik*, "su bajada", de *qajem*, "bajarse" el término sugiere una relación con la raíz homófona *q'ijik*, que significa "vaciar el

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup> K. Hull, *op. cit*.

A. Christenson, "The use of Chiasmus by the Ancient Maya-Quiche", *Latin American Indian Literatures Journal*, vol. 4, n. 2, 1988, pp. 125-150.

<sup>&</sup>lt;sup>312</sup> La paranomasia constituye también un instrumento importante de adivinación, ya que el sacerdote reconoce en las palabras homófonas a los signos calendáricos una influencia de los conceptos correspondiente, como explica Barbara Tedlock en su artículo sobre la interpretación de los sueños en las comunidades mayas actuales. Barbara Tedlock, "Quiché Maya Dream Interpretation", *Ethos*, vol. 9, n. 4, 1981, pp. 325-29.

<sup>313</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., pp. 392 y 393.

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup> *PV*, p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 301.

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> *Ibídem*, p. 273

contenido de un recipiente". <sup>317</sup> La expresión alude probablemente a las técnicas de vaticinio, que consistían en verter las semillas de maíz y de tz'ite' sobre una superficie donde hacer la adivinación <sup>318</sup>. La traducción de este difrasismo, entonces, podría ser doble: "su bajada/ su vaciamiento" o "su bajada/ su adivinación", aunque me parece más plausible que las dos interpretaciones se den a la vez, "su bajada/ su vaciamiento para adivinar".

Una misma ambigüedad semántica se produce con la palabra *kaj*, "cuatro" y también "cielo"<sup>319</sup>. En el episodio de la formación de las esquinas de la tierra se hace evidente la relación de paranomasia entre los dos vocablos.

```
utzijoxik puch ta chi k'is tz'uq ronojel kaj
ulew
ukaj tz'uquxik
ukaj xukutaxik

(...) el relato, pues, de cuando se acaba la formación de las esquinas de todo el cielo
la tierra
la formación en cuatro esquinas
```

la división en cuatro costados (párr. 2)<sup>320</sup>

La negrita señala la repetición de las dos palabras homófonas asociadas en un mismo paralelismo. La cercanía de los términos paronímicos produce una connotación de un concepto sobre otro. Por un lado el cielo adquiere una dimensión espacial cuatripartita, que desarrolla la idea expresada por la palabra tz'uq, "esquina". Por otro lado el numeral cuatro, asociado en la línea siguiente a la misma raíz tz'uq en el verbo tz'uqexik, "formar algo en forma de cono", absorbe el valor sagrado del cielo como principio vital y se configura como energía celeste en los cuatro costados. La paranomasia constituye otro recurso interesante de connotación metafórica que amplía ulteriormente la polisemia del lenguaje poético de la obra.

También la onomatopeya es frecuente en el *Popol Vuh*; sin embargo no siempre representa un recurso expresivo, sino que se debe a la formación natural de las palabras en la lengua k'iche'. Por ejemplo, el verbo *ketzitzotik* ("gritan"), de la raíz *tzitz*, "gritar como el ratón"<sup>321</sup>, atribuido a los murciélagos de Xib'alb'a, es una palabra onomatopéyica que existe también en la lengua estándar y no se debe a una creación poética voluntaria, así como *xur*, "murmullo"<sup>322</sup>. Estos términos no serán considerados en este apartado, porque no proporcionan un excedente de sentido en la desviación de la norma estándar. En cambio, hay unos casos en que sí es posible reconocer un recurso poético

<sup>&</sup>lt;sup>317</sup> *Ibídem*, p. 302.

<sup>&</sup>lt;sup>318</sup> L. Schultze Jena, *op. cit.*, pp. 85-86.

<sup>&</sup>lt;sup>319</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, pp. 120 y 122.

<sup>&</sup>lt;sup>320</sup> PV, p. 22

<sup>&</sup>lt;sup>321</sup> Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, op. cit., p. 240.

voluntario de recreación de sonidos naturales. Me refiero a la rebelión de los objetos doméstico llevada a cabo contra la generación de madera.

```
Xojk'ok'onik iwumal juta q'ij
                           juta q'ij
xq'ek
saqirik
amaq'el joli
         ioli
         juk'i
         juk'i qawach iwumal
"Molíamos por ustedes cada día
                           cada día
al atardecer
al amanecer
siempre joli
         joli
         juk'i
         juk'i hacían nuestros rostros por ustedes. (párr. 9)<sup>323</sup>
```

En este caso, es posible reconocer que la voz de los objetos manifiesta una característica inanimada, a través de palabras que reproducen los sonidos provocados por la usura. El comal y el metate adquieren metafóricamente una naturaleza ambigua, entre la humana por su contexto de uso, y la inhumana por su esencia de barro y piedra. Esto se refleja también en su lenguaje, que asimila palabras articuladas en el sistema lingüístico con sonidos naturales. Es como si la naturaleza inacabada de la generación de palo permitiera una comunicación con los objetos, en un lenguaje que comparten los dos grupos.

La expresión, además, hace hincapié en los ruidos provocados por los muñecos a través de la repetición de la forma pronominal *iw-umal*, "por vosotros/ ustedes", connotando los sonidos como la imposición violenta de un grupo sobre otro. Hay que señalar también que *qa-wach* "nuestros rostros/ ojos/ apariencia" normalmente está asociado en un difrasismo a la palabra *chi*', "boca" en referencia a la capacidad de interacción con el mundo. En este caso, en cambio, no se menciona la boca, para subrayar que los sonidos son impuestos por el trabajo humano y no son la libre expresión de una comunicación paritaria.

La onomatopeya confluye en una aliteración del sonido *j*, que abarca todo el enunciado, confiriendo a todas las palabras de los comales un ritmo pausado e iterativo. Esto subraya la importancia de los recursos fonéticos en la comunicación de ulteriores niveles de significación.

También los guardianes de las flores de Xib'alb'a se presentan con sus nombres onomatopéyicos, *xpurpuweq*, que reproducen el canto del mochuelo. La repetición binaria de los nombres provoca paralelamente una aliteración del sonido *pu*, que confluye en las líneas siguientes,

-

<sup>&</sup>lt;sup>323</sup> *PV*, p. 36.

sugiriendo el eco de sus voces a lo largo de los versos. En ambos casos, la onomatopeya recrea en la comunicación verbal los sonidos de los animales y de los objetos como instrumento de acercamiento entre la dimensión de los narradores y la historia relatada. Podemos afirmar que una de las funciones de la onomatopeya es la de permitir una compenetración entre el contexto ritual y la realidad evocada verbalmente.

Hay que subrayar también la importancia de los recursos fonéticos para crear un ritmo narrativo y favorecer la memorización. A este fin responden también las aliteraciones, que abundan en toda la obra gracias a la repetición de partículas y sufijos y por la cercanía fonológica entre algunas raíces. Un ejemplo se puede observar en el episodio de la decapitación de Junajpu en la Casa de los murciélagos, donde se repite el sonido tz a lo largo de unos versos, en Sotz'in Ja, casa de los murciélagos, kamasotz', "murciélago-muerte", kitza'm, "sus trompas, sus narices", chutzinik, "llegar a una conclusión, finar, concluir". subsete su

La noche del inframundo se carga de los ruidos producidos por los animales, connotando las pruebas de Xib'alb'a de la muerte vinculada con los murciélagos. Los sonidos representan los únicos instrumentos de conocimiento y de comunicación en el inframundo, eternamente cubierto por tinieblas. En efecto, es durante el viaje a Xib'alb'a de las dos parejas de héroes cuando se manifiesta la mayor concentración de recursos fonéticos, de onomatopeyas y aliteraciones. Por otro lado, el campo semántico del oído se extiende también a otras esferas sensoriales, como el tacto y la vista, que se connotan por la relación con los ruidos de las tinieblas. A través de la sinestesia, el frío adquiere una dimensión auditiva y un carácter táctil en la oscuridad y en la noche, involucrando a los visitadores en distintas esferas sensoriales y comunicando una impresión total de falta de sol, de luz y de calor. Los sonidos indican a Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu el recorrido en la Casa del frío, caracterizada por el vacío y la confusión acústica.

(...)
tzatz chi tew upam
saq xuruxuj
saq k'arakoj
chi xurulaj tew chok uloq chi upam

(...) un denso hielo hay en su interior agudo murmullo agudo sonido murmulla el hielo al entrar ahí en su interior. (párr. 19) 327

<sup>324</sup> Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, op. cit., p. 199.

<sup>&</sup>lt;sup>325</sup> En este trabajo no considero la aliteración como la repetición de letras según su etimología, sino como la reiteración de sonidos contiguos, ya que para las culturas orales no existe una concepción gráfica o fonológica de las letras aisladas de su contexto lingüístico.

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, pp. 370 y 430; Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, *op. cit.*, p. 242.

<sup>327</sup> PV. p. 65.

La raíz k'ar, en efecto, expresa "el ruido de objetos vacíos al chocar, como botellas" 328, mientras que la raíz onomatopéyica xur, repetida dos veces, significa "murmullo". El prefijo saq, "blanco", según Brasseur si antepuesto a una forma verbal indica agudeza e intensidad<sup>330</sup>. En este contexto, se observa la paranomasia entre los dos significados de saq, connotando la Casa del frío también del color blanco asociado al hielo. Al mismo tiempo, los dos significados de la palabra determinan una tensión sinestética entre distintas esferas sensoriales.

En este paso, diferentes sentidos intervienen en la estancia en Xib'alb'a. En primer lugar cabe mencionar la vista por el color níveo, oxímoron que sugiere por contraste la falta de luz; el oído que decodifica los murmullos y los sonidos de los objetos vacíos es uno de los sentidos más importantes, junto al tacto por el frío y la sensación de densidad expresada por el adjetivo tzatz, "denso, espeso". La concurrencia de sentidos de la sinestesia transmite la sensación global del frío y de la oscuridad del inframundo, en contraposición a la isotopía solar del calor y la luz que cruza todo el texto. Cada episodio revela un papel esencial en la significación total de la obra, ya que el recorrido por Xib'alb'a se caracteriza por la contraposición cósmica al surgimiento del sol, del calor y de la luz.

La relación fonética entre las palabras se superpone a los recursos semánticos analizados anteriormente, en particular a la metáfora y a la versificación lógico-gramatical. La base de la función connotativa del Popol Vuh consiste en la relación versal, gramatical o fonética entre dos conceptos inconciliables que adquieren nuevos significados por la asociación léxica sugerida. Las ideas vinculadas en un difrasismo, en una aliteración o en frases paralelas desarrollan una tensión semántica recíproca, ya que se refieren a términos opuestos de un mismo campo semántico.

La relación entre las ideas asociadas podría asimilarse a un vínculo por oxímoron, o sea a una relación entre conceptos inconciliables. Sin embargo, en la cultura maya ésta no se concibe nunca como una oposición rígida entre los conceptos, sino como un doble movimiento de afirmación individual y fusión en un tercer referente. Por esta razón, el oxímoron puede ser considerado sólo como el modelo formal de asociación léxica, que permite después la explosión semántica de la metáfora.

Los recursos retóricos y fonéticos concurren en la comunicación de una realidad polisémica. El Popol Vuh revela una concepción uniforme del ser humano, de los dioses y de la naturaleza como sujetos en una comunicación dialógica constante con los demás. Esta visión se observa a lo

<sup>330</sup> *Ibídem*, pp. 253-254.

D. Guarchaj, comunicación personal.
 Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, op. cit., p. 249

largo de todo el documento a través de la organización gramatical y retórica de la obra según las pautas narrativas de la comunicación oral.

El texto ha revelado también cierta variedad estilística y formal en las distintas partes, que posiblemente se debe a la finalidad específica de elaboración de cada fragmento, en un juego entre narración ritual y mítica. Estos elementos serán analizados en el siguiente capítulo. Baste ahora señalar que el copista del *Popol Vuh* colonial tenía una clara conciencia de su papel y de la función de la transcripción. Incorpora informaciones contextuales y crea vínculos narrativos a través de las isotopías, de las analepsis y prolepsis y de la repetición de fórmulas. Además, el texto presenta una fuerte unidad estructural, pulverizada en una multiplicidad de episodios y personajes al nivel superficial de la narración.

El *Popol Vuh* es un instrumento de afirmación cultural y política en el seno de la sociedad colonial. Su función prioritaria consiste en la explicación de la función del hombre de maíz y en la afirmación del valor sagrado de su tradición espiritual. Si queremos estudiar las influencias de la cultura occidental en la obra y por contra los elementos autóctonos, en primer lugar podemos afirmar que el mundo colonial influye en la estructura misma del texto por oposición, ya que su transcripción responde a las necesidades de conservación y de afirmación dentro de la sociedad colonial. El mundo europeo incide también desde el exterior, porque representa el contexto que ha determinado la necesidad de su transcripción en un manuscrito. La conquista europea ha suscitado la duda sobre el valor de las culturas americanas a la que el *Popol Vuh* intenta contestar.

# 2. La especificidad del texto: estructura, carácter y función

El carácter híbrido del manuscrito del Popol Vuh y su peculiar estructura narrativa han despertado el interés de la crítica en la tentativa de comprender el tipo de conexión que existe entre los distintos episodios míticos. En este apartado trataré de entender si se puede legítimamente hablar de texto coherente o, si en cambio, la obra está constituida por fragmentos textuales agrupados de manera artificial en el manuscrito colonial. Como se ha evidenciado en el primer capítulo, el documento presenta cierta variedad estilística, una múltiple organización versal y una heterogénea densidad poética. A pesar de la compleja y variada organización retórica del texto, a mi parecer el *Popol Vuh* se presenta como un sistema integrado de relatos míticos. Éstos concurren a una representación homogénea de la realidad según una estructura coherente y una lógica narrativa uniforme. La presencia de núcleos míticos distintos, desde la geogonía hasta las aventuras en Xib'alb'a y la fundación del estado, no impiden la conformación de un sistema unitario de significación, en el que cada secuencia se opone a la siguiente para impulsar la acción. <sup>1</sup> Incluso, podemos hablar de una estructura cíclica, con una organización constante de las funciones de los actantes bajo distintas circunstancias narrativas.

### 2.1. La unidad textual

La primera reflexión significativa en el análisis de la estructura del Popol Vuh se refiere precisamente a la coherencia interna y a su definición como texto mítico autónomo e integrado en sus partes. Considero el texto como un sistema connotativo de signos verbales ordenados, con una función comunicativa pertinente,<sup>2</sup> un equilibrio interno y tensiones recíprocas entre sus elementos. De este modo, el texto interpretado como un enunciado, o sea como la totalidad de sentido de un hecho lingüístico<sup>3</sup>, se configura como una red entre estructuras presentes en distintos niveles textuales y un sentido global que las integra. Así, cada segmento de una cadena textual participa en el sentido general de la obra y, al mismo tiempo, crea un sistema de oposiciones basado en la equivalencia y en la diferencia.<sup>4</sup>

El concepto de enunciado autónomo y cerrado no impide la presencia de relaciones extratextuales e intratextuales siempre activas, ya que la comunicación es un acto social en que intervienen distintos códigos culturales.<sup>5</sup> Podemos afirmar que cualquier texto es en realidad un

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. Hendrickson, *op. cit.*, pp. 128-131; J. Himelblau, *op. cit.*, pp. 64-65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> O. Ducrot y T. Todorov, *op.cit.*, p. 337.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> J. Alejos, "Jugar y dialogar. Lenguaje y sociedad en Wittgenstein y en Bajtín", en Esther Cohen, Aproximaciones. Lecturas del texto, UNAM, México, 1995, p. 208. <sup>4</sup> H. Beristáin, *op. cit.*, pp. 490-493.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> J. Alejos, "Jugar y dialogar. Lenguaje y sociedad en Wittgenstein y en Bajtín", op. cit., pp. 206-207.

conjunto de textos, consciente o inconscientemente evocados, que actúan en su significación. En conclusión la conformación propia de un texto se articula en dos niveles: por un lado determina una estructura abierta hacia el contexto y cerrada en su coherencia comunicativa; por otro presenta distintos núcleos narrativos caracterizados por su oposición recíproca y su integración en un sentido común más profundo. El texto revela, entonces, una naturaleza múltiple: es complejo y unitario, autónomo e interdependiente.

La configuración del relato como un conjunto de muchos relatos pequeños que corresponden a situaciones esenciales de la vida humana (el engaño, la subversión, la alianza, el conflicto etc.), se reconoce en distintos contextos culturales, hasta formar el modelo básico de organización de las narraciones literarias.<sup>7</sup> A partir de los formalistas rusos y a través de los estructuralistas, se ha evidenciado en el relato mítico la presencia de unidades narrativas mínimas llamadas mitemas, que tienen una función específica en la lógica global del texto. Estos segmentos narrativos son significativos por su recíproca combinación según un sistema semántico coherente.<sup>8</sup>

Los núcleos de significado mítico, sin embargo, no coinciden necesariamente con los segmentos superficiales de la trama (el significante), o sea con las acciones o las escenas, sino que presentan una estructura más profunda, como nudos semánticos necesarios a la significación del relato. De esto resulta que las funciones o los fragmentos narrativos pueden presentarse bajo una materia variada, distintos personajes, situaciones y acciones, sin perder una unidad arquetípica de fondo. Estos núcleos son necesarios y suficientes para la comunicación del sentido de la obra y constituyen un armazón constante en el género discursivo del relato.<sup>9</sup>

Por estas razones, considero la multiplicidad de los episodios míticos del *Popol Vuh* no como una expresión de su carácter fragmentario, sino como la realización de un modelo narrativo básico y coherente. Éste se moldea a través de una materia heterogénea al nivel de la trama y de los significantes. Es precisamente el juego entre la unidad y la multiplicidad narrativa lo que hace del *Popol Vuh* una obra mítica ejemplar. La presencia de distintos relatos, en efecto, no impide la identificación de una estructura profunda y coherente que asegura su sentido global. De la misma manera, es importante superar la concepción del mito como bloque narrativo cerrado y considerarlo, por el contrario, como una lectura integrada y variada de la realidad. Cada mito es expresión de un sistema mítico más complejo, que adquiere sentido precisamente por su valor intertextual.

Por otro lado, por su naturaleza oral no podemos aplicar al *Popol Vuh* la categoría de texto fijo y reproducible en formas constantes, como en el caso de la literatura escrita. La obra se presenta

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> H. Beristáin, op. cit., p. 491.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> T. Todorov, *op. cit.*, p. 167.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> R. Barthes, "Introducción al análisis estructural del relato", *op. cit.*, pp. 10-12.

como un sistema de relatos míticos abiertos, que confluyen uno en el otro y que se connotan recíprocamente. <sup>10</sup> De la misma manera cada uno de ellos tiene una autonomía de significado, pero se resemantiza en la lógica narrativa y concurre en la significación de todo el texto.

La continuidad mítica entre las secuencias narrativas del *Popol Vuh* se evidencia en la expresión de un significado global. Toda la obra responde a una pregunta básica que orienta la narración y justifica también su transcripción alfabética. El relato ofrece las bases de la identidad de los mayas coloniales, deslegitimizada por el sistema político hispánico. Desde la formación de la tierra que albergará a la futura humanidad hasta las sucesivas creaciones, todo concurre a la afirmación de la identidad k'iche' según un profundo humanismo que da sentido y coherencia al texto.

El conjunto de los episodios míticos del *Popol Vuh* es un producto colonial que refleja una necesidad surgida con la conquista española. No podemos saber si el texto existía ya en época prehispánica así como lo conocemos nosotros o si, por el contrario, los distintos núcleos narrativos se recitaban según un orden diferente. Lo que sí podemos deducir es que el documento alfabético del *Popol Vuh* presenta una estructura unitaria que confiere un nuevo sentido a los relatos de la creación ya presentes desde la época prehispánica en toda la región. El estilo, la organización narrativa de la obra y el simbolismo atestiguan un origen autóctono, pero no cristalizado en el tiempo. Interpretar el *Popol Vuh* como la perfecta conservación de creencias anteriores a la conquista me parece tan peligroso como ver en la obra una expresión de la perspectiva hispánica.

Los mitos de origen de los mayas clásicos y posclásicos adquieren una nueva combinación narrativa en el manuscrito y por consiguiente una nueva significación. Así como todos los relatos orales de distintas culturas, el texto es un organismo maleable y móvil, que se adapta a las nuevas circunstancias comunicativas y expresa nuevas funciones. Esto no impide que la perspectiva sea profundamente indígena y que se usen los mitos ancestrales para oponerse a la imposición cultural de los conquistadores. Precisamente por su carácter colonial, las secuencias narrativas son portadoras de un nuevo significado global, en la afirmación de su pasado como la clave de la identidad comunitaria.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> P. Zumthor, *Introducción a la poesía oral*, op. cit., pp. 81-83.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Sobre la continuidad de las tradiciones míticas prehispánicas, parecidas a las contenidas en el *Popol Vuh*, véase B. de las Casas, *op.cit.*, p. 650; G. Gossen, "El Popol Vuh revisitado: una comparación con la tradición oral contemporánea de San Juan Chamula, Chiapas", *op. cit.*, pp. 311-312; M. Edmonson, "Quiche Literature", *op.cit.*, pp. 110-111; Genaro González Cruz, "La historia de Tamakastsiin", *Estudios de Cultura Náhuatl*, 17, 1984, pp. 205-225; Guido Münch Galindo, *Etnología del Istmo veracruzano*, UNAM, México, IIA, 1983, pp. 151-163; Danielle Greco, "La naissance du mais. Conte nahuatl de la Huasteca (Mexique), *Amerindia*, 14, 1989, pp. 171-187; Alain Ichon, *La religion actuelle des indiens totonaques dans le nord de la sierra de Puebla*, Centre National de la Recherche Scientifique, París, 1969, pp. 63-70.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> P. Zumthor, *Introducción a la poesía oral*, op. cit., p. 82.

#### 2.2. La estructura circular

La unidad de la obra se reconoce también a nivel estructural, ya que el texto presenta una forma cerrada. En primer lugar, el documento se abre y se cierra con una referencia al contexto colonial, a la voz del cristianismo y a la fundación de Santa Cruz del Quiché. Los datos históricos y geográficos no son sólo una señal de la transculturación que se está llevando a cabo, sino que también delatan una situación inicial y final de privación espiritual a la cual el Popol Vuh trata de remediar.

```
Esto escribiremos ya dentro de la voz de Dios
                           ya en el cristianismo
lo sacaremos porque ya no existe el instrumento para ver
                                    el Popol Wui
                                    la posibilidad de ver la luminosa venida del otro lado del mar
                                    el cuento de nuestra oscuridad
                                    la posibilidad de ver la luminosa vida, así se dice (párr. 2)<sup>13</sup>
```

Solamente, pues, es la esencia de los k'iche' porque no existe el instrumento para ver. Existía primero antiguamente por los señores se ha perdido solamente pues se han acabado todos los del K'iche' Sta. Cruz es su nombre. (párr 155)<sup>14</sup>

El nombre del *Popol Vuh*, que Brasseur de Bourbourg atribuye al texto<sup>15</sup>, es a la vez el más equivocado y el más apropiado. Más equivocado porque los narradores declaran directamente que el libro de la comunidad ha desaparecido y que ya no es posible interpretar su historia. Sin embargo, el documento pretende substituirse a los antiguos instrumentos de conservación del saber y recoger las tradiciones sobre las que se funda su cultura, presentándose como "nuevo Popol Vuh". Por ambas razones, me parece muy interesante la propuesta de Margaret McClear. La autora interpreta el Popol Vuh como una metáfora de la cultura k'iche', invisible a raíz de la conquista y al mismo tiempo manifiesta en el relato mítico.<sup>16</sup>

El documento reúne los mitos ancestrales precisamente para oponerse a la destrucción cultural que se está llevando a cabo. En esto consiste la mayor influencia de la colonia hispánica, o sea en la determinación de las condiciones mismas de su escritura. La presencia europea no provoca, a mi parecer, una influencia en el simbolismo de la obra, como en los episodios frecuentemente citados del diluvio y del embarazo milagroso, sino a nivel mucho más profundo, en la exigencia de una respuesta a la destrucción de su universo cultural.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> *PV*, p. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> PV, p. 201.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Popol Vuh*, *le libre sacré*, A. Durand, Paris, 1861; C. Sáenz de Santa María, *op.cit.*, p. 54. <sup>16</sup> McClear, *op.cit.* p. 31.

Así como una gran cantidad de actos elocutivos del texto está precedida y seguida por *verba dicendi*, en una estructura circular que abre y cierra la voz del personaje, de la misma manera los narradores del *Popol Vuh* abren y cierran su enunciado con marcas formales, que afirman su carácter unitario y completo. El *incipit* y la conclusión del relato señalan la profunda evolución de su civilización y la conclusión de un ciclo completo de desarrollo cultural, a pesar de la continuidad histórica y espacial. Si el texto empieza con "la raíz de la antigua palabra aquí, K'iche' es su nombre". las últimas frases de la obra coinciden con el agotamiento de esta misma tradición, en una región que simbólicamente ha asumido un nombre cristiano: "solamente pues se han acabado todos los del K'iche'/ Sta. Cruz es su nombre". La estructura cerrada así como la presencia de marcas temporales y espaciales que inauguran y concluyen el relato son una señal de su carácter unitario y de la percepción del texto como la evocación de una cultura al límite de su historia.

El acto elocutivo de los narradores del *Popol Vuh* se abre con la enunciación de su contenido, o sea la transcripción "de todo lo que ha sido hecho en la ciudad k'iche', el pueblo de la gente k'iche'". <sup>19</sup> Esta declaración se cumple cabalmente sólo al final de la obra, con la enumeración de las genealogías de los señores de Q'uma'rkaj. La voz narrativa del *Popol Vuh* expresa en esto una clara concepción de la función unitaria de su relato y de la integración entre sus partes desde las primeras hasta las últimas líneas.

Los narradores renuevan el pacto comunicativo muchas veces a lo largo del relato, cuando declaran el contenido de los episodios siguientes. Estas fórmulas sirven también para marcar la transición entre las secuencias narrativas.<sup>20</sup>

Así, pues, contaremos cuándo murió Wuqub' Kaqix
cuándo fue vencido
cuándo fue hecho el hombre por el que crea
el que forma (párr.10)<sup>21</sup>.

#### Un poco más abajo:

Así, pues, diremos los nombres del padre de Junajpu
Xb'alanke
repetimos sobre ellos
solamente repetimos su cuento
su narración también de la generación de Junajpu
Xb'alanke
solamente la mitad contaremos
solamente una parte del cuento de sus padres (párr. 16)<sup>22</sup>

<sup>17</sup> PV, párr. 1, p. 21.

<sup>18</sup> *PV*, párr. 155, p. 201.

<sup>19</sup> *PV*, párr. 2, p. 21.

<sup>21</sup> PV, p. 40.

129

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> C. Hendrickson, *op.cit*, p. 130.

y más adelante:

Contaremos el amanecer la aparición también del sol de la luna de las estrellas (párr. 59)<sup>23</sup>

El elemento interesante es que este esquema se repite con frecuencia a lo largo del texto, enmarcando cada digresión por medio de la incursión de la voz narradora. Esta estructura determina pequeños núcleos narrativos o cajas chinescas que dan un ritmo y un orden al relato. La incursión de la voz del narrador que abre y cierra periódicamente los episodios refuerza el carácter circular del texto, que regresa cíclicamente sobre sí mismo gracias a la repetición de estructuras.

Los narradores renuevan constantemente el pacto de lectura con su público, en un movimiento constante dentro y fuera de la materia mítica. La narración se dobla sobre sí misma, reanudando la relación directa con el destinatario y proponiendo nuevas funciones de los actantes. En efecto, la repetición de modelos actanciales constituye otra marca importante del carácter circular del texto, pero por su valor específico será tratada de forma peculiar en los siguientes apartados.

La presencia de las enunciaciones narrativas que enmarcan los episodios ilustra muy bien la armonía entre el carácter unitario de la obra y el valor episódico de los segmentos míticos. El enunciado de los narradores del *Popol Vuh* desde el primer folio hasta el último revela una profunda unidad en su carácter y su función. Al mismo tiempo, se fragmenta en pequeños relatos en que una misma voz reafirma el pacto comunicativo con el destinatario, confiriendo coherencia y homogeneidad de perspectivas a la obra.

#### 2.3. La perspectiva dialógica

La alternancia de la voz de los narradores y de los personajes permite también una identificación entre los distintos puntos de vista y una mayor asimilación mimética del acto ritual. Ya que el narrador es el portavoz de la comunidad, la superposición de perspectivas produce una mayor identificación entre los personajes míticos y los destinatarios, que posiblemente interpretaban la recitación pública como un instrumento de reafirmación cultural. En esto podemos observar la doble naturaleza del Popol Vuh, mítica y ritual. Por un lado el relato mítico recrea una materia "otra", ofreciendo una lectura simbólica y escatológica de la realidad que rodea al hombre.<sup>24</sup> Por

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> *PV*, p. 57. <sup>23</sup> *PV*, p. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> G. Kirk, op. cit., pp. 263-267.

otro la celebración colectiva de este mismo pasado facilita la superación de la situación contingente y produce una vivencia ritual compartida con los personajes de su historia sagrada.<sup>25</sup>

Si los episodios míticos del *Popol Vuh* nos han llegado a través de la colonia en forma escrita, esto no impide que desde la época prehispánica se recitaran en ceremonias colectivas de carácter ritual. Las funciones rituales y míticas son complementarias, ya que el valor de los mitos se actualiza en los rituales. La naturaleza oral del lenguaje y la continuidad en los ritos contemporáneos demuestran la importancia de esta función comunicativa también para los relatos míticos contenidos en *Popol Vuh*.

La incursión de la voz narradora a lo largo del relato presenta también una finalidad vinculada con la concepción de la palabra oral como acción concreta sobre la realidad. En efecto, en el texto abundan los diálogos entre los personajes, en los que el sujeto anuncia la acción que está por realizar. Ésta, tal vez, es la forma más frecuente de la comunicación verbal de los personajes de la obra. Los dioses anuncian en estilo directo sus futuras acciones, desde la adivinación con granos de maíz y colorines, hasta la creación de los hombres de madera y de maíz. Los héroes gemelos declaran con su propia voz la futura derrota de los personajes antagonistas y los señores de Xib'alb'a anuncian la muerte de las parejas de hermanos. Este esquema se repite en toda la obra: los objetos domésticos y los perros anuncian su futura rebelión, los antepasados declaran su muerte próxima y sus migraciones; en fin, las primeras tribus anuncian la guerra y la futura hostilidad contra las otras parcialidades. El recurso es tan frecuente que podemos afirmar que no hay acto importante en el *Popol Vuh* que no esté precedido por un diálogo de los personajes o de los narradores, que lo introducen y lo connotan. La adopción del punto de vista del personaje a través del diálogo es frecuente también en las tradiciones orales mayas contemporáneas.<sup>27</sup>

El esquema comunicativo más importante del texto, entonces, consiste en la presencia de diálogos que abren las acciones y las trasforman en la realización concreta de un acto verbal o intelectual del personaje. Este binomio palabra-acción no tiene que ser interpretado, a mi parecer, como la advertencia de una acción que se realiza contra otro personaje, ya que a menudo el diálogo no se lleva a cabo entre los antagonistas, sino entre los miembros del mismo grupo de actantes: los dos hermanos, los dioses, los individuos de una misma parcialidad y los señores de Xib'alb'a. La función del diálogo en el texto parece apuntar hacia otro lado. El recurso del estilo directo responde a una precisa estrategia narrativa, que permite distribuir los puntos de vista en la obra y trasformar la narración en tercera persona en un diálogo polifónico. El narrador no es más que una de las voces que intervienen en la connotación de la realidad. Tal vez, es la más importante por su continuidad y

-

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> P. Johansson, *La palabra de los aztecas*, *op.cit.*, pp. 88-95.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> P. Zumthor, *Introducción a la poesía oral, op. cit.*, p. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> J. Alejos, Wajalix Ba T'an, op.cit., p. 21.

por su función, pero no es la única, ya que expresa una de las múltiples perspectivas del mundo narrado.

Esto rompe la estructura rígida y estática de los relatos en tercera persona por parte de un narrador externo omnisciente. La realidad del *Popol Vuh* es dinámica y polisémica, con la incursión de variados puntos de vista en la representación simbólica del mundo de los orígenes. Además, la presencia de una multiplicidad de enfoques refleja una concepción poliforme y colectiva del mundo formado por diversos sujetos paritarios que intervienen en su significación. No se verifica una imposición estática de un único punto de vista que orienta la narración, sino la fragmentación de la perspectiva en tantas partes, cuantos personajes participan en esta misma representación.

Esto implica también una más fácil identificación entre los miembros de la comunidad y el mundo mítico del *Popol Vuh*, que se hace sujeto activo en un diálogo abierto con los destinatarios de la narración. En esta perspectiva, el narrador es el garante de la coherencia textual, el que reafirma constantemente el pacto narrativo con su público. Además, Tedlock señala la presencia de marcadores de la veracidad de la narración, como la expresión ub'i, "su nombre", que acompaña las definiciones de dioses y personajes humanos con un valor referencial también fuera del relato. En cambio, cacha, "se dice" (según la grafía del mismo autor), se refiere a informaciones no experimentadas directamente por el narrador.<sup>28</sup>

La presencia del esquema palabra-acción responde a una concepción propia de las culturas orales. La voz es creadora y poderosa: puede actuar concretamente sobre la realidad, evocar fuerzas sagradas e intervenir en el orden del mundo.<sup>29</sup> Así, la voz de los personajes no es otra cosa que el impulso a la acción, la manifestación social de sus pensamientos y el motor de sus actos. Por estas razones los diálogos abren las acciones más importantes, trasformándolas en la realización de una decisión tomada entre varios puntos de vista.

El diálogo es necesario no sólo para actuar de manera conjunta, sino también para realizar la intervención consciente del hombre. Podemos decir que la palabra precede la acción, es su causa y su impulso, una manera de intervenir en la organización del universo mítico, así como la creación del cosmos se debe a un acto verbal de los dioses. Las palabras que abren la acción son el resultado de una visión mítica, según la cual el hombre entra en un diálogo polifónico con otros seres y con el mundo natural a partir del intercambio de ideas. Las palabras de los personajes siempre son actos, articulaciones de frases que implican la manifestación de una conciencia dinámica que connota el mundo representado.<sup>30</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> D. Tedlock *Verba manent. L'interpretazione del parlato, op.cit.*, pp. 265-266.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> P. Zumthor, *Introducción a la poesía oral, op. cit.*, pp. 66; 90; 274-275; M. Edmonson, "Introducción" a *Literatures*, op. cit., p. 4. T. Todorov, "Las categorías del relato literario", op. cit., p. 187

El diálogo es un recurso propio de las tradiciones orales, que privilegian la palabra activa y en evolución sobre una organización estática del mundo. Las preguntas frecuentes que los personajes se dirigen son una constante del estilo oral, ya que la identidad de la persona es el resultado de la interacción con otros sujetos paritarios.<sup>31</sup> El mismo acto comunicativo oral se verifica por la intervención de distintos miembros activos y nunca por la imposición de una perspectiva unitaria, como ocurre a menudo en la escritura.<sup>32</sup> Los estudios llevados a cabo sobre la oralidad, además, han revelado que el diálogo es el recurso propio de las comunicaciones vocales, ya que cuando el narrador tiene que intervenir sobre la materia y sintetizarla, lo hace por medio de diálogos, o sea enfatizando la coexistencia de dos o más voces en la representación de la realidad.<sup>33</sup>

La concepción de la voz como impulso a la acción y acto concreto sobre el orden del mundo se refleja en el mismo enunciado del *Popol Vuh*. Las palabras de los narradores que introducen y concluyen la materia mítica se traducen en un instrumento concreto de manifestación de la identidad comunitaria. Como cada episodio importante está introducido por un diálogo, el contenido mítico de la obra está enmarcado por la intervención de los narradores. Su elocución produce la afirmación concreta de un sistema de valores y de coordenadas espirituales que pueden salvar a la civilización k'iche' de la destrucción a la que está sometida.

La intervención de los narradores al principio y al final de la obra desempeña entonces una doble función. Por un lado atestigua la unidad intrínseca del enunciado, afirmando su valor como texto coherente e integrado. Por otro, la voz narradora sugiere una finalidad concreta, o sea la de intervenir en el desequilibrio cultural que caracteriza la sociedad indígena colonial. Ofrece también los instrumentos "para ver" y para afirmar el valor de su civilización. El *Popol Vuh* por esto no es sólo evocación de un pasado mítico, sino también acción concreta sobre la realidad presente.

# 2.4. Fragmentación e integración narrativa

El documento que conocemos hoy como *Popol Vuh* presenta una coherencia comunicativa interna y la aplicación de un esquema de integración constante entre las distintas voces. Esto significa que los copistas y los narradores han llevado a cabo un proceso profundo de integración de mitos posiblemente preexistentes al manuscrito colonial. Sin embargo, la unidad profunda del texto no se limita a una continuidad narrativa, sino que está determinada también por otros elementos que constituyen la razón de ser del relato y que se alejan en parte de los cánones de la literatura occidental.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> P. Henríquez Puentes, *op.cit.*, pp. 49-50.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> P. Zumthor, *Introducción a la poesía oral, op. cit.*, pp. 14-15 y 36.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> D. Tedlock, Verba manent. L'interpretazione del parlato, op. cit., pp. 292-295.

A partir de los formalistas rusos, y en particular de Propp, la crítica ha reconstruido el modelo narrativo del cuento tradicional alrededor de las funciones de un personaje, o héroe, que tiene que superar algunas pruebas para alcanzar una finalizad: recuperar un objeto o un secreto, cambiar de estatus, superar un tabú o una barrera simbólica.<sup>34</sup> La mayor parte de la crítica del siglo XX, en efecto, ha reconocido la presencia de un personaje central como sujeto de la proposición narrativa o, mejor dicho, como conjunto de atributos que conforman una unidad.<sup>35</sup> Bajtín, por otro lado, interpreta la relación entre el autor y el héroe como la manifestación de una relación dialógica necesaria para la comprensión del otro y la afirmación de sí en el acto estético. Se subraya de esta manera la posición axial del héroe dentro de ello.<sup>36</sup>

A pesar de la negación de la importancia del héroe denunciada por Tomachevski, el personaje ha revelado en la crítica moderna una naturaleza imprescindible en todo relato, hasta constituir la condición necesaria para que la acción sea inteligible.<sup>37</sup> También en el caso de las narraciones míticas, Brelich ha afirmado que éstos no podrían existir sin personajes.<sup>38</sup> Las distintas interpretaciones del personaje como "participante", "agente" o "actante" han subrayado su función como haz de relaciones semánticas que pueden ser cubiertas por actores diferentes.<sup>39</sup>

Esta última definición nos ayuda a comprender el carácter atípico de la conformación del relato del *Popol Vuh* en el panorama de la literatura universal. En efecto, por la variedad de episodios míticos contenidos en el texto es imposible identificar a un personaje específico como actor principal de la acción. Si el sujeto del predicado narrativo de la cosmogonía son los dioses o las primeras humanidades, en la parte central de la obra la acción se construye alrededor de la oposición entre las dos generaciones de hermanos y las fuerzas antagonistas. En la última parte, en fin, los antepasados se presentan como los núcleos de relaciones semánticas en diálogo con sus creadores, al principio, y con las otras parcialidades, después.

Resulta evidente que no es viable identificar en el *Popol Vuh* un sujeto narrativo que dé cohesión a la obra, así como ocurre en los cuentos tradicionales analizados por Propp. Cabe señalar que la literatura occidental ha experimentado a menudo la fragmentación del personaje en un conjunto de actores con un valor colectivo, a partir del coro griego hasta las comedias del siglo de oro y la novela moderna. Sin embargo, en estos casos, es posible hablar de un papel conjunto, en que los distintos actores funcionan como un único personaje. El héroe o los héroes siguen siendo

\_

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> V. Propp, *Morfología del cuento*, ed. Fundamentos, Madrid, 1977, pp. 37-73.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> O. Ducrot y T. Todorov, *op. cit.*, pp. 260-261.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> M. Bajtín, L'autore e l'eroe, op.cit., pp. 124-131; M. Bajtín, Estética de la creación verbal, op.cit., pp. 28-30.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> R. Barthes, "Introducción al análisis estructural del relato", *op. cit.*, pp. 22-23.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> Angelo Brelich, "Las religiones antiguas", en *Historia de las religiones*, vol. 1, Siglo XXI, México, 1977, pp. 53-54.
<sup>39</sup> R. Barthes, "Introducción al análisis estructural del relato", *op. cit.*, pp. 22-23; Franco Brioschi y Costanzo di

Girolamo, Elementi di teoria letteraria, Principato, Milán, 1986, p. 188.

una unidad discursiva, en la que se encarnan una o más categorías actanciales o sea uno o más roles. $^{40}$ 

En el caso del *Popol Vuh*, en cambio, podemos afirmar que la unidad del texto no está determinada por la presencia de un sujeto narrativo coherente, individual o colectivo, ya que los personajes actúan en distintos sistemas narrativos y no presentan la coexistencia y confluencia de sus categorías actanciales. Al contrario, es posible individuar algunos microrrelatos en que los personajes funcionan como sujetos narrativos independientes de las otras secuencias. La unidad actancial del texto, entonces, no está determinada por la cohesión entre las acciones de los personajes, como en los demás casos, sino por la aplicación de un modelo actancial común, que da sentido a las relaciones semánticas con el ambiente y los demás personajes. En última instancia, la diferencia fundamental respecto a la literatura occidental en sentido lato es que los personajes del *Popol Vuh* se pueden identificar en un papel actancial abstracto, pero activo en porciones separadas del texto, con un desarrollo progresivo y nunca coexistente de sus funciones.

Como se evidenciará más adelante, cada actante (los dioses, los hombres de lodo, de madera y de maíz, los héroes astrales y los primeros jefes k'iche') realiza en su secuencia un sistema de oposiciones que activa una transformación o un progreso en la cosmogonía. Por esta razón, es posible identificar un arquetipo común a los distintos personajes y a los textos narrativos de otras culturas, pero sin que sus respectivas realizaciones narrativas convivan. Se trata más bien de una sucesión progresiva o de una asimilación de un papel en el siguiente, según un movimiento cíclico de constante resemantización. Dicho de otra manera, aquí los actores no funcionan como un único personaje y no presentan relaciones recíprocas, ya que la realización de uno excluye al otro. La actuación de un modelo actancial común en el *Popol Vuh* determina una unidad estructural más profunda, pero discordante al nivel superficial de la trama.

Yo creo que esta peculiar fragmentación narrativa y la realización del modelo actancial en secuencias independientes del texto ha determinado en los lectores modernos la impresión de dispersión y de parcelación del contenido mítico del *Popol Vuh*. Efectivamente, las ediciones en las lenguas occidentales han organizado la obra en capítulos o partes construidas alrededor de distintas unidades actanciales: los dioses en la primera parte; los héroes en la segunda; los hombres de maíz en la tercera y en la cuarta.<sup>41</sup>

Sin embargo, si organizamos los episodios míticos según la manifestación de los atributos y de las circunstancias de los personajes, corremos el riesgo de limitar nuestra lectura al nivel de la

<sup>40</sup> H. Beristáin, *op. cit.*, p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Kazuyasu Ochiai "On Whom the Gods Their swords: a Semiotic Approach to Combat Myth of the Popol Vuh", en G. Gossen, *Symbol and Meaning beyond the Closet Community Essay in Mesoamerican Ideas*, Institute for Mesoamerican Studies, Albany, 1986, p. 85.

trama pasando por alto la profunda unidad textual. Ésta se reconoce en la actuación de un modelo actancial común, a pesar de la variedad de los contextos, gestos, expresiones, hábitat y aspecto exterior de los personajes. El patrón básico es el carácter relacional, individual y colectivo a la vez, que moldea la función de todos los actores del relato. En conclusión, no es la manifestación exterior del personaje lo que da unidad a la obra, ni siquiera la integración entre las acciones de los distintos actantes, sino la repetición de funciones comunes, que confieren al texto un carácter circular y compacto en su interior.

## 2.5. El tiempo como estructura

La obra presenta una coherencia textual profunda sobre todo en su estructura temporal. A mi parecer esta categoría conforma el verdadero armazón de la obra y constituye la respuesta a la búsqueda de la identidad cultural de los mayas coloniales. Su espiritualidad es el resultado de una continuidad temporal en un ambiente percibido como sagrado y humanizado por la intervención de los ancestros. El Popol Vuh expresa el ansia de perdurar gracias a la activación de un pasado todavía vivo en el presente.<sup>42</sup>

El primer aspecto interesante consiste en la percepción mesoamericana de un tiempo circular que somete todo a un ritmo constante de destrucciones y regeneraciones.<sup>43</sup> Este esquema cíclico es evidente ya desde la creación de la tierra, su destrucción y su regeneración. De la misma manera, los héroes astrales mueren en el inframundo por el fuego y el agua del río y vuelven a renacer como sol y luna. Más adelante, los primeros hombres de maíz se dirigen al este para morir como individuos socialmente desintegrados y renacer como entidad política en las cuevas de la montaña de Tulan. Así, las primeras ciudades son creadas y abandonadas, mientras la humanidad de maíz muere y renace en cada generación. Según este movimiento cíclico, la vida del universo conoce un proceso constante de regeneración, o sea que está sometida a la acción del tiempo. El universo, en efecto, nace a la vida en cuanto se activa el contraste entre elementos contrarios y se desarrolla una concepción dinámica de la evolución cósmica.

De esta idea cíclica del tiempo se desprende una visión consoladora de la situación de la cultura maya en los albores de la edad colonial. Efectivamente, el relato recorre una etapa entera del ciclo cronológico, desde el origen de la vida y de la organización social k'iche' hasta su muerte con la conquista extranjera. Sin embargo, como el universo ha podido regenerarse después de los cataclismos progresivos, también en esta ocasión el Popol Vuh sugiere una única posibilidad de salvación en el carácter cíclico del tiempo. La derrota de los k'iche' no es más que una etapa de

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> M. de la Garza, *Literatura maya*, Ayacucho, Caracas, 1980, p. 38; J. Mata Gavidia, *op.cit.*, pp. 51-52.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> P. Johansson, Voces distantes de los aztecas, op.cit., pp. 104-107; M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo *maya*, *op.cit.*, p. 27.

destrucción a la que seguirá una nueva humanidad regenerada. En esto la obra presenta una gran coherencia, ya que el relato de los orígenes se hace significativo a la luz de las circunstancias históricas de su transcripción.

Por otro lado, el carácter cíclico del tiempo maya no se manifiesta sólo en las etapas de vida, muerte y regeneración. También las acciones profanas del hombre adquieren un carácter sagrado en cuanto recreación de un tiempo mítico, cuando el hombre tenía todavía un contacto profundo con las energías divinas. <sup>44</sup> La idea de un mundo perfecto al principio de la creación es propia de muchas culturas, así como la posibilidad de revivirlas a través de etapas cíclicas que se repiten por la eternidad. <sup>45</sup> Por esta razón, las acciones de los gemelos en la tierra y en el inframundo pueden ser consideradas como activaciones de la cosmogonía, como también la fundación del estado y de las ciudades k'iche'. La cosmogonía se configura como el modelo de cualquier creación en que el mundo renace modificado y renovado, o sea "nuevo", por algún evento divino o humano. <sup>46</sup> Los cánones míticos universales, en efecto, se basan en la posibilidad de recrear el tiempo y de repetir la acción de los dioses. El presente es una duplicación del pasado, así como los hombres son una reproducción de los dioses. En sus actos rituales, el hombre no hace otra cosa que recrear el momento de la cosmogonía e interpretar el papel de las energías divinas. <sup>47</sup>

Los mitos de origen suelen comenzar por el esquema de una cosmogonía, puesto que el mito cosmogónico sirve de modelo para cada clase de creación, no sólo porque el cosmos es el arquetipo ideal de toda situación creadora, sino también porque es una obra divina, "santificada en su propia estructura".<sup>48</sup> Así, la fundación del estado se presenta como una recreación del acto cosmogónico *in illo tempore*, como reactivación del poder creador de los dioses e inauguración de un nuevo orden cósmico.<sup>49</sup> Entonces, podemos decir que el registro de las genealogías reales y la historia de la comunidad es un desarrollo de la cosmogonía.<sup>50</sup>

Este esquema no se presenta sólo en el *Popol Vuh*, sino también en documentos como el *Memorial de Sololá*<sup>51</sup> de la tradición q'aq'chikel, el *Chilam Balam de Chumayel* de los mayas yucatecos<sup>52</sup>, *Los Anales de Cuahtitlán* y la *Leyenda de los Soles*, del área náhuatl, que empiezan con el origen de la vida cósmica para confluir en la narración de los eventos políticos de su dinastía.<sup>53</sup> Esto significa que la unión de los episodios míticos de la creación y de la fundación del estado en el

.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 352.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Jacques Le Goff, *El orden de la memoria*, Paidós, Barcelona, 1991, pp. 11-17.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> M. Eliade, *Mito y realidad, op. cit.*, pp. 29-30.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> G. Durand, op. cit., p. 285.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> M. Eliade, *Mito y realidad, op. cit.*, pp. 29-39.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> A. Rodríguez, *op. cit.*, pp. 12-16.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> M. Eliade, *Mito y realidad, op. cit.*, p. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Memorial de Sololá; Título de Totonicapán, ed. de A. Recinos, Piedra Santa, Guatemala, 1980.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Libro de Chilam Balam de Chumayel, ed. de M. de la Garza, SEP, México, 1988.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Códice Chimalpopoca, Anales de Cuauhtitlán y Leyenda de los soles, UNAM, México, 1992.

*Popol Vuh* no se debe a una incorporación artificial, ya que las dos partes presentan una profunda complementariedad y una integridad recíproca.

La evolución desde la cosmogonía hasta la organización política k'iche' responde a una actualización del tiempo mítico en la historia de los hombres. Estos elementos demuestran claramente la estrecha compenetración entre los distintos relatos míticos. Revelan también el origen autóctono de su organización, a menos que se quiera afirmar que también todos los anales citados son el resultado de incorporaciones occidentales póstumas.

La temporalidad cíclica en constante reactualización se revela como la estructura narrativa profunda que da cohesión a la obra y desempeña una función integradora. La cosmogonía es significativa en cuanto origen del espacio sagrado en que se mueve el hombre contemporáneo. Al mismo tiempo, la fundación del estado se hace sagrada porque es interpretada por la comunidad como una nueva creación cósmica y una ocasión de revivir colectivamente el tiempo mítico.<sup>54</sup> La creación de la sociedad k'iche' inaugura un nuevo inicio que permite situarse *in illo tempore*, cuando las cosas se manifestaron por primera vez y mantenían intacto su poder creador y su fertilidad<sup>55</sup>. A través de los mitos de origen, los k'iche' de la colonia anulan el tiempo profano y lo trasforman en una ocasión de regeneración. La concepción cíclica del tiempo permite la renovación de la comunidad, que afirma su identidad a través de la participación de un pasado sagrado, eternamente vivo y fértil.

Por estas consideraciones, no me parece legítimo hacer una separación entre un tiempo sagrado, en la primera parte de la obra, y un tiempo profano, en la última parte. No sólo porque tal separación no existe en el pensamiento mítico, sino también porque la historia k'iche' es significativa en cuanto reproducción del tiempo cósmico de la creación. La primera parte de la obra sirve como modelo para la significación de la segunda y no puede ser interpretada de manera autónoma, ni con una función comunicativa independiente. No hay contradicción entre una parte y otra, sino una única percepción mítico-sagrada de la realidad y del tiempo. Éste se presenta cíclicamente en las distintas etapas de la vida humana, connotándolas del "prestigio de los orígenes" en los rituales. 9

No es casual que la deidad generadora del universo maya sea una serpiente, inmersa en las aguas caóticas de la creación y envuelta en las plumas de quetzal. El animal es un símbolo universal

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Alfredo López Austin, *Hombre-dios*, UNAM, México, 1989, pp. 96-97.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> M. Eliade, *Mito y realidad, op. cit.*, pp. 40-43.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 353; A. Rodríguez, op. cit., p. 34; Raphael Girard, *La bibbia maya. Il Popol Vuh: storia culturale di un popolo*, Jaka Book, Milán, 1976, p. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> M. de la Garza, "El mito de los orígenes como principio de identidad comunitaria: un ejemplo en el mundo maya", pp. 59-62; J. Mata Gavidia, *op. cit.*, pp. 56-57.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> M. McClear, *op. cit.*, p. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> M. Eliade, *Mito y realidad, op. cit.*, p. 43.

de la transformación temporal, de la fertilidad inagotable y de la persistencia ancestral. Expresión de la capacidad de transformación y regeneración constante, el ofidio se vincula con la luna, medida primigenia de la temporalidad.<sup>60</sup> Por su conformación y su movimiento perpetuo, encarna el principio mismo de la vida y el poder vivificante de lo sagrado.<sup>61</sup>

La serpiente en su simbolismo polimorfo manifiesta también la fecundidad telúrica y la capacidad de activar los gérmenes vitales presentes en el mundo pre-formal. La serpiente confiere al mundo un orden y un sentido, sometiéndolo a un proceso dinámico y temporal. La relación del principio temporal en los orígenes del cosmos es muy significativa, ya que expresa el vínculo indisoluble que existe en el pensamiento maya entre la vida y el tiempo. 62 La cosmogonía, en efecto, se activa por medio del contacto entre energías complementarias: el cielo y la tierra recién levantada, la fuerza masculina y femenina, la vida, la muerte y las etapas cronológicas. Podemos afirmar, entonces, que la serpiente emplumada o dragón cósmico expresa el sentido temporal de una totalización de las fuerzas universales.<sup>63</sup>

Las implicaciones lunares de la serpiente explican muy bien la presencia de un ritmo temporal cíclico en el origen de la vida. Efectivamente, con la creación del cosmos se activan los movimientos perpetuos del crecimiento de la vegetación, su madurez y su muerte, conforme a las fases lunares cíclicas. Sin embargo, la energía de la serpiente activa un tiempo cósmico abstracto, que no cubre todas las manifestaciones temporales vinculadas con la vida del hombre. Para armonizarse con el universo, la humanidad tiene que integrarse en los dos ritmos cronológicos simbolizados por los astros, o sea el ciclo lunar y el solar.<sup>64</sup> En esta perspectiva, la deificación de los gemelos en sol y luna representa un complemento de la primera temporalización del universo, una integración de los ritmos lunares en la alternancia de la luz y de la oscuridad, del día y de la noche. El surgimiento del sol produce también la percepción de un ritmo estacional más amplio, el año solar. Así, podemos ver que en el interior de la idea cósmica, los k'iche' divisan otros ciclos integrados, activos en las distintas fases de la cosmogonía.

Las aventuras de los gemelos en el inframundo explican un sentido temporal esencial, ya que a través de su iniciación los héroes crean para el mundo un ciclo cronológico inmediatamente perceptible, o sea la dualidad día-noche y los instrumentos para su medición. La creación de un calendario y la comprensión de la repetición cíclica de los ritmos estacionales están vinculadas con

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> G. Durand, op. cit., pp. 317-318; M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op.cit., p. 135

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, p. 359.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> M. de la Garza, La conciencia histórica de los antiguos mayas, op.cit., p. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> G. Durand, *op. cit.*, p. 318.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 172.

el origen de muchas culturas, así como se explica en el *Antiguo Testamento* y en varias tradiciones americanas.<sup>65</sup>

Claro está que el calendario tiene muchas implicaciones que revelan el carácter polisémico y complejo del tiempo. Expresa una significación natural cósmica, en el ritmo de las estaciones, en la alternancia del día y de la noche y en las fases lunares. Al mismo tiempo, tiene un valor sagrado, como manifestación de la ciclicidad de la vida universal. En fin, el calendario comunica un carácter social, no sólo porque mide las actividades humanas, sino también porque es el resultado de una integración consciente del hombre en el mundo, o sea que es el fruto de un proceso voluntario de aculturación del contexto natural. 66

Podemos decir, entonces, que la transformación de los gemelos en sol y luna implica una transformación del concepto temporal, ya que el sol produce el paso desde la intemporalidad a una temporalidad tanto cósmica como humana. El tiempo se hace también humano porque los hombres a través de la reproducción asimilan en sus cuerpos los ritmos cíclicos, encarnando la posibilidad de renovación perenne del tiempo. Es significativo que la creación de las primeras mujeres y la posibilidad de procreación substituyan la naturaleza todopoderosa de las primeras criaturas. En cuanto hombres cubiertos por el vaho y la limitación de su conocimiento, la generación de maíz se somete a un proceso temporal, asimilando en sí la capacidad de regeneración cíclica de los ritmos cronológicos. La sucesión de las generaciones reemplaza el concepto de inmortalidad.

El hombre percibe distintos niveles temporales: uno cósmico, que ordena los grandes ciclos celestes, biológicos y naturales; otro social, que reglamenta la vida comunitaria, y también uno mítico, que expresa la elaboración de una vivencia temporal.<sup>67</sup> La presencia de distintas concepciones del tiempo no tiene que sugerir la imagen de ciclos cronológicos independientes y desunidos. Al contrario, el hombre conecta constantemente el tiempo cósmico con el tiempo humano y mítico a través de distintas estrategias, como el ritual, que acerca el tiempo mítico a la esfera individual, y los calendarios, que sirven de conectores entre el tiempo vivido y el tiempo universal.<sup>68</sup> La presencia de distintos calendarios en la cultura maya es una señal de la toma de conciencia del carácter vivencial del tiempo, que no sólo "es", sino que también adquiere sentido y una dirección en raíz de un evento axial o una fecha era, que sitúa al hombre en el tiempo con una posición relativa y significativa.<sup>69</sup>

La conclusión del relato del *Popol Vuh* con la lista de las genealogías de los señores k'iche' expresa un profundo sentido simbólico con relación a la percepción humana y cósmica del tiempo.

<sup>65</sup> J. Le Goff, op. cit., pp. 184-185.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> *Ibídem*, p. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 347.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> P. Ricoeur, *Tempo e racconto*, Jaka Book, Milán, 1988, vol. 3, pp. 158-160.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> J. Le Goff, *op. cit.*, pp. 218-219.

Las genealogías constituyen un fenómeno intermedio entre el tiempo externo del calendario y el tiempo de la vida psíquica, según una continuidad espacio-temporal.<sup>70</sup> Funcionan también como conectores entre el tiempo narrativo y el tiempo universal, con una extensión de la temporalidad humana individual a lo largo de las generaciones. <sup>71</sup> La genealogía permite una medición del tiempo cósmico a través de una perspectiva biológica comunitaria y vivencial, trasformando la lectura histórica en una tercera dimensión, entre la historiografía y el mito.

Por otro lado, la lista de las generaciones reales es la expresión de un paradigma recurrente en la obra, desde la cosmogonía hasta las migraciones a oriente. Las preguntas frecuentes sobre el lugar de origen y los progenitores de los distintos personajes forman una isotopía coherente, que expresa la concepción de la identidad como un recorrido a través del tiempo y del espacio.<sup>72</sup> Por estas razones no es correcto hablar de una contraposición en el Popol Vuh entre una parte mítica y una parte histórica, sino de la confluencia entre las dos. <sup>73</sup> La comunidad interpreta todos los eventos centrales de su historia como una clave de afirmación de la identidad comunitaria, con una participación ética en los eventos relatados, en equilibrio entre mito e historia.

A la luz de estas consideraciones, habría que volver a plantear el concepto de perspectiva histórica. Para mí ésta no se debe al valor referencial del relato, sino al nivel de integración de la imaginación en la interpretación del pasado. En el estudio de la última parte del Popol Vuh, entonces, podemos encontrar dos niveles de recreación temporal. Por un lado, los eventos políticos se perciben como reconstrucciones referenciales de la historia, como acontecimientos fundadores del linaje. Por otro, la concreta realización de estos hechos produce también una lectura simbólica de los mismos con la integración de una perspectiva mítica.

Así como las genealogías del Popol Vuh demuestran un carácter ambiguo, una transición entre el tiempo universal y el tiempo fenomenológico, de la misma manera la narración de la fundación del estado implica una integración de un plano vivencial en la dimensión cósmica. A mi parecer, se puede hablar de un nivel narrativo intermedio entre historiografía y mito. En parte porque el relato mítico usa los instrumentos expresivos de la historiografía, contando "como si" los acontecimientos hubieran ocurrido en el pasado; en parte porque la comunidad interpreta estos eventos como una historia viva, humana y, al mismo tiempo, paradigmática y universal.

Si la historiografía somete su cronología a los ritmos biológicos naturales, la perspectiva mítica supera el surco que media entre el tiempo pasado y el presente. El mito propone una

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> P. Ricoeur, *Tempo e racconto*, *op. cit.*, vol. 3, p. 169. <sup>71</sup> *Ibídem*, p. 283.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> J. Mata Gavidia, *op. cit.*, pp. 58-60.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Véase también: M. de la Garza, "El mito de los orígenes como principio de identidad comunitaria: un ejemplo en el mundo maya", op.cit., pp. 59-62; K. Ochiai, "Viaje invernal de los antepasados: una comparación entre el Popol Vuh y

identificación mimética entre los dos niveles e interpreta el momento presente como una actualización del pasado. La percepción de la fundación de la sociedad k'iche' como evento fundador de su historia no contrasta con su interpretación como nueva etapa cosmogónica. Sólo en el respeto de los dos niveles temporales de lectura, el histórico y el simbólico, es posible comprender la continuidad narrativa entre las distintas partes del *Popol Vuh* y apreciar la profunda integración de la historia humana en los ritmos sagrados del universo.

Hay que señalar también que el pasado se hace significativo precisamente porque es relatado. El tiempo físico no tiene pasado, sólo "es". El hombre reconstruye el antes y el después cuando rememora el pasado y lo trasforma en presente por medio del relato.<sup>74</sup> Así, es la narración la que da sentido al tiempo histórico y al mismo tiempo lo connota como tiempo vivido. Si no puede existir historia sin narración, en el caso del Popol Vuh no existe un pasado histórico sin una conciencia colectiva que lo ordena y lo resemantiza. Resulta evidente que la sola perspectiva histórica no es suficiente para dar razón de la última parte de la obra, sino que ésta se hace significativa por su integración en la temporalidad humana de la comunidad colonial. En última instancia, la diferencia esencial entre historia y mito no se basa en la realidad o irrealidad de los hechos, o sea en un valor referencial, sino en la incorporación de lecturas simbólicas que trasforman la realidad en experiencia paradigmática y cada vez nueva.

#### 2.6. Los tiempos narrativos

La adopción de estrategias discursivas propias del relato para la reconstrucción del pasado de la comunidad crea movimientos temporales en la organización de las secuencias narrativas. Los episodios del Popol Vuh siguen aparentemente un orden cronológico, desde la creación del cosmos hasta la fundación del reino k'iche' y la llegada de los españoles. Sin embargo, esta linealidad se rompe por medio de saltos temporales, como el mito de la bajada al inframundo de Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu, ocurrida cronológicamente antes de las luchas de los gemelos contra la familia de Wuqub' Kaqix. Estos cambios temporales crean una mayor tensión y una interpretación de los eventos desde distintas perspectivas. Las técnicas narrativas permiten representar el presente y el pasado simultáneamente pero en secuencias separadas, dando el efecto de una visión unitaria y múltiple a la vez.<sup>75</sup>

Efectivamente, el espacio manifiesta en varios niveles la cosmogonía según el enfoque narrativo. El cosmos se hace polisémico, variado y dinámico, ya que alberga personajes y acciones

la tradición oral de los tzotziles modernos en torno a la fundación del pueblo", en R. Carmack y F. Morales, op. cit., p.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> P. Ricoeur, *Tempo e racconto*, *op. cit.*, vol. 3, p. 165. <sup>75</sup> M. McClear, *op. cit.*, p. 87.

que se mueven en el mismo espacio, pero en distintos momentos temporales. Por otro lado, la presencia de anticipaciones y retenciones en la trama produce una participación activa del destinatario, que tiene que reconstruir el orden cronológico de los eventos y percibir sus nexos recíprocos. Así, la narración explica su función connotativa, revelando distintos niveles de lectura conforme a la perspectiva itinerante del texto.

Además, como ya he señalado antes, el aparente orden lineal de la obra se revela cíclico no sólo en su totalidad, ya que la última parte es una reproducción mítica de la cosmogonía inicial, sino también porque el relato se construye en etapas constantes de regeneración. Cada destrucción cósmica (la lluvia de resina, la rebelión de los objetos, la muerte de los gemelos y la desaparición de los primeros hombres) conduce al tiempo de los orígenes en un perenne *regressus ad initium*. El desarrollo cronológico lineal se traduce en un movimiento cíclico en que cada mito es la resemantización del anterior. En esta perspectiva, podemos identificar otro nivel de cohesión estructural del relato en la aplicación de un único arquetipo de manifestación temporal en los distintos episodios.

La linealidad del tiempo no se rompe sólo en el orden de las secuencias, sino también en su duración. El relato crea un ritmo entre tensiones y dilataciones temporales. En algunos casos el tiempo se sintetiza en pocas líneas, concentrando la acción en sus rasgos principales; en otros la acumulación de sustantivos y adjetivos unidos en los difrasismos suspende el tiempo e inmoviliza la acción. Esto crea un juego de síntesis y suspensiones, que mueve la narración y mantiene la atención del destinatario. Sin embargo, cabe señalar que el ritmo entre sumarios y pausas no parece seguir los cánones identificados por Genette en la novela occidental. En efecto, son muy escasas las descripciones de lugares y personajes, así como es rara la presencia de resúmenes de acontecimientos no representados directamente en el texto. Se trata, más bien, de pura acción, que se expresa en la obra con distintos ritmos narrativos.

En algunas partes, las oraciones principales subrayan aspectos distintos del referente, creando una acumulación de acciones paralelas en breves secuencias textuales. En otros casos, la acción se detiene y los narradores revelan las implicaciones metafóricas de la realidad con largos difrasismos que aluden a todos los agentes participantes o a los aspectos cambiantes de la naturaleza. Las técnicas usadas son casi teatrales, ya que nada ocurre fuera de la escena y la representación mimética del texto evita las descripciones de lugares y personajes ya reconocibles por parte del público. Con los diálogos tan frecuentes, el relato se abre a la mimesis; los narradores se alternan a los personajes, presentando una visión poliédrica y cambiante de la realidad en una

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> G. Genette, *Figure III*, op. cit., pp. 145-155.

relación dialógica entre actantes y destinatarios.<sup>77</sup> Los personajes se hacen sujetos de su propio discurso y crean una obra polifónica, con una participación activa de las distintas voces.<sup>78</sup> El tiempo narrativo se interrumpe y los personajes abren un diálogo con el público en la identificación ritual entre los miembros de la comunicación y los protagonistas de la historia. En estos casos, el tiempo del relato coincide con el tiempo de la acción, con la suspensión del pacto narrativo y una penetración del relato en el contexto de la representación.

# 2.7. Modos verbales y ejes temporales

Los modos verbales revelan una función peculiar en la obra. En primer lugar, hay que señalar que en k'iche' no existen tiempos verbales pasados y presentes, sino marcadores que indican si la acción se ha concluido o no.<sup>79</sup> En el texto se hace un uso variado de aspectos verbales conclusos e inconclusos. El elemento interesante es que el eje temporal de referencia para la determinación de la conclusión de la acción no se refiere al acto comunicativo, como ocurre en las narraciones literarias en las lenguas romances, sino a acontecimientos internos al relato. En los ejemplos que siguen, se puede observar que las frases coordinadas pasan desde un aspecto concluido a otro inconcluso o viceversa, sin que la acción pase de un eje temporal a otro:

Entonces asaron los pájaros se cocía la grasa del asado chorrea se forma la grasa de la piel de los pájaros huele fragante su olor. (párr. 15)<sup>80</sup>

Entonces se despidieron llora mucho su madre Xmukane.(párr. 18)<sup>81</sup>

Así, pues, se alegraron B'alam Kitze' B'alam Aq'ab'

Majukutaj

Ik'i B'alam.

Así, pues, se calentaron.

Así, pues, ya había apagado el fuego de los pueblos

se acaban por el frío

así, pues, vienen a pedir el fuego a B'alam Kitze'

B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam.

ya no aguantan por el frío

el granizo (párr. 55)<sup>82</sup>

81 *PV*, p. 62.

144

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> P. Henríquez Puentes, *op. cit.*, pp. 54-55.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> J. Alejos, "Jugar y dialogar. Lenguaje y sociedad en Wittgenstein y en Bajtín", *op. cit.*, p. 213.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> C. López Ixcoy, *op.cit.*, pp. 172-173.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> PV, p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> *PV*, p. 133.

En la traducción al español he adoptado el pasado para indicar la forma concluida y el presente para referirme a los aspectos abiertos a un desarrollo futuro. Sin embargo, el uso de los distintos aspectos verbales parece seguir una estrategia narrativa más que referencial, ya que los dos modos verbales aluden a acciones paralelas que se verifican en el mismo momento. Esta fluctuación modal, según mi opinión, tiene finalidades expresivas específicas y enfatiza la duración de la acción con respecto a otro evento que ocurre en el mismo momento. Podemos decir que el uso del aspecto verbal depende de la perspectiva variable de las acciones que se suceden en el relato, creando una mayor fragmentación narrativa y una perspectiva itinerante también entre los ejes temporales de referencia. El carácter relativo y variable de los aspectos verbales produce ritmos distintos de tensión narrativa, enfatizando la atención sobre algunos aspectos y dejando otros en un segundo plano. Posiblemente, el uso de los prefijos modales responde a una estrategia de enfoques hacia aspectos distintos del referente.

Los estudios de lingüística textual de Weinrich sobre las lenguas europeas han evidenciado que el uso de un tiempo verbal no se debe necesariamente al eje temporal del referente, ya que el presente no se usa sólo para indicar acciones que ocurren en el momento de la narración, ni el pasado para relatar eventos concluidos. En efecto, la literatura usa los tiempos imperfecto y pretérito indefinido para contar acontecimientos nunca ocurridos, mientras que se usa el presente para hacer comentarios, resúmenes y relaciones de hechos cercanos a la experiencia del emisor.<sup>83</sup> Dentro del grupo de los tiempos que Weinrich llama narrativos, se identifican tiempos verbales que sirven para enfatizar el interés del interlocutor, como el pretérito indefinido, y otros para relatar eventos secundarios, como el imperfecto<sup>84</sup>. Dicho de otra manera, el uso del indefinido sirve para referirse a acciones de primer plano, el imperfecto para contar hechos del contexto, creando un ritmo narrativo entre acciones focalizadas y otras borrosas.

El mismo juego de perspectivas, a mi parecer, se puede reconocer entre las acciones indicadas en el Popol Vuh con aspectos concluidos y otros inconclusos. En efecto, los prefijos incompletivos aluden a acciones en desarrollo, que complementan y profundizan los hechos más salientes, relatados por prefijos completivos. Se determina, también en este caso, un juego entre focalizaciones, o sea entre acciones de primer plano y otras de fondo. La duración del aspecto verbal expresa una función connotativa importante en la obra como canal de focalización de los hechos relatados, contribuyendo a crear ulteriores movimientos de perspectivas.

Como último aspecto interesante del uso temporal de los verbos, cabe mencionar que normalmente el sujeto de primera persona plural (nosotros) se asocia a aspectos verbales

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> Harald Weinrich, *Tempus. Le funzioni dei tempi nel testo*, Il Mulino, Bolonia, 1978, pp. 48-59.

<sup>84</sup> *Ibídem*, pp. 125-131.

potenciales y futuros; mientras que la tercera persona (él/ ellos) se acompaña a aspectos conclusos o inconclusos. Esto implica que la esfera subjetiva (yo-nosotros) se proyecta hacia la intencionalidad y la evolución, mientras que la perspectiva objetiva de otro personaje (él-ellos) expresa una percepción estática y definida en el tiempo.

Por otro lado, me parece muy interesante la escasez de sujetos singulares de primera persona. Casi todos los personajes ofrecen una perspectiva colectiva, así como las dos generaciones de gemelos, los hombres de maíz, los cuatrocientos muchachos, los dioses y los señores del inframundo. Sólo la familia de Wuqub' Kaqix y pocos otros personajes se expresan según una perspectiva individual. Este contraste es significativo del valor colectivo y ejemplar de las acciones de los protagonistas y, por otro lado, de la marginalidad de la guacamaya y de sus hijos en un cosmos todavía incompleto. El uso distinto de la perspectiva narrativa podría indicar una oposición entre el individualismo de ciertos seres y la integración comunitaria de otros. <sup>85</sup> Por otro lado, los aspectos verbales potenciales, en relación con la esfera subjetiva, abren el relato hacia un desarrollo futuro, permitiendo una confluencia entre el referente mítico representado y el contexto vital de la comunidad participante.

Por los elementos hasta aquí presentados, podemos observar que el tiempo representa el verdadero armazón de la obra, que confiere al *Popol Vuh* unidad interna e integración entre los episodios. Esto no se verifica sólo por la repetición de esquemas cronológicos circulares en las distintas etapas de la cosmogonía, sino también en la concepción misma de la vida cósmica. En la obra el tiempo se explica en distintos niveles: como tiempo histórico referencial, tiempo humano de las genealogías, tiempo natural del sol y de la luna y tiempo cósmico de la serpiente emplumada. Todos estos niveles se integran en la concepción maya del tiempo como esencia de la vida. <sup>86</sup>

Los narradores del *Popol Vuh* manifiestan su identidad humana precisamente por su capacidad de rememorar y celebrar el pasado. La memoria se configura en el texto como un acto religioso, en el recuerdo de sus dioses y en la afirmación del valor cultural de la humanidad de maíz. Así, la religión maya se presenta como un culto de la memoria,<sup>87</sup> de los ancestros y de los dioses, ya que la capacidad de evocar y revivir el pasado es la clave de la afirmación de su identidad. Por esto, se puede afirmar que los k'iche' de la primera época colonial conciben su identidad como la participación en un pasado siempre vivo y significativo en cuanto expresión de una manifestación divina.

\_

<sup>85</sup> C. Hendrickson, op.cit, p. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> M. León Portilla, *Tiempo y realidad en el pensamiento maya*, UNAM, México, 1986, p. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Sobre el concepto de religión de la memoria, véase: J. Le Goff, *op. cit.*, p. 150.

### 2.8. La oposición entre actantes

Según variados esquemas de análisis, la crítica ha identificado un sistema binario de relaciones semántica entre los personajes, que conforman una red de oposiciones internas a la obra<sup>88</sup>. En particular, Franco Sandoval<sup>89</sup> aplica el método estructuralista y reconoce treinta y siete mitemas en el interior del *Popol Vuh*, como unidades míticas básicas con una estructura, una significación y unas funciones integradas de los actantes. Cada mitema, para el autor, constituye un eje semántico significativo que constituye una estructura constante de oposiciones. En líneas generales, Sandoval reconstruye el modelo de la obra en la lucha entre dos parejas de fuerzas: los héroes celestes contra Xib'alb'a, por un lado, y la cultura k'iche' contra las tribus enemigas, por otro. Las relaciones binarias entre los personajes se reflejan también en un sistema de valores y espacios contrapuestos, como positivo-negativo; claro-oscuro, arriba-abajo.<sup>90</sup>

Por otro lado, en su tesis doctoral, Margaret McClear<sup>91</sup> identifica en la obra dos partes orgánicas e integradas, conexas por el episodio central de la creación de los hombres de maíz. El sistema binario, en este caso, se fundaría sobre la oposición entre una secuencia narrativa divina y otra profana. La estructura dual de la obra produce la ilusión de dos historias paralelas con un sentido único e integrado.<sup>92</sup> Dentro de estos grandes conjuntos míticos, los personajes revelan sus características por oposiciones recíprocas: los hombres de madera muestran lo que no tienen que ser los hombres de maíz, así como la familia de Wuqub' Kaqix se opone a la futura humanidad porque se atribuye sola una esencia divina. Las acciones de los gemelos en el inframundo, en fin, activan un sistema de oposiciones entre la vida y la muerte, que estructura también la segunda parte del relato.<sup>93</sup>

Además, en su estudio sobre el *Popol Vuh*, Kazuyasu Ochiai<sup>94</sup> propone como paradigma narrativo la lucha mítica entre diferentes actantes y manifestaciones espaciales, como el orden y el desorden, el caos pre-formal y el nacimiento de la vida.<sup>95</sup> Las dos oposiciones fundamentales que estructuran el texto son los combates de los gemelos contra la familia de la guacamaya, antes, y contra los señores de Xib'alb'a, después. Las dos secuencias repiten el mismo esquema, ya que en ambos casos los hermanos se oponen a los antagonistas para afirmar su fuerza y su función, sin una profunda motivación a la lucha. La conclusión a la que llega el crítico es que el combate mismo es

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Véase también Martin Pickands, "The Hero Myth in Maya Folklore", en Gary Gossen, *Symbol and Meaning beyond the Closed Community: Essay in Mesoamerican Ideas*, op. cit., pp. 101-123.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> F. Sandoval, op. cit..

<sup>90</sup> *Ibídem*, pp. 174-189.

<sup>91</sup> M. McClear, op. cit..

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> *Ibídem*, pp. 77-80.

<sup>93</sup> *Ibídem*, pp. 87-93.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> K. Ochiai "On Whom the Gods Their swords: a Semiotic Approach to Combat Myth of the Popol Vuh", *op. cit.*, pp. 82-100.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> *Ibídem*, p. 86.

la justificación de la existencia de los personajes, que adquieren identidad por sus funciones complementarias y antitéticas.<sup>96</sup>

La oposición entre los actantes parece ser una constante en muchas tradiciones míticas, así como en el cuento tradicional analizado por Propp. En el *Popol Vuh*, en efecto, la acción es impulsada por la contraposición entre los personajes y los valores simbólicos que representan. Radia actante puede identificarse con uno de los polos de valores en que se organiza la sociedad: la vida y la muerte; las energías del cielo y de la tierra; lo cultural y lo natural; lo divino y lo humano. Esto no significa una real supremacía de un aspecto sobre el otro, ni de un personaje sobre su antagonista. Si es cierto que los gemelos derrotan a las fuerzas del inframundo y que los k'iche' se imponen sobre las otras tribus, no se determina una visión monológica de la realidad, sino la constante integración de puntos de vista. En efecto, podemos decir que la lucha entre actantes no provoca una victoria definitiva sobre los enemigos, sino la superación de los valores que los mismos enemigos representan.

El sistema binario de oposiciones que regula las relaciones entre los personajes del *Popol Vuh* expresa una connotación peculiar, que lo contextualiza en el seno de la cultura maya. Las oposiciones actanciales propias de los relatos míticos no tienen que ser interpretadas como un modelo relacional cerrado, que se concluye con la síntesis y la supervivencia de un solo elemento. Al contrario, la contraposición entre los actantes determina un cambio de ambos miembros de la oposición, que salen del encuentro trasformados. Entonces, si la acción procede a través del contraste entre condiciones, energías, etapas cronológicas y actantes, no es importante el resultado, o sea la victoria de unos y la aniquilación de otros, sino la posibilidad de entrar en relación.

Resulta claro que la bajada a Xib'alb'a no está dirigida a la destrucción de los señores del inframundo, sino a la metamorfosis de los protagonistas. De la misma manera, es evidente que las acciones de los gemelos no producen una superación de la muerte, sino, al contrario, su activación para la generación de maíz. También si consideramos la cosmogonía como la oposición entre el caos y el orden, el nacimiento de la vida cósmica no implica una total derrota del desorden primigenio, sino su superación en una nueva etapa que lo incluye. La vida se configura como el equilibrio entre ambos aspecto y la alternancia de orden y desorden, creaciones y destrucciones.

A la luz de estas consideraciones, podemos volver a definir el sistema de oposiciones actanciales como modelos de integración recíproca entre los personajes, que afirman su papel por su posición relacional. Es evidente, también, que la categoría de los actantes en el *Popol Vuh* no se refiere sólo a seres humanos, sino también a animales, dioses y energías naturales, que adoptan

-

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> *Ibídem*, p. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> V. Propp, *op. cit.*, pp. 38-62; C. Lévi-Strauss, *Lo crudo y lo cocido*, Fondo de Cultura Económica, México, 1978.

atributos humanos como la palabra, la capacidad de integración, la organización en grupos familiares y la guerra. El hombre sigue siendo el modelo de decodificación y organización de los fenómenos naturales a través de las pautas de la relación social. Este aspecto presenta dos implicaciones interesantes. Por un lado, los atributos humanos proporcionan al destinatario canales conocidos de comprensión de la vida cósmica y de asimilación de conceptos abstractos. Por otro lado, la adopción de características humanas refleja una concepción fluida del mundo natural, en el que los hombres y los demás seres logran comunicarse de forma abierta en la confluencia de perspectivas.

Los actantes animales o divinos desempeñan papeles humanos, así como los personajes humanos son la representación de energías abstractas. El valor actancial del personaje, entonces, no está determinado por características exteriores y por los accidentes de su manifestación, sino más bien por su función, o sea por una red de relaciones semánticas que pueden ser cubiertas por personajes diferentes. Esto determina la construcción de personajes polisémicos, que expresan connotaciones cambiantes según su naturaleza humana o animal, sus características esenciales, como la virginidad o la mayor edad, y su contexto de actuación. Todos estos elementos intervienen en la significación simbólica del texto y serán analizados en los siguientes capítulos. Aquí me interesa individuar el modelo de manifestación actancial de los personajes y su función en el interior de la estructura textual.

A lo largo de la obra se identifican pares de acciones y reacciones realizadas por distintos actores, que superan su condición a través de la oposición recíproca. Los gemelos se oponen a la falsedad de Wuqub' Kaqix y a la fuerza destructora de Sipakna y Kab'raqan según un modelo actancial común. El enemigo es derrotado en el momento de la recolección de la comida<sup>100</sup> e integrado en el contexto natural, facilitando el paso de una nueva etapa cósmica. Más adelante, la primera pareja de hermanos se opone a la fuerza aniquiladora de los señores de la muerte saliendo de Xib'alb'a trasformados en otros seres. Jun Junajpu se asimila a la materia vegetal y engendra nueva vida con su saliva; Junajpu y Xb'alanke se deifican a través de su muerte.

También en este caso, las dos parejas se oponen a las energías antagonistas según la repetición de un mismo esquema, el juego de pelota y las prueba de Xib'alb'a, que, además, se reiteran en el interior de un mismo episodio. Los nombres de Jun Junajpu -Wuqub' Junajpu y Jun Kame-Wuqub' Kame subrayan esta oposición y los papeles complementarios de los dos grupos de actores. Hasta se puede deducir que la oposición primigenia que construye el sentido del relato se verifica en la primera bajada a Xib'alb'a y que la segunda no es más que la aplicación del mismo

.

99 R. Barthes, "Introducción al análisis estructural del relato", op. cit., pp. 22-23;

Martha Ilia Nájera, "Sobre le carácter naturalista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", op.cit.,
 p. 1349;

esquema mítico. Tal vez, el episodio originario que dio origen al mito giraba alrededor de la figura de los primeros hermanos, que constituyen un verdadero sistema de oposiciones a los señores de la muerte.

En el interior de cada episodio, además, se pueden reconocer otros sistemas de oposiciones, como la lucha de los cuatrocientos muchachos contra Sipakna, por un lado, la rebelión de los objetos domésticos contra la generación de madera, por otro, o también la oposición de los animales salvajes al cultivo de la milpa. Estos contrastes enriquecen la semántica textual y mueven constantemente el punto de vista entre distintas fases de destrucciones y creaciones cósmicas. La presencia de muchos ejes actanciales de oposiciones permiten el contacto entre fuerzas complementarias, lo cultural y lo natural, lo celeste y lo telúrico, según una concepción de la vida del cosmos basada en la activación de los elementos opuestos.

Después de la creación de la generación de maíz, el patrón binario de oposiciones se vuelve a presentar en el contraste bélico entre el pueblo k'iche' y las otras parcialidades. Esta oposición se moldea a través de distintos episodios con actantes diferentes. En algunos casos los progenitores hacen desaparecer a los miembros de las otras tribus, dejando huellas de jaguar; en otros imponen el tributo en sangre humana para las ofrendas a Tojil. Las parcialidades enemigas reaccionan a las ofensas de los k'iche' de forma variada, organizando una guerra contra sus ciudades y tratando de debilitar el poder militar de los enemigos, con la seducción en los baños de Tojil. A pesar de los distintos contextos de realización, se puede reconocer un sistema homogéneo de oposiciones entre los actantes antagonistas: acción agresiva del pueblo k'iche' para la imposición política y reacción de los otros grupos para mantener su independencia.

### 2.9. Los personajes y su función relacional

La repetición del esquema de acciones y reacciones determina una organización aparente del universo del *Popol Vuh* en polos de elementos contrapuestos. Por un lado el mundo celeste se identifica con los gemelos, Juraqan, la fertilidad masculina y con Tojil; por otro, el inframundo se asocia a las fuerzas destructoras de la tierra y a la fecundidad telúrica femenina. Sin embargo, resulta evidente que estas oposiciones no pueden ser asimiladas a un sistema occidental de valores, que coinciden con un polo positivo y uno negativo. En primer lugar, no toda la vida telúrica es nefasta, ya que Xkik' encarna la fertilidad inagotable de la vegetación<sup>101</sup>. En segundo lugar, es imposible asociar a las tribus enemigas con las energías del inframundo, ya que no hay ningún indicio que nos autorice a tal identificación. Si la civilización k'iche' se adhiere al punto de vista de Tojil, dios celeste, no todas las manifestaciones culturales de este grupo se limitan a la esfera

. .

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> M. I. Nájera, "Rituales sacrificatorios en los mitos quichés y cakchiqueles", *op.cit.*, p. 1112.

masculina del universo. Al contrario, sus sacerdotes entran en un contacto profundo con las energías de la muerte a través del sacrificio y de su transformación en animales vinculados con la parte oscura del cosmos como los jaguares. <sup>102</sup>

Por estos elementos, la estructura actancial de *Popol Vuh* no parece responder exclusivamente a un esquema binario de oposiciones vida-muerte, alto-bajo, cielo-tierra, positivo-negativo. En primer lugar porque no existe en la concepción maya una dicotomía rígida entre energías de vida y de muerte. Todo puede llevar en sí gérmenes vitales o fuerzas destructoras. Además, estos niveles se superponen en la significación de la obra, así que se pueden reconocer otras funciones semánticas en las oposiciones identificadas arriba. Por ejemplo los k'iche' se identifican con su dios tutelar celeste, pero al mismo tiempo responden a las decisiones de un emisario de Xib'alb'a en la concesión del fuego a las otras tribus. De la misma manera Wuqub' Kaqix es un personaje celeste, pero con una carga nefasta y un valor negativo.

Se puede deducir que el concepto de vida expresado en el texto es mucho más profundo y complejo que la oposición entre dos polos contrapuestos. La vida se debe al equilibrio entre aspectos complementarios, pero sin una definición rígida y estática de los elementos que entran en la oposición. Además, me parece importante subrayar que el contraste no determina la imposición de un elemento sobre el otro, sino su recíproca relación. La función principal del sistema de oposiciones actanciales arriba delineado no es la reducción de la multiplicidad a la unidad, sino la concepción de un orden cósmico que prevé el desorden en su interior. Las energías celestes contienen en sí la destrucción y la activación de las fuerzas vitales de la madre tierra.

Si el sistema binario de oposiciones estructura las relaciones entre los personajes en el nivel de la trama, éste no se reduce a un modelo de aplicación rígido. Se trata de la compenetración de elementos opuestos que encuentran su razón de ser en su valor relacional. Así, cada actante adquiere nuevas funciones según el contexto de actuación: los gemelos son astrales y también portadores de muerte; son hombres y dioses, arquetipo de la generación de maíz y activadores del tiempo cósmico. Al mismo tiempo, los animales entran en oposición con la humanidad por su incapacidad de alabar a sus dioses, se oponen a los gemelos en las actividades agrícolas, pero son también una expresión de lo sagrado y un canal de comunicación con los dioses. En esto, el texto revela una estructura abierta de sus componentes, que superan la lógica dual de las oposiciones actanciales para entrar en relación con distintos agentes y desempeñar funciones cambiantes.

El esquema binario se reconoce en muchas porciones de la obra, con la reiteración cíclica de los mismos patrones actanciales. Sin embargo, a mi parecer las oposiciones entre los personajes no

\_

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> C. Valverde, *Balam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo maya*, UNAM, México, 2004, pp. 121-123.

<sup>103</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 90.

explican todo el sistema relacional de los sujetos narrativos, ni interfieren en la significación global del texto. En efecto, la organización binaria de los actantes en núcleos simbólicos de elementos complementarios (cielo-tierra, luz-oscuridad, humano-natural, vida-muerte) no constituye el modelo estructural de toda la obra. Según la lectura del *Popol Vuh* como texto integrado y coherente, no es la oposición entre la vida y la muerte lo que permite la afirmación de la identidad k'iche'. Este esquema puede ser útil para la comprensión de porciones específicas del documento, pero no para llegar a una interpretación del mito en su conjunto. Además, la relación entre los dioses y la generación de maíz no puede ser reducida a un esquema de oposiciones entre actantes, sino a la necesaria compenetración entre los dos papeles. A la luz de estas consideraciones es posible reconocer otro elemento significativo en la expresión de las funciones de los personajes o sea su carácter relacional y colectivo.

El elemento estructural común a todos los personajes no es tanto el contraste con los otros y el impulso complementario a la acción, sino su caracterización como ser social. Los personajes del *Popol Vuh*, como he evidenciado arriba, nunca aparecen aislados en sus actos. Siempre forman parte de una agrupación, una familia, una sociedad o una comunidad. Esto no significa asimilación de sus funciones, sino la conformación de un grupo dinámico que comprende la diversidad en su interior. Los dioses de la creación, los miembros de la familia de Wuqub' Kaqix, las tres parejas de hermanos, los cuatro primeros hombres, las parcialidades en Tulan, los animales y los fundadores de las primeras ciudades, todos son la expresión de una colectividad y tienen una función específica por su posición en el grupo. Hasta podemos afirmar que no existe en toda la obra ni un solo personaje que no sea el resultado de dinámicas interpersonales, o sea que no presente un carácter social. Cabe señalar también que el uso de la primera persona singular es muy escaso en el texto y predomina, en cambio, la primera persona plural en todos los actos comunicativos de los personajes.

Este aspecto relacional de los actantes no se observa sólo en la presencia de personajes que interactúan entre sí en el nivel de la trama. Su significación es mucho más profunda y se refiere a la concepción del valor del personaje en cuanto miembro de un grupo socialmente complejo. En efecto, es la asociación con otros seres de una misma comunidad lo que define la función del actante. Además, ésta no se presenta como una línea de conducta rígida, sino como variable en las distintas relaciones sociales del actor. El esquema actancial reproduce a nivel estructural la relación que existe entre los miembros de un difrasismo. Cada elemento mantiene su autonomía, pero al mismo tiempo profundiza su significación por la asociación con otros elementos de la frase.

Tal vez algunos ejemplos pueden aclarar la función relacional y colectiva de los actantes del *Popol Vuh*. Por ejemplo, la pareja primigenia de la creación, Xpiyakok y Xmukane, afirma su

función procreadora por su relación recíproca, como dioses masculino y femenino. Xmukane, efectivamente, por la asociación con Xpiyakok, manifiesta un papel complementario a la fertilidad masculina, profundizando su capacidad de gestación. En otro episodio de la obra, en cambio, la diosa se relaciona con los hijos y los nietos, connotándose como origen de la humanidad y como instrumento de la continuidad generacional. En relación con los otros dioses, además, la pareja progenitora se connota como sabios adivinos, portadores de conocimiento y sabiduría.

También los otros dioses aparecen en grupos, indicando la activación de fuerzas complementarias en la cosmogonía. Sin embargo, por la relación con la humanidad de maíz los mismos dioses expresan el papel de progenitores de todas las formas de vida en una dinámica complementaria con los hombres. Resulta claro que en este caso no se puede hablar de oposiciones, sino de compenetración por el mismo valor relacional del sujeto.

Una misma función relacional se puede reconocer en los antepasados k'iche', quienes afirman su identidad cultural con el viaje a Tulan. Aun en este caso, los grupos que conviven en la ciudad mítica no afirman su valor actancial por la oposición recíproca, sino al contrario por su integración y su diferenciación. En Tulan, los hombres se trasforman en individuos políticos, o sea que adquieren rasgos culturales que permiten diferenciarlos en el interior de una humanidad homogénea. <sup>104</sup> Cada parcialidad afirma su identidad en cuanto común y diferente de los otros. Por esto, su papel político es conferido en función de la relación con los demás grupos y por su valor complementario en una unidad política más amplia. Podemos decir que la identidad cultural de los antepasados se define según dos vertientes: la igualdad y la diversidad, la continuidad y la diferenciación.

Este aspecto es particularmente significativo porque nos permite comprender de manera más clara la función actancial de los personajes como el resultado de dos esquemas relacionales: por un lado la oposición y la diferenciación; por otro lado, la asimilación y la continuidad. Para mí, esta doble vertiente da razón del polimorfo esquema de las relaciones entre los sujetos narrativos. Si el modelo de integración más evidente es el sistema de oposiciones arriba presentado, éste no agota la significación y la función de los personajes. Para llegar a una profunda definición del valor actancial de los protagonistas del *Popol Vuh*, a mi parecer este patrón dual tiene que ser complementado por las relaciones con otros personajes que desempeñan las mismas funciones y que conforman una unidad homogénea y diversificada.

. .

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> A. López Austin, *Tamoanchan y Tlalocan*, Fondo de Cultura Económica, México, 1994, p. 37.

### 2.10. La gemelaridad

Este mismo modelo de identidad y diversidad encuentra una ejemplificación en la gemelaridad de los héroes míticos. Hasta se puede considerar la relación entre los gemelos como el paradigma básico de funciones actanciales de la obra. Con esto no quiero afirmar que todos los personajes sean gemelos, sino que desarrollan uno con otro un mecanismo de identificación y de diferenciación o sea de integración y de oposición. La gemelaridad parece ser una constante de los mitos de muchas culturas, ya que encarna la condición ambivalente del universo mismo, como símbolo de una contradicción irresuelta. Los gemelos sugieren la simetría recíproca, el reflejo de uno mismo que no necesita de una dirección para ser interpretado. Proponen a la sociedad el problema de la identidad, a nivel individual y colectivo, ya que son uno y dos a la vez. Por su condición extraña, en el mundo náhuatl eran temidos y respetados, como fuente de sacralidad y de desgracias. Expresan siempre un carácter sobrehumano y son una manifestación descomunal de la fertilidad femenina. Tienen a menudo una connotación celeste, asociada al sol, la luna y a animales solares como el venado, que tiene cuernos simétricos. 108

En muchos contextos geográficos, los gemelos son el resultado de una transgresión sexual de la madre, que tiene un parto gemelar por una unión adúltera o fuera de lo normal. Además, los gemelos a menudo son expulsados de la sociedad porque son diferentes. En los mitos americanos recopilados por Lévi-Strauss, los gemelos indican la dualidad desequilibrada y la disparidad, ya que los dos individuos no son idénticos, sino complementarios. Son seres mágicos que dominan el tiempo y la alternancia del sol y de la luna, de la luz y de la oscuridad. Por esto, la deificación de los gemelos, que nacen por una fecundación milagrosa y que mueren por medio del fuego, conforma un modelo mítico con difusión panamericana. Hasta se puede afirmar que casi todos los gemelos de los mitos universales tienen que morir para desempeñar funciones sagradas y trasformarse en héroes culturales o dioses luminosos. Il

Por otro lado, los gemelos encarnan también la ambigüedad sexual. Por esto, en el caso del *Popol Vuh* la condición sexual indiferenciada de los gemelos está destinada a su caracterización unitaria y doble a la vez. La indeterminación sexual es común a los gemelos de los mitos americanos durante la gestación hasta al parto. En efecto, al nacer se atribuye una identidad a cada

\_

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 489.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> A. López Austin, Cuerpo humano e ideología, op.cit., pp. 286-287.

Anna Polliani, *I gemelli nella letteratura greca: schemi linguistici e schemi culturali*, Tesis de Licenciatura en Letras Clásicas, Universidad de Milán, 1994, pp. 21-22.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> M. Rivera Dorado, *op.cit.*, pp. 85-87.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> *Ibídem*, p. 85; A. Polliani, *op. cit.*, p. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> C. Lévi-Strauss, *Storia di lince*, Einaudi, Turín, 1993, pp. 61 y 133-115.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> A. Polliani, op. cit., p. 14; J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 489.

uno de ellos.<sup>112</sup> Así que podemos considerar la condición andrógina de los gemelos del *Popol Vuh* como esencial durante su recorrido por Xib'alb'a, en una gestación mítica en las entrañas de la tierra. Con su muerte común y su divinización, cada hermano adquiere una función y un carácter sexual específico como sol y luna. Hay que señalar que el modelo relacional recurrente entre el sol y la luna en los mitos americanos es la fórmula conyugal o fraternal, en ambos casos con una connotación de complementariedad.<sup>113</sup> La indeterminación sexual de las deidades vinculadas con la luna es una constante en muchas culturas, así como el valor contradictorio del tiempo que el astro marca: es pasado y presente, realización y potencialidad, punto de inicio y de llegada.<sup>114</sup>

Los gemelos expresan un simbolismo complejo y polimorfo, que manifiesta la contradicción propia de la realidad. En el mundo náhuatl, los gemelos se asocian a la serpiente, no sólo porque la palabra *coatl* tiene este doble significado, sino también porque ambos expresan la esencia temporal y la ambigüedad de la realidad. El numeral siete, que se repite en los nombres calendáricos de la primera pareja de héroes y sus antagonistas de la muerte, Wuqub' Junajpu y Wuqub' Kame, se asocia en muchas culturas a la perfección del ser humano, a la condición andrógina y a la gemelaridad. General de la muerte de la condición andrógina y a la gemelaridad.

Se puede reconocer en el arquetipo mítico de los gemelos una posibilidad de exorcizar el problema de la identidad contradictoria del hombre en general, su bipartición complementaria y su desequilibrio interno. Representan al mismo tiempo la pareja como modelo relacional, en que se estructuran similitudes y diferencias. También son una imagen de la unidad del universo, que siempre contiene una dualidad. Por todos estos elementos, podemos considerar la relación de los gemelos, y en sentido lato entre todos los hermanos, como un patrón actancial básico en el *Popol Vuh*. No sólo en el caso de Junajpu y Xb'alanke, sino también en relación a Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu y sus antagonistas de Xib'alb'a, a Kabraqan y Sipakna, Jun B'atz y Jun Chowen y a los primeros cuatro hombres, hermanos entre sí. Por consiguiente, los vínculos familiares representan una imagen primigenia de la futura sociedad k'iche' y del carácter colectivo e individual de cada personaje.

Precisamente en el valor unitario y diferenciado de los gemelos podemos encontrar el paradigma principal de los actantes en el *Popol Vuh*, que explican sus funciones por medio de vínculos recíprocos de continuidad y oposición. De la misma manera, la sociedad k'iche' colonial

-

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> *Ibídem*, p. 56.

<sup>113</sup> C. Lévi-Strauss, Antropología estructural, op.cit., p. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> G. Durand, op. cit., pp. 292-293.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> R. Siméon, *op.cit.*, p. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, 380.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> A. Polliani, *op. cit.*, p. 38.

<sup>118</sup> C. Lévi-Strauss, Storia di lince, op. cit., p. 58.

garantiza su identidad a través de la participación ritual en los valores propuestos por la obra y en la afirmación de su peculiaridad histórica e individual.

# 2.11. El *Popol Vuh* en el contexto de la colonia: ¿es un título de tierras?

La naturaleza peculiar del *Popol Vuh*, con una unidad estructural y una variedad de personajes y episodios, despierta problemas de interpretación. Una parte de la crítica se inclina a pensar que el documento colonial o por lo menos su última parte fue redactado como título de tierras para comprobar el derecho de los linajes indígenas sobre el territorio. <sup>119</sup> A partir del siglo XVI, en efecto, la corona española decreta la fundación de nuevos poblados indígenas según el modelo español, que permitieran un mayor control de la población y una más fácil evangelización. Sin embargo, estas normas legislativas determinan una profunda desestructuración de los sistemas locales de integración comunitaria y su asimilación en la macro estructura colonial. Además, la formación de nuevos poblados coloniales había creado contiendas territoriales no sólo con los conquistadores europeos, sino también entre distintos municipios indígenas. <sup>120</sup> Al mismo tiempo, la congregación de los habitantes en los "pueblos de indios" provocó también el desarrollo de mecanismos colectivos de resistencia cultural frente a las injerencias del sistema occidental. <sup>121</sup>

A raíz de la conquista y de la repartición de tierras desde Yucatán hasta Guatemala, los linajes dominantes fijaron en documentos alfabéticos los confines de la comunidad, marcando los linderos con mojones, cruces o elementos naturales: cerros, lagunas y sabanas. Podemos considerar, entonces, los títulos de tierras en parte como una estrategia de afirmación de la cohesión social de las nuevas comunidades y en parte como un instrumento de defensa de los derechos de tenencia de la tierra respecto a las pretensiones de los conquistadores y de los otros poblados.

Se conservan muchos ejemplos de estos documentos coloniales, como la *Crónica de Yaxkukul*<sup>122</sup>, el *Códice de Calkiní*<sup>123</sup>, el *Tratado de tierras de Maní*<sup>124</sup> y la *Crónica de Chac-Xulub-*

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> R. Acuña, *Temas del Popol Vuh*, *op. cit.*, p. 55; G. Brotherston, *op.cit.*, pp. 276-277. Por otro lado, Edmonson interpreta el documento como un título legal finalizado a demostrar la supremacía del linaje Kaweq sobre las ciudades y los pueblos tributarios: M. Edmonson, "Highland Maya History from Native Documents", presentado en el simposio: *The Cultural Development of the Maya*, 6-13 sept. 1962, sobretiro, p. 5.

 <sup>120</sup> Carlos Cabrera Beck, "Algunos aspectos del régimen jurídico de las tierras de indios en la recopilación de leyes de las Indias. Su carácter proteccionista", *Memoria del II Congreso de Historia del Derecho Mexicano*, 1981, pp. 170-172.
 121 Elías Zamora, "Resistencia maya a la colonización: levantamientos indígenas en Guatemala durante el siglo XVI", en M. Rivera Dorado y Andrés Ciudad, *Los mayas de los tiempos tardíos*, Sociedad Española de Estudios Mayas-Instituto de Cooperación Iberoamericana, Madrid, 1986, pp. 210-211.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> Documento n.1 del Deslinde de tierras en Yaxkukul, Yucatán, ed. de Alfredo Barrera Vásquez, Talleres del Instituto Nacional de Antropología e Historia, México, 1984; *Crónica de Yaxkukul*, ed. de J. Martínez Hernández, Talleres de la Compañía Tipográfica Yucateca, Mérida, 1926.

<sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Códice de Calkiní, ed. de A. Barrera Vásquez, Biblioteca Campechana, Campeche, 1957; Título de tierras de Calkiní, ed. de Tsubasa Okoshi, trabajo mecanografiado.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> "Land Traty of Maní", en Ralph Roys, *The Indian background of Colonial Yucatán*, CIW Publ. 548, Washington, 1943; *Tratado de tierras de Maní*, 1557 (Crónica Xiu), ed. de T. Okoshi, trabajo mecanografiado.

*Chen*<sup>125</sup>, para el área yucateca; el *Título de Totonicapán*<sup>126</sup>, el *Título de Pedro Velasco*, el *Título de Cristóbal Ramírez*, el *Título de Paxtocá*<sup>127</sup> y las relaciones recopiladas por Recinos y Mario Crespo en dos antologías de crónicas indígenas de Guatemala. Estos títulos de tierras atestiguan la necesidad común de los linajes indígenas de afirmar su derecho político sobre las tierras conquistadas por los antepasados.

Algunos títulos afirman la continuidad histórica y política desde los primeros hombres, que llegaron a esa región del otro lado del mar y se asentaron en el territorio "en la oscuridad y en la noche". En el *Título de Totonicapán, de Sacapulas*, <sup>129</sup> de Pedro Velasco <sup>130</sup>, en la Historia Quiché de don Juan de Torres <sup>131</sup> y en la Historia de los Xpantzay de Tecpán Guatemala, <sup>132</sup> por ejemplo, se hace mención a una migración ancestral desde la mítica ciudad del oriente o desde Babilonia. El viaje había conferido a los antepasados una identidad cultural y la legitimidad de su poder político. Sin embargo, si la recuperación del pasado mítico es frecuente en los documentos legales, no representa una constante, sino que es una de las posibles estrategias de afirmación territorial. En otros casos, como en el *Título de Ostuncalco y Chiquirichapa* <sup>133</sup>, en el *Título de San Pedro Necta* <sup>134</sup> o en el *Título de San Bartolomé la Costilla*, <sup>135</sup> el documento se concentra en la descripción de los confines territoriales de la comunidad colonial y en la ubicación de mojones en los linderos del pueblo.

Se reconocen, entonces, distintas pautas de los títulos de tierras, así como una diferente percepción del concepto de poder de los linajes dominantes. Hay crónicas coloniales indígenas, como el *Memorial de Sololá*, 136 que no mencionan divisiones territoriales entre los poblados de la colonia y responden a distintas finalidades comunicativas. Por estas razones, me parece importante considerar los títulos legales como un género textual abierto a varios modelos y propósitos, ya que los narradores enfatizan algunos aspectos y callan otros, según la petición específica a las autoridades coloniales y la ocasión que determina la redacción del documento.

-

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Crónica de Chac-Xulub-Chen, ed. de Héctor Pérez Martínez, Patria, México, 1991.

<sup>126</sup> Título de Totonicapán, ed. de Robert Carmack y James Mondloch, op.cit.

<sup>127</sup> Título de Yax y otros documentos quichés de Totonicapán, Guatemala, op.cit.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> Crónicas indígenas de Guatemala, op.cit.; Mario Crespo, Algunos títulos indígenas del Archivo General del Gobierno de Guatemala, Universidad San Carlos de Guatemala, Facultad de Humanidades, Tesis de Licenciatura en Historia, Guatemala, 1968.

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> M. Crespo, *op. cit.*, pp. 33-34.

<sup>130</sup> Título de Yax y otros documentos quichés de Totonicapán, Guatemala, op. cit., pp. 183-181.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> Crónicas indígenas de Guatemala, op. cit., pp. 25-63.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> *Ibídem*, pp. 121-127.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> M. Crespo, *op. cit.*, pp. 107-108.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> *Ibídem*, pp. 93-94.

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> *Ibídem*, pp. 103-105.

<sup>136</sup> Memorial de Sololá, Anales de los Cakchiqueles, ed. de Adrián Recinos, Piedra Santa, Guatemala, 1980.

Daniel Contreras y Jorge Luján Muñoz, *El Memorial de Sololá y los inicios de la colonización española en Guatemala*, Academia de Geografía e Historia de Guatemala, Guatemala, 2004, p. 31.

Para estudiar la función del *Popol Vuh* en el contexto de las otras crónicas de la colonia y comprender si responde a las finalidades de un título de tierras, es necesario definir las características del género y ver si éstas se pueden reconocer también en el texto bajo análisis. En primer lugar, estos documentos fueron redactados por parte de la elite de la comunidad, que demuestra su descendencia de los antiguos gobernantes mayas. Además, los textos siguen el orden cronológico, identificando en la línea dinástica una clave de afirmación del clan. Los títulos se cierran a menudo con las genealogías reales, que permiten conectar el tiempo histórico con la dimensión humana<sup>138</sup> y connotar la sucesión de los acontecimientos a través de las implicaciones políticas de los señores que los realizaron. De esta forma, el paso del tiempo se trasforma en una ocasión de celebración del linaje y del valor atemporal de sus acciones. Todos estos aspectos son frecuentes en los títulos de tierras y consienten definir el género por medio de la perspectiva del linaje de origen y a través de una interpretación política del pasado de la comunidad. Estos rasgos se reconocen también en el *Popol Vuh* y nos consienten llegar a una primera interpretación del texto como documento legal.

Sin embargo, hay otro elemento recurrente en los títulos de tierras de toda el área maya que caracteriza su contenido y su finalidad y que no aparece directamente en el *Popol Vuh*. Como dice claramente el nombre de la tipología textual, los documentos aclaran los confines territoriales de la comunidad y el derecho de la tenencia de tierra del linaje dominante. El territorio y el espacio comunitario representan el referente central de los manuscritos, en particular su extensión y la relación estrecha entre la tierra y sus habitantes. En la casi totalidad de los casos, los narradores declaran la posición exacta de los linderos de las tierras de los poblados, gracias a la ubicación de mojones y señales físicos que marcan el confín con otras regiones. En más de veinte documentos, la gran mayoría de los títulos analizados, se hace una mención específica a los confines territoriales entre los distintos grupos de la región. El *Título de Totonicapán*, por ejemplo, asocia las guerras de conquista de los ancestros con la definición precisa del confín de las tierras del linaje:

Después pasaron a Cakxacán y subieron a Pabal Abaj, Chahaxak, Chik'apoj, Tsam Tsololá y Pec Balam Abaj, hasta la mitad del lago. Dividieron el lago en dos, una mitad del Ajposots'il y la otra de Q'uikab. Luego se dirigieron al cerro del lago y entraron en Jucabacaj y Pamesebal. Pasaron a Ruc'abalá K'uk', Chik'ojom y Tsam K'aná Ulew, frente a Naranjo.

Bajaron a Muk'ulic Xicat, donde fueron a establecer su frontera por las montañas delante de los Yaquís. 139

La *Historia de los Xpantzay de Tecpán Guatemala*, de 1524, después de la mención los lugares hasta donde se extienden sus tierras, declara:

-

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> P. Ricoeur, *Tempo e racconto, op. cit.*, vol. 3, p. 169.

Éstos son los linderos de nuestras tierras, las que nos dejaron nuestros abuelos para siempre jamás. Que nadie los pueda cambiar. Si alguno los mudare, les pesará.

La definición de las fronteras de las tierras comunitarias es una información clave en la lógica narrativa de los títulos de tierras, hasta representar la finalidad misma de los documentos. Este rasgo referencial, por otro lado, no aparece directamente en el *Popol Vuh* y nos impide su clasificación estricta dentro de los títulos legales de tierras. En efecto, las indicaciones espaciales son muy frecuentes en la obra, pero con una clara implicación simbólica, que será analizada en los siguientes capítulos. Aquí me interesa subrayar que los narradores no señalan ningún mojón ni lindero que indique la división entre las tierras, ni expresan la necesidad de una demarcación territorial.

Las referencias a toponímicos en el *Popol Vuh* son de diferente naturaleza. Una primera alusión se refiere a las conquistas territoriales de Kikab' frente a los otros pueblos; la segunda al asentamiento de los antepasados k'iche' en distintos lugares fronterizos, para vigilar los territorios del estado. Sin embargo, estas referencias no tienen un carácter geográfico específico. Sólo se mencionan los nombres de las ciudades habitadas por los antepasados, sin precisar los confines concretos de las tierras de los poblados.

En el *Popol Vuh*, los toponímicos tienen una implicación política y no sólo territorial. Las ciudades citadas indican la extensión del área de influencia sobre los habitantes, más que una posesión concreta de la tierra habitada. Este concepto refleja la visión prehispánica de la tenencia de la tierra, ya que los confines territoriales de una provincia dependían de la presencia en el territorio de un poblado, de un grupo familiar o de individuos sujetos al mismo gobernante<sup>140</sup>. Además, por las informaciones que tenemos sobre distintas regiones del área maya, como Yucatán y el territorio k'iche', la división en zonas de influencia política no seguía una continuidad territorial, sino que se extendía también hacia áreas lejanas entre sí. <sup>141</sup> Esto significa que la unidad territorial del reino no dependía de la disposición de las viviendas, sino de los vínculos políticos entre los habitantes y el gobernante. La relación política determinaba indirectamente el control sobre las tierras cultivadas por los súbditos.

Por estas razones, podemos decir que el *Popol Vuh* expresa un concepto de tenencia de la tierra meramente prehispánico que contrasta con la visión occidental. Si en la Europa medieval y

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Título de Totonicapán, op. cit., p. 200.

Silvia Garza, "Organización territorial de los antiguos mayas peninsulares", *XVII Mesa Redonda*, Sociedad Mexicana de Antropología, San Cristóbal de Las Casas, 1984, p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Sergio Quezada, *Pueblos y caciques yucatecos. 1550-1580*, Colegio de México, México, 1993, pp. 40-42; Joyce Marcus, "Ancient Maya Political Organization", en J. Sabloff y J. Henderson, *Lowland Maya Civilization in the Eight Century A.D.*, Dumbarton Oaks Researche Library and Collection, Washington, 1993, pp. 118-121; R. Carmack, *Evolución del reino quiché*, Piedra Santa, Guatemala, 1979, pp. 69-71; R. Carmack, "Ethnohistory of the Central

renacentista, la propiedad de la tierra determina también el control político sobre los hombres que la trabajan, en el mundo indígena, al contrario, el poder político se ejerce principalmente sobre los individuos e indirectamente sobre las tierras que ellos ocupan. Hay que recordar que para las culturas mesoamericanas, la tierra es sagrada, como expresión de la energía de gestación y de muerte 142 y no se puede vender, separar, trocar y poseer. 143

Volviendo a plantear la legítima definición del *Popol Vuh*, o por lo menos de su última parte, como título legal, habría que adaptar la definición territorial al concepto prehispánico de tenencia de la tierra con una implicación más política que espacial. Podemos decir que el *Popol Vuh* responde a las formas y funciones de una parte de estos documentos, pero según una perspectiva indígena. La obra pretende afirmar la identidad política y cultural del linaje dominante y no necesariamente sus derechos de explotación de la tierra. En efecto, las referencias geográficas concretas son escasas y expresan un valor simbólico más que económico. El espacio es un instrumento para demostrar la continuidad de las generaciones en un mismo territorio, es una señal de identidad cultural a través del tiempo.

Entonces, se puede definir el *Popol Vuh* como un título legal que declara a las autoridades coloniales el legítimo poder político del linaje Kaweq y la identificación simbólica entre el espacio y los miembros de la comunidad. Sólo interpretando los documentos legales en una perspectiva autóctona es posible reconocer en el *Popol Vuh* funciones y formas parecidas. Más que de título de tierras, sería más correcto hablar de título de poder, que legitima el control del linaje sobre la comunidad y su territorio, afirmando al mismo tiempo la identidad entre una y otro.

El manuscrito del siglo XVI del *Popol Vuh* se usó también como fuente de referencia para la redacción de otros títulos, como el de *C'oyoi*, *de Pedro Velasco* y *de Yax*. <sup>144</sup> Esto significa que para los k'iche' no hay una separación entre las funciones del texto, sino que al contrario hay una continuidad entre funciones míticas, históricas, políticas, económicas y culturales, sin confines rígidos entre los géneros textuales.

Quiche: The Community of Utatlán", en Dwigh Wallace, y R. Carmack, *Archaeology and Ethnohistory of the Central Quiché*, Institute of Mesoamerican Studies, State University of New York, publ. 1, Albany, 1977, pp. 13-17.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> P. Johansson, *Voces distantes de los aztecas*, *op. cit.*, pp. 63-66; L. Schultze Jena, *op.cit.*, pp. 52-54; Ruth Bunzel, *Chichicastenango*, *A Guatemalan Village*, University of Washington Press, Seattle, 1959, pp. 16-20.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> La idea de la alienabilidad de la tierra es un concepto moderno, que se ha desarrollado en occidente en los últimos cuatro o cinco siglos. Por este proceso, la tierra se ha trasformado en una realidad abstracta, una herramienta de producción, despojada de valores culturales, políticos y religiosos. Esto determina también un efecto de abstracción de las relaciones sociales y de los objetos a los que se refieren dichas relaciones. Por otro lado, en las sociedades tradicionales, la comunidad de las tierras era una garantía de supervivencia individual y colectiva. Maurice Godelier, "Simbológica del cuerpo, orden social y lógica del poder", entrevista realizado por Marie-Odile Marion, en M. O. Marion, *Simbológicas*, Plaza y Valdés-CONACULTA, México, 2002, pp. 36-37.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> M. de la Garza, *Literatura maya*, *op.cit.*, pp. 43-46; R. Carmack y J. Mondloch, "Introducción" al *Título de Yax y otros documentos quichés de Totonicapán, Guatemala*, *op. cit.*, pp. 11-13.

Cabe señalar también que don Juan Cortés, decimocuarta generación de señores k'iche' citado en el *Popol Vuh*, participa con otros caciques en la redacción de varios documentos legales, como los Títulos de los antiguos nuestros antepasados, los que ganaron estas tierras de Otzoya ...<sup>145</sup>, el Título real de don Francisco Izquin Nehaib<sup>146</sup> y el Título de los indios de Santa Clara la Laguna. 147 En estos textos, don Juan Cortés marca con mojones los linderos de sus tierras y declara el derecho de su linaje sobre el territorio. Junto a él, también el hermano don Juan Rojas tuvo privilegios durante la colonia, como la exención de tributos, <sup>148</sup> la tenencia de tierras y el acceso a mano de obra subalterna, según la aplicación de las Leyes de Indias. Éstas miraban a conceder beneficios a los caciques indígenas para promover su integración en el sistema colonial y trasformarlos en los responsables de la recolección de los tributos. 149

La presencia de estos documentos de tierras firmados por los mismos miembros del linaje del Popol Vuh demuestra que esta última obra no agota las finalidades de los títulos territoriales, sino que tiende hacia otra función comunicativa. Juan de Rojas y Juan Cortés, efectivamente, entre 1558 y 1583 redactan documentos legales de tierras, que habrían sido meras repeticiones inútiles si el manuscrito alfabético del Popol Vuh (fechado aproximadamente entre 1554 y 1562)<sup>150</sup> hubiera tenido la misma finalidad.

Por estos elementos, se puede deducir que la función del manuscrito alfabético del Popol Vuh no era la de comprobar la extensión territorial del linaje Kaweq, sino la de afirmar, frente al mundo occidental y a la misma comunidad, la cohesión histórica y cultural de la comunidad k'iche' representada por sus señores. Más que de título de tierras, sería más correcto hablar de "probanza de linaje y méritos" en sentido lato, género legal que incluye también los documentos de tenencia de la tierra, pero sin agotarse en ellos. 151

Analizado en el contexto colonial, el manuscrito hoy perdido del Popol Vuh parece responder a múltiples finalidades. Por un lado comprueba frente a las autoridades coloniales la ascendencia real de los caciques k'iche'. Esto produce la exención de tributos y la afirmación del derecho sobre sus antiguos súbditos 152 y, sólo indirectamente, sobre las tierras que habitan. Por otro

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Crónicas indígenas de Guatemala, op. cit., p. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> *Ibídem*, p. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> *Ibídem*, p. 173.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Los tributos de los que los señores estaban exentados consistían esencialmente en miel, cacao, maíz, algodón, mantas, gallinas de Castilla, en algunos casos chile y petates. Sin embargo, algunas peticiones y quejas legales demuestran que también los caciques estaban reducidos a una condición de servidumbre y miseria. Relaciones

geográficas del siglo XVI: Guatemala, ed. de R. Acuña, UNAM, México, 1982, pp. 49 y 159.

149 Pedro Carrasco, "Don Juan Cortés, cacique de Santa Cruz Quiché", Estudios de Cultura Maya, vol. VI, 1967, pp. 263-265; Francis Polo Sifontes, "Prólogo", Crónicas indígenas de Guatemala, op. cit., p. X; E. Zamora, op. cit., pp. 210-211; R. Carmack, Evolución del reino quiché, op. cit., p. 294.

<sup>150</sup> R. Carmack y J. Mondloch, "Introducción", Título de Yax y otros documentos quichés de Totonicapán, Guatemala, op. cit., p. 12. Para Himelblau, la fecha de redacción sería posterior a 1558: J. Himelblau, op. cit., pp. 14-15. F. Polo Sifontes, op.cit., pp. X-XV.

<sup>152</sup> R. Carmack, Evolución del reino quiché, op. cit., pp. 299-301.

lado, frente a la misma comunidad es una clave de afirmación cultural en un contexto social hostil y adverso. Para consolidarse como pueblo, los narradores k'iche' declaran su universo religioso y sus coordenadas culturales, encontrando en el espacio y en el tiempo una fuente de continuidad generacional.

Podemos decir que el Popol Vuh es un documento de tierras en el sentido que es una gran metáfora de la identidad entre el hombre, la tierra y el cosmos. Como probanza legal, afirma a través de su historia y de sus mitos que existe una comunión profunda entre la humanidad de maíz y su espacio y que no es posible separarlo, venderlo y conquistarlo. Cabe señalar también que la elaboración de las genealogías reales no empieza con la colonización occidental, ya que entre los mayas prehispánicos es común la costumbre de registrar la sucesión de las generaciones y de los linajes nobles, como atestiguan las fuentes de la primera época colonial y las inscripciones jeroglíficas. 153 Por esto me parece importante considerar el Popol Vuh como la elaboración de tradiciones ya existentes en la época prehispánica, que adquieren nuevas lecturas en el contexto de la colonia. Las palabras de Bartolomé de las Casas sobre los registros históricos de los mayas de Guatemala (Vera Paz) son elocuentes a este respecto:

Estos cronistas tenían cuenta de los días, meses y años, y aunque no tenían escritura como nosotros, tenían empero sus figuras y caracteres que todas las cosas que querían significaban, y déstas sus libros grandes, por tan agudo y sotil artificio, que podríamos decir que nuestras letras en aquello no les hicieron mucha ventaja. Déstos libros vieron algunos nuestros religiosos, y aun yo vide parte, los cuales se han quemado por parecer de los frailes, pareciéndoles, por lo que tocaba a la religión, en este tiempo y principio de su conversión quizás no les hiciese daño. 154

Reducir el valor del *Popol Vuh* a una sola de sus funciones comunicativas significa perder gran parte de la polisemia textual. Es innegable que el manuscrito del *Popol Vuh* que conocemos hoy es el resultado de la colonización europea, de la introducción del alfabeto latino y de la ocasión que determinó la transcripción de las tradiciones prehispánicas en un libro. El texto fue usado también como fuente para la redacción de títulos de tierras y tal vez también como documento de probanza del linaje. Sin embargo, el Popol Vuh es mucho más que esto: es una expresión poética original del mundo maya, es una lectura simbólica del universo que rodea a la humanidad de maíz y, por último, es un ejemplo de la peculiar elaboración mítica de arquetipos universales, que han orientado y siguen orientando la interpretación de la realidad de todas las culturas.

<sup>153</sup> M. de la Garza, "Popol Vuh, la memoria reencontrada", trabajo mecanografiado, p. 25.

<sup>154</sup> B. de las Casas, *op. cit.*, t. 2, p. 505.

# Parte II

Núcleos simbólicos e isotopías del Popol Vuh

# 3. El agua y el fuego, instrumentos simbólicos de purificación y de regeneración

El estudio del simbolismo del *Popol Vuh* se revela fundamental a la hora de comprender la significación múltiple de la obra y los nexos entre los distintos episodios. En primer lugar cabe señalar que el lenguaje mítico se basa esencialmente en lecturas simbólicas de la realidad. Esto no significa que la función mítica se reduzca a la representación simbólica de un problema o de un fenómeno natural, ya que el mito puede conseguir distintas finalidades, como el entretenimiento, la afirmación de la cohesión social, la actuación simpatética sobre la realidad y la conservación de la memoria histórica. El simbolismo textual representa un problema complejo y a la vez central en la lógica de la comunicación por su carácter ambiguo y su capacidad polisémica. Además, constituye la esencia misma y la función portante del discurso mítico, así como de otras expresiones poéticas.

A partir de la teoría de Paul Ricoeur<sup>2</sup>, es posible reconocer un valor epistemológico a los símbolos, ya que activan dos o más ideas a la vez, ampliando las posibilidades semánticas de la realidad y connotando el referente primario de otras significaciones. El desarrollo del simbolismo revela que el lenguaje denotativo no es apropiado a la representación cabal de la realidad y que necesita de conexiones entre diferentes planos y manifestaciones. Además, esto demuestra también que las comunidades humanas perciben un orden simbólico que no coincide con el del mundo natural, pero que desarrolla con él una relación de complementariedad. Los fenómenos físicos necesitan de una nueva lógica espacial y temporal para ser significativos, así como la vida espiritualidad se concretiza y se revela a través de los elementos naturales. Los símbolos sirven de conectores entre ambos planos.

El simbolismo del *Popol Vuh* es bastante complejo, porque actúa sobre distintos niveles conceptuales. Es posible reconocer por un lado elementos clave del pensamiento religioso mesoamericano, como los animales, la vegetación, las aguas, el fuego y el espacio, signos que remiten a significaciones segundas respecto al significado literal. En la mayoría de los casos estos factores representan modelos arquetípicos de decodificación simbólica de la realidad y aparecen también en otras culturas con significaciones matizadas<sup>3</sup>. Por esta razón considero muy interesantes las aportaciones de la historia de las religiones al estudio del lenguaje mítico del *Popol Vuh*, ya que las asociaciones arquetípicas identificadas entre distintos fenómenos pueden aclarar nudos semánticos complejos del texto. Esto no significa la aplicación de modelos interpretativos

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> G. Kirk, *op.cit.*, pp. 262-270; M. de la Garza, "El mito de los orígenes como principio de identidad comunitaria: un ejemplo en el mundo maya", *op.cit*, p. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>P. Ricoeur, *La metáfora viva*, op. cit., pp. 110-117.

elaborados *a priori*, sino la reflexión sobre los valore arquetípicos que un nudo simbólico representa en el texto.

En la obra es posible reconocer distintas isotopías, o sea "conjuntos de categorías semánticas que hacen posible la lectura uniforme del relato". Estos ejes desarrollan y profundizan los núcleos semánticos principales del *Popol Vuh y* permiten una constante reactivación del simbolismo de la obra. Las isotopías se construyen alrededor de los elementos clave de la realidad que rodea al hombre mesoamericano: las aguas, el fuego, la vegetación, el mundo animal y el espacio. Estos elementos constituyen instrumentos fértiles de lectura de la polisemia textual y serán analizados en los apartados siguientes según las relaciones semánticas que contraen.

Es interesante observar que estas líneas simbólicas se presentan en pasos distintos de la obra, con una significación interdependiente que confluye entre un elemento y otro. La continuidad simbólica se verifica también entre los episodios cosmogónicos del *Popol Vuh* y los de contenido político de los últimos folios, demostrando de esta forma que el texto responde a dinámicas narrativas uniformes, a pesar de la aparente fragmentación estilística y temática. Por todos estos elementos considero más oportuno organizar el análisis simbólico del texto según la red de relaciones latentes entre las distintas isotopías más que según la organización superficial de la trama.

### 3.1. El simbolismo acuático

### 3.1.1. Las aguas de la creación

El primer hilo que da cohesión a la obra está representado por el simbolismo acuático, central en la significación del texto. Desde las primeras páginas el agua se manifiesta como un elemento fundamental para el surgimiento de la vida. El agua es la materia primigenia de la cual brota la vida. La creación del mundo se lleva a cabo como el modelado de un elemento preexistente, sustancia sagrada y fuente de fertilidad. La definición de los dioses creadores como Tz'aqol/ B'itol alude claramente a su función demiúrgica, ya que la raíz *tz'aq* indica la formación de paredes y *b'it* el moldeado de objetos de barro. Esto significa que el acto cosmogónico supera la creación de la materia y se dirige a la instauración de un orden vital en el silencio primigenio.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Margareth McClear reconoce cinco temas míticos universales, presentes también en el *Popol Vuh*: el robo del fuego, el diluvio, el renacimiento de los héroes, el embarazo de una virgen y el inframundo. M. McClear, *op. cit.*, pp. 128-129.

<sup>4</sup> A. Greimas, *op. cit.*, pp. 41-42.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 441; F. Ximénez, *Primera parte del Tesoro ..., op. cit.*, p. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Por otro lado, en el *Génesis* bíblico se observa la presencia del Dios todopoderoso, creador del cielo y de la tierra: "En el principio creó Dios el cielo y la tierra. La tierra era algo caótico y vacío, y tinieblas cubrían la superficie del abismo, mientras el espíritu de Dios aleteaba sobre la superficie de las aguas.

Lo que la cosmogonía del *Popol Vuh* parece indicar es que el surgimiento de la vida no se debe a la creación de nueva materia, sino de un equilibrio entre elementos complementarios que ya existían pero que todavía no habían sido relacionados. La vida surge por la relación entre los elementos complementarios, que a partir de este momento adquieren una polaridad y una función específica en relación al otro.

Lo que me parece sumamente interesante es la percepción de la vida como la compenetración de energías universales, celestes y telúricas. Esto no significa sólo la creación de un espacio en donde generar la vida vegetal, animal y humana, sino la formación de las fuerzas sagradas imprescindibles para tal generación. O, dicho de otra manera, el espacio adquiere una específica connotación simbólica como dimensión del encuentro entre opuestos y fuente de energías divinas.

A la luz de estas consideraciones, se puede comprender que el acto cosmogónico vincula el cielo y la tierra como equilibrio vital fundamental. Por otro lado este mismo espacio cósmico es una representación simbólica del orden sagrado universal, mucho más amplio, que justifica y encuentra una justificación en la materia recién plasmada. La lectura simbólica de la cosmogonía del *Popol Vuh* prevé entonces un doble movimiento semántico: desde un significado literal, las dinámicas de la conformación física del cosmos, hasta un significado segundo, la creación de un equilibrio entre energías sagradas que originan la vida. Cada nivel semántico amplía y concretiza su valor por medio de la relación con el otro, así como la materia telúrica adquiere una función en el cosmos por medio de su interacción con la dimensión celeste.

Cabe señalar también que el equilibrio binario de la cultura maya se extiende mucho más allá de la connotación espacial (cielo/ tierra), incluyendo la sucesión entre fases temporales complementarias (el día/ la noche) y principios generativos masculino y femenino. La relación cosmogónica entre el cielo y la tierra, entonces, adquiere una implicación universal, como instauración de un nuevo orden espacial, temporal y de regeneración. Estamos en una dimensión mítica, claro está, antes de la creación del tiempo cronológico. Sin embargo, la relación espacial entre el cielo y la tierra permite la creación de las secuencias temporales y a la sucesión de las generaciones.

El agua representa en todas las culturas una fuente de vida, de fertilidad y de purificación<sup>7</sup>. En el *Popol Vuh* el elemento acuático tiene una carga simbólica universal, vinculada con la formación de la vida y la regeneración, pero adquiere connotaciones específicas en la organización

Dijo Dios: "Haya luz" y hubo luz. Vio Dios que la luz estaba bien y separó Dios la luz de las tinieblas. Llamó Dios a la luz "día", y a las tinieblas llamó "noche". Y atardeció y amaneció el día primero". "Génesis", en *Biblia de Jerusalén*, Aldus, Madrid, 1972, p. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, p. 9.

narrativa. En primer lugar, el mar del que se levanta la tierra es un agua telúrica y matricial, vinculada con la fertilidad femenina y con la vegetación. El surgimiento de las montañas, en efecto, puede ser leído como una manifestación simbólica del nacimiento de la vegetación, que emerge a través del agua telúrica hacia el cielo. Los cerros y los relieves montañosos constituyen el contexto ambiental de la vegetación y al mismo tiempo representan su manifestación simbólica, el movimiento desde la tierra al cielo o desde la oscuridad a la luz. El desplazamiento de las montañas puede ser una prefiguración de las germinaciones vegetales, en particular del maíz, e indicar la instauración de un ciclo universal de vida, muerte y regeneración a través del agua del mar.

En este caso, la sustancia acuática propicia el nacimiento vegetal, representado metonímicamente por las montañas, espacio masculino que se contrapone a los valles femeninos. En este mismo fragmento, en efecto, se alude a la siembra de la milpa por la repetición de la fórmula "que se siembre/ que amanezca", que acompaña la actividad intelectual de los dioses y connota la creación del mundo de la función de germinación vegetal. La siembra y la planeación del hombre verdadero connotan el episodio cosmogónico del valor sagrado de la planta y de su función vital en el universo maya.

El agua de la que se levanta la tierra es todavía virgen y por esto mantiene intacta su carga infinita de fertilidad<sup>8</sup>. El nacimiento inmediato de los pinares y cipresales sobre la superficie terrestre es propiciado por el mar que se retira y a la vez fertiliza la tierra. Es un agua de manantial, que no ha sido tocada todavía por los rayos solares o la lluvia y que está en contacto directo con la oscuridad nocturna y femenina y por eso contiene la carga sagrada necesaria para la creación de la vida.

Q'ukumatz se encuentra sumergido en el agua clara de la creación, asociada en paralelismo a las plumas del quetzal y del ranchón que envuelven al dios. Además de la relación metafórica entre el mar y las plumas por el color verde de ambos elementos, la metáfora subraya el valor sagrado de la sustancia acuática, capaz de entrar en equilibrio con los elementos complementarios y por esto de producir vida. Se observa también que el adjetivo que define el agua del mar en este paso es sagtetoj, de sag, "blanco, luminoso", normalmente asociado a la luz y a las fuentes espirituales de sustentamiento. Lo verde del agua y de las plumas indica el centro del universo donde pueden confluir las energías divinas para el acto cosmogónico<sup>10</sup>.

Se puede decir que en este paso Q'ukumatz no sólo participa en la creación con su palabra, sino que también representa el centro del universo. Con su posición axial en efecto permite la

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Todavía hoy en día, se usa el agua virgen que se ha quedado una noche al contacto con la oscuridad y con la energía nocturna para los rituales de fertilidad de la tierra. D. Guarchaj, comunicación personal. Véase también J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, p. 8. 

<sup>9</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 350.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., p. 42.

formación del cosmos. Cabe señalar también que la serpiente, que compone el nombre y la esencia de la deidad, en su compleja simbología está asociada al agua, como energía divina que fecunda el universo<sup>11</sup>. Q'ukumatz, entonces, como dios creador tiene múltiples relaciones con la sustancia acuática: por un lado a través del símbolo de la serpiente y del color verde, por otro lado por medio de la identificación metafórica entre el mar y sus plumas, ambos fuentes de fertilidad.

Todas las connotaciones apuntan hacia el papel fundamental del dios en la cosmogonía maya, ya que representa la compenetración de elementos opuestos en el centro y la fertilidad inagotable del agua primigenia. A través de las asociaciones verbales con elementos presentes en el acto cosmogónico, el agua adquiere implicaciones vitales cada vez más profundas y complejas, relacionadas no sólo con la fertilidad de la tierra, sino también con las fuentes de energía sagrada y los principios espirituales de su universo religioso.

En muchas culturas, las aguas de la creación son un símbolo de lo indiviso, el caos primigenio que la muerte permite superar. El mar encierra todas las virtualidades y los gérmenes, como matriz cósmica y sustento de la creación<sup>12</sup>. Puede tener también implicaciones simbólicas temporales, ya que contiene el principio y el final de todas las cosas, que vuelven al agua por disolución y regresión. El mar, en particular, implica la coexistencia de distintas posibilidades virtuales, todas realizables. Al mismo tiempo es una fuente de destrucción y de aniquilamiento, como regreso a lo pre-formal<sup>13</sup>. Engloba el nacimiento y la destrucción y, en la óptica maya, la posibilidad de regeneración y renovación.

Por estas razones la cosmogonía del *Popol Vuh* se puede leer también como un renacimiento de la materia preexistente, que los dioses regeneran con un rito de transición. Este aspecto me parece particularmente significativo de la génesis mesoamericana, ya que no se trata de una creación ex nihilo, sino de una regeneración para que el universo surja con las características necesarias a la formación del hombre. El agua purifica la tierra, la fertiliza y la somete a una renovación ritual de manera que pueda adquirir un papel activo en el equilibrio del cosmos.

En este caso, el agua funciona simbólicamente como fuente de purificación y de regeneración, que después de una muerte iniciática confiere a la tierra una nueva función. Esta misma transición se puede considerar a nivel temporal, porque hay una clara contraposición entre la oscuridad primigenia y la futura formación del sol y de la luna o sea del tiempo. Esto nos permite entender la fuerte conexión entre los episodios del Popol Vuh e interpretar el acto cosmogónico como una primera etapa del desarrollo mítico de las siguientes secuencias textuales.

 $<sup>^{11}</sup>$  M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., p. 221.  $^{12}$  M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., pp. 178-181.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Ibídem.

La transición de la materia de un estado pre-formal a una condición ordenada indica el paso desde una oscuridad caótica e indistinta a la regularidad de las etapas cronológicas día-noche; claridad-tinieblas. Por otro lado, también la formación del sol y de la luna profundiza el significado de la oscuridad primigenia, que adquiere una función específica en oposición a la luz solar. La noche de la formación se afirma en cuanto oscuridad precisamente en oposición a la luminosidad posterior.

Esto revela una clara conexión narrativa en los relatos míticos del *Popol Vuh*, ya que cada episodio abre paso al siguiente y asume una nueva significación en relación con el otro. A la luz del desarrollo mítico, las agua marinas pueden ser interpretadas como un símbolo temporal, en que todo nace, se destruye y sobre todo evoluciona, fluye desde una condición indistinta hasta una implicación cronológica cíclica. El simbolismo acuático de la cosmogonía mantiene activas sus múltiples capas semánticas, desde una implicación de fertilidad inagotable relacionada con la vegetación, hasta una función de purificación de la materia informe e instrumento de transición entre condiciones espaciales y temporales.

Para entender el significado simbólico de las aguas en la obra, es necesario considerar su condición específica de aguas marinas o sea de conjunto infinito de sustancia acuática. En primer lugar la materia cósmica está indicada con el difrasismo "cielo/ tierra/ lago/ mar", que sugiere el valor sagrado de los principios complementarios, en que "lago/ mar" representan el punto de transición entre ambos elementos. La asociación léxica "lago/ mar", además, desarrolla como principio de identidad la extensión de la masa acuática y su carácter telúrico.

Los mismos dioses creadores Tz'aqol, B'itol, Alom, K'ajolom, Tepew, Q'ukumatz son "corazón del lago/ corazón del mar/ el que hace trastos verdes/ el que hace jícaras verdes" (párr. 2)<sup>14</sup>, autores de la cosmogonía que se lleva a cabo en las aguas. A través de la asociación con las deidades creadoras, el mar y el lago adquieren la connotación de energía vital, que por medio de los dioses se expande a todo el universo. Los dioses mencionados explican su acción complementaria a la de Juraqan, Uk'ux Kaj, "corazón del cielo". Las deidades, además de ser expresión de un único principio creador, representan la coparticipación de fuerzas complementarias en la formación de la vida: las aguas telúricas por parte de Q'ukumatz, y la materia celeste por parte de Juraqan.

La definición metafórica de los dioses ayuda a comprender el valor de las aguas del mar primigenio como contraparte del cielo en el equilibrio del cosmos. En esta perspectiva, el agua asume la connotación matricial complementaria, normalmente atribuida a la tierra, en una fase en que la sustancia telúrica todavía no ha manifestado una función específica. Resulta claro que el agua afirma su carácter polivalente según las asociaciones verbales y el contexto narrativo en que está

-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> PV, p. 21.

mencionada. Cabe mencionar, también, que el difrasismo "lago/ mar" no es casual, puesto que parece ubicar el centro de la creación en el espacio geográfico de los k'iche', alrededor del lago Atitlán. En este caso, el texto identifica su territorio con el espacio de la cosmogonía y lo connota como lugar sagrado donde surgió la vida.

En el contexto colonial, los narradores del Popol Vuh contraponen su cosmovisión a la perspectiva geográfica y religiosa impuesta por los conquistadores y confieren a la cosmogonía una connotación política. A través de los relatos cosmogónicos, afirman su identidad cultural en la relación con el espacio y declaran la continuidad histórica de su comunidad desde los orígenes de la vida del universo. El poder de generación inagotable del mar de la creación se manifiesta en el agua del lago y lo transforma en un espacio sagrado, instrumento de fertilidad y fuente de identidad cultural.

El valor telúrico de las aguas del mar se mantiene inalterado en la formación de los primeros ríos, que corren entre las cuestas de las montañas. En el ejemplo que sigue se observa que la función fertilizadora del mar confluye en los manantiales y arroyos que plasman los primeros relieves.

Primero, pues, nació la tierra las montañas los valles se mostraron los caminos del agua caminaron sus piernas entre las montañas solamente se muestra que existía el agua entonces aparecieron las grandes montañas (párr. 5)<sup>15</sup>

Los ríos contienen el excedente acuático del mar primigenio, que en su recorrido por la tierra ha formado las montañas y los valles. El camino de los ríos, en efecto, sigue desarrollando la cosmogonía, ya que permite la distinción entre áreas complementarias, o - mejor dicho - entre partes masculinas (las montañas) y otras femeninas (los valles). Los arroyos mantienen la connotación de las aguas de la creación, ya que su paso por la superficie de la tierra dispone el espacio para el desarrollo de la vegetación y de la vida animal. También en este caso, los ríos transportan aguas telúricas, femeninas y todavía vírgenes, que fertilizan la tierra y crean por su contacto los primeros árboles.

El agua instaura un nuevo equilibrio sobre la tierra, vivifica su capacidad de reproducción y prepara al encuentro entre energías complementarias. Esto revela que la cosmogonía en el Popol Vuh no es un acto instantáneo y uniforme, sino al contrario un proceso dinámico de renovación constante del espacio cósmico. La tierra manifiesta un papel específico por la unión con el cielo, las montañas se definen por la formación de los valles, la oscuridad adquiere sentido por la futura creación de la luz, el caos por la determinación de sus partes integrantes. El conector que facilita el

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> PV, p. 26.

contacto entre elementos distintos es precisamente el agua, que opera la transición entre las condiciones espaciales y temporales.

Desde estas reflexiones, podemos comprender la concepción k'iche' de la vida como un proceso dinámico y continuo. El acto intelectual de los dioses sólo abre una serie infinita de posibilidades, que se realizan por la relación recíproca entre los distintos elementos. El aspecto más interesante, a mi parecer, es el dinamismo que sostiene la existencia cósmica, ya que la vida supera la idea de sustancias anímicas separadas y se dirige a la interacción entre diferentes planos.

La concepción de la vida del universo como compenetración entre aspectos y niveles existenciales revela un pensamiento muy refinado y complejo sobre el significado del cosmos y el papel del hombre en este equilibrio. Se podría sintetizar que los narradores del *Popol Vuh* conciben la cosmogonía como la instauración de un movimiento, que se genera y se alimenta a través del contacto entre distintos elementos. Éstos no se refieren sólo a sustancias complementarias, sino también a distintos niveles de la existencia del cosmos, la física y la espiritual, la proyección atemporal y cronológica, la energía femenina y masculina, la vida y la muerte.

Me interesa subrayar que el mito cosmogónico no se agota en los primeros folios del documento, sino que sigue a lo largo de las distintas creaciones humanas, ya que la vida es un proceso constante e inacabado que expresa nuevas posibilidades según el encuentro entre sus diferentes manifestaciones. Las aguas del mar consienten la primera transición entre la materia indistinta y las formas diversificadas. La sustancia acuática sigue actuando sobre la tierra para la formación de nuevas generaciones, de los ciclos vegetales y del tiempo, fertilizando el espacio y creando una diferenciación necesaria para la relación dialógica entre las partes.

### 3.1.2. El mar como lugar de transición

El valor simbólico del mar como instrumento de transición se encuentra en el episodio relativo a la migración de Tulan de los primeros antepasados. A pesar de la real localización geográfica de la capital y del eventual carácter histórico del viaje, no me parece un detalle de poca cuenta la relación de la ciudad con las orillas del mar. La identificación de Tulan con el oriente y sus connotaciones simbólicas son claras y remiten al origen de su unidad política. En este momento me interesa discutir las implicaciones acuáticas del viaje de los antepasados y la relación de la capital con la otra orilla de su espacio político.

El tránsito por el mar podría reflejar una influencia bíblica asimilada en la época colonial. Sin embargo, la presencia del agua en el episodio citado del *Popol Vuh* se connota de implicaciones simbólicas específicas, que permiten leer la migración de los antepasados como un rito de

transición. En los ejemplos que siguen, se pueden observar las menciones en el Popol Vuh a la ubicación de Tulan en el otro lado del mar.

No está claro cómo pasaron aquí por el mar así como si no fuera mar pasaron aquí solamente sobre piedras pasaron aquí estaban las piedras en la arena. Entonces les pusieron nombre: Chilochik Ab'aj B'oqotajinaq Sanayueb' es el nombre que les fue dado por los que pasaron aquí en el mar se dividió en sí el agua pasaron aquí. (párr. 58)<sup>16</sup>

Así, pues, fue la desaparición la destrucción de B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam.

Fueron los primeros hombres que vinieron de allá, del otro lado del mar allá a la salida del sol. (párr. 70)<sup>17</sup>

Entonces recibieron allá del otro lado del mar la escritura de Tulan su escritura dijeron ahí su entrada ahí en sus palabras (párr. 72)<sup>18</sup>.

Ch'aga palo significa en k'iche' actual "el país que está del otro lado del mar", de ch'aga, "otro lado, país lejano, en el extranjero" y palo, "mar". La ubicación de Tulan, entonces, podría referirse a la percepción colonial de otra capitanía, que podría ser México u Honduras, como se ha sostenido, <sup>19</sup> o más bien otra unidad territorial que se reconoce como ajena y distinta de la propia.

Yo no creo que en una época tan temprana de redacción del documento ya se hubiera desarrollado entre las comunidades indígenas una concepción territorial con base en la repartición colonial. Considero más apropiado identificar este espacio simplemente con un organismo indígena distinto, que no responde a la misma identidad político-territorial. Por eso, me parece probable que se tratara de una entidad que no compartiera con los k'iche' la misma historia y el mismo desarrollo político.

La única información certera que podemos sacar del documento es que Tulan se percibe como un espacio político autónomo, identificado como "otro" respecto a los reinos del altiplano guatemalteco. El análisis de los pasos citados puede revelar otros elementos interesantes. En primer lugar, como ya he sostenido anteriormente, la disposición de Tulan en el oriente para mí responde a una lógica simbólica más que a su real colocación, ya que otros grupos, como los q'aq'chikel, la

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> PV, p. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> *PV*, p. 172. <sup>18</sup> *PV*, p. 174.

ubican en el poniente<sup>20</sup>. La relación con el oriente indica el valor sagrado de la capital y su percepción como origen de su universo político, sin que se pueda considerar como un punto cardinal.

También la ubicación de la ciudad del otro lado del mar ofrece una interpretación simbólica más que una indicación geográfica específica. El agua está asociada al origen de la vida política también en la migración de los aztecas de Aztlán, lugar mítico construido en medio del agua según la *Crónica Mexicáyotl*<sup>21</sup>. El mismo nombre de la ciudad remite a *atl*, "agua" y al locativo *atlan*, "en el agua" Por esta razón, la relación de Tulan con el agua no puede ser considerada como una referencia a la real localización geográfica de la ciudad, sino de su valor simbólico, como punto de origen de su vida colectiva.

Esto significa que la ciudad mítica de Nakxit podía estar localizada concretamente en cualquier rumbo cardinal, más acá o más allá del mar, pero su lectura simbólica la asocia al nacimiento del sol, al agua y al origen de su viaje de transición. La discrepancia entre el referente real y su proyección simbólica determina un excedente de sentido que connota la ciudad como raíz de su dimensión política. Aún más, si Tulan estuviera realmente ubicada en el oriente, del otro lado del mar, su función simbólica no sería significativa, ya que su valor cardinal sería relativo a la posición de los pueblos asentados en otro rumbo.

El fragmento del *Popol Vuh*, en cambio, connota Tulan como centro cultural, independientemente de la relación geográfica con otras unidades políticas. Es precisamente su distinta ubicación lo que hace significativa la indicación simbólica, porque la tensión semántica creada entre el referente y su expresión figurada activa en la mente del destinatario las implicaciones vitales y sagradas del rumbo cardinal. Por esta razón considero más probable que la ubicación de Tulan no coincidiera con el oriente, ya que esta discrepancia subraya los valores simbólicos de la significación segunda. La migración de los antepasados, además, recoge un hecho mitificado a través de varias generaciones, superando cualquier precisión espacio-temporal.

La misma consideración se podría extender también a la inmensidad de las aguas que los antepasados tuvieron que superar. El texto enfatiza con insistencia la dificultad de la migración y la extensión acuática que los ancestros encontraron en su camino. La superación de las aguas puede ser leída como un instrumento de transición, que confiere a los antiguos padres una nueva dignidad y un nuevo estatus político. El agua en este caso representa la sustancia sagrada que permite la

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Las interpretaciones han sido múltiples. Véase la introducción de A. Recinos, *Memorial de Sololá; Título de Totonicapán*, *op. cit.*, pp. 14-16; D. Contreras, *op. cit.*, p. 4.

<sup>&</sup>quot;Testamento de los Xpantzay", en *Crónicas indígenas de Guatemala*, op. cit., p. 153; *Memorial de Sololá*, op. cit., p. 40

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Fernando Alvaro Tezozómoc, *Crónica Mexicayótl*, UNAM, México, 1992, p. 15.

transición. Purifica y actúa una renovación de los hombres que allí se sumergen porque anula su pasado.<sup>23</sup> El paso del mar es indicativo de la iniciación a la que se someten para volver al altiplano de Guatemala con un nuevo papel político. El viaje a Tulan, en efecto, inserta a los antepasados k'iche' en un sistema político e histórico más amplio y reescribe su historia a partir de este evento fundador. También en este caso, las aguas del mar funcionan como símbolo de transformación desde lo indistinto y pre-formal a la creación de un estado organizado, con un preciso aparato social y cultural. La travesía por el mar participa en la articulación del mito fundacional de los k'iche'.

Más allá de una posible contaminación bíblica en el cruce y la división del agua, me parece plausible también una interpretación del mar como medio de comunicación: en evolución y a la vez estable, líquido y al mismo tiempo compacto. En primer lugar, el episodio subraya el carácter prodigioso de los primeros padres que cruzan la extensión de las aguas como si fuera tierra, actuando una transformación de la materia. Por otro lado, las aguas marinas expresan su valor polisémico, como obstáculo e instrumento de contacto, renovación y caos primigenio, fuente de vida y posible peligro mortal.

La referencia al traslado sobre las piedras alineadas no me parece casual en la lógica simbólica, sino al contrario significativa de la función ritual de la peregrinación, que transforma la extensión acuática en un medio de contacto entre las regiones. El cruce sobre barcos hubiera subrayado el valor del agua de separación y alejamiento. El camino a pie, según mi opinión, enfatiza la continuidad vital entre los territorios y la confluencia política entre las dos áreas.

También en este caso, el agua manifiesta valores cambiantes que enriquecen la significación textual. La mención del mar que separa los k'iche' de Tulan, en síntesis, no parece tener un carácter referencial, sino simbólico, para indicar el valor iniciático de su viaje y la transformación de su estatus político. El paso a través del agua resulta ser la actualización de un esquema mítico presente en toda Mesoamérica, en que los personajes centrales cruzan la extensión marina durante su peregrinación.<sup>24</sup>

Aun la escritura traída del oriente, del otro lado del mar, sigue esta misma razón simbólica, ya que se concibe como medio de comunicación y como evento que funda su historia y su cronología. A través del mar, la escritura adquiere una nueva connotación y participa del mismo proceso de transición. La escritura de Tulan sirve para intercambiar mensajes "dijeron ahí su entrada/ ahí en sus palabras (párr. 72)<sup>25</sup>, pero sobre todo es el instrumento de una nueva percepción

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Alonso de Molina, Vocabulario de la Lengua Castellana y Mexicana y Mexicana y Castellana, Porrúa, México,

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, *op. cit.*, p. 184. <sup>24</sup> A. López Austin, *Hombre-dios*, *op. cit.*, pp. 92, 93.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> PV, p. 174.

de su identidad política, para asimilarse a través de la comunicación verbal a una unidad cultural más amplia.

# 3.1.3. La lluvia y la resina

El agua funciona en muchos pasos de la obra como forma de comunicación y fertilización. Sin embargo, en otras ocasiones las aguas son un instrumento de destrucción. Es el caso del agua que deshace la generación de lodo y de la lluvia que aniquila a los hombres de palo.

(...)
solamente uno es el movimiento de su mirada
solamente está fija su mirada
no mira hacia atrás.
Habla primero
pero no tiene pensamientos
solamente se deshace directamente en el agua (párr. 7)<sup>26</sup>

Así, pues, fue su muerte los inundaron: vino una gran resina del cielo (...)

Hubo el despedazamiento de sus rostros porque no tenían pensamientos frente a su madre

frente a su padre también Uk'ux Kaj Juraqan, sus nombres

Por ellos se puso negra la superficie de la tierra empezó una lluvia negra lluvia de día lluvia de noche (párr. 9)<sup>27</sup>

Se puede observar que en estos dos episodios de destrucción el agua expresa significados simbólicos cambiantes. En el primer caso, los hombres de lodo regresan a través del agua a un estado pre-formal, a la materia primigenia de la que habían salido. Se trata de un regreso a los elementos matriciales de la tierra y las aguas que habían formado su cuerpo. No se verifica una verdadera destrucción, sino un ciclo de asimilación de una fase a la siguiente<sup>28</sup>. Los hombres de barro no habían logrado distinguirse de la materia de la que habían sido creados y por eso regresan simbólicamente a su estado prenatal. Indican lo indiferenciado y por eso se asimilan a las aguas indistintas de la creación.

Es interesante notar que las aguas que operan la aniquilación son femeninas y que eso facilita la regeneración. La materia que se inmerge en el agua pierde sus confines y sus formas, pero al mismo tiempo se fertiliza y adquiere nuevas e infinitas potencialidades vitales<sup>29</sup>. Por eso, la tierra que había formado a la primera humanidad se dispone a través de la purificación acuática a una

-

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> PV, p. 30-31.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> *PV*, p. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., p. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Ibídem.

nueva creación. En este episodio, la asimilación por parte del agua permite la generación siguiente y representa una primera etapa de una cosmogonía compleja. La tierra de la generación de barro se fertiliza y se purifica en el agua para crear la vegetación necesaria a la segunda generación, los hombres de *tz'ite'*.

El elemento acuático actúa en este caso una aniquilación y una regeneración, ya que los hombres de lodo adquieren su verdadera función en la indeterminación del agua. Su papel específico no consiste entonces en su vida diferenciada, sino en su asimilación a los gérmenes vitales. Si a nivel temático, la generación de lodo puede ser leída como una primera tentativa antropogónica, a nivel simbólico la creación y la aniquilación de los hombres de barro se puede interpretar como una etapa necesaria para la fertilización de la tierra para la creación de la verdadera humanidad. Podemos concluir, entonces, que los dioses actúan precisamente en función de la asimilación de la primera humanidad en el agua, para purificar y fertilizar la tierra recién formada.

Me parece muy interesante observar que la creación del hombre consiste en una prosecución de la cosmogonía, o mejor dicho de la geogonía, en una fase en que todavía la humanidad no se diferencia de los elementos naturales<sup>30</sup>. Hasta la creación de los hombres de maíz, las deidades dilatan el proceso de formación de la realidad que los albergará. Las primeras generaciones existen para permitir la renovación de la tierra y de la naturaleza. Así, la geogonía sigue paralela a las distintas antropogonías y constituye su razón de ser a nivel simbólico. Claramente, no se puede olvidar que las sucesivas etapas de creación humana subrayan la necesaria comunicación con los dioses e individúan en la memoria y los rezos la función específica de la verdadera humanidad. Sin embargo, considero importante mantener activa también esta lectura simbólica, ya que el ser humano nunca se percibe totalmente separado de los elementos naturales que han permitido su creación. Las sucesivas inmersiones acuáticas por un lado renuevan la humanidad y la purifican de sus pecados, pero al mismo tiempo fertilizan la tierra, llenándola de gérmenes vitales.

También por esta razón, se puede notar que la cosmogonía en el *Popol Vuh* es un procedimiento dinámico y continuo que sigue mucho más allá de la elevación de la superficie terrestre desde las aguas marinas. La creación de la humanidad de barro del mito k'iche' afirma en esto su total independencia de la génesis cristiana, ya que se configura como una etapa destinada a la aniquilación por su misma naturaleza informal, telúrica y acuática.<sup>31</sup>

La ruina de la generación de palo por parte de la lluvia<sup>32</sup> responde a las mismas motivaciones simbólicas, pero con connotaciones cambiantes. En primer lugar, cae del cielo resina

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> M. de la Garza, El hombre en el pensamiento religioso náhuatl y maya, UNAM, México, 1990, pp. 37-54.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> D. Tedlock *Verba manent. L'interpretazione del parlato, op. cit.*, p. 256.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Las expresiones utilizadas para definir la caída de lluvia del cielo son *b'utik* y *jab'*. *B'utik* significa "inundación, lluvia abundante" y está relacionado con la raíz *b'ut*, "anegar. Basseta y Coto registran también para *b'utik* el significado de "diluvio". *Jab'* significa "aguacero, lluvia, arrojar, esparcir". (Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática* 

sustancia que normalmente sale de las plantas y se asocia a la vida vegetal. Este aspecto es muy interesante, ya que indica la condición indiferenciada del cosmos entre varias formas biológicas: animal, vegetal y humana. Los hombres de palo no manifiestan un equilibrio entre elementos húmedos y secos por la falta de sangre, sudor y grasa. La última palabra en el paso que sigue, *kab'chijal*, significa "resina o sebo de animal" e indica en este contexto la presencia líquida necesaria en la vida de las plantas y de los animales.

```
(...)
no tienen sangre
linfa
no tienen sudor
sebo (párr. 8)<sup>34</sup>
```

La generación de madera excede en materia seca, que no puede generar vida, pensamiento y recuerdos sin la contraparte acuática. En este caso, la resina que falta para el desarrollo vital completo cae del cielo, para restablecer el equilibrio sobre la superficie terrestre. La resina celeste indica también la presencia de una cosmogonía en acto, en que la materia sigue fluyendo de una condición a otra y en que la flora forma parte de la vida celeste y diurna. La resina subraya también el carácter vegetal de esta humanidad y su naturaleza pre-humana, todavía desequilibrada e incapaz de desarrollar la verdadera humanidad. La excesiva sequedad de los hombres de madera, además, puede indicar una predominancia de su carácter celeste, seco y diurno y el necesario contacto con las aguas matriciales, la sangre y la humedad telúrica.

Cabe señalar, también, que la madera que forma a los hombres de palo es de *tz'ite'* y que estas semillas se asocian en las adivinaciones del *Popol Vuh* a Xpiyakok, mientras que Xmukane usa semillas de maíz. En el texto se hace también una clara distinción entre hombres y mujeres de la segunda generación, creadas éstas últimas con la madera del *sib'ak*. Esto parece indicar un carácter masculino del *tz'ite'*, que se extiende por relación metonímica también a la segunda generación de hombres. No es casual, en efecto, que la destrucción se lleve a cabo por medio de la resina y de la lluvia que manifiestan un valor celeste.

También en este episodio se puede hablar de aniquilación y de asimilación, más que de verdadera destrucción. El elemento celeste de la lluvia asimila la humanidad seca, restablece el equilibrio con la caída de la resina y prepara la tierra para una sucesiva creación. Podemos decir que las dos primeras generaciones tienen características simbólicas complementarias, con un exceso de agua del mar primigenio la primera y un predominio de elementos secos y de fuego la segunda.

de la lengua quiché, op. cit., p. 203; Th de Coto, op.cit., p. XLVI; Domingo de Basseta, *Vocabulario quiché*, Ms. Am. n. 59, Biblioteca Nacional de París, siglo XVII., s. p.).

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> *PV*, p. 34, nota 30 de E. Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Ibídem.

Efectivamente las dos aniquilaciones por medio del agua se llevan a cabo a través de dos distintos valores acuáticos: matricial en el primer caso, celeste, en el segundo.

La verdadera destrucción de la segunda generación se verifica por la revuelta de los objetos y la intervención de K'otk'owach, Kamalotz', Kotzb'alam Tukumb'alam, quienes muerden y muelen sus cuerpos. La lluvia tiene la función de asimilar la humanidad de palo a la materia primigenia y permitir la regeneración. La inmersión en las aguas indica también un estadio caótico e indiferenciado en que la realidad no ha adquirido todavía el orden y la forma actual<sup>35</sup>. Por esta razón, la lluvia confiere un sentido específico al episodio de la sublevación de los utensilios domésticos, en una condición de confusión de los papeles de cada elemento. La relación entre la lluvia y la rebelión arroja luz sobre la significación del evento mítico, como regreso a lo pre-formal y necesidad de una nueva organización de la realidad.<sup>36</sup>

Por otro lado, la lluvia que cae del cielo tiene también la función de fertilizar la tierra con su carácter masculino. Respecto a la destrucción anterior, ésta produce una verdadera fecundación del elemento telúrico para crear nueva vida a través de su encuentro. Por esta razón, la lluvia representa una etapa sucesiva a la disolución de la humanidad de lodo, ya que aquí se lleva a cabo una compenetración entre elementos opuestos. La lluvia fecunda la tierra y permite el desarrollo de la última generación. Actúa también una purificación de la humanidad, lava sus pecados, disuelve sus formas y empapa la tierra de gérmenes vitales<sup>37</sup>.

En estos elementos podemos leer también una concepción cíclica del tiempo y de las etapas generativas. La inmersión de la tierra por parte de la lluvia representa un rito de transición, que mata una generación para que la siguiente surja con renovada fuerza vital.<sup>38</sup> La alusión a la lluvia negra va mucho más allá de una indicación del color del cielo cubierto por las nubes y subraya más bien su poder mortífero por la asociación rumbo con el ocaso del sol.

"La lluvia de día/ la lluvia de noche" connota de implicaciones letales también el día, normalmente asociado a la vida y a la regeneración. En esta etapa cosmogónica, el tiempo marca su movimiento a través de la sucesión de vida, antes de la formación de ciclos temporales perceptibles en la vida del hombre: el día- la noche, la luz - la oscuridad. Las aniquilaciones de las primeras humanidades, entonces, pueden tener también una connotación simbólica cronológica, como primera manifestación temporal por medio de un movimiento cíclico constante.

Este tiempo mítico no es humano sino cósmico, no sólo porque la humanidad y el sol todavía no han sido creados, sino también porque puede ser percibido en una dimensión mucho más

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> M. Rivera Dorado, "¿Influencia del cristianismo en el Popol Vuh?", *Revista Española de Antropología Americana*, n. 30, 2000, p. 142.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., pp. 135-139.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., pp. 198-199.

amplia que la humana. Las inundaciones, además, representan etapas sucesivas de la cosmogonía que se está llevando a cabo paralelamente. La tierra purificada, fertilizada y fecundada por el elemento acuático se dispone a la creación de la planta sagrada y de la verdadera humanidad. Sólo en este contexto es posible el nacimiento del día y de la noche, del sol, de la luna y de los hombres de maíz.

Podemos observar que la destrucción por medio de la lluvia sigue una lógica narrativa interna al texto y permite la creación de las siguientes generaciones, como etapa integrante del proceso dinámico de la cosmogonía k'iche'. Por eso considero más probable que el simbolismo de la inundación responda a fenómenos universales de decodificación del mundo y de expresión simbólica de la purificación y la regeneración<sup>39</sup> más que a una influencia directa de la tradición judaico-cristiana. Además, Ximénez refiere que entre los mayas había un conocimiento previo del diluvio universal: "Lo que esto dijeron del diluvio atestiguaron también en Guatemala los indios achíes (cakchiqueles), afirmando que lo tenían pintado entre otras sus antiguallas, las cuales todos los frailes en el espíritu y celo que llevaban de destruir la idolatría, se las quitaron y las quemaron teniéndolas por sospechosas". 40

## 3.1.4. Los ríos de la superficie terrestre

Hay otra significación simbólica esencial en el *Popol Vuh* vinculada con las aguas. Se trata de los ríos que aparecen en distintos contextos de la obra. Después de la formación de los primeros arroyos con el excedente de las aguas primigenias, la siguiente mención se refiere a los ríos como lugares inhóspitos destinados a los venados y a la generación no-humana. En este caso la vega del río indica la naturaleza salvaje y no humanizada en donde se ubica la vida animal. El río es una fuente de sustentamiento y de alimentación, es el principio vital que permite el desarrollo de la vegetación y de la fauna. Contiene agua "viva" y en constante regeneración 41 que fertiliza la tierra y los animales con su paso por el territorio. Los ríos del *Popol Vuh* renuevan la fuerza vital de la cosmogonía e indican al mismo tiempo la eternidad de su movimiento. 42 Por esta razón se asocian en varios pasos a la subsistencia de los animales silvestres y de personajes míticos como Sipakna.

Éstos, pues, son los hechos de Sipakna el primer hijo de Wuqub' Kaqix. "Yo soy el hacedor de las montañas". Dice Sipakna.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrand, *op. cit.*, vol. 1, pp. 385-386; G. Kirk, *op. cit.*, pp. 125-126.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> F. Ximénez, Historia de la provincia de San Vicente de Chiapa y Guatemala, SGHG, ed. Goathemala, Guatemala, vol. I, 1929, p. 132. El diluvio está representado también en la p. 74 del Códice de Dresden y registrado como creencia autóctona por Diego de Landa: "Decían también de estos bacabes que escaparon cuando el mundo fue destruido por el diluvio". Diego de Landa, Relación de las cosas de Yucatán, Porrúa, México, 1986, p. 62. La misma idea está registrada en B. de las Casas, op. cit., t. 2, p. 504 y en las Relaciones histórico-geográficas de la Gobernación de Yucatán, op.cit.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 183.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> *Ibídem*, p. 188.

Así, pues, Sipakna se baña en la orilla de un río entonces pasaron cuatrocientos muchachos arrastrando un árbol como sostén de su casa (párr. 13)<sup>43</sup>

Solamente peces solamente cangrejos busca en la orilla de los ríos así come todos los días (párr. 14)<sup>44</sup>

La relación entre Sipakna y los ríos puede aclarar las implicaciones simbólicas de este personaje en la lógica narrativa. En primer lugar, el nombre del personaje es significativo de su función y de su naturaleza animal. Se trata probablemente de un lagarto, del náhuatl cipac(tli), "caimán, lagarto", sostén del mundo asociado a la sustancia telúrica 46. Habría que preguntarse por qué se adopta un término extranjero, que posiblemente no comunicaba el valor referencial específico al público k'iche'. Es posible que se tratara de un mito proveniente de una región de habla náhuatl, sucesivamente integrado en la mitología k'iche', o que el personaje mismo se vinculara con otra área, aunque en el Popol Vuh el hijo de Wuqub' Kaqix se concibe como formador primigenio de la superficie de la tierra y origen de su mundo.

Por otro lado, el nombre tal vez tenía que resultar precisamente ajeno al universo cultural maya, ya que expresa una fuerza antagonista a los héroes k'iche'. Cualquiera que sea la explicación, podemos deducir el vínculo directo entre el río y el hábitat cotidiano del caimán, en equilibrio entre el agua y la tierra, la orilla del río y las profundidades de las aguas. También la comida de Sipakna refleja las costumbres alimenticias de los lagartos, que se nutren de peces y animales cazados en su contexto natural.

La función del caimán como sustentador y formador de las montañas ayuda a comprender la oposición de los cuatrocientos muchachos, que transportan un gran árbol como dintel de su casa. Se trata probablemente de un axis mundi que los muchachos quieren imponer en la tierra recién formada, puesto que la casa a menudo es un símbolo del cosmos y el dintel es el sostén del mundo.<sup>47</sup> Los cuatrocientos personajes quieren sustituir a Sipakna con un nuevo centro cósmico y organizar la tierra según un orden simbólico y espacial distinto. La muerte de los muchachos y la destrucción de su casa indican una prosecución de la cosmogonía y la sucesión de etapas cíclicas de creación y aniquilación cósmicas. La victoria de los gemelos sobre el lagarto cósmico puede indicar

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> *PV*, p. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> PV, p. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Lyle Campbell, "Préstamos lingüísticos en el Popol Vuh", en R. Carmack y F. Morales, op. cit., p. 85; M. Ilia Nájera, "Sobre le carácter naturalista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", op. cit., p. 1349. Para Graulich se trataría de una representación de la deidad lunar de una edad anterior. M. Graulich, Mitos y rituales del México antiguo, op. cit., p. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> M. Rivera Dorado, *La religión maya*, *op. cit.*, p. 46; M. de la Garza, "La religión. Los dioses, el mundo y el hombre",

op. cit., pp. 214-215.

47 J. Chevalier y A. Gheebrant, op. cit., vol. 1, p. 213; M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 71-72.

la superación de las primeras fases cosmogónicas y la imposición de un nuevo orden, caracterizado por una mayor estabilidad.

Por los elementos hasta aquí presentados, la relación entre Sipakna y el agua resulta significativa. En primer lugar, la mención del río responde a una lógica narrativa y temática que confiere a los personajes los elementos contextuales necesarios para su caracterización. En segundo lugar, el agua se presenta también aquí como un elemento polisémico, que expresa una significación cambiante. El caimán en las aguas del río está operando una purificación ritual, que lo prepara a la muerte iniciática que los antagonistas le infligen. El enterramiento en el hoyo que él mismo ha escarbado, en efecto, se puede interpretar como un regreso a la sustancia telúrica o un rito de paso, desde la vida a la muerte, para volver a nacer otra vez. No se trata, en efecto, de una verdadera destrucción, sino de un camino hacia atrás, que le permite afirmarse con mayor fuerza en el equilibrio del universo. Su entierro, entonces, puede ser leído como un castigo impuesto por los cuatrocientos muchachos, a nivel temático, y un regreso a la condición prenatal a nivel simbólico.

El río donde vive Sipakna, además, representa también un instrumento de comunicación y de cambio. 48 No es casual que las destrucciones y las sucesivas imposiciones del orden cósmico se lleven a cabo por medio del contacto con las aguas. También la segunda mención al río en el episodio de Sipakna presenta una doble interpretación: por un lado es lugar y fuente de alimentación, por otro instrumento de contacto y de transformación. El encuentro con los gemelos se lleva a cabo en las orillas del río y aquí un animal vinculado con las aguas, el falso cangrejo, opera la derrota del lagarto cósmico. El río funciona en este caso como conector entre condiciones, o sea la vida y la muerte.

La segunda destrucción de Sipakna será definitiva, ya que se reincorpora con la sustancia terrestre a través de la cueva que lo aplasta. El agua del río permite el contacto entre estas dos realidades y facilita la transición entre una función central en el movimiento cósmico y una asimilación de su energía en la materia telúrica. El caimán mismo es un animal asociado con las aguas y por eso es portador de la fertilidad de la sustancia acuática<sup>49</sup>. Es una figura ambivalente, relacionada con la tierra y el agua, contagiada de la fuerza sagrada del abismo y dispensadora de humedad y de fertilidad.<sup>50</sup>

Los ríos son instrumentos de comunicación, en que el agua permite el contacto entre distintas realidades y condiciones. En las palabras que los primeros hombres levantan a sus dioses, resulta claro que los ríos son considerados como puntos neurálgicos de contacto entre hombres y sustancias sagradas.

 <sup>&</sup>lt;sup>48</sup> J. Chevalier y A. Gheebrant, *op. cit.*, vol. 1, p. 452.
 <sup>49</sup> *Ibídem*, pp. 290-291.
 <sup>50</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, *op. cit.*, p. 195.

¡Que se multipliquen que se desarrollen los sustentadores los alimentadores tuyos

> los que te llaman en los caminos en los senderos en los caminos de agua en los barrancos bajo los árboles bajo los bejucos (párr. 87)<sup>51</sup>

Los senderos, los ríos, los barrancos, los árboles y los bejucos revelan por la asociación léxica del difrasismo un principio de identidad que connota cada lugar de la función específica de transición. Las calzadas, que claramente sirven para poner en contacto personas y lugares, representan en los textos k'iche' contemporáneos una metáfora de la comunicación entre generaciones. Esta connotación metafórica se extiende también sobre los otros elementos del difrasismo: las quebradas, las plantas y los ríos. Los barrancos, en efecto, son hendiduras que facilitan el acceso a las profundidades de la tierra y representan un puente de unión entre la dimensión humana y la telúrica. La función de los árboles como instrumentos de comunicación entre el hombre, la sustancia celeste y la terrestre está documentada también en los relieves líticos del período clásico, en que el gobernante florece como árbol frente a la comunidad para transmitir la energía divina.<sup>52</sup>

Los ríos, en fin, adquieren en esta asociación verbal la misma connotación simbólica de espacios de transición y de contacto, lugares sagrados de renovación, en que el hombre puede levantar rezos y recibir beneficios de las deidades. El agua actúa en ese caso dos funciones paralelas: por un lado purifica, por otra trasmite el mensaje. Este papel me parece particularmente significativo en el *Popol Vuh*, porque carga las aguas del valor de vehículo de fuerzas sagradas y de oraciones. La palabra que los hombres levantan a los dioses por medio de la sustancia acuática adquiere la función de fuerza sagrada, nutrimento divino y sustento espiritual para los dioses y las futuras generaciones. Por esta razón, el difrasismo citado revela la importancia de la comunicación interpersonal, que a través del agua adquiere la fertilidad, la fuerza y los gérmenes vitales necesarios para el sustento del espíritu.

Este paso revela también que los arroyos representan importantes lugares de culto en el mundo k'iche'. Cabe señalar también que los ríos transportan agua "viva", virgen, en constante movimiento y renovación y que fertilizan con su paso las comunidades humanas<sup>53</sup>. El difrasismo citado, además, propone una asociación verbal entre "caminos/ senderos/ caminos de agua",

\_

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> *PV*, p. 193.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> M. de la Garza, *Rostros de lo sagrado en el mundo maya*, op.cit, pp. 63-66; M. Rivera Dorado, *La religión maya*, op. cit., p. 60-64.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 188-189.

sugiriendo una identificación metafórica, por extensión, entre los hombres que recorren los camino y el agua que fluye en el lecho del río. La relación metafórica "hombre/ agua" profundiza el simbolismo acuático por medio de las implicaciones vitales de los primeros hombres. También en el *Popol Vuh*, el agua se configura como fuente de sustentamiento físico y espiritual y como puente de comunicación entre hombres, dioses y distintas generaciones.

También en otro episodio de la obra, el agua funciona como puente de comunicación y de purificación. Me refiero a la tentación de Tojil operada por las doncellas de las tribus enemigas de los k'iche'.

Había un río así se bañan allí en la orilla del río solamente es donde se manifiestan a sí mismos se llamaba pues En el Baño de Tojil era el nombre del río.

Muchas veces, pues, los ven los pueblos en seguida desaparecen cuando son vistos por los pueblos (párr. 64)<sup>54</sup>

Entonces fueron allá donde se bañaba Tojil.
Las vieron que lavaban, pues, cuando se fueron.
Se alegran, pues, los señores por sus dos hijas les habían ordenado que fueran.
Entonces llegaron pues a la orilla del río así empezaron a lavar se desnudaron las dos juntas.
Estaban paradas delante de unas piedras cuando encontraron pues a Tojil
Awilix
Jakawitz.

Llegaron allá a la orilla del río solamente un poco consideraron el aspecto de las dos muchachas que lavaban (párr. 66)<sup>55</sup>

En los pasos citados, el agua sirve como puente de comunicación entre distintas condiciones, puesto que el espíritu de Tojil se manifiesta a los hombres a través del agua, que puede ser un río, un lago o un lugar específico para lavarse, indicado en el texto sólo con el término genérico de *ja'*, "agua". Aquí el agua expresa su valor simbólico como sustancia sagrada indefinida, que facilita el contacto con otros espacios. Los baños de Tojil son una de las hendeduras de la tierra, por donde aflora el agua matricial y el hombre puede acceder a otras dimensiones. Representa un canal de comunicación visual entre las comunidades y sus dioses, en un espacio sacralizado por su presencia. La función del agua en este contexto es múltiple. Por un lado purifica los cuerpos de Tojil, Awilix y Jakawitz, renovando y vivificando su fuerza sagrada.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> *PV*, p. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> *PV*, p. 158.

Por otro lado, el agua que sale de la tierra contiene los gérmenes vitales, fertiliza el territorio y las personas que allí se inmergen<sup>56</sup>. Este aspecto es muy significativo en la lógica narrativa y puede ofrecer una clave de interpretación del episodio mítico. La presencia del agua en este contexto no se dirige sólo a la purificación de los dioses k'iche', sino que facilita sobre todo el encuentro con las mujeres enemigas, que adquieren fertilidad por la inmersión en las aguas telúricas. La penetración en el agua fertiliza a las mujeres y las prepara a la procreación.

El encuentro sexual previsto con los dioses no está destinado sólo a una pérdida de la fuerza de Tojil, sino que podría estar vinculado con la posible procreación de un nuevo linaje. Lo que intentan obtener las tribus es la fundación a través del agua de una generación sagrada, heredera de la energía divina de los padres y de la línea dinástica de las madres. Con esto, las tribus enemigas desean estrechar un pacto y una alianza con los dioses k'iche' y adquirir al mismo tiempo su fuerza.

La inmersión en el agua por parte de las doncellas desnudas facilita su purificación previa y su fertilización, para que puedan ser fecundadas por las deidades. La función del agua de purificación y fertilización se refiere a todos los personajes que se encuentran inmersos, dioses y mujeres. Ya que el episodio apunta hacia el encuentro entre los dos grupos, me parece importante subrayar la participación de ambos en el ritual de fertilidad.

En este caso, la presencia del agua ofrece las circunstancias para que la relación sexual produzca nueva vida, aunque la falta de cualquier contacto físico de hecho anule estas posibilidades. El elemento acuático proporciona las condiciones para la procreación y sobre todo permite el encuentro entre la condición divina y la humana. Se puede observar que en este paso el simbolismo del agua actúa en tres direcciones complementarias: como medio de comunicación; como fuente de purificación y como instrumento de fertilidad. El baño aniquila la historia pasada de disensiones políticas, vuelve a la sustancia primigenia y regenera las relaciones entre los dos grupos.

# 3.1.5. Los ríos del inframundo

En el *Popol Vuh*, el agua de los ríos puede adquirir también connotaciones negativas, como obstáculos e instrumentos de muerte. Durante el descenso a Xib'alb'a, las dos parejas de personajes tienen que superar arroyos que interrumpen su camino.

Entonces, pues, salieron allá a la orilla de un río violento en los barrancos Nu' Barranco K'ulku Barranco, sus nombres.

Los pasaron pasaron, pues, por un río violento entre las estacas son innumerables las estacas los pasaron sin cortarse entonces llegaron a un río

\_

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones, op. cit.*, pp. 178-179.

un río de sangre lo pasaron sin beber llegaron a otro río solamente de agua también no fueron vencidos solamente pasaron otra vez. (párr. 19)<sup>57</sup>

Luego, en la segunda bajada a Xib'alb'a:

En seguida bajaron por unas gradas pasaron, pues, sobre diferentes barrancos solamente entre los pájaros pasaron así los pájaros Molay, es su nombre.

Pasaron, pues, sobre un río de pus sobre un río de sangre era el instrumento de su derrota en los corazones de los de Xib'alb'a. No se inquietaron solamente sobre sus cerbatanas pasaron. (párr. 31)<sup>58</sup>

A pesar de los distintos detalles narrativos, los dos episodios siguen un esquema parecido. El acceso a las profundidades de la tierra está caracterizado por caminos empinados y de difícil paso, hendeduras que ponen en comunicación el mundo de arriba con la sustancia telúrica<sup>59</sup>. En este caso, el río indica la separación de las dos orillas y la distinción de estados y condiciones: la vida y la muerte, el cielo y la tierra, el día y la noche<sup>60</sup>. Aquí, el río más que juntar, separa, dificulta el paso, subraya la diferenciación y el cambio. Podemos decir que se actúa también en este contexto un rito de transición, ya que los hermanos a través de las corrientes del río llegan a la muerte. La superación de los arroyos, en efecto, indica un estado de transición, arduo y, precisamente en razón de su dificultad, eficaz. Las dos parejas de héroes llegan a la región de la muerte con un estatus necesario para su victoria final y su resurgimiento a la vida.

Sin embargo, el simbolismo en este paso no se agota en el rito de iniciación de los hermanos, sino que extiende su significado a otros aspectos. En primer lugar, cabe señalar que los ríos de sangre que caracterizan ambas bajadas aluden a las heridas y las lágrimas que connotan Xib'alb'a como lugar de sufrimiento y de dolor. Además, la sangre y el pus cruzan las entrañas del hombre y también de la tierra. En esto se observa una asimilación simbólica entre la sustancia terrestre y la mujer, como fuerza femenina de creación y destrucción.

Como en otras culturas, los ríos de sangre parecen ser una alusión a la sangre menstrual, elemento nefasto<sup>61</sup>. Estos ríos indican el valor femenino, matricial e impuro de la menstruación, que marca el principio de un nuevo ciclo vital y temporal y que se asocia estrechamente al simbolismo

-

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> *PV*, p. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> *PV*, p. 92.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> M. Pickands, *op. cit.*, p. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, p. 451-452.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> G. Durand, op. cit., p. 94.

lunar y a la fertilidad femenina<sup>62</sup>. Son aguas negras que no reflejan la imagen, ni se pueden beber, porque llevan una carga mortal. El paso de los ríos de sangre implica la penetración en las profundidades del elemento telúrico y el contacto con los secretos de la vida y de la muerte.

El agua menstrual expresa muy bien la dicotomía vida-muerte que permite el acceso al inframundo. Supone la sustancia sagrada que da la vida, pero al mismo tiempo indica la conclusión de un ciclo de ovulación y la falta de fecundación. Es sangre que contiene gérmenes de muerte y de destrucción. El paso a través de la sangre implica la superación del umbral entre la vida y la muerte, la penetración en la sustancia ambivalente, principio vital por excelencia y símbolo de muerte. Los ríos entre estacas, por otro lado, sugieren los instrumentos puntiagudos del sacrificio y el acceso a una muerte ritual, provocada por la ofrenda de la propia sangre. También aquí, el río conduce al más allá por medio de las herramientas del autosacrificio sangriento.

Todas estas connotaciones simbólicas dejan entender la función de las aguas del inframundo de transición a la región de la muerte, penetrando en las entrañas del principio femenino. La sangre menstrual y las estacas son ambos símbolos de muerte y al mismo tiempo instrumentos para la purificación y el renacimiento.

La última mención a las aguas registrada en el *Popol Vuh* consiste en el río al cual fueron arrojados los huesos molidos de Junajpu y Xb'alanke. Las aguas del río operan aquí una verdadera fertilización de los impulsos vitales sometidos a una muerte iniciática. La destrucción a través del fuego, su pulverización y la disolución en el elemento acuático permite la purificación de la condición anterior y el alcance de un estatus divino con su resurrección.

Cuando hicieron la adivinación los de Xib'alb'a molieron sus huesos los arrojaron al río no fueron lejos solamente en seguida bajaron al fondo del agua. Hermosos muchachos volvieron a ser solamente así su apariencia fue aparecieron luego. 38- Al quinto día aparecieron fueron vistos en el agua por la gente los dos tenían el aspecto de hombres-peces. Cuando fue visto su aspecto por los de Xib'alb'a los buscaron pues en el agua. Al amanecer del día siguiente aparecen dos pobres con trapos en sus rostros con trapo en su espalda de trapo pues sus abrigos no estaba hecho su aspecto cuando fueron vistos por los de Xib'alb'a (parr. 37-38)<sup>63</sup>

186

Nahum Megged, El universo del Popol Vuh, Diana, México, 1991, p. 129; Dora Luz Cobián, Génesis y evolución de la figura femenina en el Popol Vuh, Plaza y Valdés, México, 1999, p. 71.
 PV. p. 108.

Este rito de transición por medio del fuego y del agua lleva a la deificación final de los gemelos y su asimilación como sol y luna. La importancia del evento mítico, fundador de una nueva época, del tiempo y de la generación de los hombres de maíz, subraya la función clave del agua en las distintas fases de la cosmogonía. En primer lugar, el río simboliza la renovación y la transformación a través del movimiento de sus aguas. Por eso puede ser considerado como un paradigma de la existencia humana, de su movilidad y cambio, de la multiplicidad de caminos y posibilidades vitales.

El derramamiento de los huesos de Junajpu y Xb'alanke en el agua implica la disolución en la sustancia vital por excelencia y su contacto directo con las energías que rigen la vida de los hombres. El regreso a su forma humana después del sacrificio se lleva a cabo precisamente a través de un símbolo de la humanidad, que al mismo tiempo indica transformación y cambio. Cabe señalar que el agua en la que se disuelven los huesos pertenece al inframundo y es por esto matricial. Los cuerpos de los héroes gemelos vuelven simbólicamente a la matriz para renacer desde las aguas de la gestación. El río es un trámite del rito iniciático y facilita la renovación a través de la purificación<sup>65</sup>.

La potencialidad iniciática del agua se incrementa por su ubicación en Xib'alb'a, que precisamente en este episodio del *Popol Vuh* expresa su valor positivo como contraparte fundamental en el equilibrio cósmico. Las aguas del río cargan el inframundo de implicaciones vitales, como recorrido iniciático de Junajpu y Xb'alanke hacia su nueva naturaleza de sol y luna. La muerte de los héroes y su regeneración expresan el ansia de perdurar de la comunidad y su representación simbólica en un movimiento cíclico de renacimiento<sup>66</sup>.

La transformación de los héroes en hombres-peces, por un lado responde a razones narrativas como habitantes posibles del contexto acuático; por otro, revela la doble entidad de los gemelos. El pez, en efecto, es símbolo de la multiplicidad y del continente-contenido de la cadena alimenticia acuática. Es una forma que puede encerrar otra, al infinito<sup>67</sup>. Por eso, el pez representa las posibilidades virtuales, algo que contiene otro animal, otro significado, otra función. Los hombres-peces revelan claramente la doble naturaleza terrestre-acuática de los hermanos, que dominan los dos planos y que pueden transitar de uno a otro para llevar a cabo su transformación.

Por su excelente fecundidad y el número elevado de óvulos, el pez indica también la capacidad de reproducción y a la vez es un símbolo fálico, todos elementos vinculados con la

۷.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 451.

<sup>65</sup> R. Guénon, op. cit., pp. 287-98.

<sup>66</sup> M. Rivera Dorado, "¿Influencia del cristianismo en el *Popol Vuh*?", *op. cit.*, p. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> G. Durand, *op.cit*, p. 216.

fertilidad, en particular en el contexto vegetal<sup>68</sup>. En algunas culturas orientales, los peces se representan a menudo en parejas, como símbolo de unión. <sup>69</sup> Estos simbolismos se pueden extender también al episodio citado del *Popol Vuh*, ya que los gemelos a través de su rito de transición fertilizan el espacio y sobre todo fecundan el inframundo para el nacimiento de la verdadera humanidad. Son símbolo de la simetría y de la unidad, encierran otra forma y otra sustancia, más allá de la aparente. Por eso, la asociación de los hermanos con los animales acuáticos subraya la copresencia de valores complementarios en su función narrativa: seres humanos y divinos a la vez; uno y dos; terrestres y celestes; diurnos y nocturnos. Los significados simbólicos de los peces aclaran muy bien el valor de esta transformación, ya que los gemelos adquieren las características vitales asociadas a las aguas del inframundo para poder fertilizar al mundo y a la futura humanidad de maíz.

El rito de transición contenido en este episodio, en efecto, alude a los ciclos de germinación vegetal<sup>70</sup>. En primer lugar, los huesos reproducen simbólicamente las semillas que regresan a la tierra para una nueva generación. Las osamentas son el meollo del cuerpo humano, que vuelve a germinar en el más allá para crear nueva vida así como en el mito náhuatl de Quetzalcóatl, que fertiliza los huesos del inframundo con su sangre<sup>71</sup>. Las aguas de Xib'alb'a manifiestan la energía telúrica necesaria para la germinación y la continuidad vital después de la muerte. Así como la calavera de su padre representa un fruto que germina en el inframundo, también los huesos de sus hijos se asimilan a la sustancia vegetal para dar a su muerte un valor universal. La pulverización de los huesos, además, puede representar una prefiguración de la creación de los primeros hombres de maíz, ya que en un acto ritual parecido Xmukane muele las semillas de maíz y las mezcla al agua para crear vida.

```
Molió, pues, la mazorca amarilla
la mazorca blanca
Nueve molidas, pues, hizo Xmukane.
La comida entró, con el agua, en la masa del hombre formado
en los brazos
en la grasa del hombre que iba a ser.(párr. 46)<sup>72</sup>
```

De la misma manera, los huesos molidos se incorporan a las aguas matriciales y fecundan la tierra. El regreso de Junajpu y Xb'alanke a las aguas indica entonces el encuentro entre las semillas

\_

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> J. Chevalier y A. Gheebrand, *op. cit.*, vol. 2, p. 205; M. Rivera Dorado, "Símbolos del Popol Vuh", en Carmen Varela Torrecilla, Juan Luis Bonor Villarejo y Yolanda Fernández Marquínez, *Religión y sociedad en el área maya*, Sociedad Española de Estudios Mayas, Madrid, 1995, p. 257.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> J. Chevalier y A. Gheebrand, *ibídem*.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> M. McClear, *op. cit.*, p. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> P. Joahansson, "La fecundación del hombre en el Mictlán y el origen de la vida breve", *Estudios de Cultura Náhuatl*, 1997, vol. 27, pp. 69-77; y *Códice Chimalpopoca. op. cit.* pp. 120.121; M. Graulich, *Mitos y rituales del México antiguo*, *op. cit.*, pp. 125-126.

fecundantes y la sustancia telúrica. Con esto no quiero afirmar que la asociación del rito de transición con el ciclo vegetal pueda indicar una lectura de los héroes como dioses del maíz. Al contrario, el aspecto más significativo que se desprende es la concepción peculiar de la vida como fenómeno universal e integrado, que abarca distintas formas naturales recíprocamente vinculadas.

La transición de los hermanos a través de la muerte provoca un nuevo impulso vital que determina el florecimiento vegetal, la alternancia cronológica, la germinación del maíz y finalmente la creación de la verdadera humanidad. Así, Junajpu y Xb'alanke después de su muerte iniciática inauguran un nuevo orden, que prevé la vegetación como parte complementaria, pero que no se agota en ésta. El rito de transición produce una transformación cósmica en el equilibrio cielo-tierra, día-noche, luz-oscuridad, ritmo de las estaciones y desarrollo vital.

La muerte de los gemelos en el inframundo se vincula al ciclo vegetal, pero se dirige también a todos los otros aspectos de la existencia del universo. Por esta razón, la relación simbólica entre el rito iniciático y la flora, e indirectamente el maíz, sugiere el papel fundamental de las plantas en el equilibrio cósmico, así como otros elementos complementarios: el tiempo, la energía solar y lunar o la carga sagrada de los animales. Con su paso por Xib'alb'a, los gemelos fundan una nueva época, determinan el nacimiento del tiempo y permiten la germinación del maíz.

Este acontecimiento resulta central en la cosmogonía k'iche' como nueva etapa de destrucción y renacimiento<sup>73</sup>. Se observa una fuerte integración entre los episodios míticos del *Popol Vuh*, que apuntan a una constante regeneración del universo, en un recorrido cíclico de renovación de la energía vital del mundo. Cada evento produce una progresiva ampliación de la cosmogonía, que se configura también en este caso como un proceso dinámico y en perenne evolución.<sup>74</sup>

A la luz de estas observaciones, se puede notar que la muerte iniciática de los gemelos sugiere la interpretación de los hombres de maíz como una nueva etapa en el equilibrio del cosmos. La pulverización de los huesos en el agua prefigura la masa de maíz que entrará en la carne del hombre y al mismo tiempo proyecta una lectura simbólica sobre ambos episodios. La muerte de Junajpu y Xb'alanke revela su papel central en el renacimiento de la vida después de las tinieblas nocturnas y la inserción de la futura humanidad en el mismo ciclo de regeneración. Por otro lado, la masa de maíz y agua inaugura un nuevo equilibrio vital en el universo y permite considerar la creación de los hombres como renovación de la energía cósmica. De esta manera, la muerte de los dos héroes adquiere un sentido concreto y específico como etapa cosmogónica que determina los

189

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Para Margareth McClear, este episodio representa el núcleo narrativo de la obra. Puesto en la parte central del texto y con una gran tensión dramática, el evento permite la transición entre la primera parte cosmogónica y la segunda parte vinculada con la figura humana. M. McClear, *op. cit.*, p. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> M. de la Garza, *El hombre en el pensamiento religioso náhuatl y maya, op.cit.*, pp. 37-54.

ciclos temporales, vegetales y humanos. Por otro lado, también la humanidad de maíz expresa una función mucho más amplia, como culminación de la cosmogonía y como portadora de una nueva energía vital en el mundo. Estos elementos revelan una fuerte integración narrativa y simbólica de los episodios del *Popol Vuh*, que han sido combinados en un discurso poético homogéneo e integrado.

Otro aspecto simbólico interesante en el rito de transición de los gemelos es su regeneración después de cinco días. En primer lugar, el cinco es un numeral sagrado, vinculado con los rumbos del universo maya y la tensión espacial<sup>75</sup>. En particular, el cinco indica la quinta dirección cardinal, el centro, por donde transitan las energías del cielo y de la tierra<sup>76</sup>. No es casual, entonces, que la transición de los gemelos se lleve a cabo en un espacio-tiempo simbólico, asociado al eje del mundo y al canal de comunicación entre distintas dimensiones.

Los cincos días aluden también a los "días cerrados" del calendario solar, en que se suspendían todas las actividades públicas y la comunidad se disponía para una regeneración.<sup>77</sup> Además, el numeral cinco se relaciona con la germinación vegetal y en particular con el ciclo del maíz, ya que según Girard el primer brote de la planta se manifiesta después de cinco días en los climas calurosos y con abundantes lluvias<sup>78</sup>. Para el mismo autor, el glifo maya del cinco se relaciona con el pez y con la luna, futura manifestación de uno de los dos héroes, así como con el dios del maíz.<sup>79</sup>

Resulta claro que el cinco está vinculado con la regeneración y los ciclos de muerte vegetal y humana, sugiriendo aun en este contexto una identificación simbólica entre la regeneración de los hermanos en el inframundo y la germinación del maíz. Por otro lado, a través del renacimiento en cinco días, el ciclo vegetal se extiende también a la humanidad durante la muerte, indicando una relación simbólica entre el hombre y la planta sagrada, confirmada en otros pasos de la obra.

Sobre las relaciones entre los gemelos y la planta de maíz se hablará más tarde, en ocasión del simbolismo vegetal de la obra. En este momento, me interesa subrayar el valor sagrado de las aguas del inframundo para actuar la transformación de los gemelos y fertilizar a la nueva humanidad que de allí se genera. La inserción de Junajpu y Xb'alanke en el ciclo vegetal tiene la función de conferir a su muerte un valor paradigmático en la sucesión eterna de las estaciones. La creación del tiempo, del sol y de la luna alcanza una dimensión más concreta y específica en las manifestaciones naturales cíclicas y al mismo tiempo sugiere la importancia central del maíz como sustancia sagrada, generadora vida.

<sup>77</sup> F. Ximénez, *Historia de la provincia de San Vicente ...op. cit.*, p. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 59-61.

<sup>76</sup> Ibídem

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> R. Girard, *op. cit.*, pp. 193.194.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> *Ibídem*, pp. 137 y 209.

Es importante subrayar también que la muerte de los gemelos no ha sido provocada efectivamente por los señores de Xib'alb'a, sino que se debe más bien a una elección consciente de los héroes, como un autosacrificio. Este acontecimiento por un lado representa un instrumento de fertilidad cósmica que los hombres recrean ritualmente a través de su ofrenda de sangre. Es el evento fundador de una nueva época, que los rituales del sacrificio renuevan como repetición de un acto cosmogónico primordial<sup>80</sup>. La muerte de los gemelos relatada en el mito constituye el momento inicial de la plenitud cosmogónica, empapada de gérmenes vitales y fertilizada por las aguas del río.

El episodio contenido en el *Popol Vuh* puede ayudarnos a comprender la función del sacrificio y autosacrificio en la sociedad maya, como suspensión del tiempo histórico y vuelta al momento primigenio de la cosmogonía<sup>81</sup>. Por otro lado, se puede observar que el sacrificio sangriento se asocia en muchas culturas a la fertilización de la vegetación, que germina de la sangre de un ser mítico primordial<sup>82</sup>. Aquí el agua de Xib'alb'a funciona simbólicamente como la sangre, para fecundar los huesos molidos y permitir la transición a una nueva dimensión. Las aguas telúricas recorren Xib'alb'a como venas y arterias, transportando el elemento vital y permitiendo la supervivencia de la tierra.

El río representa precisamente el canal por donde fluye la sangre, que actúa la transición de los gemelos y restituye la vida después de la muerte. El agua del río, además, vuelve a instaurar el equilibrio seco-húmedo, caliente-frío después de la purificación por medio del fuego. Los huesos, en efecto, absorben energía celeste, seca y caliente a través de la hoguera y regresan al equilibrio por la inmersión en las aguas de Xib'alb'a, telúricas, húmedas y frías. Es precisamente a través de los dos estadios celeste-telúrico, fuego –agua que los gemelos trascienden su condición individual y se pueden transformar en sol y luna. También en este caso, la vida nace por la unión de los contrarios.<sup>83</sup>

El simbolismo acuático en el *Popol Vuh* se revela como uno de los ejes de profundización semántica más interesantes de la obra, por su riqueza de manifestaciones formales y por su polisemia. Elemento fecundador primigenio en el mar de la creación, el agua es también instrumento de transición y de purificación que marca el paso entre distintas orillas. Símbolo universal de fertilidad, las aguas son la fuente principal de la creación de la vida en la cosmogonía k'iche'. Al mismo tiempo, el simbolismo acuático puede comunicar implicaciones fundamentales para la comprensión de la obra, como su poder de fertilidad en los baños de Tojil o el carácter

-

<sup>80</sup> M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., pp. 312-313.

<sup>81</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 146.

<sup>82</sup> M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., p. 313.

<sup>83</sup> M. Rivera Dorado, "Símbolos del Popol Vuh", op. cit., p. 255.

ambivalente de los ríos de sangre en Xib'alb'a. Los valores simbólicos de las aguas en el *Popol Vuh* enriquecen la significación textual y comunican los vínculos estrechos entre las manifestaciones naturales.

### 3.2. El simbolismo ígneo

Junto al simbolismo acuático, el fuego desempeña un papel importante en la lógica narrativa del *Popol Vuh*, aunque el elemento ígneo aparentemente quede relegado a unos cuantos episodios. El fuego expresa un simbolismo cambiante y complejo, que por un lado permite reforzar el equilibrio entre elementos complementarios y por otro contribuye a la significación de porciones específicas del relato. Por esta razón podemos afirmar que el fuego se presta a una doble función simbólica en el *Popol Vuh*, como hilo de cohesión entre distintos episodios y como connotación de aspectos peculiares del referente.

La acción del fuego es una función necesaria a la cosmogonía y a la organización social k'iche', ya que abre la posibilidad al avance del relato. Por ejemplo, la hoguera en que mueren los gemelos o la creación del fuego por parte de Tojil dan paso al desarrollo narrativo, haciendo posible la transformación de los héroes en sol y luna, en el primer caso, y la sumisión de las tribus al poder k'iche', en el segundo. En este sentido, el fuego puede ser considerado como un eje integrador de distintos episodios, desde la imposición del falso sol, hasta el robo del fuego de Tojil, pasando por la deificación de los gemelos.

Al mismo tiempo, el fuego alude a aspectos específicos de la realidad evocada, como el bulto de fuego de los antepasados; la hoguera donde se cuelga el brazo de Junajpu y la actividad cotidiana de comales, ollas y tenamastes que se rebelan contra los hombres de palo. En estos casos, el fuego revela el mundo en que se mueven los personajes; sirve para acercar el relato al referente y para profundizar las implicaciones simbólicas de la acción humana. Sirve de conector entre el nivel narrativo y el referencial, con un valor connotativo específico.

# 3.2.1. El fuego celeste

El simbolismo ígneo en el *Popol Vuh* resulta ser bastante complejo, según los distintos contextos de su manifestación. El fuego devora con sus llamas, aniquila la materia, confunde con el humo, quema y elimina la humedad. Al mismo tiempo da la vida, fertiliza la tierra, purifica la materia y es un instrumento cultural<sup>84</sup>. Así como las aguas, también el fuego revela en el *Popol Vuh* un simbolismo cambiante, como fuerza de purificación, de fertilidad y de destrucción. Aún más, es precisamente a través de la destrucción que el fuego permite la regeneración de los personajes y de

\_

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, pp. 475-477.

los objetos que se aniquilan en sus llamas. La primera característica importante del fuego en la obra es su poder destructivo y regenerador. La destrucción de los hombres de palo, en efecto, se lleva a cabo a través de una lluvia de resina que aniquila la humanidad y fertiliza la tierra.

Así, pues, fue su muerte los inundaron: vino una gran resina del cielo (párr. 9)<sup>85</sup>

La resina está asociada al fuego por medio de la madera y manifiesta una función compleja, vinculada con la significación ígnea. La madera y la resina, en efecto, pertenecen a la isotopía del fuego y comparten su simbolismo<sup>86</sup>. Este episodio a mi parecer hace alusión a una lluvia de fuego que limpia la tierra y destruye la vida humana.<sup>87</sup> El fuego celeste actúa una destrucción y una purificación de la humanidad, permitiendo el desarrollo de una ulterior etapa de la cosmogonía. Por medio del fuego, los hombres de palo se purifican de su condición no-humana y adquieren una nueva esencia animal. También el *Chilam Balam de Chumayel* hace referencia a una destrucción mítica de la tierra recién formada por parte de una lluvia de fuego: "Y llovió fuego y llovió ceniza y cayeron árboles y piedras. Y vino el golpearse los árboles y las piedras unos contra otras".<sup>88</sup> Es interesante observar que la caída del fuego se acompaña también aquí a una inundación de agua y a un movimiento caótico de árboles y piedras.

Hay que señalar, también, que la combustión de los hombres de madera del *Popol Vuh* podría ser una alusión a los incendios de los campos después de la cosecha, que preparan la tierra a un nuevo ciclo agrícola. Los ritos de purificación por medio del fuego, en efecto, son característicos de las culturas agrarias, que limpian y fertilizan la tierra a través de las llamas.<sup>89</sup> El agua y el fuego instauran nuevos ciclos vitales a través de la oposición de temporadas húmedas y secas, del frío y del calor, de los aguaceros y de los incendios. La lluvia y la luz, además, tienen un poder vivificante, que expresa la acción de las energías del cielo sobre la tierra<sup>90</sup>.

# 3.2.2. El fuego, medio de transición entre la tierra y el cielo

La capacidad del fuego de purificar y regenerar se manifiesta también en el episodio central de la cosmogonía del *Popol Vuh* o sea en el rito de transición de los dos gemelos en el inframundo. La fogata a la que se arrojan Junajpu y Xb'alanke representa un instrumento de transformación desde la sustancia telúrica de Xib'alb'a hasta el espacio celeste de su futura condición. Por esta

-

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> *PV*, p. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> P. Johansson, comunicación personal.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Bartolomé de las Casas registra la creencia k'iche' en un futuro diluvio de fuego, acompañado por la rebelión de los objetos domésticos. B. de las Casas, *op. cit.*, t. 2, p. 507.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> Chilam Balam de Chumayel, en M. de la Garza, Literatura maya, op.cit., p. 242.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 476.

razón es fundamental en la lógica narrativa la incineración de sus cuerpos, ya que el fuego es también un instrumento de comunicación y de contacto entre espacios distintos desde la materia terrestre a la aérea<sup>91</sup>. La tensión del fuego hacia el cielo permite poner en comunicación los huesos de los gemelos con la energía sagrada celeste necesaria para su transformación en astros. La combustión en los rituales funerarios representa un puente de comunicación entre el mundo de los vivos y el de los muertos, facilitando el contacto entre ambas dimensiones. <sup>92</sup>

Según algunas fuentes, la cremación de los cadáveres en el mundo náhuatl configuraba la hoguera mítica de Quetzalcóatl, para que el difunto pudiera renacer desde el Mictlán bajo nuevas condiciones<sup>93</sup>. Cabe señalar también que las prácticas funerarias crematorias en el área maya se atestiguan con intensidad a partir del período posclásico, ya que no hay evidencias claras de un uso anterior<sup>94</sup>.

La hoguera de Xib'alb'a en primer lugar es una fuerza de transformación, que desde las profundidades de la tierra se eleva hacia el cielo. El fuego es precisamente el canal de comunicación entre dimensiones opuestas y el instrumento de regeneración de los huesos, para poder alcanzar el nuevo estatus divino. La hoguera del inframundo encarna el equilibrio entre los opuestos y por esto hace posible el contacto y la metamorfosis. La fogata encarna en sí la doble energía, la tierra que tiende hacia el cielo. En esto se realiza la purificación de Junajpu y Xb'alanke desde la materia telúrica hacia la sustancia astral. Cualquier ascenso al cielo por distintos medios: escaleras, árboles o fuego, implica en sí una divinización <sup>95</sup>.

Un segundo aspecto interesante del simbolismo ígneo del episodio bajo análisis consiste en el carácter iniciático de la hoguera de Xib'alb'a. Los gemelos se someten a la muerte ritual a través de las llamas del inframundo para renacer como sol y luna. La carne de los héroes, en efecto, se consume en el fuego, marcando el paso hacia un nuevo ciclo vital. El movimiento a través del fuego del inframundo caracteriza el papel polivalente de los gemelos, ya que en muchas culturas los héroes solares no agotan su función en la manifestación del astro (como amanecer, alba o luz), sino que presentan también una parte oscura vinculada con el mundo de los muertos, la vegetación y la fecundidad. Los huesos de los gemelos, en efecto, indican la sustancia inmortal que vuelve a generar vida en cada ciclo vegetal.

En el mundo mesoamericano, la combustión de los huesos permitía mantener la energía vital de los dioses tutelares y de los ancestros después de su muerte a través de la conservación de sus

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> R. Guénon, op. cit., pp. 313-14.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> *Ibídem*, vol. 1, p. 476.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> *Ibídem*, vol. 1, p. 477.

<sup>93</sup> A. López Austin, Cuerpo humano e ideología, op.cit., pp. 370-372.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> A. Ruz, Costumbres funerarias de los antiguos mayas, UNAM, México, 1991, p. 157.

<sup>95</sup> M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., p. 120.

reliquias o de los envoltorios sagrados. <sup>97</sup> Después de la hoguera del *Popol Vuh*, los huesos arrojados al río llegan a las aguas telúricas ya purificados y listos para la gestación de nueva vida. También en este aspecto podemos reconocer la función del fuego como regenerador de la vegetación después de la combustión de los campos según la costumbre prehispánica y colonial <sup>98</sup>.

-Es bueno que así mueran así, pues, estaría bien que molieran sus huesos en la piedra así como se muele la harina de maíz que cada uno sea molido pues. (párr. 37)<sup>99</sup>

Este elemento es muy útil para comprender la función de la muerte de Junajpu y Xb'alanke en la lógica narrativa. En primer lugar, la combustión y la desintegración de los huesos sugieren una identificación entre los héroes y las semillas vegetales, en particular el maíz, ya que los huesos son molidos según las técnicas de preparación de los granos de las mazorcas. La relación entre los gemelos y la planta sagrada alude también al vínculo de la vegetación con los astros, fuentes de la vida y del ritmo de las estaciones.

Por otro lado, los mismos gemelos se presentan como raíz de la verdadera humanidad, ya que con su muerte iniciática han determinado el crecimiento de las plantas y los ciclos vegetales. El rito de transición de los gemelos no se limita, entonces, a la creación del sol y de la luna, sino también de todos los fenómenos vinculados con los ciclos agrícolas, como la siembra, el florecimiento y la cosecha<sup>100</sup>. Junajpu y Xb'alanke se presentan como dioses creadores del tiempo, del ritmo de las estaciones, de los ciclos vegetales y de forma indirecta de la humanidad. Por esta razón se puede considerar el fuego como elementos de transición entre la cosmogonía en acto y la antropogonía, ya que los gemelos se manifiestan a la vez como dioses y héroes culturales.

La identificación entre los huesos y las semillas subraya la relación estrecha que existe entre el culto solar y el dios de maíz. 101 Me interesa considerar aquí que los dioses mayas no son conceptos rígidos, sino manifestación de energías sagradas, que confluyen en distintas formas naturales 102. Por esto, la relación entre el maíz y el sol no implica una cabal identificación entre las dos deidades, sino la complementariedad de funciones en los ciclos naturales. El nacimiento del sol es necesario para que florezca la vegetación; al mismo tiempo la creación del maíz y de la verdadera humanidad es fundamental para que se mantenga el equilibrio del cosmos. El rito

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> *Ibídem*, p. 147.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> A. López Austin, Cuerpo humano e ideología, op. cit., p. 371.

Eric Thompson, La civiltà maya, Einaudi, Turín, 1994, p. 108; Alberto Ruz Lhuiller, La civilización de los antiguos mayas, Fondo de Cultura Económica, México, 1997, p. 43; R. Girard, op. cit., p. 189.
 PV, p. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> El surgimiento del sol y de la luna determina el desarrollo del tiempo profano y de la historia de los hombres en la tierra. M. de la Garza, *Origen, estructura y temporalidad del cosmos*, en M. de la Garza y M. I. Nájera, *Religión maya*, Trotta, Madrid, 2002, p. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 112.

iniciático de los gemelos en el inframundo simboliza claramente el movimiento solar desde las tinieblas nocturnas hasta la luz del amanecer a través de la muerte ritual en la hoguera.

Las implicaciones vegetales del rito iniciático de Junajpu y Xb'alanke no determinan, a mi parecer, el desarrollo de una deidad del maíz en sentido estricto, sino que sugieren la interdependencia entre el sol, el florecimiento de la vegetación y la creación de los verdaderos hombres. El aspecto más interesante es que los héroes mismos participan de los ciclos vegetales para transformares en sol y luna. Se hacen plantas para formar el tiempo y las estaciones, así como los hombres consuman la sustancia vegetal para adquirir su humanidad <sup>103</sup>.

La energía solar no participa directamente en la formación del cosmos como deidad creadora, sino que se manifiesta después de la formación del cielo y de la tierra, como portadora de valores adjuntos. Es común en distintas culturas agrarias el desplazamiento de la deidad solar hacia una función fertilizadora, vinculada con la agricultura. Este fenómeno se debe a la importancia de los cultos vitales fecundantes, que intervienen directamente en la vida cotidiana. El paso de la deidad desde una dimensión creadora omnipotente a una acción más específica en las actividades agrarias produce a menudo la coexistencia de atributos solares y vegetales 105. La deidad solar del *Popol Vuh*, así como aparece en el rito de transición, mantiene la doble característica solar y vegetal y marca la transición desde una función axial a una fertilizadora.

Hay que considerar, además, que los árboles representan en el mundo maya un canal de comunicación entre distintas dimensiones y que por eso los gemelos florecen para penetrar en otro nivel cósmico<sup>106</sup>. A la luz de estas consideraciones podemos observar el papel fundamental del fuego como instrumento de regeneración. El fuego explica una función complementaria al agua del río, ya que las llamas vinculan los huesos con la sustancia celeste y al mismo tiempo facilitan la comunicación entre los gemelos y la sucesión cíclica de las estaciones. Se inaugura de esta forma la sucesión de temporadas secas y húmedas, de la quema y el riego de los campos.

El elemento ígneo desempeña en la lógica textual también una función de conector entre los distintos episodios. La combustión de los gemelos y la relación con la vegetación abren paso al descubrimiento de la planta sagrada y a la creación de la verdadera humanidad. La transformación astral de los gemelos no se vincula sólo con el surgimiento del sol y de la luna, sino también con la creación de la planta sagrada. Por esta razón, me parece importante subrayar la conexión entre los distintos episodios de la obra que adquieren significado desde una relación recíproca. A mi parecer,

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> *Ibídem*, pp. 87-90.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> Patrick Johansson anota que Quetzalcóatl y Tezcatlipoca se hicieron árboles para dar paso a la creación humana. Cf. P. Johansson, *Voces distantes de los aztecas, op. cit.*, pp. 110-113.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 127.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Ibídem.

esto demuestra que el *Popol Vuh* es un texto coherente e integrado y que la bajada a Xib'alb'a es una etapa intermedia de la cosmogonía, que sigue desarrollándose en las siguientes partes de la obra<sup>107</sup>. En este caso específico, además, el fuego es el instrumento de conexión entre la bajada y la subida del inframundo. Como es un elemento que tiende hacia el cielo, funciona en el texto como canal de ascenso, haciendo posible la creación de los astros, la vida sobre la tierra y la formación humana.

La relación de los gemelos con el elemento ígneo está marcada por una isotopía solar que se manifiesta en dos elementos específicos. En primer lugar, los señores del inframundo les proponen saltar cuatro veces sobre sus bebidas. La extensión de los brazos de Junajpu y Xb'alanke, puestos uno frente al otro, parece indicar también un contacto entre las cuatro manos, reforzando en este caso el simbolismo del cuatro, número sagrado asociado a la deidad solar. 108

Rápidamente se fueron
llegaron pues a la boca de la hoguera.
Ahí los querían obligar a un juego:
-"Brincamos sobre nuestras bebidas
cuatro veces volemos cada uno de nosotros, muchachos"- Les fue dicho pues por Jun Kame.
-"No nos engañen
¿No conocemos pues nuestra muerte, señores?
¡Miren!"- Dijeron.
Entonces enfrentaron sus rostros
ambos extendieron sus brazos
boca abajo se fueron a la hoguera.
Ahí, pues, murieron ambos. (párr. 37)<sup>109</sup>

El numeral cuatro indica los rumbos del universo y la totalidad del espacio, por donde se mueven el sol y la luna. En efecto, la luna presenta cuatro fases y podría ser aludida también en esta mención simbólica. Puesto que el cuatro indica el sol, la plenitud y la tensión telúrica<sup>110</sup>, los cuatro vuelos sobre las bebidas podrían indicar el movimiento astral por el espacio o ser también una referencia temporal a los solsticios y equinoccios.

Las bebidas, además, podrían ser una alusión a la costumbre de tomar sustancias alcohólicas durante los rituales del sacrificio. <sup>111</sup> Cualquiera que sea el real valor de los cuatro vuelos sobre las bebidas, parece clara la relación astral y el desplazamiento de los astros por el cosmos. Las cuatro manos que los gemelos tienden hacia la hoguera exteriorizan también la organización cósmica y encarnan el complemento de los ciclos lunares y solares. Las manos de Junajpu y Xb'alanke,

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> M. de la Garza, *Rostros de lo sagrado en el mundo maya*, *op.cit*, pp. 63-66; L. Schele y D. Freidel, *A Forest of Kings op. cit.*, pp. 66-77.

<sup>107</sup> M. de la Garza, *Literatura maya, op.cit.*, pp. 31-36.

<sup>108</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op.cit, pp. p. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> *PV*, pp. 107-108.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, pp. 268-269.

<sup>111</sup> M. de la Garza, Sueño y alucinación en el mundo náhuatl y maya, op. cit., pp. 164-165.

además, contienen veinte dedos y representan la plenitud del ser humano<sup>112</sup>, *winaq*<sup>113</sup>, sugiriendo la complementariedad de los dos astros (del sol y de la luna) para alcanzar el equilibrio.

El segundo aspecto en que se manifiesta el carácter solar y lunar de los gemelos es su capacidad de dominar el fuego. Después del rito de iniciación, Junajpu y Xb'alanke logran derrotar definitivamente a las fuerzas del inframundo a través de un control excepcional de los elementos naturales. Esta capacidad hace alusión, a mi parecer, a capacidades chamánicas y a las energías ígneas del sol y de la luna.

Muchas maravillas hacían luego incendiaban casas así en realidad ardían en seguida, pues, las formaban otra vez.

Muchos en Xib'alb'a los miraban.

Así, pues, se cortaban entre sí se mataban uno a otro tendidos al suelo como muertos primero se mataban entre sí solamente en seguida se despertaba su aspecto. (párr. 38)<sup>114</sup>

Aunque las magias y los hechizos eran practicados por grupos profesionales en la Mesoamérica prehispánica, según las fuentes coloniales, <sup>115</sup> las habilidades de los gemelos de quemar y despedazar manifiestan una connotación específica en el inframundo, como señal del carácter sobrehumano de los héroes. Efectivamente, Junajpu y Xb'alanke ostentan un dominio excepcional sobre el fuego, que logran prender y apagar con su sola voluntad, sin que las llamas

### El destrozador

1- Lo que se llama "destrozamiento" solamente se hacía en el patio de los señores. Luego se corta y pone aparte sus manos, sus pies, en otra parte sus coyunturas; por todas partes va poniendo (lo que se corta)

Abrasar en llamas las casas de otros

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> R. Girard, op. cit., p. 209; F. Sandoval, op. cit., p. 101.

<sup>113</sup> En k'iche', como en otras lenguas mayas, la palabra *winaq* se usa para indicar el concepto de hombre, gente y para formar el numeral veinte. Demetrio Rodríguez Guaján y José Obispo Rodríguez Guaján, *Numeración maya k'iche'*, Proyecto Lingüístico Francisco Marroquín, Guatemala, 1996, p. 28; Nora England, *Introducción a la lingüística: idiomas mayas*, Cholsamaj, Guatemala, 1996, p. 94; P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 478.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> *PV*, p. 109.

En el área náhuatl se registra la presencia de magos, que se dedicaban a hacer juegos de prestidigitación, como quemar casas, despedazarse y voltear agua en el aire. Al fin de comprender la capacidad mágica de los gemelos en el inframundo, en particular interesa la actividad del "destrozador" y de los que se dedicaban a "abrasar en llamas las casas de otros", como se ve en la siguiente cita:

<sup>2-</sup> Pues, cuando ya se ha destrozado todo, lo tapa con una manta de color rojo: con eso otra vez crecen, brotan, se levantan, como si no hubiera sido destrozado nada parte a parte. Entonces se descubre.

<sup>3-</sup> De igual modo, cuando ha hecho estos juegos de prestidigitación, es gratificado por ellos.

<sup>[...]</sup> 

<sup>1-</sup> El abrasar la casa en llamas era visto en que las casas se metían en llamas, de tal manera están rodeadas de ellas que parece que en realidad arden. Así se dejaba ver, con esto divertía a la gente, con esto hacía sus artimañas.

<sup>2-</sup> Lo hacía en el patio y por ello era gratificado: o le daban maíz desgranado al que esto hacía.

B. de Sahagún, op. cit., apéndice III, pp. 908-909.

afecten a los objetos, ni a las personas. Con su acción, impiden el carácter destructor del fuego, aniquilando al mismo tiempo su función regeneradora. Las casas y los señores de Xib'alb'a, en efecto, se envuelven en las llamas, sin pasar a través de un proceso de purificación. El verdadero carácter mágico del fuego consiste precisamente en la falta de sus atributos simbólicos: arde sin destruir, quema sin purificar. El control sobre el fuego revela el poder sobre los elementos naturales y los procesos de su interacción. La muerte de los señores de Xib'alb'a por medio del fuego hubiera comportado una regeneración de las fuerzas del mal, llegando a un predominio de un elemento sobre el otro. La neutralización del fuego, en cambio, consiste en la reducción a sus características más superficiales, modificando sus funciones positivas y negativas. Por esto, la relación con el fuego del inframundo a mi parecer es expresión de la naturaleza astral de los gemelos, que pueden manejar el valor simbólico del fuego, actuando sobre las capas más profundas de la realidad.

A lo largo de todo el recorrido por Xib'alb'a, los héroes astrales demuestran un dominio total sobre el fuego telúrico y los elementos vinculados con la isotopía solar. En primer lugar pasan a través de pruebas iniciáticas en la casa del frío y del fuego. Los dos lugares manifiestan un carácter complementario según la dicotomía frío-calor, como prefiguración del rito de transición de la hoguera y de las aguas del río.

El paso a través del hielo y del fuego indica el control sobre los elementos contrarios para alcanzar un equilibrio entre las fases del sol y de la luna. El frío y el calor representan las etapas del ciclo astral, que se renueva en cada etapa, en la alternancia de día y noche, temporadas calientes y frías, luna nueva y luna llena. En la casa del hielo, además, la presencia de Junajpu y Xb'alanke disipa el frío, como señal de su naturaleza caliente y solar. Por otro lado, la casa del fuego tiene claras implicaciones solares nocturnas, ya que los héroes salen de la casa al amanecer, después del recorrido nocturno por las entrañas de la tierra.

Así, pues, entraron en el fuego una casa de fuego solamente sólo fuego había en su interior.

No se quemaron por eso solamente asados solamente chamuscados.

Así, pues, era bueno su aspecto cuando amaneció.

Así quieren que inmediatamente se mueran ahí dentro, donde pasan. No es así, así se pierden los corazones de los de Xib'alb'a por eso (párr. 34)<sup>116</sup>

La casa de fuego es una representación de la matriz ígnea, fuente de fertilidad y de vida que destruye y regenera<sup>117</sup>. El paso a través de la casa marca un proceso de fertilización de los gemelos, que salen sanos y renovados desde las llamas. El contacto con la sustancia ígnea sugiere una

-

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> *PV*, p. 101.

estrecha relación con el elemento caliente y su asimilación al poder regenerador del fuego<sup>118</sup>. Un mismo vínculo con las energías ígneas y solares se observa en la casa de los jaguares, representación del sol nocturno.<sup>119</sup> También en este caso, en efecto, los gemelos controlan la energía nocturna del sol y salen intactos de la prueba. Aún más, los héroes desarrollan las etapas de la cosmogonía, interviniendo en la alimentación de los animales y estructurando la cadena alimenticia del cosmos en evolución. Entre los jaguares, se caracterizan por su poder ordenador, ya que fundan las bases de la coexistencia entre los animales y los otros seres. En esto manifiestan un carácter divino y generador vinculado con la energía solar.

La última expresión de su control y contacto con las fuerzas ígneas en el inframundo consiste en la sustitución de un falso fuego, que mantiene el cigarro prendido en la casa de la oscuridad. Los héroes astrales usan su energía sagrada para crear las llamas con las plumas de la guacamaya y de las luciérnagas. La guacamaya en el mundo maya es una manifestación del carácter destructor del sol, en su valor ambivalente y cambiante<sup>120</sup>. En este episodio, el ave solar se vincula con el falso sol de la humanidad de madera, Wuqub' Kaqix, "Siete Guacamaya" y señala en ambos contextos la simulación de las energías naturales.

Aun aquí, la prueba se lleva a cabo por la noche, cuando se despliega la fuerza del fuego contra las tinieblas. La función de las plumas de la guacamaya es la de engañar a los señores de Xib'alb'a, pero sobre todo la de vencer la oscuridad del inframundo. El fuego que los gemelos producen indica la victoria sobre la noche telúrica, en una fase previa al nacimiento del verdadero sol. Antes de su transformación en astros celestes, los hermanos crean una primera forma solar en el inframundo, que impone temporalmente sobre las tinieblas nocturnas. En realidad es un fuego efímero, que no se basa en el equilibrio entre los contrarios ni en el movimiento. Por esta razón está destinado al deterioro y a la sustitución con otra luz. La casa de la oscuridad simboliza la matriz telúrica, el mundo antes de la creación y por esto representa una etapa fundamental en el recorrido iniciático de los héroes. <sup>121</sup> Se puede interpretar el episodio de la casa de la oscuridad como una primera forma de creación solar, que tiene que completarse con el rito de transición de los gemelos.

El ocote, en cuanto madera, refuerza la isotopía del fuego y, junto al cigarro, indica el paso del tiempo y la tensión hacia otra condición. El humo, en efecto, implica la comunicación entre dimensiones distintas, hombres y dioses, tierra y cielo<sup>122</sup>. De la misma forma, el tabaco y el cigarro

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Laura Sotelo, "Los dioses, energías en el espacio y en el tiempo", en M. de la Garza y M. I. Nájera, *op. cit.*, p. 109.

En la época colonial se llevaba a cabo un ritual posiblemente relacionado con la casa de fuego. Una bóveda de madera incendiada permitía la renovación de la fertilidad a las personas que la atravesaban, como reproducción del paso por el inframundo. *Ibídem*.

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> M. del C. Valverde, *Balam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo maya, op. cit.*, pp. 99-101.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, UNAM, México, 1995, pp. 50-58.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> M. Rivera Dorado, "Símbolos del Popol Vuh", *op. cit.*, pp. 252-253.

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 472.

se usaban como bebidas o como fumigaciones rituales. 123 Las fuentes demuestran el carácter iniciático de tales productos, utilizados también durante las ceremonias de iniciación 124.

En la primera bajada a Xib'alb'a, el ocote de la casa de la oscuridad estaba hecho de pedernal y de hueso, instrumentos del sacrificio. Este elemento subraya la relación entre el fuego y el sacrificio, así como sugerido en el episodio del fuego de Tojil. El pedernal remite a la llama telúrica de los volcanes y se utilizaba para la ignición, proponiendo una identificación entre el sílex, el ocote y la producción del fuego. Por otro lado, también el hueso hace alusión a la sustancia telúrica, al mundo de los difuntos y a la regeneración.

La prueba que tienen que superar Xb'alanke y Junajpu no consiste tanto en la creación del fuego, ya que los señores les entregan ocotes encendidos, sino en su propia alimentación. Los héroes actúan aquí sobre la continuidad del fuego en el tiempo y su capacidad de mantenerse sin consumir el tabaco y la madera. También en este caso, como en los juegos pirotécnicos, los gemelos intervienen sobre la facultad del fuego de destruir y destruirse, frenando cualquier proceso de combustión y purificación. Las plumas de guacamaya, entonces, funcionan como señal de la incapacidad del fuego de reproducirse cíclicamente sin gastar la materia, antes de la formación de un fuego y un sol domesticados y perpetuos.

La prohibición a que se apague el cigarro implica también una prohibición a su uso, ya que aspirar el humo del tabaco significa acelerar el proceso de combustión. Los cigarros se connotan como ofrendas sagradas que los gemelos no pueden todavía recibir en Xib'alb'a, como forma de comunicación interrumpida entre la dimensión terrestre y celeste. Se puede observar, en fin, que el mantenimiento del ocote es precisamente la señal del carácter astral y divino de los gemelos, ya que Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu fracasan en la misma prueba porque no sabe mantener el fuego y vencer las tinieblas de Xib'alb'a.

El último elemento significativo en las manifestaciones ígneas de los gemelos es su derrota en la casa de los murciélagos. Entre todas las pruebas, sólo estos animales pueden oponerse a la fuerza sideral de Junajpu y Xb'alanke. Por esta razón, el murciélago puede ser considerado como el verdadero antagonista de los gemelos y el único en contraponer una fuerza eficaz. Además de estar vinculado con la noche y la oscuridad por sus hábitos nocturnos, el murciélago se asocia al fuego como devorador de la luz y substituto de las grandes deidades telúricas, el jaguar y el cocodrilo 125. El murciélago es precisamente el destructor de la vida y el devorador del sol, ya que según la tradición tzotzil, la lucha del sol y de la luna contra los 'ik'ialetik, hombres negros con cuerpo de

 <sup>&</sup>lt;sup>123</sup> Ibídem, vol. 2, p. 440; F. Fuentes y Guzmán, op. cit., t. 1, p. 281.
 <sup>124</sup> M. de la Garza, Sueño y alucinación en el mundo náhuatl y maya, UNAM, México, 1990, pp. 167-169.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, pp. 228-229.

murciélago, puede ocasionar eclipses.<sup>126</sup> También en otras tradiciones americanas, como la tupíguaraní de Brasil, el murciélago es el responsable de la destrucción del mundo al devorar al sol.<sup>127</sup> Por esta razón, la decapitación de Junajpu en la casa de los murciélagos puede ser interpretada como la muerte del sol (o de la luna), por la clara identidad simbólica entre la esfera astral y la cabeza decapitada<sup>128</sup>. Este simbolismo se expresa de manera evidente en el juego de pelota que sigue a la decapitación del héroe.

Me parece interesante subrayar esta dicotomía Junajpu-murciélago que estructura el sistema de oposiciones de la obra. Los gemelos se connotan como deidades del sol, de la luna, de la luz y del fuego en contraposición a las fuerzas que logran derrotarlos: la oscuridad, la noche y la falta de luz, representadas por los murciélagos. Esto significa que los gemelos no se contraponen ni a los jaguares del inframundo o soles nocturnos, ni a las fuerzas femeninas de gestación, ni al mundo de los difuntos, sino principalmente a la oscuridad. El inframundo representa el lado oscuro del cosmos, el más incontrolado. En esta oposición, los gemelos afirman su carácter luminoso, como sol celeste y luna, o sol telúrico, creadores del orden cronológico.

Además, las pruebas en las casas de Xib'alb'a podrían simbolizar los fenómenos atmosféricos, como la noche (casa de la oscuridad), el frío (casa del hielo), el calor (casa del fuego) y el viento (casa de las navajas). En este sentido la victoria de Junajpu y Xb'alanke prefigura el control de los astros sobre los fenómenos naturales, como las temporadas frías y calurosas, la oscuridad de la noche, las sequías y las tempestades.

Por otro lado, el despedazamiento ritual de Junajpu para engañar a los señores de Xib'alb'a podría hacer alusión al carácter cambiante de los astros, en particular de la luna<sup>130</sup>. El héroe mengua su condición a través del descuartizamiento, para volver después a su forma originaria. Los sacrificios humanos, además, parecen tener una estrecha relación con los rituales lunares, agrarios y con la iniciación en muchas culturas, como tentativa de insertarse en el ciclo de las creaciones y de las destrucciones cósmicas.<sup>131</sup> En efecto, el sacrificio de algunas partes del cuerpo de Junajpu (cabeza, piernas, brazos y corazón) deshace temporalmente la integridad de su persona, que regresa

1

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Roberto Romero, comunicación personal, enero de 2005.

J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, pp. 228-229.

<sup>128</sup> Entre los mayas, los murciélagos, como los jaguares, se vinculan con el sacrificio por decapitación. C. Valverde, *op. cit.*, p. 83. Además, también según Roberto Romero, los murciélagos están asociados a los sacrificios por decapitación, tal vez por la difusión en América de un género de murciélago que se alimenta de sangre, el *Desmodus rotundus*. Sin embargo, el murciélago es también una fuente de vida, o sea de la energía fecundante del lado oscuro del cosmos. En el Códice Maglibecchi, f. 61 r., los dioses de la muerte envían a un murciélago para morder la vulva de la diosa Xochiquetzal y desde allí crear flores. Según Romero, se trataría de la creación de la menstruación, o sea de la capacidad femenina de procrear por medio de la fertilización de los murciélagos. Este animal, entonces, opera una transformación desde la sangre muerta de la menstruación hasta la energía vital. R. Romero, comunicación personal. Véase también M. I. Nájera, *El don de la sangre en el equilibrio cósmico, op. cit.*, pp. 179-180.

<sup>129</sup> M. Rivera Dorado, "Símbolos del Popol Vuh", *op. cit.*, pp. 252-253.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, pp. 44-45.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> G. Durand, op. cit., pp. 309-310.

enseguida a su estado originario por el mismo carácter periódico de las deidades astrales. Como es sabido, no ocurre lo mismo con los señores del inframundo, que carecen del poder de regeneración cíclica del sol y de la luna.

El valor divino y astral de los gemelos en Xib'alb'a, entonces, se manifiesta en una múltiple connotación: el poder sobre el fuego, el frío, el calor y los jaguares por un lado, su oposición a la oscuridad y a la fuerza de los murciélagos por otro. Además es importante considerar su regeneración cíclica, como otra característica sideral esencial. En realidad, durante el ritual de iniciación, los dos gemelos no diferencian todavía sus funciones, sino que precisamente por su naturaleza doble, encarnan en sí la unión de los contrarios. Sus acciones en el inframundo son simétricas, como expresión de la energía celeste, solar y lunar a la vez. Tampoco el texto del *Popol* Vuh es muy claro sobre la específica transformación de los héroes en los astros diurno y nocturno.

Entonces subieron pues aquí en medio de la luz. Inmediatamente pues subieron al cielo para uno pues fue el sol para uno también fue la luna (párr 43)<sup>132</sup>

Desde la lectura de este paso, resulta evidente que los narradores del Popol Vuh no aclaran directamente quién se transformó en sol y quién en luna, pero sí subrayan el valor complementario de los dos dioses. Esta doble identidad sol-luna me parece pertinente con la naturaleza gemelar e indiferenciada de los héroes, todavía en las entrañas de la tierra, antes del nacimiento del tiempo, de la luz y de la humanidad. Aún más, la asimilación de las funciones del sol y de la luna en el inframundo marca el valor complementario de los astros en la creación de la vida y del tiempo cronológico<sup>133</sup>.

Es posible asociar Xb'alanke a la dimensión nocturna, por la raíz b'alam, "jaguar" e interpretarlo como luna o sol nocturno por el valor epifánico del animal<sup>134</sup>. Por otro lado, el prefijo X- antepuesto al nombre, podría ser un marcador femenino o de menor edad<sup>135</sup>. Sin embargo, las

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> *PV*, p. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Graulich interpreta a Junajpu como luna, por su carácter de despedazado y su asociación con el conejo en el campo del juego de pelota de Xib'alb'a. Xb'alanke, en cambio, es el más poderosos y representaría al sol. M. Graulich, Mitos y rituales del México antiguo, op. cit., pp. 165-166.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 102.

<sup>135</sup> F. Ximénez, Primera parte del Tesoro ..., op. cit., p. 603. Por otro lado, Rivera Dorado señala que ix es el décimo cuarto día de la veintena del calendario ritual vucateco y está asociado al jaguar. Según el mismo autor, b'alam podría ser usado como adjetivo, con el significado de "poderoso". Por esto, se reforzaría la identificación entre Xb'alanke y sol nocturno o luna. También Junajpu indica un día del calendario sagrado, que corresponde a ahau en el ciclo maya yucateco, usado también para referirse al sol. La cerbatana del héroe podría ser un indicio de los rayos solares. M. Rivera Dorado, "Un punto de vista sobre el mito central del Popol Vuh", Revista Española de Antropología Americana, vol. XVIII, pp. 56-58. Ver también la propuesta sobre la naturaleza femenina e de menor edad de Xb'alanke de Nathaniel Tarn y Martín Prechtel "Metáforas de elevación relativas, posición y rango en el Popol Vuh", en R. Carmack y F. Morales, op. cit., pp. 175-176.

acciones de los héroes en Xib'alb'a no permiten atribuir una naturaleza individual a los dos hermanos y distinguir connotaciones lunares o solares en ninguno de los dos.

El único elemento específico de Junajpu es su papel de despedazado, en el episodio recién comentado y en la decapitación en la casa de los murciélagos. Esta característica podría estar relacionada con las fases lunares, como he mencionado arriba<sup>136</sup>, o también al carácter cíclico del sol. Lo que el texto enfatiza en muchos puntos es la función complementaria de los gemelos como portadores de luz. Por esta razón es posible asociar la luna con el sol nocturno, o sea con el que alumbra la noche<sup>137</sup>. La primera bajada a Xib'alb'a había creado las condiciones para el surgimiento de los astros y por esto algunos autores identifican a Jun Junajpu con Venus, anunciador del sol. Sin embargo, considerando que el padre de los gemelos se queda en el inframundo y no resurge como dios celeste, me parece más probable asociarlo a una primera fase de la iniciación, que de hecho no se lleva a cabo cabalmente.

La ascensión y la transformación iniciática de las deidades astrales por medio del fuego es una constante en los mitos americanos, como se puede observar en los textos recogidos por Lévi-Strauss<sup>139</sup> y en la *Leyenda de los Soles* de los nahuas<sup>140</sup>. La deificación de Nanáhuatl y Nahuitécpatl en sol y luna sigue el esquema mítico presente en el *Popol Vuh*. Los dos seres sagrados se arrojan en ambas tradiciones a la hoguera y ascienden al cielo como dioses astrales. A pesar de la distinta transformación de la luna en el texto náhuatl, ya que Nahuitécpatl cae en la ceniza, los puntos de convergencia simbólica entre los dos mitos son significativos y nos permiten entender el valor del fuego como instrumento universal de purificación y transformación.

También en este caso, el sacrificio de los dos dioses se lleva a cabo en una hoguera telúrica asociada al numeral cuatro. El fuego arde desde hace cuatro años y los astros se mantienen inmóviles en el cielo durante cuatro días. El numeral implica la extensión del espacio hacia los rumbos cardinales y el recorrido cíclico de los astros por el cosmos. El sol se asocia también en la tradición náhuatl a la vegetación, puesto que Nanáhuatl es el encargado de desgranar el maíz

1.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Marcia Castro Leal, "La decapitación y el juego de pelota", en J. Litvak – N. Castillo Tejero (eds.), *Religión en Mesoamérica: XII Mesa Redonda*, Puebla, Universidad de las Américas en Cholula, 1972, pp. 458-459.

la luna podría ser considerada como sol nocturno masculino en su fase llena y como diosa femenina en las otras fases. Por otro lado, si es cierto que en el *Título de Totonicapán* Xb'alankej es una mujer, ningún elemento nos impide pensar que también el personaje del *Popol Vuh* sea de sexo femenino. Hay que considerar también la posible presencia de dos soles, como deidades distintas y en equilibrio, uno que alumbra el día, el otro la noche, según la interpretación de Bonor, también presentada en C. Valverde. El *Popol Vuh* define claramente a uno de los dos personajes como luna, o sea como deidad distinta y complementaria al sol. Habría que averiguar si el concepto de luna entre los k'iche' prehispánicos y coloniales abarcaba también el de sol nocturno, o sea si la luna manifiesta también características solares. *Título de Totonicapán*, *op. cit.*, p. 174; C. Valverde, *op. cit.*, pp. 104-107.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> M. Rivera Dorado, "Símbolos del Popol Vuh", *op. cit.*, p. 250; M. Graulich, "El Popol Vuh en el altiplano mexicano", *op. cit.*, pp. 120-121.

<sup>139</sup> Claude Lévi-Strauss, Storia di lince, op. cit., p. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> Códice Chimalpopoca, op. cit., pp. 121-122.

descubierto en el cerro<sup>141</sup>. La deidad adquiere atributos astrales y vegetales, interviniendo directamente en el ritmo de las estaciones y en el florecimiento de la planta sagrada. Es interesante observar que el dios tiene la función de desgranar las mazorcas, o sea de actuar sobre los granos sagrados, fertilizándolos. Por otro lado, también tiene que romper a palos el cerro donde se esconde el maíz<sup>142</sup>, con una clara referencia a la fertilización de la cueva matricial por parte de los rayos solares masculinos. También en este aspecto se evidencian los vínculos estrechos entre el dios solar y la fecundación de la tierra para la creación de la vida vegetal.

El mismo acceso a la sustancia astral a través del fuego caracteriza la metamorfosis de Quetzalcóatl en estrella de la mañana según los *Anales de Cuauhtitlán*.<sup>143</sup> El dios fertilizador y civilizador se prende fuego a la orilla del mar y sube al cielo como Venus, después de cuatro días de muerte y cuatro días de recuperación. El simbolismo del numeral cuatro vuelve a aparecer en el mito náhuatl, indicando otra vez el espacio cósmico y la relación con el culto solar del que es anunciador. No es casual que la incineración se lleve a cabo cerca del mar, aguas telúricas que purifican y fertilizan todo lo que ahí se inmerge.<sup>144</sup>

La asociación agua-fuego, ya presente en el *Popol Vuh*, se manifiesta también en este documento, sugiriendo la necesaria compenetración de los opuestos para el surgimiento de la vida. El fuego y el agua actúan dos purificaciones y regeneraciones paralelas, para fertilizar las cenizas de Quetzalcóatl y conferir al movimiento del astro valor celeste y telúrico. Como en los otros casos, la estrella de la mañana se vincula con el inframundo, donde vive un proceso iniciático durante cuatro días de muerte y cuatro días de regreso a la vida. El simbolismo del ocho indica el dinamismo equilibrado, la simetría del doble proceso de muerte y regeneración. <sup>145</sup> Los mayas, así como los habitantes del altiplano central de México, dividen el movimiento de Venus en cuatro períodos y calculan su desaparición después de la conjunción inferior en ocho días. <sup>146</sup>

A la luz de estas consideraciones, podemos hacer una primera reflexión sobre el valor simbólico del fuego en el *Popol Vuh*. La transformación de los gemelos en sol y luna no se lleva a cabo sólo con la concreta elevación celeste, sino que se caracteriza como un proceso dinámico y constante asociado a la isotopía ígnea, que connota todas las acciones de los dos personajes. El fuego, además, se presenta en la obra en su doble naturaleza, de fuerza celeste y telúrica, de destrucción y de purificación. Aún más, es posible explicar el simbolismo ígneo de la obra con un esquema de actuación de recíprocas conexiones. La cosmogonía, en efecto, se lleva a cabo a través

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Ibídem, p. 121; Yólotl González, Diccionario de mitología y religión de Mesoamérica, Larousse, México, 1991, p. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> Y. González, *op. cit.*, p. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> Códice Chimalpopoca, op. cit., p. 11.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., p. 184.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, p. 176.

de ciclos periódicos de creaciones y destrucciones, en que el agua y el fuego desempeñan un papel complementario:

caída de la resina asociada al fuego: destructora y purificadora

agua celeste del diluvio 147: destructora y regeneradora

fuego telúrico de la hoguera: destructor y purificador

agua telúrica del río: destructora y regeneradora

Un esquema muy parecido ha sido aplicado por Claude Lévi-Strauss a los mitos cosmogónicos de Sur y Norteamérica, en que una pareja de gemelos se trasforma en sol y luna a través de destrucciones ígneas y purificaciones acuáticas 148. Lévi-Strauss subraya el sistema de oposiciones que estructuran los mitos: fuego-agua, celeste-terrestre; destrucción-reconstrucción. Estas oposiciones se pueden aplicar legítimamente también al Popol Vuh, como fases cíclicas de regeneración iniciática a la que se somete el cosmos de la creación.

Sin embargo, el elemento que considero más interesante es el desarrollo de una fase sucesiva a las destrucciones y regeneraciones ígneas y acuáticas, o sea la institución de un fuego celeste domesticado en el cielo con una distancia apropiada (sol) y de un fuego terrestre domesticado en el hogar (fogatas para cocinar y calentarse). 149

### 3.2.3. El fuego cultural

Aplicando el mismo esquema de Lévi-Strauss a las otras referencias ígneas en el *Popol Vuh*, resulta evidente la presencia de un modelo mítico común a distintas regiones americanas y la continuidad estructural entre los episodios:

lluvia de resina asociada al fuego celeste

diluvio: agua celeste

hoguera de Xib'alb'a: fuego telúrico

río de Xib'alb'a: agua telúrica

fuego de Tojil: fuego humano domesticado

sol: fuego celeste domesticado

<sup>146</sup> Anthony Aveni, Observadores del cielo en el México antiguo, Fondo de Cultura Económica, México, 1997, p. 102.

147 Considero la caída de lluvia sobre la generación de palo como un diluvio por la palabra b'utik presente en el texto, traducida por Basseta y Coto como "diluvio. (Th. de Coto, op. cit., p. XLVI; D. de Basseta, op.cit., s. p.

<sup>148</sup> C. Lévi-Strauss, Storia di lince, op. cit., pp. 44-48.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> *Ibídem*, p. 47.

En este esquema se puede reconocer la natural continuidad entre los episodios cosmogónicos de la primera parte, desde la creación del sol y de la luna en los folios centrales del manuscrito de Ximénez, hasta la creación del fuego por Tojil y el primer amanecer, en la última parte. La organización gráfica en capítulos de muchas ediciones modernas del *Popol Vuh*<sup>150</sup> ha sugerido una división temática y ha puesto en tela de juicio la real continuidad narrativa de la obra<sup>151</sup>. Sin embargo, la isotopía ígnea demuestra claramente, a mi parecer, la integración del relato y la estructuración de los episodios según una línea mítica coherente.

El fuego domesticado del linaje k'iche' y el nacimiento del sol son el resultado de procesos cosmogónicos complejos y progresivos, que connotan el don de Tojil de las componentes culturales de la cocina y del calentamiento. De esta forma, el fuego domesticado y el sol se insertan cabalmente en el tiempo de los hombres, ya que son el resultado de una interacción consciente entre los seres sagrados y las comunidades humanas. El fuego sale del caos de los orígenes, pasa a través de transiciones rituales y se inserta en el tiempo cronológico k'iche'. O, mejor dicho, determina él mismo, como fuego solar, el tiempo humano.

Gracias a las sucesiones cíclicas y ordenadas de los astros y el control del fuego, los k'iche' estructuran su cultura, dan orden al caos primigenio, controlan las fuerzas naturales hostiles, como el fuego de los volcanes, los rayos y la acción indiscriminada del sol, fundando sobre el fuego humanizado una sociedad estructurada. Es un instrumento civilizador, vinculado también con el conocimiento de la agricultura. El nacimiento del fuego domesticado adquiere una connotación específica en la relación con el fuego de las destrucciones cosmogónicas, ya que se manifiesta por oposición como el resultado del equilibrio entre los elementos celestes y telúricos.

El análisis del episodio del fuego de Tojil resulta extremadamente interesante, con el fin de comprender el valor del fuego humanizado como evolución de las etapas anteriores. En primer lugar cabe señalar que Tojil concede dos veces la chispa vital a los k'iche' para que el elemento ígneo pase a través de otro proceso de transición. La lluvia y el granizo apagan sus llamas purificándolas y restableciendo el equilibrio entre contrarios.

Así, pues, cuando empezó una gran lluvia ardía el gran fuego de los pueblos espeso granizo, pues, bajó sobre todos los pueblos entonces se apagó, pues, su fuego por el granizo ya no tenían el fuego. Entonces pidieron, pues, su fuego B'alam Kitze' B'alam Aq'ab':

-"O Tojil,

-

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Las ediciones citadas son: Recinos (1952); Villacorta (1962); Edmonson (1971); Chávez (1981) y Tedlock (1985).

<sup>151</sup> R. Acuña, *Temas del Popol Vuh*, op. cit., pp. 53-55.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> M. I. Nájera, "Rituales sacrificatorios en los mitos quichés y cakchiqueles", en *Memorias del Primer Coloquio Internacional de Mayistas*, 5-10 de agosto de 1985, UNAM, México, 1985, p. 1109.

```
en verdad nos acabamos por el frío"- Le dijeron, pues, a Tojil.
-"Está bien, no se aflijan"- Dijo Tojil.
Así entonces sacó el fuego
frotó ahí en su calzado.
Así, pues, se alegraron B'alam Kitze'
                            B'alam Aq'ab'
                            Majukutaj
                            Ik'i B'alam. (párr. 55)<sup>153</sup>
```

Las gotas celestes pueden ser también una representación de la unión entre el rayo y el agua urania, que fecundan la sociedad k'iche' con la energía sagrada de Tojil. La caída de la lluvia helada, además, marca la oposición frío-calor, estableciendo en un primer momento un predominio del frío sobre el calor ígneo. De esta forma, el fuego domesticado se connota por oposición como fuente de sustentamiento fundamental para restablecer el equilibrio entre contrarios.

La segunda creación del fuego, entonces, responde precisamente a esta necesidad de armonía entre elementos opuestos, que había sido interrumpida por el predominio de un elemento sobre el otro<sup>154</sup>. La lluvia y el primer fuego de Tojil, además, tienen un carácter celeste, ya que Tojil es la deidad del rayo, de la lluvia y de la tormenta<sup>155</sup>. La acción de la lluvia apaga esta etapa intermedia y da paso a la creación del fuego domesticado y humano. Efectivamente, Tojil produce el segundo fuego sobre la tierra por el frotamiento en su zapato. <sup>156</sup> Es un fuego en equilibrio entre elementos contrarios: la intervención celeste del dios y la superficie terrestre en donde se produce la combustión. El segundo fuego de Tojil es el resultado de los anteriores procesos ígneos y sintetiza la unión de los elementos complementarios, el rayo y la tierra, el origen divino y el uso humano. Tojil a través de su zapato proporciona también a los hombres las técnicas de producción del fuego, o sea que transforma un don divino en un producto cultural y humano.

La acción de Tojil, por otro lado, remite a la unión sexual. En el texto k'iche' resulta claro que el frotamiento se lleva a cabo dentro del zapato, chi upam uxajab', "dentro del calzado, en su interior" <sup>157</sup>, sugiriendo una identificación entre el movimiento del dios y la relación sexual. Según un simbolismo muy difundido, en efecto, el pie tiene un significado fálico y el calzado representa la vulva<sup>158</sup>. El fuego que Tojil produce por frotamiento revela, entonces, una naturaleza bien distinta de la del fuego celeste donado a los hombres. Se trata de un fuego sexual, vinculado con los rituales agrarios y con el centro femenino del hogar.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> PV, p. 133.

<sup>154</sup> Se nota la difusión entre los k'iche' contemporáneos de un sistema de oposiciones frío-calor, que determinan las enfermedades en caso de desequilibrio. Una concepción parecida está registrada en las fuentes históricas para toda el área mesoamericana. Cf. Helen Neuenswander y Dean Arnold, Cognitive Studies of Suthern Mesoamerica, Dallas, Sil Museum of Anthropology, 1977-1981, pp. 96-105; A. López Austin, Cuerpo humano e ideología, op. cit., p. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Y. González, *op. cit.*, p. 180; L. Sotelo, *op. cit.*, pp. 98-99.

<sup>156</sup> Sobre una distinta traducción e interpretación del paso, véase A. Estrada Monroy, "Investigaciones sobre el Popol Vuh", op. cit., p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 491.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, pp. 213-214 y 337-338.

Aun en la simbología universal, la chispa producida por el frotamiento de palos se diferencia del fuego obtenido por percusión <sup>159</sup>. El primero, en efecto, se relaciona con la dimensión humana y con la gestación; el segundo con el rayo, la luz y la purificación. En los códices mayas el dios supremo y fecundador está representado con un taladro para prender el fuego con el frotamiento de dos palitos, uno horizontal y femenino, otro vertical y masculino 160.

Podemos concluir que Tojil concede a los hombres dos distintas tipologías ígneas. La primera es urania y se vincula con la intervención misma del dios, que efectivamente la destruye. La segunda, en cambio, es humanizada; depende de la acción y el control de los hombres, que pueden perpetuarla y reproducirla. Se vincula con la relación sexual y en esto representa la unión de los contrarios.

El segundo fuego de Tojil proporciona la base de la civilización k'iche'. Constituye un patrimonio cultural que sólo el hombre sabe mantener y reproducir, situándose en un punto intermedio entre lo humano y lo natural<sup>161</sup>. Sobre todo por su carácter cultural se diferencia de los fuegos anteriores: la lluvia de resina, la hoguera de Xib'alb'a y el fuego celeste de Tojil. La producción del fuego como combinación de los contrarios, además, introduce al hombre en una nueva dimensión temporal, en la que la comunidad logra controlar los medios de producción sin depender totalmente de los ciclos naturales. Con el fuego domesticado, el hombre pasa de arquetipos esencialmente circulares a otros sintéticos 162. Y el fuego sexual representa muy bien la síntesis de los elementos complementarios, que generan la chispa vital.

Hay que señalar que el fuego de Tojil no tiene aparentemente funciones culinarias, sino que sirve para calentar y reconstituir el equilibrio entre elementos fríos y calientes. Se puede decir que el fuego humano es un sustituto del sol antes del primer amanecer, o más bien una respuesta humana a la falta del sol. En este episodio se enfatiza la capacidad del fuego de oponerse a las tinieblas de la creación, vinculándose estrechamente con la isotopía solar, como contraparte humanizada del sol domesticado. Por esto, los ejes simbólicos que connotan el fuego son la oposición frío-calor; luz-oscuridad, sin extenderse a otros aspectos culturales importantes como la cocina.

La cocción de los alimentos no forma parte de esta misma línea simbólica y por esto no aparece directamente mencionada en el fragmento en análisis. Los narradores del Popol Vuh subrayan más bien el valor del fuego como producto cultural y la intervención del hombre en los ciclos naturales, alternando agua y fuego en el cultivo de los campos; frío y calor en los espacios

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> Ibídem, vol. 1, p. 477-478.
<sup>160</sup> L. Sotelo, op. cit., pp. 90-91.
<sup>161</sup> M. I. Nájera, El don de la sangre en el equilibrio cósmico, UNAM, México, 2003, p. 53.

domésticos, oscuridad y luz en los espacios habitados. Por medio del fuego, el hombre entra culturalmente en los procesos naturales, prende parte de sus ritmos y los reproduce en el contexto social.

El significado del fuego como raíz cultural se manifiesta en todo el episodio. El fuego, en efecto, se produce precisamente en un momento estratégico para la historia k'iche', o sea cuando se deshace la unidad social de Tulan. Los pueblos diferencian entonces sus lenguas y no se reconocen en una identidad común. Los narradores del *Popol Vuh* enfatizan en muchos pasajes la ruptura de la unidad originaria y el caos lingüístico que deriva. Por esto, el fuego funciona como compensación de la ruptura social 163 y como inauguración de un nuevo orden político. El fuego actúa aquí como instrumento de interacción, como eje cultural alrededor del cual se origina la sociedad. El fuego sexual se caracteriza por su posición axial, que crea cultura, poder y organización social. En este contexto, el fuego adquiere un nuevo valor, como un símbolo de poder político. La posesión del fuego y de las técnicas para producirlos causa la imposición tributaria y la sumisión de los otros pueblos del altiplano. La producción del fuego, además, es un símbolo de la superioridad cultural de los k'iche' sobre los otros grupos según la ideología del linaje dominante. En efecto, la erogación del fuego celeste estaba destinada a todas las tribus, pero después del aguacero sólo los antepasados k'iche' pudieron recrear el fuego domesticado.

Es interesante observar que a la fragmentación lingüística se opone una organización política basada en el fuego. 164 El elemento ígneo tiene una función unificadora, convergiendo la multiplicidad hacia la unidad. A la palabra se substituye la chispa sagrada, símbolo de la comunicación, del aliento vital, de la energía celeste y telúrica. Aquí también, el fuego sirve como conector entre estadios distintos y etapas cronológicas. La detención del fuego determina una reestructuración jerárquica de la sociedad, que substituye los antiguos vínculos horizontales de alianza con relaciones verticales de sumisión política y económica.

El fuego es precisamente el instrumento que permite el cambio y la regeneración social. La instauración del sacrificio a Tojil por medio del fuego encuentra también un paralelismo en el despedazamiento ritual del inframundo, en que las fuerzas astrales se sacrifican para volver a su condición previa. Aun en este caso, se abre un proceso cíclico, que encuentra en el fuego el eje generador. Los corazones de las tribus alimentan al dios de la lluvia, del rayo y del fuego, para recibir la chispa vital del mismo dios.

Es significativo también que los únicos en sustraerse a la imposición k'iche' son los q'aq'chikel, quienes roban el fuego bajo la protección del humo. En este caso, el humo indica el

\_

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> F. Sandoval, *op. cit.*, p. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> C. Hendrickson, *op. cit.*, p. 136.

carácter nefasto e indefinido del fuego, así como la comunicación entre distintas realidades<sup>165</sup>. La versión q'aq'chikel del descubrimiento del fuego no concuerda con el relato k'iche', ya que el *Memorial de Sololá* enfatiza la autónoma obtención de las llamas y sobre todo el descubrimiento de la piedra para producirlas.

Luego introdujeron la cabeza, metieron el cuello y (arrastrándose) con los codos, los brazos y las piernas entraron para apagar el fuego. Así contaban. Luego bajó Gagavitz al interior del fuego, mientras Zaquitzunún derramaba agua sobre el fuego. Las cañas verdes de maíz se mezclaban con el agua que se derramaba sobre el fuego. En verdad causaba miedo bajar dentro del monte, y cuando se apagó el fuego del volcán, brotó una humareda que se extendió a lo lejos y produjo la obscuridad y la noche.

[...]

Cuando vencimos al espíritu de la montaña libertamos la piedra del fuego, la piedra llamada Zacchoq, que no es una piedra rica. 166

También aquí, el fuego tiene un sentido cultural, puesto que implica el control del hombre de las fuerzas naturales hostiles. Con el fuego, los q'aq'chikel se imponen sobre la potencia del volcán por medio del agua, instrumento de purificación y energía contraria. La planta del maíz revela las implicaciones vegetales del fuego y lo vincula con el culto solar representado por las plumas de la guacamaya<sup>167</sup>. La acción civilizadora del fuego se expande hacia la germinación vegetal y hacia la inserción activa del hombre en los ciclos naturales.

El fuego citado en el *Memorial* es de una naturaleza distinta del fuego del *Popol Vuh*, ya que proviene de las entrañas del volcán y por esta razón tiene un carácter telúrico a diferencia del fuego k'iche', eminentemente sexual. La discordancia entre las fuentes revela la perspectiva peculiar del *Popol Vuh*, que subordina todas las otras tribus a la acción civilizadora de su fuego. Aun en este caso, el fuego se presenta como eje cultural y político de la civilización k'iche', ordenando la vida cotidiana, el ritmo de las quemas de los campos y las relaciones con los otros grupos.

Si las implicaciones culinarias del fuego no aparecen directamente en el episodio de Tojil, la importancia de la cocción resalta en otros pasos de la obra, de forma directa e indirecta. En primer lugar, el fuego de Xib'alb'a, adonde se arrojan los gemelos divinos, está asociado a la fogata usada para asar la carne.

Cuando lo aconsejaron ya conocían su muerte. Así, pues, se prepara una gran piedra que asa así como una hoguera hicieron los de Xib'alb'a grandes tiznes le pusieron. (párr. 37)<sup>168</sup>

El sustantivo empleado para referirse a la hoguera es *chojib'al*, con el sufijo instrumental – *b'al* y la raíz *choj*, que en k'iche' moderno significa "asar carne, chojinear" <sup>169</sup>. También los bancos

.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., pp. 472-473.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> A. Recinos, *Memorial de Sololá; Título de Totonicapán, op. cit.*, pp. 60-61.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> M. I. Nájera, El don de la sangre en el equilibrio cósmico, op. cit., p. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> *PV*, p. 107.

en que se sientan Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu a la entrada de Xib'alb'a expresan el mismo concepto de piedra ardiente, que puede asar y chamuscar la carne de quien ahí se acerca.

```
-"Siéntense en nuestros bancos"- Dijeron.

Solamente, pues, eran piedras quemantes los bancos que les dieron se quemaron, pues, en los bancos en verdad se escabulleron en los bancos no se aliviaron se levantaron se quemaron sus nalgas.

Así, pues, se rieron luego los de Xib'alb'a se retorcían de la risa cobró fuerza la culebra de la risa en sus corazones en su sangre en sus huesos en la risa de todos los señores de Xib'alb'a. (párr. 19)<sup>170</sup>
```

Además de las referencias al calor del mundo subterráneo, que podría reflejar el fuego telúrico de un volcán, el episodio de las piedras calientes y de la hoguera a mi parecer tiene una significación simbólica más profunda que la fiel representación del mundo natural. La piedra ardiente y la hoguera hacen alusión a la función del fuego telúrico de cocción de los alimentos y de transformación de un estadio natural a otro civilizado.

El paso entre lo crudo y lo cocido, en efecto, alude a la transformación de un objeto desde un carácter natural a otro cultural, o sea implica un proceso de interacción social. En las civilizaciones americanas son muy frecuentes las cocciones rituales de personajes que marcan una transición desde una condición individual a otra comunitaria, como el recién nacido, la mujer recién parida, la muchacha púber<sup>171</sup>. A través del contacto con el fuego telúrico, como la arena o las piedras calientes, los personajes entran en la vida social por la mediación del elemento civilizador. Los sacerdotes k'iche' que se sometían a aislamientos de la sociedad, purificaciones y recogimientos místicos no ingerían alimentos cocidos, "de manera que de todo punto le eran prohibidos (sic) cosa que llegase al fuego" Asimismo, en muchos mitos americanos, individuos como los solteros permanecerían encerrados en la naturaleza, en su condición de seres "crudos".

La cocción ritual de individuos sobre piedras calientes tiene la función de socializarlos, o sea de mediar entre el estado natural y el cultural. El fuego determina el acceso a la condición de "cocidos", o sea de socializados.<sup>173</sup> Esta misma lectura simbólica se podría aplicar a las piedras calientes de Xib'alb'a, que actúan la transición hacia las leyes sociales del inframundo.

<sup>171</sup> C. Lévi-Strauss, *Lo crudo y lo cocido, op. cit.*, pp. 328-333.

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> PV, p. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> F. Ximénez, *Historia de la provincia de San Vicente...*, op. cit., p. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> C. Lévi-Strauss, Lo crudo y lo cocido, op. cit., p. 329.

Efectivamente, Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu se quedan encerrados en las entrañas de la tierra, o sea que se asimilan a la sustancia telúrica y a la organización del reino de la muerte.

Por otro lado, el proceso se cierra con otra cocción ritual, o sea la hoguera de Junajpu y Xb'alanke, que los media hacia otra organización simbólica, la de la sustancia celeste y del mundo aéreo. Las dos cocciones rituales se llevan a cabo en la entrada y en la salida de las dos parejas de héroes y esto a mi parecer no puede ser casual. Las piedras calientes de Xib'alb'a pueden ser consideradas como dos procesos paralelos de adaptación cultural a las condiciones de la tierra y del cielo. La irrupción de la risa de los señores del inframundo parece reforzar la misma isotopía culinaria, ya que en las culturas orales hay muchas restricciones sobre la producción de ruidos durante las comidas. El ruido está asociado al desorden cósmico y social, en contraposición a la organización impuesta por el fuego de cocina<sup>174</sup>. La risa durante la cocción ritual alude a la ruptura del equilibrio entre elementos complementarios y a la disolución del orden.

La cocción de comida por medio del fuego domesticado se observa también en el episodio de Kab'raqan, en que la transformación de lo crudo a lo cocido de los pájaros permite la victoria de los gemelos. En este caso se observa una contraposición entre el contexto cultural de los héroes, que hacen uso del fuego de cocina, y el natural de Kab'raqan, quien sucumbe bajo los instrumentos culturales de los héroes. De la misma manera, son frecuentes las menciones en el *Popol Vuh* al uso del fuego de cocina, como en el caso del brazo arrancado de Junajpu colgado sobre la hoguera de Wuqub' Kaqix. Además de observar otro despedazamiento ritual de Junajpu, quien se presenta a lo largo de todos los episodios como ser en constante transformación, es interesante la presencia del fuego, que tiene la función de debilitar temporalmente la capacidad del héroe antagonista, representado metonímicamente por su brazo.

La parte del cuerpo que va de la mano al codo, indicada en k'iche' por la palabra *q'ab'aj*<sup>176</sup>, tiene un claro simbolismo universal asociado al poder, a la protección y a la fuerza. <sup>177</sup> En los cantos k'iche' contemporáneos, el difrasismo brazo/ pierna representa la integridad del individuo en sus relaciones interpersonales y en su trabajo. El desmembramiento de Junajpu alude entonces a la ruptura de su plenitud como ser humano y a la depauperación de su energía vital. La ubicación del brazo desarticulado sobre el fuego sugiere el proceso de destrucción y de recuperación del objeto de su fuerza, ya que el fuego destruye para después regenerar la sustancia quemada. Por otro lado, el hogar representa el centro de la casa de Wuqub' Kaqix, falso sol de las primeras humanidades. Si consideramos la casa del falso sol como una expresión cósmica, se puede interpretar el fuego

<sup>174</sup> *Ibídem*, p. 289.

Para Graulich, el pájaro y el cangrejo que determinan la derrota de los dos hermanos representarían una comida prohibida, cuyo consumo provoca la muerte. M. Graulich, *Mitos y rituales del México antiguo*, *op. cit.*, p. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., p. 154.

doméstico como el centro del mundo. La cocción ritual del brazo en el hogar de Wuqub' Kaqix puede ser leída, en esta perspectiva, como una primera etapa del rito de transición del héroe a través de un eje cósmico de comunicación.

También la humanidad de madera tenía conocimientos del fuego de cocina, ya que los objetos domésticos se rebelan precisamente a su uso impropio. Los tenamastes, las ollas y los comales abandonan sus funciones cotidianas, subrayando el uso ilícito del fuego cultural por parte de los hombres de palo. Es una etapa intermedia de la cosmogonía, antes de las regeneraciones por parte de la hoguera y de los ríos telúricos de Xib'alb'a. Por esta razón, el fuego de cocina representa un instrumento cultural impropio, porque es anterior a la formación de una cultura organizada.

La generación de madera no presenta todavía las características culturales necesarias para su desarrollo como seres humanos cabales, sin cultos divinos y sin la comunicación con los seres sagrados. La rebelión de los objetos de cocina podría ser considerada como la expresión de un desequilibrio entre el fuego y la falta de cultura. El uso del fuego domesticado, entonces, se relaciona claramente con los otros logros culturales y religiosos de las generaciones siguientes, como la memoria, los rezos y la palabra sagrada, ya que se presentan en el texto como dos características inseparables de la cultura de los hombres de maíz. La rebelión de los objetos y el diluvio son acciones paralelas de regreso a la condición pre-formal necesaria para la evolución de la cosmogonía.

# 3.2.4. El fuego como canal de comunicación

El fuego en el *Popol Vuh* es un instrumento de transformación y de purificación. Sin embargo, puede ser también un canal de comunicación. Es éste el caso de tres fuegos rituales, o sea la combustión de ofrendas a las deidades. Encontramos en el texto dos distintas tipologías simbólicas de incineración de dones. La primera se refiere a la combustión de la linfa roja por parte de los señores del inframundo.

Entonces lo levantó en alto con los dedos rompió la piel de la sangre era de rojo brillante la superficie de la sangre.

-"¡Bien! Aticen el aspecto del fuego
Pónganlo sobre el fuego"- Dijo, pues, Jun Kame.
Así también lo salpicaron sobre el fuego el olor pues sintieron los de Xib'alb'a
Terminan por levantarse ahí todos inclinándose ahí arriba en realidad dulce sentían el humo de la sangre. (párr. 22)<sup>178</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> *PV*, pp. 71-72.

En este caso podemos decir que los de Xib'alb'a aparentemente se autosacrifican, ya que no sólo aspiran el humo producido por su misma ofrenda, sino que piensan quemar el corazón de su hija Xkik'. Se trata de un proceso circular y cerrado, en que los señores se alimentan de su misma sustancia sagrada. El fuego sirve aquí como instrumento de incineración y de evolución de la materia, de líquida a aérea. En las costumbres rituales de Xib'alb'a no se lleva a cabo un verdadero proceso de transformación, ya que la materia quemada vuelve a entrar en la sustancia de los señores, integrándose en sus mismas personas. Aquí la ofrenda resulta aparentemente muda, ya que no implicaría ninguna comunicación entre individuos y condiciones.

Sin embargo, la substitución de la sangre humana con linfa vegetal interviene directamente en la significación del episodio, no sólo porque permite la salvación de la muchacha, sino también porque introduce un elemento nuevo en el movimiento circular de la alimentación. A través de la linfa se crean las condiciones para el desarrollo de la vida vegetal desde las vísceras de la tierra.

Cabe señalar también que el substituto vegetal del corazón implica una estrecha relación entre los seres humanos y las otras formas naturales. El humo, también en este caso puede ser un símbolo de la comunicación entre tierra y cielo<sup>179</sup>, ya que la linfa vegetal entra en las entrañas de los señores de Xib'alb'a. El fuego se vincula aquí con la sangre según el simbolismo universal<sup>180</sup>, ya que ambos son sustancias sagradas que dan calor y mantienen la vida.

La segunda tipología de ofrendas a través del fuego consiste en la quema de inciensos por parte de Xmukane frente a las plantas de maíz y en la combustión de resinas a Tojil por parte de los primeros hombres. Ambas fumigaciones rituales desempeñan muy bien la función de comunicación entre condiciones y espacios simbólicos. En el primer caso Xmukane levanta sustancias vegetales frente a las plantas, representación de los gemelos.

Le vino, pues, un retoño a las plantas de maíz así se secaron luego así, pues, cuando quemaron en la hoguera entonces les vino pues un retoño a las plantas de maíz así, pues, quemó su abuela quemó *pom* frente a las plantas de maíz como recuerdo de ellos. (párr. 42)<sup>181</sup>

Es interesante observar que la quema del *pom* se lleva a cabo paralelamente a la quema de los gemelos en Xib'alb'a y que las plantas de maíz viven procesos alternos de combustión. Primero secan por la acción del fuego telúrico, luego florecen y absorben el humo de la ofrenda. En este caso, el fuego despliega sus valores complementarios: de destrucción/purificación y comunicación.

-

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> J. E. Cirlot, *A Dictionary of Symbols*, Routledge & Kehan Paul, Londres, 1962, p. 285.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., p. 322.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> *PV*, p. 115-116.

En efecto, la sequedad de las plantas implica la purificación de los gemelos, mientras que la combustión del pom sirve como puente de comunicación entre la abuela y la sustancia astral de los nietos. Cabe señalar también que el *pom* es una resina vegetal y que entra otra vez en la naturaleza vegetal de las plantas de maíz, alimentando el mismo proceso vital. La identificación simbólica entre los gemelos y las plantas subraya la combinación de rasgos vegetales y solares en la naturaleza divina de Junajpu y Xb'alanke.

Los primeros hombres de maíz levantan a sus dioses rezos y ofrendas de resinas, pericón y hongos. Esta referencia atestigua la importancia de las fumigaciones rituales entre las comunidades mayas, que identifican en el humo una posibilidad de alimentar a los seres sagrados. <sup>182</sup> El pericón es una planta medicinal que puede producir alucinaciones y trances estáticos al quemarse y aspirarse. 183 Según las referencias etnográficas, la sustancia ofrendada a los dioses y traducida como hongos-cabezas u hongo para la cabeza sería en realidad una planta de flores blancas, de la familia llamada "rompecajuelas" en Guatemala, que tiene propiedades curativas. 184

La combustión de resinas y hierbas tiene una doble función. Por un lado sirve para nutrir a los dioses; por otro produce estados alterados de conciencia en los sacerdotes que las queman. También esta segunda característica responde a la función principal del humo de poner en comunicación distintas condiciones, ya que los estados de trance facilitan el contacto entre los dioses y los hombres.

La incineración de pom y pericón, entonces, expresa dos necesidades complementarias. En primer lugar los hombres pueden alimentar a los dioses para asegurar la vida del cosmos; en segundo lugar se acercan a la comprensión del mundo, superando la condición humana contingente. Estas dos finalidades, realizadas por medio del fuego y del humo, representan la esencia misma de los hombres de maíz, o sea su capacidad de sostener y dialogar con los dioses.

Por esta razón, también el fuego ritual es un producto cultural importante en la civilización k'iche', paralelamente al fuego para calentarse y cocinar. Los dos son fuegos domesticados, que el hombre puede reproducir voluntariamente y usar para una función cultural específica. En ambos casos, el fuego adquiere una connotación simbólica significativa, puesto que es la expresión de la actividad cultural de la sociedad k'iche', que se aleja de lo esencialmente natural para abrir nuevos canales de comunicación con lo sagrado. El papel del fuego como puente de comunicación me parece realmente importante en la lógica del Popol Vuh. En efecto, el fuego y las fumigaciones

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> A través de la ofrenda y del sacrificio, el hombre busca abrir una comunicación con los dioses y propiciar su intervención. M. I. Nájera, El don de la sangre en el equilibrio cósmico, op. cit., pp. 40-44.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> M. de la Garza, Sueño y alucinación en el mundo náhuatl y maya, op. cit., pp. 160-161.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> Duncan MacLean Earle, "La etnoecología quiché y el Popol Vuh", en R. Carmack y F. Morales, op. cit., pp. 297-298.

rituales encarnan la función prioritaria de los hombres de maíz y, dentro de ellos, de los k'iche' en particular.

# 3.2.5. El bulto de fuego

La última mención significativa al fuego en la obra consiste en el bulto sagrado dejado por los antepasados. El bulto es llamado *pisom q'aq'al* en k'iche', del participio del verbo *pisik*, "envolver algo" y del adjetivo *q'aq'al*, "caliente, ser de fuego", de *q'aaq'*, "fuego". La traducción sería "bulto de fuego" o "bulto caliente", aludiendo a algún objeto envuelto en tela, papel u hojas. La finalidad principal de este apartado es la de tratar de entender la función del bulto en el *Popol Vuh* y su relación con el fuego. Los estudios sobre los bultos encontrados en contextos arqueológicos nos ayudan a comprender el papel central de estos objetos en los rituales prehispánicos, asociados a los instrumentos de los sacerdotes para hacer adivinaciones y autosacrificios<sup>187</sup>. Los bultos contenían distintos objetos rituales, como los utensilios para las ceremonias religiosas, o sea piedras, plumas, huesos de animales, tabaco, posiblemente sustancias psicoactivas y sangradores<sup>188</sup>.

En el bulto encontrado en Mundo Perdido, Tikal, el contenido ritual (fragmentos óseos, carbón, concha, obsidiana, pendientes de perlas, una espina de raya, jade, espinas de plantas y restos de vegetales) estaba envuelto en papel amate pintado de azul y amarrado con cuerdas y nudos, elementos característicos de los bultos. Por las informaciones relativas a toda la región mesoamericana, podemos pensar con Maricela Ayala que existían envoltorios de distinta naturaleza. Algunos eran rituales y contenían piedras, espinas, huesos de animales, conchas y yerbas, y otros posiblemente eran de linaje, con objetos relativos a las deidades y a los cultos de los antepasados, como cabellos, cenizas, maderos para prender fuego, referencias a los nombres de los dioses y mantas de los dioses s<sup>190</sup>.

1

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 253.

lbídem, p. 287. Otros autores dan lecturas distintas de la palabra, y la relacionan con algo poderoso. Tedlock lo traduce como "envoltorio de llamas", (*Popol Vuh*, *op. cit.*, p. 172 y 360), Recinos, "envoltorio de grandeza" (*Popol Vuh*, *op. cit.*, p. 141); Chávez "envoltorio de la fortaleza", (*Pop Wuj, op. cit.*, p. 94); Ximénez "la majestad y grandeza envuelta" y más adelante "envoltura poderosa" (*Popol Vuh*, ed. de A. Estrada Monroy, op.cit, p. 227 y p. 283); Antonio Villacorta "envoltura poderosa" (*Popol Vuh*, *op. cit.*, p. 315) y Bunzel "sacred bundle" (R. Bunzel, *op. cit.*, p. 306). Sin embargo, también por la colaboración lingüística de Diego Guarchaj, guía de la comunidad de Nahualá, que usa constantemente envoltorios en sus rituales, adopto la interpretación de *q'aq'al* como "caliente, de fuego". Carmak en la traducción al *Título de Totonicapán* lo interpreta como "Bulto glorioso", con una extensión semántica de la palabra, que significa también "majestuoso, glorioso, caliente, lo del calor". *Título de Totonicapán*, *op. cit.*, p. nota 86, p. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Maricela Ayala, *Bulto ritual de Mundo Perdido, Tikal*, UNAM, México, 2002, pp. 27-35 y 64-80.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> M. I. Nájera, "Rituales y hombres religiosos", *op. cit.*, p. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> M. Ayala, *op. cit.*, p. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> *Ibídem*, pp. 51-56.

Estos objetos funcionaban también como medios de comunicación entre las deidades y la comunidad de los hombres<sup>191</sup> y podían tener también un valor político, ya que servían para afirmar la identidad del grupo.

Según las fuentes históricas del altiplano central de México, existían dos tipos principales de bultos: uno de agua y otro de fuego<sup>192</sup>. El primero posiblemente contenía un espejo por su propiedad de reflejar las imágenes asociado al agua; el segundo, encerraba tal vez palitos para producir la ignición. 193 Por otro lado, Diego Guarchaj atestigua la continuidad de uso de los bultos rituales, que contienen 260 colorines, con una clara referencia calendárica<sup>194</sup>. También en el *Popol* Vuh, las menciones al bulto sagrado subrayan la importancia de los envoltorios en las prácticas religiosas k'iche' y en el culto de los antepasados. Efectivamente, el bulto fue dejado por B'alam Kitze' como señal de su existencia:

Entonces dejó la señal de su existencia el bulto de fuego, le dicen. No está claro su aspecto solamente está envuelto nunca ha sido desatado. No está clara su costura porque nadie lo ha visto solamente lo envolvieron. Así, pues, se despidieron cuando desaparecieron pues allí sobre le monte Jakawitz. (párr. 70)<sup>195</sup>

El texto no especifica el contenido del envoltorio, sino su naturaleza sagrada y simbólica, enrollada en sí misma y no revelable a los hombres. También un poco más adelante, los narradores del *Popol Vuh* subrayan el carácter críptico del bulto y su imposibilidad de ser abierto:

Conmemoran a sus padres nuestros grande era el esplendor del bulto para ellos no lo desataban solamente estaba envuelto allí con ellos El bulto de fuego, fue dicho por ellos, cuando apareció le pusieron nombre también a su contenido escondido fue dado antes por sus padres nuestros cuando lo hicieron. Así, pues, fue la desaparición la destrucción de B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam. (párr. 70)196

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> El dios Tezcatlipoca, en efecto, aparecía en el espejo contenido en el bulto y comunicaba por este medio con los hombres. A. López Austin, Hombre-dios, op. cit., pp. 58-59.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Se trata de la *Relación de Texcoco* de Juan Bautista Pomar de 1582, citada por M. I. Nájera, *El don de la sangre en* el equilibrio cósmico, op. cit., pp. 93-94.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> *Îbídem*.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> D. Guarchaj, comunicación personal, 1999; véase también L. Shultze Jena, *op. cit.*, pp. 85-88.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> *PV*, p. 170.

En otro paso de la obra, se revela una serie de objetos rituales concedidos por Nakxit a los k'iche' como símbolos de poder. Estos dones comprenden herramientas rituales, como instrumentos musicales, tronos, piedras amarilla, garras de puma y jaguar, cabezas y patas de venado, plumas, brazaletes, tabaco e incensarios, además de la escritura. 197

Sin embargo, este conjunto ritual fue concedido después de la desaparición de B'alam Kitze y por este motivo no puede ser considerado como indicativo del contenido del bulto de fuego. Podría tratarse de otro envoltorio político que afirmara la relación de los antepasados con la mítica ciudad del este, pero no puede ser confundido con el legado de los primeros hombres. Los dones de Nakxit tienen un claro carácter ritual vinculado con el culto solar, en sus distintas manifestaciones: venado, jaguar, plumas de garza y de papagayo, tabaco e instrumento para fumigar. Por esta razón, el don de Nakxit marca la descendencia de la estirpe k'iche' del lugar de donde sale el sol y afirma la identificación de las primeras generaciones con el surgimiento del astro solar.

Posiblemente el Popol Vuh hace referencia a dos conjuntos rituales distintos, el primero conocido como bulto de fuego, el segundo asociado al culto solar y a la relación política con el soberano del oriente. Tal vez también éste último estaba envuelto en hojas, papel o tela. Es interesante observar que estos objetos rituales presentan un valor simbólico en su conjunto, ya que manifiestan diferentes expresiones de lo sagrado, vinculadas por un principio común. En este caso, la relación entre los dones de Nakxit y el culto solar es evidente y permite comprender el poder como la adquisición de una serie de normas religiosas que ponen en comunicación directa con el astro. El poder político se relaciona estrechamente con el poder religiosos y el control de los canales de comunicación entre hombres y dioses.

Hay que considerar también que los objetos concedidos por Nakxit no indican la especificidad del grupo, sino su relación simbólica con otro reino y la presencia de conexiones política. Por esta razón, los objetos traídos del oriente tienen una función peculiar o sea señalar la presencia de un culto común a otros grupos del altiplano y consagrar el origen solar de su civilización.

El bulto de fuego, al contrario, parece tener una función distinta o sea apuntar hacia lo específicamente k'iche' y afirmar su identidad respecto a las otras etnias de un mismo contexto geográfico. Los dones de Nakxit marcan los elementos colectivos del poder político y del culto solar; el bulto de fuego, por otro lado, sugiere el origen individual de su sociedad y de su religiosidad. Podemos afirmar que los dos conjuntos rituales expresan en esto un valor complementario, como afirmación colectiva y a la vez individual del origen sagrado de la estirpe.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> *PV*, pp. 171-172. <sup>197</sup> *PV*, p. 174.

En efecto, éstos pueden ser leídos de distintas formas. El don de Nakxit da a los k'iche' una dimensión intercultural e inserta su historia en el panorama político mesoamericano, indicando una continuidad en extensión geográfica y política. El bulto de fuego, al contrario, marca la especificidad de la cultura k'iche' y ahonda en la continuidad temporal del legado espiritual de los antepasados.

Por otro lado, no conocemos las sustancias que componen el bulto de fuego dejado por B'alam Kitze a sus descendientes. Al contrario, el texto subraya la imposibilidad de desatarlo y conocer su contenido. Podemos suponer la presencia de objetos rituales encontrados en los contextos arqueológicos, como sangradores, piedras, plantas, cabellos de los antepasados míticos o también objetos parecidos a los dones de Nakxit: huesos, tabaco, plumas y tronos. Sin embargo, a mi parecer podría ser un bulto de naturaleza distinta, vinculado con el culto específico de los ancestros k'iche'. Me interesa subrayar que los narradores no están interesados en la revelación de su contenido, sino en la función que representa para la comunidad. Se trata de la continuidad misma de la cultura k'iche' y de la transmisión de los símbolos de su identidad.

Cabe señalar que también el *Título de Totonicapán* hace referencia al bulto de fuego dejado por los ancestros, sin mencionar su contenido. El bulto posiblemente no era importante por lo que contenía, sino por lo que representaba, o sea la clave de la identidad del grupo social. A diferencia del *Popol Vuh*, el *Título* declara que fue traído del oriente y fue desatado en Jakawitz: "El Pisom C'ac'al que vino de donde sale el sol fue desatado allí en Jak'awits". <sup>198</sup> Más adelante, el mismo título subraya la relación entre el envoltorio de fuego y la migración a oriente, antes de la desaparición de los progenitores:

Después de la aurora aconsejaron a sus hijos: "Hijos nuestros que ya se han completado y multiplicado, reciban este Pisom C'ac'al. Guárdenlo por el momento en una forma ordenada. Todavía no hemos encontrado nuestras montañas donde surgirán el poder y la gloria. Allí se abrirá esta señal del señorío de donde sale el sol". 199

Las dos informaciones contenidas en el *Título de Totonicapán* pueden parecer contradictorias, ya que en la primera se menciona directamente la abertura del bulto en Jakawitz, en la segunda se asocia la desatadura del objeto con la llegada a la futura capital k'iche'. Posiblemente, se habla de dos bultos distintos: el primero que contiene los símbolos del poder traídos del oriente; el segundo el legado espiritual de los progenitores vinculado con la identidad del linaje. Sin embargo, los dos conjuntos rituales revelan elementos comunes interesantes para comprender su función. Las menciones contenidas en el documento, en efecto, nos permiten llegar a una primera

-

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> Título de Totonicapán, op. cit., p. 177.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> *Ibídem*, pp. 185-86.

interpretación, o sea que distintos bultos se abrían en ocasión de la fundación de una ciudad y se consideraban como las semillas de la nueva organización social.

El bulto del *Título de Totonicapán*, entonces, podría estar vinculado con los rituales de fundación, en que el contenido envuelto germinaba y producía nueva vida. En efecto, ambos bultos del *Título de Totonicapán* se vinculan con alguna ciudad, Jakawitz en el primer caso, los espacios sagrados de la futura capital en el segundo. Las montañas mencionadas en el texto aluden a las pirámides de las ciudades mayas y a los principales lugares de culto.<sup>200</sup> A pesar del real contenido del envoltorio, tal vez parecido a los elementos encontrados en los contextos arqueológicos, los bultos funcionaban en cuanto se abrían simbólicamente a la vida durante la fundación, que fuera ésta la institución de un linaje, de un edificio o de una ciudad.

Por esta razón, los bultos citados en el documento parecen tener una clara función política, en la afirmación de la identidad del grupo social en el momento de su establecimiento en el territorio. Los objetos envueltos en papel, tela u hojas sirven de trámite entre el poseedor y el espacio, puesto que los elementos donados por los progenitores se presentan como los ejes espirituales que permiten la cohesión social y la integración del pueblo en el territorio. Al mismo tiempo marcan la continuidad de sus raíces culturales en el tiempo, identificando el origen de su ciudad con el legado de sus padres.

Es muy frecuente en toda el área mesoamericana la presencia de bultos sagrados asociados a la migración de una población, en que el envoltorio contenía la energía misma del dios patrono, necesaria para la superación de los obstáculos<sup>201</sup>. A menudo los espacios urbanizados adquirían el nombre del dios tutelar como en el caso del monte Jakawitz, marcando una identificación entre el espacio de los cerros y los dioses patronos de la comunidad, representados por los envoltorios que allí se cargaban.<sup>202</sup>

El segundo bulto dejado por B'alam Kitze a las siguientes generaciones del *Título de Totonicapán* podría tener relación con el bulto de fuego del *Popol Vuh*, ya que el mismo personaje lo dona a sus hijos antes de su muerte en ambos documentos. Podemos considerar también el envoltorio del *Popol Vuh* como un instrumento de afirmación política en el equilibrio territorial del altiplano guatemalteco y vincularlo con el origen de la dinastía y de la sociedad k'iche'.

Creo posible identificar también este objeto sagrado con los ritos de fundación, que inauguran un nuevo período para el grupo social. Sin embargo, si en el *Título* se hace énfasis en la necesidad de abrir el bulto en el momento apropiado, en el *Popol Vuh* se subraya muchas veces la

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> M. de la Garza, *Rostros de lo sagrado en el mundo maya*, op. cit., pp. 71-80; M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 113; L. Shultze Jena, op. cit., pp. 81-82.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> A. López Austin, *Hombre-dios*, op. cit., pp. 58-59.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> *Ibídem*, p. 65.

imposibilidad de abrir la costura y de conocer su contenido. Evidentemente los dos documentos hace referencia a dos rituales distintos o la narración misma alude a funciones específicas del envoltorio. Por los datos en nuestra posesión, no es posible conocer a ciencia cierta las razones y las ocasiones de la abertura del envoltorio citado en el *Popol Vuh*. Lo que podemos deducir, en cambio, es que había bultos que no se abrían y otros que se desataban en algún momento.

En el caso de los bultos adivinatorios contemporáneos, mencionados por Diego Guarchaj, resulta evidente la abertura de su contenido para las adivinaciones, en que se usan concretamente los colorines allí conservados. En otros caso, como el bulto del *Popol Vuh* y posiblemente los bultos enterrados en los edificios sagrados, su contenido no podía ser revelado.

Por esta razón, el elemento central en la comprensión del significado del bulto es su carácter cerrado y oculto, que sólo en algunas ocasiones especiales podía ser desatado, o sea el valor de la dicotomía abierto-cerrado. Me parece claro que el hecho de abrir el bulto en ocasión de la fundación de una ciudad o de la adivinación sacerdotal tiene implicaciones simbólicas fundamentales, que connotan el ritual mismo de la capacidad de abrir una nueva época, en el primer caso, de desatar el destino, en el segundo. La abertura del envoltorio implica el desenvolvimiento de las energías allí contenidas y la posibilidad de entrar en comunicación con las fuerzas sagradas representadas por las sustancias contenidas.

En especial modo en las culturas orales, el objeto pertenecido a algún personaje divino o partes de su cuerpo representan a la persona, por una relación metonímica tan fuerte en los rituales mágicos<sup>203</sup>. Así, desatar el envoltorio significa desatar lo sagrado que allí se contiene. Los bultos representan nudos de energía divina que se mantiene en el mismo lugar a través del tiempo. Esto es fundamental en los rituales de fundación, ya que la nueva ciudad o el edificio se fundan en el lugar donde se abre la energía.

Por otro lado, como he mencionado arriba, había bultos que no se abrían, como el caso del objeto citado en el *Popol Vuh*. En primer lugar, me parece importante tratar de entender el valor simbólico de la envoltura de tela o papel alrededor de los objetos. El verbo usado para definir el envoltorio es *pisom*, del verbo *pisik*, "envolver algo en tela, hojas o papel". Las superficies usadas para envolver los bultos son de origen vegetal y aluden, según mi opinión, a las semillas que están encerradas en la pulpa del fruto o de la flor. Los bultos representan núcleos de sustancia vital, listos para la germinación de un nuevo ciclo, en el momento en que la semilla está enterrada para abrirse a la germinación.

La envoltura, además, implica la protección de algo importante, que se puede preservar a lo largo del tiempo. De esta forma, los narradores del *Popol Vuh* proponen una identificación

-

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> Edmund Leach, *Cultura y comunicación*, Siglo XXI, Madrid, 1993, pp. 19-22.

metafórica entre el bulto dejado por los antepasados y el desarrollo de un ciclo vegetal, que generará nueva vida en cada primavera. Con el bulto sagrado, los k'iche' plantan su *axis mundi*, eje espiritual, cultural y familiar de su civilización.

La envoltura remite al carácter críptico del legado espiritual de los ancestros, que no se puede tocar, ni ver por su valor sagrado. Representa la esencia de su cultura y de su sistema religioso y por esta razón los hombres no pueden acercarse a su contenido divino. En otro paso de la obra, en efecto, se sugiere una identificación entre el bulto sagrado, Uk'ux Kaj (Corazón del cielo) y los dioses tutelares k'iche':

```
Tú Uk'ux Kaj
tú Uk'ux Ulew
tú bulto de fuego
tú también Tojil
Awilix
Jakawitz
dentro del cielo
dentro de la tierra
las cuatro esquinas
los cuatro rincones. (párr. 87)<sup>205</sup>
```

La relación entre Tojil, Awilix, Jakawitz, el envoltorio de B'alam Kitze y el creador del cielo y de la tierra revela la función fundamental del bulto en la concepción religiosa maya, según la cual las esencias sagradas mencionadas son creadoras de vida, de cultura y de integración política. Aun en este caso, el bulto está asociado al espacio, para mí con una función axial en el equilibrio del mundo. El valor sagrado del envoltorio se expande hacia los cuatro rumbos cardinales y cruza el cielo y la tierra, proponiéndose como quinta dirección.

La identificación entre el bulto y el *axis mundi* se vuelve a afirmar en este paso, declarando el valor central del legado de los primeros hombres en la vida de la comunidad. Es interesante observar también que en este difrasismo múltiple se unen distintas dimensiones sagradas: la energía creadora del cosmos, los dioses tutelares k'iche' traídos del oriente y los primeros hombres divinizados. El bulto de fuego permite el contacto entre el mundo de los hombres y la energía sagrada del cosmos.

Los bultos, en efecto, a veces contenían los instrumentos de la comunicación entre dioses y hombres, como el espejo de Tezcatlipoca, con el que el dios hablaba al pueblo en el caso de los envoltorios mexicas.<sup>206</sup> Me parece significativo que los niveles divinos, humanos y los de los antepasados intervengan en la afirmación de la identidad cultural k'iche', encarnando en un objeto

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 253.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> *PV*, p. 194.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> A. López Austin, *Hombre-dios*, op. cit., p. 58.

simbólico la posible comunicación entre distintas dimensiones. El bulto representa la unión de lo humano y lo divino, el centro y la extensión espacial, el origen y el desarrollo del linaje.

A la luz de estas consideraciones, se puede afirmar que el bulto tiene un valor simbólico que va mucho más allá de su contenido concreto y se explica en su carácter encerrado, envuelto y no revelado. El simbolismo de los nudos parece ser una constante en muchas culturas, sobre todo en rituales vinculados con la noche y las aguas telúricas, o sea la dimensión no manifiesta, potencial y llena de gérmenes vitales<sup>207</sup>. Las cuerdas anudadas, en efecto, se usan en la iniciación y en los cultos funerarios, atestiguando una identificación difundida entre la envoltura de una tela, una cuerda o de un papel y las envolturas de la vida. Los tejidos y las cuerdas manifiestan, en efecto, un simbolismo vinculado con el tejido cósmico y el destino humano. El nudo representa la convergencia de energías y situaciones. Asimismo, los nudos están asociados a las situaciones difíciles y a los ritos de transición a los que el hombre se somete para renacer de forma distinta. <sup>208</sup>

El envoltorio del *Popol Vuh* implica, entonces, la unión de aspectos distintos de la existencia humana, como una gran atadura cósmica en que un aspecto está vinculado con el siguiente. El nudo que encierra los legados de los antepasados acerca las fuerzas interconectadas, que revelan su significación en su conjunto. El bulto representa el punto en que actúan las fuerzas sagradas complementarias, de tal forma que el nudo garantiza simbólicamente la cohesión misma de las energías cósmicas. Asimismo, "se podría decir que es el nudo lo que mantiene el ser en el estado considerado y que su desatadura provoca la muerte inmediata de tal estado". <sup>209</sup> Por esta razón, es tan importante no desenvolver el bulto de los antepasados, ya que los nudos garantizan la cohesión de las energías sagradas del linaje y la estructura misma del cosmos. Hay que considerar que los envoltorios contenían la energía sagrada del dios del que se conservaban las reliquias y que por eso transmitían al pueblo protección y ayuda. <sup>210</sup>

Las ataduras, además, aseguran el vínculo entre los espíritus de los ancestros y las siguientes generaciones, que amarran los primeros hombres a la historia viva de la comunidad. En este sentido, el nudo atestigua la relación entre épocas, etapas generacionales y energías sagradas. La atadura permite la relación con los orígenes del grupo social y al mismo tiempo facilita el recorrido hacia el principio sagrado que lo justifica. La cuerda que amarra el bulto manifiesta un carácter axial, como canal de comunicación<sup>211</sup>. Por otro lado, el simbolismo del nudo podría estar relacionado con el ritual de la atadura de los años del mundo mexica, con el que se cierra un período de 52 años en un momento crítico, que puede provocar la desaparición de la humanidad actual. El nudo de los años

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., pp. 90-91.

<sup>&</sup>lt;sup>208</sup> *Ibídem*, p. 104-108.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> R. Guénon, *op. cit.*, p. 349. La traducción del italiano al español es mía.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> A. López Austin, *Hombre-dios*, op. cit., pp. 58-59.

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> R. Guénon, op. cit., p. 351.

marca el límite entre la etapa anterior y la nueva, facilitando la transición de los ciclos temporales<sup>212</sup>. La atadura de los años coincidía con la ceremonia del fuego nuevo, sugiriendo una identificación entre el tiempo y el fuego por la propiedad de ambos de consumirse y de dar luz, como el sol.<sup>213</sup> De la misma manera, el bulto dejado por los ancestros al momento de su muerte indica el paso entre la etapa de los orígenes y las nuevas generaciones, marcando a la vez la interrupción y la continuidad.

Precisamente en esta doble función del bulto, como instrumento de transición y de conexión, podemos observar la relación con el fuego. El bulto de los antepasados está construido alrededor del fuego del linaje, o sea el principio que da la vida y la muerte. El nudo envuelve el fuego, lo mantiene a lo largo de las generaciones y al mismo tiempo marca la transición entre la condición de los ancestros difuntos y la vida de la comunidad.

Si el adjetivo q'aq'al puede ser traducido también como "esplendente, poderoso, bravo, caliente, luminoso, majestuoso o brillante", es su relación con el fuego (q'aq') lo que confiere al bulto su verdadera razón de ser. Es una energía vital fundamental y un instrumento de civilización, un canal de purificación y de transformación. El legado de los primeros hombres es una fuente de afirmación política, como el fuego de Tojil frente a los otros grupos del altiplano. El bulto permite la supervivencia espiritual de la comunidad, así como el fuego cultural de los primeros hombres. En fin, es una fuerza cósmica que fertiliza la sociedad k'iche', como el fuego astral domesticado.

Por otro lado, el bulto de fuego podría remitir a la tradición de incinerar los despojos de los dioses y de mantener envueltas las cenizas sagradas. El envoltorio de fuego podría ser una referencia al fuego purificador y regenerador, que garantizaba energía inmortal a los huesos cremados de los ancestros<sup>215</sup>.

La relación con el fuego puede representar también un instrumento de interpretación del contenido del bulto, precisamente por su color rojo. Podría aludir a la presencia de los colorines, que desde la época prehispánica hasta hoy se utilizan para hacer adivinaciones con un uso muy difundido<sup>216</sup>. Las semillas de colorín, en efecto, contienen sustancias alucinógenas y posiblemente remiten a la comunicación con los dioses a través de estados de trance<sup>217</sup>. Las semillas coloradas de los envoltorios indicarían el puente de comunicación con los dioses, que los ancestros míticos han abierto para las futuras generaciones.

P. Johansson, Voces distantes de los aztecas, op. cit., pp. 95-97.

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> A. López Austin, *Hombre-dios, op. cit.*, p. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> Ch. E. Brasseur de Bourbourg, Gramática de la lengua quiché, op. cit., p. 202; F. Ximénez, Primera parte del Tesoro..., op. cit., p. 139; T. de Coto, op. cit., p. CCXXXIX.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> A. López Austin, Cuerpo humano e ideología, op. cit., pp. 370-372.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> D. Guarchaj, comunicación personal.

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> M. de la Garza, Sueño y alucinación en el mundo náhuatl y maya, op. cit., p. 161.

El envoltorio de fuego, en este sentido, podría indicar la transmisión a las siguientes generaciones de las técnicas chamánicas de interacción con los dioses y de previsión del futuro. Esto significa que el envoltorio sagrado tal vez contenía también otras sustancias psicoactivas, como la *Amanita muscaria*, también de color rojo<sup>218</sup>, que los mayas de las tierras altas usaban desde la época prehispánica para sus rituales religiosos.<sup>219</sup> En efecto, en el *Popol Vuh* se cita la costumbre de los primeros hombres de quemar y ofrendar a los dioses pericón, resina y hongos, posiblemente alucinógenos.<sup>220</sup>

En otros contextos, los himnos védicos definen el hongo como hijo del rayo y del trueno, fuego divino y disco solar. Además, el uso de sustancias psicoactivas en los rituales chamánicos actuales está envuelto por el más riguroso secreto lo cual podría justificar la imposibilidad de los narradores del *Popol Vuh* de describir el contenido del bulto sagrado. Por estas razones, considero posible que el envoltorio dejado por los antiguos padres contuviera semillas de colorín u hongos alucinógenos del tipo *amanita*, todos vinculados con el color rojo y la capacidad de poner en comunicación distintos estados y niveles temporales. A pesar de estos elementos, me parece importante aceptar también la lectura simbólica del bulto de fuego como instrumento cultural y medio de transición que funda las bases de la civilización.

La relación con el bulto de los antepasados subraya la función central del fuego en la cosmovisión k'iche'. Es un elemento fundamental en la organización del cosmos y de la vida social, ya que permite la transformación y el paso del inframundo al cielo, de lo crudo a lo cocido, de la oscuridad al calor, del desorden al orden, del tiempo mítico al tiempo de los hombres. El fuego es un instrumento de transición, puesto que activa una oposición y un movimiento necesarios para el desarrollo de la vida. Asimismo es una fuente de renovación por sus vínculos con el sol y con el tiempo cíclico. En la asociación con el bulto de los antepasados podemos observar la plena manifestación de la energía sagrada del fuego. El envoltorio y las llamas son elementos humanos y divinos a la vez; ambos permiten el paso de lo natural a lo cultural, de lo cósmico a lo histórico, de lo indiferenciado a lo dinástico.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Lévi-Strauss menciona la costumbre de los indígenas de California de extraer de ciertos hongos de las coníferas un pigmento rojo que se usaba como pintura o ungüento. C. Lévi-Strauss, *Antropología estructural*, *op. cit.*, pp. 221-222.

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> M. de la Garza, *Sueño y alucinación en el mundo náhuatl y maya, op. cit.*, pp. 153-155.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> *PV*, párr. 62, p. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> C. Lévi-Strauss, Antropología estructural, op. cit., pp. 114-116.

<sup>&</sup>lt;sup>222</sup> M. de la Garza, Sueño y alucinación en el mundo náhuatl y maya, op. cit., pp. 189-190.

# 4. La vegetación y su valor cósmico

Hablar del simbolismo vegetal del *Popol Vuh* significa tocar un tema central en la cosmovisión maya y adentrarse en las capas más profundas de la percepción simbólica de la realidad. Hasta podría decirse que todo el cosmos maya es una epifanía vegetal o, más bien, todo participa de la misma energía de regeneración de los ciclos naturales. A nivel metafórico en los cantos poéticos y a nivel simbólico en las expresiones artísticas de la civilización mesoamericana, la vegetación representa las pautas de la renovación cósmica.

La vegetación marca un ciclo completo de vida, muerte y regeneración en un lapso de tiempo muy breve, el año solar, perceptible por la experiencia humana. De esta manera, los ritmos de las estaciones encarnan a nivel microcósmico el carácter circular del tiempo y de todos los elementos sometidos a su energía divina o sea la totalidad del universo. Podemos afirmar, entonces, que las plantas son una manifestación del cosmos vivo, que se regenera sin cesar. Por esta razón, el simbolismo vegetal es tan importante en la lógica narrativa del *Popol Vuh* y en la decodificación del mundo por parte de la sociedad k'iche'.

Hay que mencionar, también, que la civilización maya trae sus orígenes culturales desde los cultivos agrícolas, que han permitido el sustentamiento de la población, el asentamiento en el territorio y la división en clases encargadas de las distintas actividades<sup>2</sup>. La agricultura no sólo ha determinado una sobreproducción de géneros alimenticios, sino que también ha mostrado a la humanidad la íntima integración entre todas las formas naturales: la mujer y la tierra, la generación y la siembra, los ritmos naturales y humanos.

Los cultivos han proporcionado a los hombres los modelos fundamentales para comprender los misterios del cosmos y han hecho posible el desarrollo cultural de la población. A través de la observación de los procesos naturales, el hombre pudo concebir las teorías básicas de la civilización, como el tiempo cíclico, la regeneración después de la muerte y la coparticipación entre las manifestaciones naturales<sup>3</sup>. Resulta crucial, entonces, el papel de la vegetación en la configuración cultural de la sociedad maya.

Por la importancia de la vegetación en la vida de los grupos humanos, el simbolismo vegetal se ha manifestado en formas complejas y polifacéticas, abarcando expresiones diferentes, desde la identificación entre plantas y hombres, la concepción del árbol como eje cósmico, la idea de la

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., p. 244.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tomás Pérez, "De los orígenes a las primeras aldeas", en Gerardo Bustos y Ana Luisa Izquierdo, *Los mayas, su tiempo antiguo*, UNAM, México, 1996, pp. 85-86.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 326.

renovación constante y de la fertilidad inagotable, hasta los cultos agrícolas.<sup>4</sup> Todas estas manifestaciones del simbolismo vegetal encuentran un espacio fértil de actuación en el Popol Vuh, en donde la vegetación forma una gran isotopía que da sentido y coherencia a la obra.

Además del valor universal de los símbolos vegetales, es posible reconocer una función específica de la flora en el texto, ya que por un lado facilita la comprensión de fenómenos naturales mucho más abstractos y por otro inserta la vida del hombre en un ciclo eterno de regeneración. En efecto, los elementos vegetales contenidos en el mito k'iche' son tantos y tales que podemos hablar de hierofanía fitomorfa continua, desde los primeros folios hasta las últimas partes de la obra. Estos elementos son indispensables para comprender la concepción k'iche' de la realidad y la relación que el hombre ha instaurado con el espacio natural.

#### 4.1. La siembra como acto cultural

Es interesante observar que si bien el maíz representa el hilo simbólico más importante de la obra, la significación de la flora no se agota en el culto a la planta sagrada, sino que se extiende también a otros aspectos de la vida vegetal. Éstos van desde las flores del inframundo y las implicaciones vegetales de la diosa madre, hasta la instauración de distintos órdenes cósmicos. La primera mención significativa al valor fecundante de la vegetación se encuentra en el primer folio del documento, cuando los narradores identifican en un mismo difrasismo la escritura del Popol Vuh con la siembra.

```
Aquí escribiremos
dejaremos sembrada la antigua palabra
                           el principio
                           el fundamento también de todo lo que ha sido hecho en la ciudad k'iche'
                                                                          el pueblo de la gente k'iche'.
                                                                                             (párr. 2)<sup>5</sup>
```

El verbo tikib'axik, "dejar fijo, dejar sembrado" (de tikik, "sembrar, plantar") se asocia en la misma estructura léxica al verbo tz'ib'axik, "escribir, pintar", <sup>6</sup> sugiriendo un principio de identidad que puede aclarar la relación semántica. En efecto, ambas actividades se llevan a cabo en un espacio plano, la tierra en el primer caso, el papel amate, la piedra, la concha o la madera en el segundo, dejando una marca en la superficie.

El aspecto más significativo es la función que comparten ambas actividades: la de engendrar vida (vegetal y espiritual) e insertarse en el ciclo cronológico continuo. Esto contribuye a formar

<sup>5</sup> *PV*, p. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> *Ibídem*, p. 244.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., pp. 395 y 445.

una metáfora vegetativa global en el *Popol Vuh*, vinculada con todos los procesos de creación.<sup>7</sup> La siembra y la escritura rompen el aislamiento entre las generaciones y permiten la continuidad de la especie a través del tiempo. De esta forma, por la relación con la escritura, la siembra se connota de las características sagradas de la palabra de los antepasados, que puede fertilizar a la comunidad y dar un sentido a la conducta de las últimas generaciones.

La identificación metafórica palabra-siembra carga la agricultura de los logros culturales de la civilización maya, en que el hombre se aleja de lo propiamente natural para intervenir de manera consciente sobre la realidad. La escritura, en efecto, abre una nueva relación con el tiempo y el espacio, ya que por medio de los signos gráficos la comunidad puede comunicar informaciones a través de épocas.

La escritura a la que se refiere el verbo *tz'ib'axik* podría ser pictográfica o referirse a dibujos, puesto que el verbo alude a ambas prácticas y no tenemos informaciones certeras sobre el sistema glífico k'iche' del posclásico<sup>8</sup>. Inclusive podría indicar el sistema alfabético que los k'iche' adoptaron durante la colonia para conservar sus tradiciones y comunicar con las instituciones españolas. Lo importante es la intención de confiar la palabra de los ancestros a signos que aseguren la decodificación a través del tiempo o que simplemente marquen la veracidad del mensaje en contextos ajenos a los de la comunicación oral.

Es significativo también que la transcripción se lleve a cabo ya durante los procesos de la colonización occidental, "ya dentro de la voz de Dios/ ya en el cristianismo". En este caso, la relación entre la escritura y la siembra connota el relato mítico como instrumento de supervivencia cultural y alimento sagrado de las futuras generaciones. El difrasismo nos ayuda también a comprender el valor de la tradición de los antepasados como eje vital de la comunidad, que saca sustento desde la palabra mítica y entra en los procesos naturales. Así como con la siembra, también la escritura del *Popol Vuh* inserta a los k'iche' en el ciclo cósmico de regeneración, vuelve al tiempo sagrado de los orígenes, fertiliza a la comunidad y le confiere una dimensión universal.

La capacidad de la escritura y de la siembra de intervenir sobre el espacio y conectar tiempos distintos me parece particularmente significativa. En primer lugar ambas acciones determinan una modificación intencional del territorio o del papel. Se trata de la transformación del mundo en un espacio cultural, en el que el hombre inserta sus semillas y sus palabras, vulnera la integridad de la superficie, modifica los procesos naturales y sobre todo entra en contacto con la

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> M. Edmonson, "Semantic Universal and Particulars in Quiché", en M. Edmonson, *Meaning in Mayan Languages*, Mouton, The Hague, 1973, pp. 240-241.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Fuentes y Guzmán atestigua también en el reino k'iche' la presencia de una tradición legislativa e histórica escrita: "y al modo de sus historias, también en aquellos caracteres y figuras tenían escritas sus ordenanzas y leyes". F. Fuentes y Guzmán, *op. cit.*, t. 3, p. 256; así también B. de las Casas, *op. cit.*, t. 2, p. 505.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> *PV*, párr. 2, p. 22.

sustancia sagrada. A través de la siembra-escritura, la sociedad maya penetra en los mecanismos de producción de la vida y se fertiliza por el contacto con las fuerzas de gestación natural y espiritual. Por otro lado, el sembrador-escritor participa de los ritmos naturales, ya que su sustentamiento depende de los ciclos agrícolas. Así, la escritura mítica y la agricultura manifiestan un lazo estrecho con el tiempo cíclico, integrándose en las etapas de generación vegetal en el primer caso, de regeneración espiritual en el segundo.

La siembra y la escritura sirven, entonces, como nexos entre el tiempo cronológico humano y el ritmo cósmico. Ambas actividades permiten superar la dimensión concreta del individuo y abarcar un contexto mucho más amplio. La siembra funciona como punto de integración entre el nivel humano y el vegetal, de modo que la milpa puede ser considerada como un espacio natural humanizado. No es casual, en esta perspectiva, la concepción del maíz como esencia de la humanidad, no sólo como carne del hombre, sino también como fuente del pensamiento, de la memoria y de los logros culturales.

De la misma manera, también la escritura del *Popol Vuh* funciona como nexo entre niveles y tiempos distintos. Por un lado facilita la comunicación del mensaje a lo largo de las generaciones; por otro recrea sobre el papel los tiempos de los orígenes, o sea se configura como repetición del acto cosmogónico primordial. La escritura del *Popol Vuh* realiza la integración entre la narración mítica, los tiempos de los orígenes y las futuras generaciones. Por esta razón el difrasismo siembra-escritura me parece particularmente significativo de la función vital que ambas actividades desempeñan en la cultura k'iche' en el momento del contacto.

La mención a la escritura no impide que las fases principales de la transmisión del *Popol Vuh* se llevaran a cabo por medio del canal oral. La escritura manifiesta aquí un carácter específico, como puente de comunicación entre tiempos y dimensiones. La presencia de textos epigráficos en tumbas, cámaras subterráneas y otros lugares no accesibles de las ciudades mayas prehispánicas revela la capacidad de la escritura de poner en comunicación el mundo de los vivos con los muertos, la comunidad humana con las energías sagradas, el tiempo del difunto con su condición futura. La narración oral y la transcripción del texto desempeñaban posiblemente dos funciones complementarias. La oralidad actualizaba el tiempo de los orígenes en una historia viva para la comunidad; la escritura permitía el contacto entre el tiempo mítico y las futuras generaciones.

Esta última función resulta ser fundamental al fin de preservar el patrimonio espiritual de los antepasados después de la conquista española, precisamente cuando los responsables de las tradiciones poéticas prehispánicas deciden redactar una versión escrita de la narración. Así como la siembra, también la escritura resulta ser un instrumento vital en el contexto cultural de la colonia, puesto que la palabra oral ya no asegura la conservación de su pasado. Cabe señalar que en distintas

civilizaciones la escritura marca una pérdida de presencia y que normalmente interviene cuando la palabra oral se retira; "es el símbolo de la palabra ausente". 10

La relación entre la siembra y la escritura citada en el *Popol Vuh* no es un caso aislado en la simbología de distintas culturas. En primer lugar podemos observar que la palabra latina versus, "verso, línea" alude al surco que los bueyes dejan en el terreno con el arado, del latín vertere, "dar vuelta, cambiar" <sup>11</sup>. También aquí se caracteriza la escritura como la intervención humana en un espacio natural, en que el movimiento regular del arado en el campo cambia la conformación y la función del terreno mismo.

No se trata sólo de una identificación física entre el surco y la línea de tinta, sino de la coincidencia de intentos, o sea la de fertilizar el espacio y permitir la continuidad. Esta misma relación vital entre la agricultura y la escritura se encuentra también en la base de la literatura italiana en lengua vulgar, con la célebre "adivinanza veronesa". Éste es el primer ejemplo de texto poético en vulgar italiano, que posiblemente remonta a finales del siglo VIII d.C.

Se pareba boyes, alba pratalia araba albo versorio teneba, negro semen seminaba<sup>12</sup>

La traducción al español sería:

Empujaba delante de sí a los bueyes, los blancos campos araba el blanco arado tenía, la negra simiente sembraba<sup>13</sup>

La breve adivinanza en hexámetros alude a una identificación figurada entre el arado y la grafía. En efecto, los bueyes representan los dedos, el campo blanco el papel (o, mejor dicho, el papiro, la piel o las tablillas), el arado es la pluma y la semilla negra indica la tinta. Se observa también que el instrumento para abrir los surcos mantiene la forma arcaica de versorio, lo que se usa para verter la tierra y trazar "versos" en el terreno.

Además de la importancia del texto por ser un primer testimonio de la producción poética en lengua vulgar, el poema me parece significativo por la asociación que la sociedad campesina mediterránea y principalmente oral percibe entre los distintos fenómenos culturales. No es causal que el término de comparación de la escritura también en este caso sea la labranza de los campos. Ambas civilizaciones perciben la comunión de funciones en las dos actividades.

Es interesante notar que también en el poema italiano, la siembra se connota como acto cultural, en el que el hombre deja una marca (semilla negra) en un contexto natural, blanco y virgen.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, p. 349.

Fernando Corripio, *Diccionario etimológico de la lengua española*, Ediciones B, México, 1984.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> C. Salinari y C. Ricci, *Storia della letteratura italiana*, vol. 1, Laterza, Bari, 1983, p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> La traducción al español es mía, según la modernización al italiano de C. Salinari y C. Ricci, Ibídem, p. 7.

De esta forma, la agricultura se caracteriza por la capacidad de actuar en el mundo natural, entrando en el ritmo eterno de las estaciones y de la regeneración.

El carácter cósmico de la vegetación se manifiesta a lo largo de todo el mito k'iche' en un difrasismo constante, ya mencionado en los capítulos anteriores. Se trata de la fórmula "siembra/amanecer" (awexik/saqirik)<sup>14</sup>, pronunciada en distintos contextos por los narradores y los dioses creadores del *Popol Vuh*. Ya analicé en el primer capítulo las implicaciones metafóricas del difrasismo. Sin embargo, me interesa subrayar en este apartado la connotación específica que adquiere la vegetación como instrumento de transición entre lo natural y lo cultural.

Solamente pues intentamos otra vez
Se ha acercado su siembra
su amanecer
hagamos a seres que nos alimenten
que nos cuiden.
¿Cómo es pues para que nos llamen
que nos recuerden también en la superficie de la tierra? (párr 7)<sup>15</sup>

En primer lugar, la siembra y el amanecer aluden a un tercer referente metafórico, la creación del ser humano y de las actividades ceremoniales destinadas a los cultos divinos. El nacimiento del hombre de maíz, en efecto, implica el desarrollo del pensamiento, de la memoria y de la organización social. La relación con el surgimiento del sol subraya la inserción de la sociedad k'iche' en los ritmos del crecimiento de la milpa y vincula estrechamente la comunidad humana con la naturaleza. Podemos decir que, gracias a la agricultura el hombre se identifica con los ciclos vegetales y se naturaliza; por otro lado, el campo de cultivo se hace un espacio humanizado. El difrasismo sugiere también una asociación entre las semillas sembradas, el sol nocturno y la gestación humana. Se trata de procesos paralelos de vida, muerte y regeneración, que dan al hombre una dimensión cíclica universal.

El feto nace del vientre materno, así como el sol se regenera cada noche y las semillas brotan desde la germinación telúrica en cada primavera. El hombre participa del mismo proceso y percibe los vínculos esenciales entre la mujer, la tierra y la oscuridad nocturna. A través de la siembra, el hombre se hace miembro activo de la germinación vegetal, pero sobre todo toma conciencia de su relación con el mundo. Además, el difrasismo alude también a una identificación entre el hombre, el sol naciente y la vegetación. Esto implica una percepción del ser humano como eje del universo, que da sustento a las energías cósmicas, determinando él mismo la germinación vegetal e interviniendo en los ciclos de los cultivos con las quemas y los riegos de los campos.

<sup>15</sup> *PV*, p. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., pp. 17 y 352.

Claro está que el hombre no desarrolla solo estas actividades, aislado de los elementos naturales, sino que su acción es el resultado de la integración de la fuerza del sol y de la fertilidad vegetal. El difrasismo "siembra/ amanecer" indica muy bien la sinergia de elementos naturales en la conformación del ser humano. El individuo es sol y planta porque participa de los mismos ciclos de regeneración, pero al mismo tiempo fecunda la tierra con su *coa* como los rayos solares, brota de la matriz materna como las plantas y alimenta a los dioses con su sangre de maíz.

El cultivo de los campos permite al hombre salir de lo propiamente natural, ya que se hace artífice con sus instrumentos culturales de un espacio humanizado y de una organización social compleja. Al mismo tiempo, se reintegra en la naturaleza de forma consciente para participar activamente en los ritmos naturales. Se puede percibir así como parte integrante de la misma naturaleza de la que había salido con el proceso de culturización.

La definición del ser humano como "siembra/ amanecer" refleja el doble carácter del hombre, cultural y natural. Las dos características son complementarias y permiten a los hombres de maíz desarrollarse como individuos cabales, en interacción consciente con su ambiente.

Hay otro paso del *Popol Vuh*, en que este difrasismo expresa la función de la vegetación como nueva integración del hombre en el contexto natural. Se trata de la definición del primer amanecer, que funda una nueva época para los hombres recién creados.

```
Solamente, pues, estaban en los bosques
el lugar del amanecer en Tojil
en Awilix
en Jakawitz' se llaman hoy en día.
Así, pues, se sembró
amaneció para nuestros abuelos
nuestros padres. (párr. 59)<sup>16</sup>
```

En este fragmento, el referente aludido es el primer sol, asociado en la misma estructura gramatical a la siembra de los campos. Cabe señalar que este recurso subraya las implicaciones vegetales del dios solar, así como ocurre con frecuencia en las civilizaciones agrarias<sup>17</sup>. El sol desempeña una función fundamental en la vida de las comunidades campesinas y por este motivo es identificado como dios de un trayecto específico de la humanidad. No es casual que en el *Popol Vuh* el dios solar no aparezca directamente entre los dioses creadores, sino que surja después de una muerte iniciática y determine concretamente las actividades culturales de las primeras generaciones.

Con esto no quiero disminuir la importancia del culto solar entre los mayas, sino asociarlo a una fase específica de la vida de la comunidad, o sea la agrícola. Es muy probable que el dios tuviera cultos universales desde los albores de la humanidad pero con el desarrollo de la agricultura

.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> *PV*, p. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., pp. 127-129.

pasó simbólicamente a funciones concretas. Este aspecto es extremadamente interesante al fin de entender la intervención del sol en la formación de la sociedad k'iche' y su relación con la siembra. Efectivamente, el nacimiento del astro solar lleva a una nueva integración del hombre con la dimensión sagrada, puesto que seca la superficie terrestre y trasforma en piedras a las manifestaciones divinas.

Esto significa que el sol facilita el acercamiento entre los dioses tutelares y la dimensión humana y permite el contacto directo de los k'iche' con las imágenes de las fuerzas sagradas. El amanecer primigenio lleva también a la fundación de las primeras ciudades y a la toma de conciencia de la diversidad política, lingüística y religiosa de las distintas poblaciones. Estos elementos forman las raíces de la identidad cultural de los hombres de maíz, que la luz del sol ha hecho manifiesta.

El dios solar tiene aspecto humano en su primera manifestación y tal vez es la principal deidad en el *Popol Vuh* con una específica función civilizadora. Por esta razón, me parece importante la relación de la siembra y el amanecer en el difrasismo citado, ya que connota también la agricultura de las estrechas relaciones con la humanidad. Así como el nacimiento del sol, el cultivo de los campos permitió el desarrollo cultural de los k'iche'. Esto significó la comprensión de la periodicidad de las estaciones y del carácter eterno de la vida, sometida a procesos cíclicos de muerte y regeneración. La agricultura determinó también la toma de conciencia cultural del papel humano en el mundo y de su naturaleza a la vez peculiar y cósmica. A través de los cultivos, el hombre une lo particular a lo universal, el tiempo humano al tiempo cíclico, la muerte a la vida, lo humano a lo natural.

La relación metafórica entre la vegetación y el sol expresa muy bien el carácter civilizador de ambas fuerzas, puesto que las dos son las expresiones temporales por excelencia, energías sagradas que fertilizan el espacio y originan la vida de la sociedad. Precisamente por su periodicidad, son energías divinas que se pueden prever, controlar y humanizar. La siembra y el amanecer hacen alusión al sol domesticado, que se acerca a la vida cotidiana de la humanidad, sigue a una distancia apropiada y se alterna de forma constante a la noche y a la oscuridad. Es un sol cósmico pero al mismo tiempo humano, así como la agricultura es natural y cultural. El elemento simbólico más significativo, a mi parecer, es precisamente la capacidad de las dos manifestaciones sagradas, la vegetación y el amanecer, de proveer a los hombres de los instrumentos de contacto entre distintas dimensiones. Sea la siembra como el amanecer, en fin, aluden a energías masculinas y celestes, que fecundan la matriz telúrica con las semillas y los rayos solares, para el surgimiento de la vegetación, de la planta de maíz y de la verdadera humanidad.

La siembra y el amanecer, además, sugieren la combinación de rasgos solares y vegetales en la caracterización de los gemelos divinos, como ya he mencionado anteriormente. Los astros solares tienen que morir ritualmente para que nazca la vida, o sea que deben vivir las etapas nocturnas en el inframundo para que sea significativa su función luminosa. De la misma manera, las semillas tienen que pasar a través de la gestación telúrica para germinar. En esto se puede comprender la relación de la agricultura con el movimiento del sol, en el equilibrio entre aspectos contrastantes. El sol y la luna no se oponen tanto a las fuerzas del inframundo, ya que ellos mismos contienen en sí la muerte o, mejor dicho, viven constantemente la muerte.

Ellos no son la contraparte de la noche, sino la contraparte de un aspecto específico de la noche: su oscuridad. Junajpu y Xb'alanke son sol diurno y nocturno, son vida y muerte, amanecer y ocaso. De la misma manera, la vegetación abarca distintas fases, una telúrica y una celeste, una de vida y una de muerte. La identificación entre la siembra y el amanecer se basa sobre todo en este movimiento temporal cíclico y en el equilibrio entre contrarios. Y es precisamente la conciencia de la ciclicidad del tiempo lo que hace de la agricultura y del sol domesticado un logro cultural fundamental para la afirmación de la identidad humana.

## 4.2. El florecimiento de la vida cósmica

El carácter universal de la vegetación se manifiesta a lo largo de toda la cosmogonía del *Popol Vuh*, ya que las tierras que emergen de las aguas primigenias parecen aludir a las semillas fecundadas que se levantan hacia el espacio celeste.

[...]
entonces se asomaron en el agua las montañas
inmediatamente grandes montañas se engrandecieron
solamente su magia
solamente su encanto creó la idea de las montañas
los valles
al instante fue el nacimiento de los cipresales
los pinares de su superficie. (párr. 5)<sup>18</sup>

En primer lugar, cabe señalar que la tierra de la creación no se presenta como un espacio neutro y uniforme, sino como una dimensión dinámica que encarna ella misma el equilibrio entre contrarios. Por un lado las montañas expresan el principio diurno y masculino y los valles nocturno y femenino<sup>19</sup>. La tierra recién levantada se configura, entonces, como la combinación de aspectos opuestos y complementarios. El equilibrio entre energías diurnas y nocturnas en la formación de la tierra no se acaba en las montañas, sino que se extiende también a la vegetación que cubre su

.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> PV, p. 26.

superficie. En efecto, los primeros árboles de la cosmogonía, los cipreses y los pinos, contienen en sí las dos dimensiones sagradas: la telúrica de las raíces y la celeste de las ramas. Ellos mismos permiten el contacto entre opuestos, ya que el árbol en la cultura maya es precisamente el trámite entre la dimensión humana y las energías que intervienen en la vida de la colectividad.<sup>20</sup> Además, los pinos y los cipreses, en cuanto coníferas de hojas persistentes y de resina incorruptible, simbolizan la inmortalidad y la regeneración.<sup>21</sup>

Podemos observar, entonces, que las tierras recién formadas contienen en sí el dinamismo necesario para la creación de la vida. La superficie terrestre se levanta desde el mar primigenio hacia el espacio aéreo y sale del baño ritual fertilizada y empapada de gérmenes fecundos<sup>22</sup>. Así, la tierra se dispone para la creación de la flora, de la fauna y de la humanidad, presentándose como una gran metáfora vegetal. Después de la purificación y la fertilización bajo las aguas, la sustancia telúrica brota hacia la vida, rompe la superficie plana del mar y sale hacia el cielo, inaugurando un nuevo ciclo cósmico. En esto, el universo del *Popol Vuh* se presenta como una clara hierofanía vegetal, que encarna el cosmos vivo, cambiante y en constante regeneración. El árbol-cosmos tiene una vida inagotable y es él mismo una fuente infinita de energía vital.<sup>23</sup> Los k'iche' no hubieran podido encontrar una imagen más apropiado para expresar la confianza en la capacidad de regeneración perpetua del universo, haciendo del árbol la síntesis y el principio de la infinita fertilidad cósmica.

El universo se abre a la vida y determina en su carácter vegetal los ciclos perpetuos de regeneración. Contiene en sí el movimiento y el equilibrio, las montañas y los valles, el cielo y la tierra, la energía masculina y femenina en perpetuo contraste. Es el eje cósmico, árbol sagrado, centro del universo y canal de comunicación entre espacios contrarios. El cosmos-árbol es al mismo tiempo símbolo del carácter cíclico del tiempo, de las generaciones humanas y de todas las formas naturales que ahí habitan. La vida cósmica se configura como la emanación del movimiento perpetuo de la vegetación y del tiempo. Por esto, la cosmogonía se inaugura con la hierofanía vegetal y con la creación de los ciclos de vida, muerte y regeneración. El cosmos como vegetación abre los canales de comunicación entre energías opuestas, empieza el movimiento cíclico del tiempo y fertiliza la tierra con sus gérmenes vitales.

La identificación universo-flora se refuerza en otros pasos de la obra, ya que la creación de los hombres está vinculada en un difrasismo con el nacimiento de los "árboles/ bejucos", en la tierra

<sup>21</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> La montaña representada en época prehispánica por la pirámide permite el acceso al centro del cielo, mientras que el valle o plaza, indica la extensión cuadrangular de la tierra. M. de la Garza, *Rostros de lo sagrado en el mundo maya*, *op. cit.*, pp. 68-69.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> *Ibídem*, p. 174.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., pp. 178-182.

recién levantada.<sup>24</sup> La vegetación no representa sólo el espacio natural en donde pueden encontrar sustento los animales y los hombres, sino también la energía sagrada necesaria para las sucesivas creaciones. En efecto, en el pensamiento de los dioses la formación de la humanidad se asocia al nacimiento de las plantas, para conferir a las distintas generaciones el carácter cíclico de las estaciones. De esta forma, los futuros hombres por un lado se insertan en los ciclos eternos de la vegetación, por otro se fertilizan a través de la sustancia vegetal del mundo.

La vegetación es emanación de la energía sagrada del universo y puede ser leída como teofanía de fuerzas contrastantes. No creo que se trate de la manifestación de una deidad de la vegetación específica, sino de la emanación a través de los árboles y de los bejucos de la fertilidad cósmica inagotable. <sup>25</sup> La creación de los árboles prefigura las futuras generaciones humanas y abre paso a las etapas de creación y destrucción del cosmos. Por eso me parece importante considerar la hierofanía vegetal como una primera forma de fertilización del universo, sometido a constantes fases de purificación y regeneración a través del agua y del fuego.

Los pinares y cipresales, los árboles y los bejucos que brotan en las tierras de los orígenes tienen también la función de proporcionar el sustento y los escondrijos de los primeros animales. Los dioses creadores reparten moradas y alimentos a la primera generación animal, estructurando el orden del universo y originando la cadena alimenticia. Efectivamente, los árboles y los bejucos se caracterizan por su connotación natural y por albergar a las primeras generaciones no humanas.

Además, es interesante notar que la vegetación no se crea por un acto intencional de los dioses, sino que brota junto a las cumbres de las montañas, como expresión del mismo proceso de germinación vegetal. Por este motivo, los árboles no desempeñan una función autónoma en la cosmogonía, sino que están destinados a fertilizar el cosmos y a constituir las moradas de los animales. En efecto, las plantas recién germinadas sirven para connotar el espacio terrestre según dos dimensiones simbólicas complementarias: las entrañas de la tierra y el punto de contacto con el cielo.

Los primeros animales, los venados y los pájaros, se asocian a regiones específicas del cosmos: las vigas de los ríos, los barrancos y los bosques en el primer caso; las ramas de los árboles y los bejucos en el segundo. La tierra de la creación empieza a adquirir una organización simbólica en sus relieves, su vegetación y sus animales. Los ríos, los barrancos y los bosques indican la parte más oscura y telúrica de la superficie terrestre, vinculada con las aguas de la creación, la noche y los accesos al mundo subterráneo. Las ramas de los árboles y los bejucos, por otro lado, hospedan los

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> *Ibídem*, p. 244. <sup>24</sup> *PV*, p. 25, párr. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 257.

nidos de los pájaros, caracterizándose como el espacio aéreo y el puente de comunicación con el cielo.

Las plantas que acaban de surgir en la oscuridad de la creación, entonces, adquieren una doble connotación simbólica. La espesura de los bosques se asocia a las vísceras de la tierra y a la dimensión telúrica, mientras que las ramas se vinculan con la región celeste. De esta forma, el cosmos manifiesta la tensión hacia las dos regiones complementarias y a través de la vegetación puede alcanzar el contacto y la comunicación entre ambas.

Por otro lado, también los animales se dividen en dos grupos simbólicos: por una parte el venado, hierofanía solar, <sup>26</sup> está relacionado con los bosques; por otra los pájaros se identifican con el espacio diurno y celeste. Cabe señalar también que el venado por sus cuernos que se renuevan constantemente podría aludir al florecimiento de la vegetación y ser una imagen del árbol cósmico, representando la fecundidad y los ritmos de regeneración<sup>27</sup>. Vinculado con los bosques, los ciervos del Popol Vuh aluden a la salida del sol de las tinieblas de la noche, a la renovación cósmica y al principio de la vida. En la estrecha vinculación con pájaros y venados, la vegetación funciona aquí como puente de contacto entre dimensiones opuestas, imagen de renovación, morada de los animales, fuente de fertilidad y símbolo de la organización binaria del cosmos.

### 4.3. Los árboles del mundo

El surgimiento de los árboles marca también la primera etapa de la cosmogonía, en la que la fertilidad de la fauna regenera constantemente el universo. La elevación de las montañas como hierofanía vegetal, en efecto, sugiere la presencia de un primer eje cósmico que da orden y sentido a la vida del formado mundo. Las montañas se elevan cómo un axis mundi sobre la superficie de las aguas, creando una línea central de comunicación entre las energías sagradas. Así la cumbre de la montaña cósmica representa el ombligo del mundo y el punto en que ha empezado la creación.<sup>28</sup>

El árbol-cosmos encarna en sí la función primordial de centro y de contacto entre opuestos. Sin embargo, a lo largo de las fases de la cosmogonía, se substituyen distintos ejes cósmicos, que mueven constantemente el centro del universo y la función de las formas naturales. A mi parecer, los episodios de Wuqub' Kaqix, Kab'raqan y Sipakna desarrollan la isotopía vegetal de la creación, imponiendo distintos árboles cósmicos como sostén del universo. En primer lugar, Wuqub' Kaqix aparece constantemente asociado al árbol de nance de donde saca su nutrimento diario.

Así, pues, Wuqub' Kaqix tiene un árbol de nance éste, pues, es el pasto de Wuqub' Kaqix

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> M. de Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, p. 252. <sup>28</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, *op. cit.*, p. 43.

éste llega a la superficie del nance
sube sobre el árbol cada día
fue visto que era su pasto por Junajpu
Xb'alanke
aguardan, pues, al pie del árbol de nance a Wuqub' Kaqix
están escondidos ahí los dos muchachos entre las hojas del árbol
entonces llegó Wuqub' Kaqix
va directamente sobre su pasto de nance.
Así, pues, entonces tiró con la cerbatana Junajpú
llega derecho la bolita de la cerbatana a su quijada
grita cuando vino desde la cumbre del árbol
va directamente a la superficie de la tierra. (párr. 12)<sup>29</sup>

Si por un lado, el nance indica el carácter animal de la guacamaya solar, que se nutre de los frutos de los árboles, la relación con la planta me parece significativa en la lógica simbólica. En efecto, Wuqub' Kaqix se presenta como falso sol e impone un nuevo orden cósmico sobre su árbol antes de la creación de los verdaderos astros. La subida al árbol indica el ascenso a la sustancia celeste y su función de falso sol. El nance marca precisamente el camino de su recorrido diurno, desde la tierra al cielo, y sirve como canal de comunicación entre los dos espacios. Sin embargo, con las joyas de su rostro, la guacamaya proyecta una luz artificial que no logra derrotar las tinieblas de la noche cósmica. Es un sol individual y aislado de los otros fenómenos astronómicos, sin fases, sin luna y sin regeneración. Por esta razón, su poder no puede imponerse en el mundo, ya que no crea movimiento entre energías contrarias.

Podemos decir que la guacamaya sugiere un desplazamiento parcial del astro solar desde el pie del árbol hasta las ramas según una línea vertical estática. El recorrido de Wuqub' Kaqix no abarca la extensión total del espacio, no toca el este y el oeste, sino que se reduce sólo a un movimiento de salida y de bajada por el centro del mundo. El numeral siete asociado a su nombre parece ser una referencia al ascenso celeste del falso sol. En efecto, en muchas culturas las escaleras que permiten la elevación ritual tienen siete o nueve marcas, así como siete son las ramas del árbol cósmico.<sup>30</sup>

En el caso de la civilización maya, el siete indica el paso del sol por el cenit, o sea la etapa central de los trece niveles del cielo. Wuqub' Kaqix llega directamente a la séptima grada sin pasar por los otros numerales y los niveles progresivos de movimiento por el cosmos. Esto revela el carácter incompleto del falso sol y su incapacidad de alumbrar todo el universo. El siete está asociado también a las deidades agrarias y a la temporada de lluvia, que refuerzan la isotopía vegetal del árbol cósmico de la guacamaya.<sup>31</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> *PV*, p. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., pp. 46-47.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, p. 379.

Este numeral alude también a la tensión de los cuatro rumbos cardinales más los tres planos: celeste, terrestre y del inframundo.<sup>32</sup> La relación con el siete y el punto central de los trece niveles del cielo nos ayudan a comprender el valor exclusivamente celeste del falso sol, que no presenta una contraparte nocturna, femenina y telúrica. Es un sol sin luna, sin recorrido nocturno, sin regeneración. Precisamente por su ascenso central y vertical, el sol no logra generar las etapas de las estaciones, el día y la noche, el amanecer y el ocaso, o sea que no puede crear el tiempo. La guacamaya reduce el espacio cuatripartito del cosmos a una línea vertical y bidimensional.

El movimiento de Wuqub' Kaqix por el árbol indica muy bien la función de la planta como axis mundi de los hombres de palo. La cosmogonía en acto sigue desplazando los centros del mundo y los postes alrededor de los cuales se construyen las distintas etapas cósmicas. La subida de la guacamaya permite crear una primera forma de humanidad, un centro provisional de su mundo que no prevé el equilibrio entre contrarios. La parcialidad de Wuqub' Kaqix consiste en su movimiento autorreferencial por el axis mundi, que no consiente el intercambio con otras energías y la fertilización del espacio. La cerbatana de Junajpu, símbolo de los verdaderos rayos solares<sup>33</sup>, rompe el diente de la guacamaya, la derrumba del árbol cósmico y destruye la función del nance como eje de un mundo sin sol, sin luna y sin tiempo.

La oposición entre el tiempo lineal y el tiempo circular me parece fundamental para comprender el significado del episodio de Wuqub' Kaqix. En esta perspectiva, el falso sol determina una etapa de transición hacia el surgimiento del verdadero sol, de la luna y del tiempo cíclico. Efectivamente, la guacamaya tiene que ser fertilizada por los granos de maíz para poder entrar en los ritmos perpetuos de las estaciones. Los gemelos sacan del rostro de la guacamaya los ornamentos de su apariencia ficticia: el jade, las esmeraldas, las joyas y el metal, y sólo introducen en su boca granos de maíz blanco. Los dientes substituidos indican la pérdida de la defensa del individuo, pero sobre todo marcan un proceso de vegetalización de la guacamaya. A través de los granos sagrados, los gemelos asimilan el pájaro solar a los ritmos de las estaciones y facilitan el paso hacia las sucesivas etapas cósmicas.

La destrucción de Wuqub' Kaqix se lleva a cabo por medio de la caída del árbol de nance, la neutralización de su recorrido lineal y la fertilización con las semillas sagradas. A través de esta siembra ritual, los gemelos fundan una nueva época e inauguran el ritmo cíclico de la vegetación. La guacamaya muere como sol y se asimila a la sustancia vegetal para la regeneración cósmica. Además, será el brazo arrancado de Junajpu, futura deidad solar el que substituye temporalmente el axis mundi derrumbado. Después de la recuperación del arto de la fogata de Wuqub' Kaqix, el

<sup>32</sup> M. I. Nájera, *El don de la sangre en el equilibrio cósmico*, op.cit, p. 75; M. Preuss, *op. cit.*, p. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, p. 244.

brazo se planta como nuevo árbol cósmico. La raíz tik, del verbo xtikitax, en efecto, alude a la acción de "sembrar algo, dejarlo fijo"<sup>34</sup>.

Entonces tomaron, pues, su antebrazo lo dejaron sembrado allí bien fue. (párr. 12)<sup>35</sup>

La substitución cíclica de ejes cósmicos sigue en el siguiente episodio de Sipakna y de los cuatrocientos muchachos. El dintel que ellos quieren levantar en su casa se refiere posiblemente a la institución de un nuevo árbol cósmico, como centro del universo en formación. La casa es un claro símbolo del universo, una imago mundi que representa el microcosmos en que se mueve el individuo36. Por otro lado, en Mesoamérica así como en otras regiones, el techo es una representación de la bóveda celeste.<sup>37</sup> La tentativa de los muchachos de levantar el árbol sugiere la formación de un nuevo espacio sagrado alrededor del eje cósmico, centro de la siguiente etapa de la cosmogonía.

Los cuatrocientos, en efecto, personifican a las Plévades que anuncian el primer paso anual del sol por el cenit<sup>38</sup> y por esto forman con su casa y su dintel la etapa previa al nacimiento del sol y a la institución del cosmos en equilibrio.

Así pues Sipakna se baña en la boca de un río entonces pasaron cuatrocientos muchachos arrastrando un árbol como sostén de su casa cuatrocientos caminan entonces cortaron pues un gran árbol como dintel de su casa. Así pues fue Sipakna llegó pues con los cuatrocientos muchachos. (párr 13)<sup>39</sup>

El levantamiento del dintel remite a la institución de un universo renovado y fertilizado. Sipakna y los cuatrocientos muchachos aluden precisamente a las energías opuestas. Sipakna con mucha probabilidad es un nombre de origen náhuatl, de cipac(tli), "caimán", y se asocia a la sustancia telúrica. 41 Vive en los ríos, escarba cavidades, mueve la superficie terrestre, determina el crecimiento de las montañas y se nutre de pescados y cangrejos, todas expresiones de la energía sagrada de la tierra. Los muchachos, por otro lado, como prefiguración de la constelación de las Pléyades, manifiestan un claro valor celeste. El caimán, además, representa en las expresiones

<sup>36</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 72.

<sup>40</sup> L. Campbell, *op. cit.*, p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, pp. 392-393.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> M. Graulich, "El Popol Vuh en el altiplano mexicano", Memorias del Segundo Congreso Internacional de Mayistas, UNAM, México, 1995, p. 119; M. Eliade, Mito y realidad, op. cit., p. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> A. Aveni, *op. cit.*, p. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> *PV*, p. 45.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Para Michel Graulich, este personaje representa la luna de las edades anteriores. M. Graulich, Mitos y rituales del México antiguo, op. cit., p. 151.

plásticas mesoamericanas el sostén del mundo, como dragón sagrado sobre el cual se levanta la tierra. La imposición de un árbol sobre el cuerpo de Sipakna en el hueco recién escarbado alude a la tentativa de fundar un nuevo orden en el universo por parte de las Pléyades sobre la sustancia telúrica.

En la estela 25 de Izapa observamos el florecimiento de un árbol cósmico desde el cuerpo de un cocodrilo, que determina con su posición axial el centro del mundo y el contacto entre sustancias opuestas. Con esto no pretendo afirmar que la estela mencionada represente el episodio del *Popol Vuh*. Al contrario, faltan elementos fundamentales en la caracterización del mito k'iche', como la presencia de las estrellas, la caída de este *axis mund*i y el anuncio del futuro amanecer. Se trata más bien de la difusión de una cosmovisión común desde el preclásico hasta el posclásico, con connotaciones simbólicas cambiantes.

Es interesante la representación plástica de la estela de Izapa para entender la función del caimán como sostén del universo. Sin embargo, la tentativa de los cuatrocientos muchachos de fundar su casa y su cosmos sobre le cuerpo de Sipakna fracasa, ya que el caimán se substrae a la posición axial, escarba otro hueco y derrumba el cosmos ya sin raíces y fundamento. Esta etapa de la cosmogonía se deshace por la falta de coparticipación entre la tierra y el cielo, ya que el árbol cósmico no une el cuerpo del lagarto con la sustancia celeste de la casa de las Pléyades. El derrumbamiento de la casa representa la caída de la bóveda celeste y la desaparición de las Pléyades después de su salida helíaca.<sup>44</sup>

La lucha de Sipakna contra los cuatrocientos muchachos sugiere precisamente el contraste entre fuerzas opuestas necesarias para el desarrollo de la cosmogonía. Sin embargo, el predominio del poder telúrico de Sipakna causa la ruptura del orden dual del universo. Así como su padre Wuqub' Kaqix, tampoco el caimán sabe interactuar con los otros elementos y encontrar una compensación a su energía telúrica y mortífera. Con la superioridad de su fuerza, destruye la colaboración entre principios contrarios y la fase cosmogónica inaugurada por los muchachos.

La muerte ritual de los muchachos bajo los escombros de la casa, además, consiente su paso por las entrañas de la tierra y su divinización. Este rito de transición lleva a su transformación en astros y la integración en el tiempo cíclico del sol y de la luna. La muerte de los cuatrocientos y el fracaso de las tentativas de oposición al poder telúrico, asimismo, requieren la intervención de los gemelos astrales, que neutralizan el poder de Sipakna en las entrañas de la tierra y regeneran su energía sagrada.

242

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> M. Rivera Dorado, *La religión maya*, op. cit., p. 46; M. de la Garza, *Rostros de lo sagrado en el mundo maya*, op. cit., pp. 113-114.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> M. de la Garza, *ibídem*, p. 65; M. de la Garza, "El dragón, símbolo por excelencia de la vida y de la muerte entre los mayas", *Estudios de Cultura Maya*, vol. XX, 1999, pp. 196-198.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> M. Graulich, "El Popol Vuh en el altiplano mexicano", *op. cit.*, p. 119.

También en este caso, los héroes asimilan el caimán a la sustancia terrestre, insertando su cuerpo en las profundidades de la tierra y sometiéndolo a una muerte ritual. El pelo que las hormigas transportan es un símbolo de la proliferación de la vida vegetal e instintiva y su asimilación a un nuevo ciclo natural. El episodio de Sipakna explica muy bien la necesaria contraposición entre elementos opuestos, la fuerza telúrica del caimán y la energía celeste de las Pléyades. Cuando un elemento predomina sobre el otro, se destruye el *axis mundi*, cae el sostén del universo y las fuerzas cíclicas astrales regeneran la vida del mundo en otra etapa cosmogónica.

También en este fragmento del *Popol Vuh* se observa que la instauración del árbol como centro del mundo necesita de una regeneración cíclica para poder sostenerse. El tiempo lineal de Wuqub' Kaqix y la superioridad telúrica de Sipakna inmovilizan el universo en una situación invariable y por esto sin vida. El árbol cósmico para poder funcionar como eje del universo tiene que participar de los ciclos eternos de la regeneración vegetal. La asimilación de Sipakna en las entrañas de la tierra hace posible su fertilización y su regeneración para la siguiente etapa de la cosmogonía.

Otro elemento interesante en el episodio de Sipakna es la relación estrecha entre los cuatrocientos muchachos y la isotopía vegetal. La constelación de las Pléyades en la que ellos se transforman después de su muerte ha desempeñado una función fundamental en las civilizaciones de todos los tiempos, hasta conformar mitos con difusión panamericana en los que las estrellas se forman por un castigo o la lucha entre seres divinos. Lévi-Strauss ha recogido relatos míticos de distintas regiones de América con elementos comunes, que permiten aclarar la función de estas estrellas en la distribución de los recursos naturales.

En todos los casos analizados por el antropólogo francés, el nacimiento de las Pléyades se debe a la muerte iniciática de algunos personajes, normalmente siete como el número de las estrellas que componen la constelación. Éstos mueren por desobedecer a alguna regla vinculadas con la alimentación y se levantan en el cielo por medio de árboles o lagunas, ambos canales de comunicación entre sustancias opuestas.<sup>47</sup>

Según la distinta latitud de los asentamientos humanos, el mito expresa significados simbólicos cambiantes. En algunas regiones de América, la constelación aparece en medio de la temporada seca, anunciando la estación de la caza, cuando es más fácil transitar por los caminos. Por otro lado, en otras regiones la aparición de las estrellas ocurre en la temporada de lluvias y el mito hace referencia a la isotopía acuática y a la abundancia de peces en los ríos y los lagos<sup>48</sup>. Estas

-

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, p. 197.

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> B. Castellón Huerta, *op. cit.*, pp. 351-355; N. Megged, *El universo del Popol Vuh*, *op. cit.*, pp. 71-72.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> C. Lévi-Strauss, *Lo crudo y lo cocido*, *op. cit.*, pp. 238-244.

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> *Ibídem*, pp. 242-243.

consideraciones nos pueden ayudar a comprender la función de las Pléyades en la cosmovisión k'iche' y en la dinámica mítica del *Popol Vuh*. También en este mito, los muchachos se convierten en estrellas después de la ingestión de alimentos, o sea de la bebida de maguey fermentada durante tres días. Los licores embriagantes se consumían durante rituales religiosos<sup>49</sup> y efectivamente permiten a los muchachos la comunicación entre la dimensión humana y la divina. Los líquidos rituales podrían aludir a la llegada de las lluvias que las estrellas anuncian en las regiones del área maya.

Aún actualmente, en Guatemala se celebra el orto helíaco de la constelación de las Pléyades la mañana del 25 de abril, cuando empieza la temporada húmeda y se fertilizan las simientes.<sup>50</sup> La primera manifestación anual de las Pléyades a finales de abril anuncia también el momento de la limpia de los campos y de la preparación de la siembra. La aparición de las Pléyades en primavera coincide con el cenit solar, momento fundamental en el recorrido del astro. Por otro lado, la segunda aparición cenital del sol ocurre en Guatemala entre el 12 y el 13 de agosto, abriendo un período caracterizado por vientos y lluvias, también en este caso anunciado por la presencia de las Pléyades.<sup>51</sup>

Para establecer el momento exacto del cenit, todavía a principio del siglo XX se plantaba una estaca en el terreno y se observaba el ángulo de proyección de la sobra<sup>52</sup>. Esta costumbre podría aludir al levantamiento del palo de los muchachos en el *Popol Vuh* y su relación con la temporada de lluvias. De todas formas, el episodio de las Pléyades parece estar vinculado con la isotopía acuática y con el anuncio de una nueva etapa en el equilibrio cósmico, que permite la regeneración vegetal y el florecimiento de los recursos alimenticios fundamentales para la comunidad. La muerte de las futuras estrellas marca un rito de transición que las transforma en instrumento de sustentamiento de la humanidad, ya que desde la transgresión originaria se hacen responsables de la siembra y de la abundancia de cacería.

La aparición de estas estrellas en el cielo, además, anuncia el primer paso anual del sol por el cenit. Por esta razón, los pueblos mesoamericanos, así como muchísimas otras culturas<sup>53</sup>, han brindado a las Pléyades un culto especial, haciendo de sus estrellas un símbolo de la llegada del sol y del nacimiento de la vida. El culto tiene claras implicaciones agrarias, puesto que anticipan el surgimiento del sol en un nuevo ciclo, fertilizan las semillas y marcan la renovación anual. En el altiplano central de México, las Pléyades pasan por el cenit de medianoche en noviembre, señalando

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> P. Johansson, Festejos, ritos propiciatorios y rituales prehispánicos, Teatro mexicano, vol. I, CONACULTA, México, 1992, p. 33-34.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> A. Aveni, *op. cit.*, p. 48.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> *Ibídem*, p. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Ibídem.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, pp. 233-234.

el momento en que se concluye un ciclo de 52 años. La ceremonia de la atadura de los años inaugura un nuevo ciclo cronológico en alusión a la quinta dirección cardinal.<sup>54</sup> Las Pléyades se relacionan también en esta ceremonia con el centro del mundo y el eje cósmico por donde transitan las energías del cielo y de la tierra.

Aun en el mito náhuatl de la Leyenda de los soles, los cuatrocientos mixcohua están asociados a la alimentación y a las bebidas embriagantes.<sup>55</sup> Después de emborracharse, son derrotados por las fuerzas telúricas de Quauhtliicohuauh, Mixcóhuatl, Tlotópetl, Apanteuctli y Cueutlachcihuatl, que representan las energías destructoras de la tierra. Cruje la superficie terrestre, hierven las aguas, se derrumban los cerros para vencer a los cuatrocientos muchachos que no había respetado la regla de alimentar a sus padres y a sus madres. La derrota de los muchachos implica también este caso su integración en la sustancia telúrica y la renovación del cosmos para un nuevo ciclo vital.

El vínculo de las Pléyades con los ciclos vegetales puede aclarar la relación con los astros y el ritmo de las estaciones. En el momento de la transformación de Junajpu y Xb'alanke en sol y luna, en efecto, también los cuatrocientos muchachos ascienden a la sustancia celeste como constelación. La presencia de las estrellas en el cielo de abril indica el principio de la primavera y la renovación del cosmos. No es casual, entonces, que la subida al cenit de los dos gemelos como deidades astrales coincida con la manifestación de las Pléyades, ya que el primer amanecer abre el ciclo solar e inaugura la naciente primavera de la humanidad.

La relación de las estrellas con esta etapa subraya el simbolismo vegetal de los cuatrocientos muchachos y la relación con el abastecimiento de productos alimenticios para el sustentamiento de los k'iche'. Cabe señalar también que el numeral cuatrocientos tiene implicaciones temporales específicas, ya que indica veinte veces veinte, tercera posición llena en la numeración maya. Al mismo tiempo, cuatrocientos es el resultado de cinco veces ochenta, indicando la tensión hacia los cinco rumbos del universo. <sup>56</sup> El paso por el cenit del sol en el momento de la aparición primaveral de las Pléyades señala el punto más alto del recorrido solar y el centro del mundo. También este elemento refuerza la presencia de un eje cósmico provisional, que el surgimiento del verdadero sol renueva en su recorrido cíclico.

La isotopía vegetal de la cosmogonía k'iche' confluye en la derrota de Kab'raqan realizada por los héroes astrales. La montaña que crece al oriente alude otra vez al nacimiento de la vegetación por medio de la fuerza del sol. Se trata de la instauración de otro eje cósmico

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> A. Aveni, *op. cit.*, p. 47.

<sup>55</sup> Leyenda de los soles, op. cit., pp. 122-125. Se observa también una relación con los cuatrocientos totochtin, númenes

provisional, que estructura el mundo de Kab'raqan. El segundo hijo de Wuqub' Kaqix parece manifestar un carácter ambiguo, relacionado con el cielo y la tierra y sobre todo un desequilibrio entre los dos. En efecto, su actividad consiste en derribar las montañas con sus dos pies desde arriba, actuando una fuerza contraria a la superficie terrestre. El dos es un numeral vinculado con la tierra, con la contradicción y el conflicto, aunque pueda representar también el equilibrio y la complementariedad.<sup>57</sup>

El nombre mismo del personaje sugiere la relación con Juraqan, posiblemente una manifestación del dragón celeste, corazón del cielo y dios de la lluvia. Kab'raqan podría indicar una energía nefasta del cielo, el movimiento destructor de los astros o la falta de equilibrio entre los dos niveles. Tal vez representa una energía centrípeta que se opone al movimiento generador de vida de Juraqan. Podría sugerir también la presencia de temblores, pero las alusiones al personaje mítico en el texto hacen pensar en una fuerza que incumbe desde arriba sobre la superficie terrestre y cambia la estructura del cosmos.

El segundo hijo de Wuqub' Kaqix se pone en competición con el astro solar, ya que "supera el sol en la grandeza/ en el peso". <sup>59</sup> Por estos elementos creo posible identificar al personaje con la energía celeste, en este caso como manifestación nefasta de la intemperie. Además, su movimiento vertical sobre sus piernas alude al desarrollo lineal de su energía celeste, en contraposición al dinamismo cíclico de Juraqan.

Los dos pies de Kab'raqan implican el contacto con la sustancia telúrica y la presión que el cielo ejerce sobre la tierra. Así, el personaje alude a los movimientos destructores que derrumban las montañas y la vegetación y mueven constantemente los ejes del mundo. Los gemelos logran vencerlo con el pájaro untado de tierra, que pierde su sustancia celeste y se hace instrumento de muerte.

El pájaro parece ser una prefiguración del personaje mítico, ya que pasa desde la sustancia celeste a la condición telúrica debajo de la tierra. El ave cubierto de barro, en efecto, representa por una relación metonímica a Kab'raqan, produciendo una identificación de sus cuerpos por magia simpatética. Los gemelos lo derrotan porque actúan sobre su representación simbólica, aislándolo de la sustancia celeste. Además son precisamente sus soplos divinos a través de la cerbatana los que matan a los pájaros, en alusión a la victoria de los rayos solares sobre las fuerzas caóticas del cielo de la creación.

-

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Marco Antonio Novelo, *El orden cósmico quiché*. *Análisis del Popol Vuh desde una perspectiva dramática*, FFyL, UNAM, México, Tesis de Maestría, 2000, p. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> PV, p. 52, párr. 15.

Los gemelos del *Popol Vuh* inauguran otra etapa cósmica a través del simbolismo del *axis mundi*. Levantan una montaña al oriente, derrotan las energías celestes destructoras para permitir el desarrollo de la cosmogonía. La ubicación de la montaña al este es significativa de la substitución primordial de otras deidades que intervienen en la cosmogonía antes del nacimiento del verdadero sol.

Aun Kab'raqan se presenta como falso sol o, mejor dicho, como falso eje del universo. Sus dos piernas impiden el movimiento cíclico y la imposición de un principio ordenador unitario. Además, con la destrucción de las montañas Kab'raqan elimina las posibles relaciones entre elementos complementarios, aislando las energías opuestas y provocando la muerte del universo. Su actividad revela la parcialidad del cosmos de los orígenes, que no ha encontrado todavía un equilibrio entre fuerzas contrarias y una fértil comunicación entre ambas dimensiones. Con su padre y su hermano impide la armonía entre contrarios y destruye cualquier posibilidad de regeneración cíclica.

También el episodio de la derrota de Kab'raqan presenta implicaciones vegetales, así como las luchas con los otros seres míticos de los orígenes. Según mi opinión, las tres luchas cósmicas ofrecen una lectura simbólica coherente y homogénea que arroja luz sobre la significación de la cosmogonía del *Popol Vuh*. La muerte de Wuqub' Kaqix, Sipakna y Kab'raqan son la prefiguración de los rituales que fertilizan la tierra y los cultivos. Encarnan a las criaturas míticas sacrificadas ritualmente *in illo tempore* de las que habla Mircea Eliade con relación a las ceremonias de fertilidad agrícola.

El mito cosmogónico implica la muerte ritual (es decir violenta) de un gigante primordial, de cuyo cuerpo fueron constituidos los mundos, crecieron las hierbas etc. Es sobre todo el origen de las plantas y de los cereales lo que se pone en relación con semejante sacrificio.<sup>61</sup>

Por esta razón, los tres personajes del *Popol Vuh* fertilizan la tierra con su muerte ritual. Los dos hijos se asimilan a la sustancia telúrica para dar comienzo a una nueva etapa cósmica y fecundar con su sangre la vegetación. Su muerte consiente la renovación del universo y el crecimiento de las plantas, así como el restablecimiento de la fertilidad de la tierra después de la cosecha. Los cuerpos de Sipakna y Kab'raqan dan vida a los cultivos, fertilizan las semillas, multiplican los productos y llevan a cabo la renovación de las energías naturales. Esta función fertilizante es aun más evidente a luz de las implicaciones agrarias del culto de las Pléyades, que efectivamente marcan entre los pueblos mesoamericanos el principio de un nuevo ciclo temporal.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Gaulich interpreta el episodio como la caída de la etapa cosmogónica del sol de tierra por el derrumbamiento del cielo. La familia de Wuqub' Kaqix representaría a los gigantes primordiales de las eras anteriores a la generación de maíz. M. Graulich, *Mitos y rituales del México antiguo*, *op. cit.*, pp. 147-151.

Los episodios de Wuqub' Kaqix y sus hijos representan la celebración del sacrificio primigenio que los k'iche' vuelven a vivir en los rituales agrarios.

No sólo a través del rito, sino también por medio de los relatos míticos, los mayas logran superar su contexto espacio-temporal específico e insertarse en una dimensión cósmica, en la que las actividades cotidianas adquieren una significación universal. De esta forma, el Popol Vuh proporciona a la comunidad k'iche' la base simbólica de sus ceremonias y los instrumentos verbales e ideológicos necesarios para la fertilización de su espacio.

La imposición de ejes cósmicos por parte de los gemelos sigue en el episodio de los hermanos mayores, Jun B'atz' y Jun Chowen, que se transforman en monos en las ramas de un árbol cósmico.

Así pues subieron sobre el árbol aumentó pues el árbol se hinchó su parte interna. Así pues querían bajar ahí pero no era bueno que bajaran ahí desde la cumbre del árbol Jun B'atz' Jun Chowen.

Dijeron pues ahí desde la cumbre del árbol:

-"¿Cómo nos agarramos, o nuestros hermanos menores?

¡Que nos tengan lástima!

Es que este árbol espanta si lo vemos, o hermanos menores nuestros"- Dijeron ahí desde la cumbre del árbol. Dijeron pues Junajpu

Xb'alanke:

-"Desaten sus pantalones

amárrenlos debajo de su vientre con las puntas alargadas

jálenlos atrás

así pues es buena su caminada"- Les fue dicho por los hermanos menores.

-"¡Bien!"- Dijeron pues.

Entonces jalaban pues la punta de sus pantalones

solamente inmediatamente las suyas eran colas

solamente como monos se hizo su aspecto.

Así pues se fueron sobre los árboles por las montañas pequeñas

por las montañas grandes

fueron por los bosques

hacen ruido

se columpian en las ramas de los árboles. (párr 25)<sup>62</sup>

La transformación de personajes humanos en monos ya se había presentado durante la lluvia de resina que cae sobre la generación de madera. Los muñecos que habían trepado hasta la cumbre de los árboles, en efecto, se salvan de la destrucción y se convierten en estos animales. Por esta razón, es significativo que ambas acciones se verifiquen con los monos, que se asocian a la humanidad por su parecido y por algunos hábitos comunes. La animalización determinada por el diluvio sirve para dar una función específica a los elementos naturales y a proponer modelos de actuación en el orden cósmico recién inaugurado. También esta evolución milagrosa se lleva a cabo

<sup>61</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 312.

<sup>62</sup> PV, pp. 77-78.

por medio del canal vegetal, ya que las plantas permiten la comunicación entre distintas condiciones.

Sin embargo, los dos episodios manifiestan un simbolismo distinto. En primer lugar, en el caso de Jun B'atz' y Jun Chowen se puede hablar de una verdadera deificación, ya que se verifica un ascenso a la bóveda celeste a través del crecimiento excepcional del árbol según un simbolismo universal.<sup>63</sup> La evolución de los muñecos, en cambio, consiste en la adquisición de una conformación animal por parte de personajes que no habían diferenciado todavía su condición de los otros seres de la cosmogonía.

Por esto, los muñecos asimilan la madera de sus cuerpos a la materia vegetal del bosque y se convierten en los habitantes de esta región por la coincidencia de sus sustancias vitales. La transformación en monos subraya su carácter no-humano, en un punto intermedio entre el mundo vegetal por su cuerpo de madera y el mundo animal por su movimiento.

El mono representa también en los bailes indígenas contemporáneos el espacio antisocial de la selva, el desorden de la dimensión desconocida e irracional del mundo subterráneo.<sup>64</sup> Por esto encarna en el Popol Vuh la condición antihumana de la segunda generación. Estas animalizaciones, así como la transformación en peces de los gemelos divinos, a mi parecer no responden al fenómeno del nahualismo, sino a la confluencia entre formas vitales distintas durante la cosmogonía, cuando el universo está sometido todavía a evoluciones, purificaciones progresivas y definiciones de hábitos y costumbres culturales.<sup>65</sup>

La metamorfosis de los hermanos en monos, en cambio, consiste en una verdadera deificación. También el árbol en que se verifica el ascenso es una planta sagrada, el g'ante, literalmente "árbol amarillo" en las lenguas mayances occidentales, donde te "árbol" corresponde a *che'* del k'iche'. 66 El árbol ha sido interpretado como "madre del cacao" planta frondosa de hojas comestibles, que hace sombra en los cultivos de cacao.<sup>68</sup>

Lo amarillo hace referencia al maíz y el cacao a la sustancia ritual que se consumía durante las celebraciones religiosas. El uso de un término extranjero podría tener distintas explicaciones. Por un lado hace referencia a una planta presente en otras áreas geográficas, más húmedas, donde se cultivaba el cacao. Por otro lado, podría aludir a un eje cósmico anterior, que ha sido desplazado o

<sup>63</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., pp. 46-47; G. Kirk, op. cit., p. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> M. I. Nájera, "Imágenes del inframundo en las danzas rituales", Estudios Mesoamericanos, n. 3-4, enero 2001diciembre 2002, p. 136. Raphael Girard asocia el baile de los hermanos mayores con el ritual del palo del volador. R. Girard, El Popol-Vuh, fuente histórica, Ministero de Educación Pública, México, 1952, pp. 360-361.

<sup>65</sup> Por otro lado, Brenda Rosenbaum considera la trasformación de los hermanos en mono como una forma de nahualismo impuesto por la trasgresión de una regla social. Véase: Brenda Rosenbaum, "El nagualismo y sus manifestaciones en el Popol Vuh", en R. Carmack y F. Morales, op. cit., p. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> L. Campbell, *op. cit.*, p. 82.

<sup>67</sup> Ibídem.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> F. Fuentes y Guzmán, *op. cit.*, t. 1, p. 245.

substituido en las sucesivas fases de la cosmogonía o al carácter interregional de los mitos cosmogónicos. El árbol de *q'ante* representa un canal sagrado de comunicación entre la tierra y el cielo o, mejor dicho, entre la condición humana y divina de los personajes.

Cabe preguntarse qué características asumen los hermanos después de su metamorfosis y qué significación expresa el castigo impuesto por Junajpu y Xb'alanke. En primer lugar, se trata de la imposición de una generación de hermanos sobre otra. Según Michel Graulich, los hermanos mayores representan los campesinos sedentarios, dedicados al cultivo de la milpa y a la cura del espacio doméstico.<sup>69</sup>

Los dos gemelos menores, en cambio, se dedican a la cacería y viven en espacios silvestres. Por esto, se puede interpretar el episodio como la oposición entre una generación de hombres sedentarios y otra de nómadas sin recursos materiales. Se articula de esta forma una dicotomía binaria entre los actantes antagonistas, tan frecuentes en los relatos mayas contemporáneos. En este caso se trataría de la institucionalización de los productos culturales de una sociedad, como las actividades artísticas, a través de la deificación de sus representantes y de la imposición de un nuevo orden social y cultural.

Asimismo, las dos generaciones de hermanos podrían hacer referencia a la superposición de una población foránea sobre otra autóctona. Esta interpretación me parece interesante al fin de comprender la relación de complementariedad entre Jun B'atz' y Jun Chowen por un lado, y Junajpu y Xb'alanke por otro. Los hermanos menores, además, manifiestan características excepcionales desde su nacimiento: son el resultado de una unión exogámica y se crían en el monte entre espinas y hormigas. Esta situación se relaciona con la llamada "cuna ctoniana", o sea la exposición de un niño, con el estatuto social de huérfano, frente a los elementos naturales hostiles. Desafiando el destino y con el riesgo de morir, los niños expósitos se convierten a menudo en héroes o seres sagrados, ya que a través de la protección de las fuerzas cósmicas adquieren una condición distinta de la humana. <sup>72</sup>

El simbolismo de la transformación en monos no se acaba en la institucionalización de las artes, sino que se extiende también a las características sagradas de estos animales. Jun B'atz' y Jun Chowen son nombres calendáricos, ambos asociados a los monos. *B'atz'*, en efecto, significa "mono zaraguate o saraguato", y Chowen según Diego Guarchaj es otra expresión para referirse al mismo animal.<sup>73</sup> En algunos contextos rituales contemporáneos, como el baile del palo volador,

-

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> M. Graulich, "El Popol Vuh en el altiplano mexicano", op. cit., p. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> J. Alejos, "Vencer o morir. Mitología y sociedad entre los choles", *Estudios de Cultura Maya*, vol. XX, 1999., pp. 430-431; M. O. Marion, "Parentesco y poder entre los mayas", en M. O. Marion, *Simbológicas*, op. cit., p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> M. Graulich, *Mitos y rituales del México antiguo*, op. cit., p. 157.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> D. Guarchaj, comunicación personal.

protagonizado por monos, el animal parece asociarse a los rituales de fertilidad y al culto de los muertos.<sup>74</sup>

En las imágenes plásticas y pictóricas prehispánicas, el mono se asocia al llamado dios C, portador de la sacralidad a todos los seres del universo, incluyendo a los dioses.<sup>75</sup> Un aspecto interesante es que ambos nombres se refieren al mismo día según dos calendarios distintos: B'atz' pertenece al calendario k'iche' y Chowen al yucateco<sup>76</sup>. Habría que entender por qué se usan dos tradiciones calendáricas diferentes para referirse a personajes de la misma familia y qué tipo de relación existe entre los dos hermanos. Tal vez indican la alianza con otros grupos mayances o el origen común de los productos culturales. En primer lugar, se puede deducir que los dos hombresmonos nacieron el mismo día, Uno B'atz'-Chowen, y que entonces son gemelos. Además, su destino de artistas y creadores está marcado ya desde el día de su nacimiento.<sup>77</sup> La carga del signo B'atz', en efecto, se extiende sobre las características de los individuos o sea el cultivo de las artes y el conocimiento del tiempo<sup>78</sup>.

Me parece importante subrayar también que los que nacen en un día B'atz' tienen una relación especial con el hilo del tiempo y el cordón umbilical representado por la cola del mono. Schultze Jena señala que el nombre del día tiene la vocal radical /a/ larga y significa "mono grande", mientras que la palabra con vocal breve significa "hilo". La confluencia de significados y la paranomasia por la relación fonológica entre los dos términos es muy frecuente en las adivinaciones mayas y ayuda a ampliar la carga simbólica del día. 81

El signo b'atz' en el calendario contemporáneo está vinculado también con la línea generacional, el futuro, los antepasados, el tiempo de la gestación humana, la noche y lo que hace bajar al sol. En las comunidades actuales, el día B'atz' marca el nacimiento de los adivinos y de los que conocen y decodifican los ciclos temporales.<sup>82</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> L. Shultze Jena, *op. cit.*, pp. 116-118; N. Megged, *Los héroes gemelos del Popol Vuh. Anatomía de un mito indígena*, José de Pineda Ibarra, Guatemala, 1979, pp. 56-57.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> M. I. Nájera, "Cambios y permanencias en la religión maya a través del análisis del significado de la figura simbólica del mono", *Estudios Mesoamericanos*, n. 2, julio - diciembre 2000, p. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> D. Tedlock *Verba manent. L'interpretazione del parlato, op. cit.*, pp. 269-270; M. León Portilla, *Tiempo y realidad en el pensamiento maya, op. cit.*, p. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Alberto Morales, "La creación de imágenes en la cultura maya", *Estudios Mesoamericanos*, n. 3-4, *op. cit.*, p. 113.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Las mismas características se manifiestan en el día Ozomatli, el correspondiente en el calendario mexica. B. de Sahagún, *op. cit.*, p. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Chol Kin, 20 nawales, trabajo mecanografiado, sin autor.

<sup>80</sup> L. Shultze Jena, op. cit., p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> R. Bunzel, *op. cit.*, pp. 277-278.

<sup>&</sup>lt;sup>82</sup> M. I. Nájera, "Cambios y permanencias en la religión maya a través del análisis del significado de la figura simbólica del mono", *op. cit.*, p. 52; ibídem.

La deificación de los gemelos mayores a mi parecer no se reduce sólo a la institucionalización de las artes<sup>83</sup>, sino también al desarrollo temporal y a las relaciones entre las generaciones. La cola de los animales simboliza muy bien esta continuidad. En efecto, los hermanos se convierten en monos precisamente porque entre las ramas no saben desplazarse y transforman sus artefactos culturales, o sea los vestidos, en colas. La evolución de los pantalones en rabos me parece fundamental en la lógica narrativa y representa la verdadera función de estos animales. La cola indica la capacidad de adaptarse al contexto natural, el instrumento de movimiento y contacto, la evolución del destino humano y del tiempo. Es significativo que en los diccionarios coloniales, como el de Basseta, para la raíz b'atz' se encuentre una sola referencia al mono, enfatizando en una serie de lemas sucesivos el significado de "hilo, hilar, estar enrollado como culebra, estar asido como al bejuco, atar".84

La metamorfosis de los gemelos mayores ofrece entonces una segunda posibilidad de lectura simbólica. Su deificación por medio de la ascensión determina un control sobre el desarrollo temporal y la imposición de un ritmo cíclico y continuo en las etapas estacionales. La animalización de Jun B'atz y Jun Chowen representa un paso intermedio para el nacimiento del sol, de la luna y del tiempo. Prepara el cosmos a la continuidad cronológica y vegetal. Los hermanos pasan de una condición humana a una natural, insertándose en el ritmo vegetal y marcando ellos mismos a través de la cola, del hilo y del cordón umbilical, el ciclo de las estaciones. Cabe señalar también que los dos personajes acceden a la condición divina por medio del canal del árbol, pero sobre todo por medio de la asimilación al mundo animal. Los animales en el mundo maya, en efecto, poseen características excepcionales, que los asimilan a las fuerzas sagradas y que hacen de ellos hierofanías vivientes.85

La animalización de los hermanos mayores puede ser considerada por un lado como un castigo por su hostilidad y por otro lado también como la imposición de un nuevo orden en el mundo. La acción de Junajpu y Xb'alanke tiene que ser leída como la prosecución de la cosmogonía y la preparación del mundo a su rito iniciático y su solarización. Por esto resulta importante en la dinámica mítica que los dos hombres-monos sean gemelos o sea que representen el aspecto simétrico de los héroes astrales. Es significativo también que todos pertenezcan a la misma familia, ya que las colas de los monos indican la continuidad temporal y generacional.

Jun B'atz' y Jun Chowen inauguran un orden cronológico que será afirmado por los hermanos mayores después de su paso por Xib'alb'a. Los dos monos fertilizan el espacio y abren la

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> La identificación de estos personajes (en la versión de *Huncheven y Hunaham*) como patrones de las artes se encuentra también en B. de las Casas, op. cit., t. 2, p. 506. <sup>84</sup> D. de Basseta, op. cit., s.p.

<sup>85</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 123.

posibilidad al desarrollo del tiempo y al contacto entre las distintas etapas generacionales. Asimismo, estos animales se asocian en muchos contextos plásticos prehispánicos a la deidad solar, sobre todo en su capacidad creativa y artística, hasta substituirse a los atributos solares en el signo kin. 86 En la tradición yucateca, los monos se relacionan con el cielo y la fertilidad del universo por su habilidad creadora. Como dios de los artesanos, el mono es un sabio y un generador de vida, ya que sabe manejar las fuerzas sagradas e imitarlas.<sup>87</sup>

La escultura, la pintura, la música y el baile que Jun B'atz' y Jun Chowen patrocinan representan también un primer acercamiento a la realidad o sea la capacidad de reproducirla. Los dos hermanos encarnan la posibilidad de reflejar el mundo con el arte, así como estos animales pueden ser imágenes de la figura humana sin identificarse totalmente con ella. En la cultura maya, el arte es una actividad sagrada creadora, ya que produce y representa la vida.<sup>88</sup>

De la misma manera, las ligas de sus taparrabos son un producto cultural y artístico, que confluye en la manifestación natural como cola y marca la continuidad de las actividades imitativas de los artistas y de los monos. Estos animales, como patronos de las artes, encarnan la disposición de las futuras generaciones de maíz a integrarse en el ambiente natural a través de los productos culturales. El hombre, en efecto, recrea con la pintura, la escultura, los grabados y el teatro la realidad que lo rodea, humanizándola. Por esta razón, el episodio de la animalización de los hermanos se presenta como la prefiguración de las actividades culturales de la futura humanidad.

Si Junajpu y Xb'alanke crean el tiempo, los cultivos y la regeneración vegetal, los hermanos mayores trasforman la realidad en un producto cultural. También en este sentido, las dos generaciones de hermanos manifiestan un papel simétrico: los primeros encarnan la vida y la energía divina del cosmos, los segundos la organización cultural y las actividades humanas. Las dos parejas de personajes pueden aludir también a las relaciones con las deidades o a la línea entre las generaciones, representada por el hilo y la cola del mono. La gemelaridad de los dos grupos refuerza el carácter complementario entre la acción artística del hombre y la capacidad generadora de los dioses.

La metamorfosis de los hermanos en monos revela una estructura parecida a las luchas de Junajpu y Xb'alanke contra la familia de Wuqub' Kaqix. A mi parecer, el episodio de Jun B'atz' y Jun Chowen manifiesta una continuidad lógica respecto a las aventuras contra las fuerzas caóticas de los orígenes. Se trata también en este caso de la imposición de un orden sobre el desequilibrio de las épocas primigenias. El elemento más significativo consiste en la transformación de una energía opuesta y hostil en otra benéfica, que regenera y fertiliza el cosmos. En el primer caso la familia de

 <sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Ibídem, pp. 104-105; M. León Portilla, Tiempo y realidad en el pensamiento maya, op. cit., p. 50.
 <sup>87</sup> A. Morales, op. cit., pp. 114-115.
 <sup>88</sup> Ibídem, p. 116.

Wuqub' Kaqix se asimila a la sustancia telúrica y funda el arquetipo del sacrificio agrario. En el segundo caso, los hermanos mayores se asimilan a las fuerzas celestes, imponiendo un modelo de interacción cultural con el mundo. En todos los casos, existe un elemento que sirve de trámite y de canal de regeneración, como los árboles, la montaña-planta, el dintel de la casa o las cavidades de la tierra.

### 4.4. La vegetación y la alimentación

Otro elemento común consiste en el esquema básico de interacción con el ambiente. En todos los episodios, la derrota se lleva a cabo por medio de los recursos alimenticios. El nance con Wuqub' Kaqix; el cangrejo con Sipakna; los pájaros con Kab'raqan y los hermanos mayores con la caza<sup>89</sup>. Evidentemente se trata de la mitificación de contrastes por el control de recursos naturales o, mejor dicho, estos mismos contrastes sirven como modelo de oposición mítica entre fuerzas antagonistas. La muerte o la transformación se llevan a cabo por algo que se ingiere o que ya no se puede ingerir y esto esquematiza la intervención de elementos externos sobre el equilibrio físico del personaje.

La lucha por los recursos alimenticios determina también nuevas relaciones jerárquicas, ya que en todos los casos son los gemelos sagrados los que logran disponer y modificar los alimentos. La muerte procurada por los héroes se debe a un cambio en la cadena alimenticia y en el orden del mundo. Por esta razón, la oposición entre los grupos de personajes toca los puntos neurálgicos de la supervivencia de una sociedad según un esquema básico de interacción con la naturaleza. Los gemelos, en efecto, alternan los mecanismos de subsistencia que existían anteriormente e inauguran un nuevo orden basado en la fertilización de la naturaleza.

La muerte de los hijos de Wuqub' Kaqix y la transformación de los hermanos mayores determina un cambio desde un modelo de sustentamiento de caza y recolección a otro basado en la regeneración de la tierra para los cultivos. También en esto podemos observar que las acciones de los gemelos antes de su viaje iniciático imponen una transformación del cosmos. Sus luchas preparan el universo para la fertilización agrícola y para el desarrollo cultural de la generación de maíz.

La risa incontenible de la abuela que aleja cuatro veces a los nietos en el bosque parece estar vinculada con la gestión de los recursos alimenticios. Como ya he mencionado al hablar de las carcajadas de los señores de Xib'alb'a, también esta risa indica una transgresión de un orden impuesto por la alimentación. La risa es provocada por la turbación ante lo imprevisto, cuando se

-

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> M. I. Nájera, "Sobre el carácter naturista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", *op. cit.*, p. 1349; C. Hendrickson, *op. cit.*, p. 133.

rompe una convención o una norma. <sup>90</sup> Es la representación simbólica de la incapacidad de contención de los personajes, que no saben gestionar de forma equilibrada los alimentos.

La relación entre la risa y una prohibición vinculada con la alimentación está atestada en los mitos americanos recogidos por Lévi-Strauss, quien asocia la risa a la incontinencia y a características nefastas. Según el autor, un número muy consistente de mitos, en efecto, relaciona las carcajadas con la incapacidad del hombre de contener la comida y de cerrar los orificios, o sea de trasformar los alimentos en productos culturales asimilados al hombre.

La oposición abierto-cerrado y natural-cultural constituye la base de las estructuras míticas analizadas por Lévi-Strauss y nos ayuda a comprender el significado de las carcajadas de la abuela como la imposibilidad de contener el proceso de animalización de los hermanos. La risa es el símbolo de una transgresión al orden cultural que los protagonistas no logran sujetar y controlar.

En la mayoría de los mitos americanos, desde el Chaco argentino hasta México, la risa implica un peligro de muerte. Las cuatro carcajadas de la abuela se dirigen a los rumbos del universo, pero sobre todo aluden a las cuatro etapas de la generación cósmica: de los animales, los hombres de barro, de madera y de maíz. Por esto, la repetición de la acción cuatro veces alude a un ciclo completo de tentativas progresivas, que en este caso llevan a la completa asimilación natural de Jun B'atz y Jun Chowen. Quiero decir con esto que el cuatro tiene aquí un valor espacial cósmico, pero sobre todo temporal, indicando el ciclo de las etapas cronológicas.

Habría que estudiar otras versiones de los relatos míticos contenido en el *Popol Vuh* para conocer el sentido específico de la risa, pero la persistencia del eje risa-alimentación en muchos mitos americanos no puede ser casual. Esto sugiere según mi opinión una asociación estrecha entre las carcajadas y el control de los recursos alimenticios. Me parece plausible que la falta de contención de Xmukane aluda a otro tipo de incapacidad de gestión, que puede ser de los instrumentos culturales o el control sobre el ambiente. En este sentido la risa lleva a la cabal naturalización de los hermanos y a la institucionalización de las artes, con una función específica en el mundo natural.

Los monos representan efectivamente el punto de contacto entre lo humano y lo natural, puesto que su metamorfosis encarna esta misma dicotomía. La selva en la que se integran alude al espacio antisocial y desordenado del cosmos, vinculado con el mundo subterráneo. <sup>93</sup> Los monos funcionan precisamente como canal de transición entre la dimensión humana y la natural. Por otro

<sup>91</sup> C. Lévi-Strauss, *Lo crudo y lo cocido, op. cit.*, pp. 134-139.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> N. Megged, El universo del Popol Vuh, op. cit., p. 186.

<sup>92</sup> N. Megged, Los héroes gemelos del Popol Vuh. Anatomía de un mito indígena, op. cit., pp. 131-132.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> M. I. Nájera, "Cambios y permanencias en la religión maya a través del análisis del significado de la figura simbólica del mono", *op. cit.*, p. 51.

lado, es significativo que las carcajadas marquen el cambio hacia otro tipo de gestión de los recursos, o sea la agricultura.

Algunos críticos han interpretado el episodio de la transformación de Jun B'atz' y Jun Chowen como una alusión al desplazamiento de los astros en el cielo. En particular, Tedlock asocia el regreso de los dos hermanos a la casa de Xmukane como los movimientos cíclicos de Marte. Los dos monos, en esta perspectiva, son una representación del planeta que empezaría su período astral a partir de un día B'atz'. Su primer movimiento en el cielo alude a la institucionalización de las artes durante la generación de los hombres de madera. 94

Ruud Van Akkeren, por otro lado, con base en un estudio iconográfico y lingüístico, identifica los dos personajes con una parte del cielo conocida como "corazón negro", centro del norte celeste<sup>95</sup> La transformación de los hermanos en monos aludiría a la ubicación de las estrellas en el firmamento. También el árbol por donde Jun B'atz' y Jun Chowen suben a la sustancia celeste sería una referencia a un fenómeno astral, la Vía láctea,<sup>96</sup> que señala la dirección norte-sur en el cielo durante algunas noches.<sup>97</sup> De esta forma, la Vía láctea canaliza a los dos hermanos hacia su posición astral, en el norte. El antagonismo entre las dos generaciones de hermanos, según esta interpretación, refleja la incompatibilidad entre la ubicación de los monos en el cielo y el recorrido del futuro astro solar.

Estas propuestas pueden arrojar luz sobre la polivalencia de los elementos míticos relatados en el *Popol Vuh* y la capacidad de manifestar distintos niveles semánticos. Sin embargo, más allá de las posibles relaciones con fenómenos celestes, me interesa subrayar los valores simbólicos que estos mismos elementos expresan en la lógica narrativa, o sea la connotación de los monos como patronos de las artes y puntos de transición entre lo cultural y lo natural. Los puntos centrales del discurso mítico consisten en la asociación entre la alimentación y la risa; la interpretación de la cola del mono como símbolo del tiempo; la fertilización del cosmos necesaria para la creación del ciclo solar y la asimilación de estos personajes en la maleza.

### 4.5. Las plantas del inframundo y la continuidad de la vida

La isotopía vegetal encuentra su máxima expresión en el episodio de la decapitación de Jun Junajpu y la fecundación de Xkik'. La cabeza del héroe vivifica la planta de jícaras y permite la regeneración de la sustancia vital. La decapitación se vincula con los rituales agrarios desde la

-

<sup>94</sup> D. Tedlock, *Popol Vuh*, op. cit., pp. 24-25.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Ruud Van Akkeren, "The Monkey and the Black Heart-Polar North in Ancient Mesoamerica", *Memorias del tercer Coloquio Internacional de Mayistas*, UNAM, México, 1995, p. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Según Schele, Freidel y Parker, el árbol del mundo representa la Vía Láctea, que traza el eje sur-norte en el cielo en algunas temporadas, desde la constelación del Escorpión hasta la estrella del norte. Por este camino pasan los difuntos a su nueva condición. D. Freidel, L. Schele y J, Parker, *op.cit*, pp. 73-75.

época prehispánica, en particular con el cultivo del maíz, para renovar la fuerza sagrada de la tierra y fecundarla con la sangre de la víctima. 98

Se cortó la cabeza de Jun Junajpu solamente su tronco se enterró con su hermano menor.

-"Lleven su cabeza sobre el árbol sembrado en el camino"- Dijo, pues, Jun Kame Wuqub' Kame.

Entonces fueron a llevar su cabeza sobre el árbol entonces dio frutos, pues, el árbol. No tenía fruto

(cuando) no estaba colocada la cabeza de Jun Junajpu sobre el árbol.

Así, pues, jícara llamamos hoy la cabeza de Jun Junajpu, así se dice.

Entonces miraban con maravilla, pues, Jun Kame

Wuqub' Kame el fruto del árbol.

Por todas partes estaban sus frutos redondos no estaba visible, pues, la cabeza de Jun Junajpu solamente su aspecto era igual a los frutos de la jícara. (párr. 19)

El árbol que florece en el inframundo sigue el arquetipo de los árboles cósmicos de difusión universal, desde el ejemplo bíblico hasta los casos asiáticos y americanos. <sup>99</sup> Se trata del árbol de la vida y de la inmortalidad, centro del mundo, receptáculo de lo sagrado, planta "que vive y hace vivir". <sup>100</sup> Sus frutos donan la eternidad y su tronco permite el contacto entre dimensiones distintas, en particular el paso desde la muerte a la vida. <sup>101</sup> La linfa de la planta, esencia misma de la vegetación, se encuentra concentrada emblemáticamente en sus frutos. <sup>102</sup> En este simbolismo universal se inserta el árbol de jícaras de Xib'alb'a, que florece por la presencia de la calavera entre sus frutos.

El episodio aclara la estrecha relación entre los huesos y las semillas vegetales que producen la vida y la regeneración desde la muerte. El esqueleto humano o animal sintetiza las dinámicas de la muerte y la resurrección, ya que es la materia prima y la sustancia vital de los ancestros preservada después de su desaparición. <sup>103</sup>

El cráneo de Jun Junajpu está asociado a los frutos de la planta, cuyo solo contacto determina la germinación vegetal. Es interesante observar que la cabeza del héroe se identifica con los frutos por una relación de múltiples capas, desde la manifestación física hasta sus funciones comunes. Ambos representan el meollo vital del ser humano y vegetal y contienen en sí otros elementos fundamentales: los órganos y el aliento en el primer caso, las semillas en el segundo. Los frutos, en cuanto depósito de semillas, son receptáculos de vida y origen del mundo. 104

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> R. Van Akkeren, *op. cit.*, p. 175.

<sup>98</sup> M. I. Nájera, El don de la sangre en el equilibrio cósmico, op.cit, pp. 180-181.

<sup>99</sup> M. Rivera Dorado, "¿Influencia del cristianismo en el Popol Vuh?", op. cit., p. 145.

<sup>100</sup> M. Eliade, El Chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, op. cit., pp. 220-221.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> R. Guénon, op. cit., pp. 285-289.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> *Ibídem*, p. 287.

<sup>103</sup> M. Eliade, El Chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, op. cit., pp. 138-139.

<sup>104</sup> R. Guénon, op. cit., p. 193.

También la cabeza desempeña en el universo mesoamericano un papel fundamental en cuanto sede del *tonalli*, el aliento vital que permitía las relaciones sociales y la vida cognitiva del individuo. El *tonalli* está asociado al calor solar, la irradiación, el alma y el espíritu, el día de nacimiento y el destino de la persona. La cabeza como sede del *tonalli* está vinculada a lo celeste y lo masculino.

Resulta clara la función axial de la cabeza como origen de la vida del individuo y fuente de la línea generacional. Aun más, tanto la calavera de Jun Junajpu cuanto las jícaras son redondas. Esta analogía va más allá del dato exterior y se extiende sobre la significación simbólica de los dos elementos. En efecto, también el *tonalli* irradiado por los dioses se concebía como una sustancia redonda, representada gráficamente por círculos. <sup>106</sup> La redondez de la calavera indica, por un lado su real aspecto físico, por otro alude a la manifestación del *tonalli*, que se mantiene activo después de la decapitación para fertilizar a la muchacha. La forma circular simboliza el cosmos en evolución, lo que no se ha manifestado todavía, el centro de la futura expansión de energía vital en todas las direcciones. <sup>107</sup> Por esto, el fruto y la calavera en cuanto redondos encarnan el centro del universo y la realización de los gérmenes allí encerrados de forma latente.

El fruto es la substitución de la cabeza de Jun Junajpu o, mejor dicho, es el punto de transición entre el mundo humano del héroe y la dimensión vegetal. Como ya había ocurrido en las otras expresiones fitomorfas del *Popol Vuh*, también aquí la ubicación de la calavera entre las ramas le confiere valor eterno y le permite superar la muerte. El árbol de la vida es precisamente el trámite entre las dos condiciones y el instrumento de regeneración. De la misma manera, el cráneo vivifica la planta y la transforma en una fuente inagotable de fertilidad. Podemos decir que la calavera es el elemento que hace del jícaro del inframundo un árbol de la vida. Al mismo tiempo, es la planta la que asimila el hueso del héroe a la sustancia vegetal y le da inmortalidad.

La relación fruto-calavera permite la asimilación de la cosmogonía en los ritmos vegetales y hace de la muerte del héroe el inicio de un nuevo ciclo. Además, la redondez de los dos objetos transforma la marginalidad del árbol telúrico en un *axis mundi*, que facilita la ascensión al cielo de Xkik' y de sus hijos. Esta etapa de la cosmogonía empieza en el centro de un círculo, que se connota como centro del mundo y eje de la creación.

Por esta razón, es fundamental la asociación de la cabeza de Jun Junajpu con el árbol de la vida, que a partir de la ubicación del cráneo adquieren una función generadora y por esto fructifica. El florecimiento del árbol estéril no es otra cosa que la señal de su activación como centro

. .

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Se observa que el sol es la fuente de la energía llamada *tona* en el mundo náhuatl, claramente relacionada con el *tonalli* y con la cabeza. Resulta clara también la relación del *tonalli* con el fuego, *tletl*. A. López Austin, *Cuerpo humano e ideología*, *op. cit.*, pp. 223; 227 y 236.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> *Ibídem*, p. 229. <sup>107</sup> R. Guénon, *op. cit.*, p. 193.

cosmogónico. La ubicación de la calavera entre las ramas indica su función primordial como semilla fecundadora. El árbol vuelve a la vida, así como Xkik' se abre a la gestación de los futuros dioses astrales. Por esto, la calavera representa en sí misma una semilla sagrada, que genera el árbol y fecunda a la madre tierra.

La planta representa el trámite para la regeneración de la vida. Como en los otros casos analizados, la vegetación sirve como instrumento de transición desde la muerte de Jun Junajpu a la vida de los gemelos solares. No es casual, en esta perspectiva, que el árbol de Xib'alb'a esté situado precisamente en un sendero, símbolo de la transformación y la comunicación entre espacios. La acción fertilizadora de la cabeza empieza en el momento en que la cuelgan sobre el jícaro y lo fecunda. Los frutos de esta planta podrían ser una alusión a la matriz, fecundada por la capacidad mágica del hueso.

La cabeza de Jun Junajpu no es simbólicamente significativa sólo por su relación con el fruto y su forma redonda, sino que manifiesta un valor específico también por su materia. El hueso, en efecto, es la parte más dura y más escondida de los hombres y de los animales. Por esto representa el meollo inviolable del individuo y su simiente vital. Se asocia precisamente a las semillas por su capacidad de regeneración, su disolución en la tierra y la inauguración de un nuevo ciclo vegetal. <sup>108</sup>

Sin embargo, la creencia en la capacidad regenerativa de los huesos no es exclusiva de las sociedades campesinas, sino que se encuentra también entre los cazadores nómadas de distintas civilizaciones con una difusión universal. Entre estas poblaciones, los huesos representan la sustancia-vida, la fuente esencial de la existencia humana y animal, ya que allí reside el alma. El hueso simboliza la vida en constante regeneración y por esto encarna virtualmente la totalidad del pasado y del futuro. Aun más, es precisamente la presencia de los huesos lo que atestigua la posibilidad de un nacimiento iniciático.

La metáfora vegetal del inframundo tiene su cumplimento en el embarazo de Xkik', quien se presenta como una manifestación de la fertilidad telúrica. Criatura de Xib'alb'a, hija de los señores del inframundo, encarna los gérmenes vitales de la madre tierra y expresa en sí la potencialidad matricial de la gran cavidad terrestre. Además, su corazón es substituido en Xib'alb'a por la savia roja del árbol, confirmando su carácter vegetal y su fecundidad inagotable.<sup>111</sup>

Por otro lado, la cabeza de Jun Junajpu es una expresión celeste, en cuando sede del *tonalli*, sustancia área asociada al calor solar y al cielo. 112 Cabe señalar que precisamente la cabeza

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> J. E. Cirlot, op. cit., p. 29.

<sup>109</sup> M. Eliade, El Chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, op. cit., pp. 139-142.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> *Ibídem*, p. 142

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> M. I. Nájera, "Rituales sacrificatorios en los mitos quichés y cakchiqueles", *op. cit.*, p. 1112.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> A. López Austin, Cuerpo humano e ideología, op. cit., p. 223.

decapitada representa al astro solar en los rituales sacrificiales y en el simbolismo del juego de pelota. Resulta clara, entonces, la asociación entre la calavera y el principio vital masculino que fertiliza la tierra como emanación de los rayos solares. La cabeza de Jun Junajpu supera la muerte a través de la linfa del árbol y engendra a dos seres eternos en la sustancia telúrica, ya que forman parte del ciclo vegetal.

La isotopía de la vegetación desempeña una función fundamental en la lógica narrativa, puesto que confiere inmortalidad al padre y la capacidad de regeneración cíclica a los hijos. La relación entre la cabeza y el fruto, entonces, no es sólo la expresión mítica de la fertilización estacional de la tierra por medio de las semillas, sino que sirve también para connotar a los futuros dioses de la capacidad de regeneración perpetua. La inserción de los huesos entre las ramas del árbol es la señal de la asimilación de los héroes en la temporalidad cíclica y de su carácter eterno. Además, la definición de Xkik' como *q'apoj*, "muchacha virgen" subraya la fertilidad inagotable de la madre tierra, que todavía no ha recibido los gérmenes vitales y resurge virgen después de cada cosecha. Por esta razón, la condición de la muchacha es significativa de su connotación telúrica y de su capacidad infinita de procreación. 115

En el embarazo milagroso de Xkik' se manifiestan dos niveles simbólicos entrelazados. Por un lado se desarrolla la isotopía vegetal, por otro se manifiesta la continuidad generacional humana. La relación entre la calavera y la mujer, en efecto, alude a un acto sexual excepcional, ya que la interacción se concentra en dos partes metonímicas de los personajes: la cabeza y la mano. La cabeza, como manifestación solar, representa el poder fecundante concentrado en su líquido germinativo, la saliva. En muchos mitos americanos y asiáticos, la saliva es un substituto del líquido seminal que fecunda con su sólo contacto. <sup>116</sup> Es una sustancia mágica, que puede curar, disolver y preñar. Al mismo tiempo, refuerza su poder por medio de la palabra y representa el lenguaje mismo. <sup>117</sup> Podemos observar que la capacidad fecundante de la saliva se reafirma gracias al uso de la palabra del héroe, verdadero acto mágico de actuación sobre la realidad. La voz de Jun Junajpu fertiliza a la muchacha junto a su saliva y transforma el contacto con su mano en un acto creador.

Cabe señalar que los conjuros mágicos funcionan precisamente por una relación metonímica entre la palabra y el objeto representado<sup>118</sup> y que en este caso la voz del héroe participa de la fuerza

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> M. I. Nájera, "La religión. Los rituales", en G. Bustos, A. L. Izquierdo, op. cit., p. 252; M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 178-179.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 293.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> M. I. Nájera, "Rituales sacrificatorios en los mitos quichés y cakchiqueles", *op. cit.*, p. 1112.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> C. Lévi-Strauss, *Storia di lince*, *op. cit.*, p. 12; J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, p. 321; M. I. Nájera, *El don de la sangre en el equilibrio cósmico*, op.cit, p. 50.

J. Chevalier y A. Gheerbrant, *ibídem*.

<sup>&</sup>lt;sup>118</sup> E. Leach, *op. cit.*, pp. 19-22.

vital de su secreción. La saliva podría estar relacionada con el aliento, ya que ambos salen de la boca y pueden representar la esencia vital. Se presenta como una emanación de la voz del personaje, que fecunda a la muchacha con un acto mágico. Es también agua, elemento primordial, receptáculo de sustancias vitales y origen de la vida.

Son muy comunes los mitos que relatan el embarazo de una muchacha virgen por medio del agua, como gotas de una estalactita o como lluvia. La saliva y el semen masculino se asocian a través de los gérmenes vitales contenidos en el agua, sustancia sagrada fertilizadora. Si la calavera representa simbólicamente el fruto que genera vida en la sustancia telúrica, la saliva es la emanación de la cabeza, según la lógica mítica.

No creo que la saliva sea un sucedáneo del semen masculino por razones de censura colonial. La saliva en efecto está relacionada directamente con la parte del cuerpo colgada entre las ramas del jícaro y la censura hubiera tenido que actuar de forma profunda en la estructura del relato para dar un sentido coherente al mito. Por esto, también en este caso considero la unión de la saliva con la mano como la expresión de una lógica simbólica específica del mundo maya y no como el resultado de una influencia póstuma.

La mano de Xkik', por otro lado, sintetiza en una sola parte del cuerpo la carga simbólica de la persona. La mano extendida con sus cinco dedos alude al simbolismo del numeral cinco, vinculado con el espacio y los rumbos del universo. Es un símbolo ctónico, asociado en Mesoamérica al corazón, la sangre y el sacrificio. Por esto podemos interpretar la mano de Xkik' como una señal de su carácter terrestre y del lado mortífero del universo. La mano extendida indica también la actitud de entrega de la muchacha y de aceptación de la fecundación. En el mundo náhuatl, asimismo, la mano derecha alude a la pureza, la bondad, la protección, la paz, la hermosura y la limpieza. La derecha se vincula con las actividades cotidianas, la izquierda con lo sobrenatural. 121

Hay que señalar también que la mano cóncava puede ser un receptáculo e indicar por su forma la matriz materna. La unión mano-saliva implica la fusión entre las energías sagradas de los dos personajes y la compenetración entre el principio celeste de la calavera y el telúrico de la muchacha del inframundo.

El embarazo excepcional de Xkik' parece ser una constante en muchas culturas. Desde la gestación milagrosa de María en la tradición cristiana, hasta el nacimiento de seres sagrados en los

. .

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., pp. 179-180.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, p. 64.

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> A. López Austin, Cuerpo humano e ideología, op. cit., pp. 175-176.

mitos americanos y orientales.<sup>122</sup> Habría que preguntarse si la gestación de la muchacha virgen es el reflejo de una influencia bíblica en el *Popol Vuh* o, al contrario, es la expresión de un simbolismo autóctono<sup>123</sup>. En ambos casos, en efecto, las dos mujeres se quedan embarazadas por una intervención sobrehumana sin relación sexual y dan luz a seres divinos: Cristo en la Biblia, el sol y la luna en el *Popol Vuh*.

La comprensión de los sincretismos religiosos en los documentos coloniales no es de fácil solución, sobre todo por la complejidad de los niveles simbólicos involucrados y por la presencia de núcleos semánticos universales. A este respecto, habría que averiguar si la presencia de la muchacha virgen es o no es el resultado del contacto de los narradores del *Popol Vuh* con los evangelizadores que los adoctrinaron en el cristianismo y en el manejo de la escritura alfabética. Sin embargo, considero más probable que el episodio refleje a nivel mítico una interpretación meramente americana de la fusión de fuerzas ctónicas y celestes.

La virginidad de la muchacha representa el estadio primigenio de la tierra, todavía empapada de gérmenes vitales antes de la siembra. Su condición caracteriza a Xkik' como diosa telúrica que resurge de la noche y de la muerte. Por esto, la integridad sexual no parece ser el resultado de una influencia occidental, que se quedaría al nivel superficial del relato. La muchacha es fértil precisamente por su virginidad y su embarazo inaugura un nuevo ciclo vegetal, con el nacimiento del sol y de la luna. La fecundación, en efecto, "es en sí misma un cumplimiento, y por lo tanto un agotamiento de todas las posibilidades hasta entonces virtuales". La virginidad, en cambio, significa que la mujer se queda intacta para la fertilización. La condición virginal representa lo no manifiesto, lo que todavía no ha sido revelado, como las potencialidades de la noche. Resulta claro que la diosa virgen mantiene en sí activas las virtualidades de gestación, que podrían agotarse después de la fecundación y del parto.

El embarazo irregular marca también las características excepcionales de los hijos, que manifiestan su naturaleza divina ya desde su concepción. Es un acto de fecundación cósmica, que se puede reproducir a través de los rituales y que se renueva en cada ceremonia. Por esto, el embarazo

262

\_

<sup>&</sup>lt;sup>122</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, p. 321; C. Lévi-Strauss, *Storia di lince, op. cit.*, pp. 45-46; Tatiana Goncharova, "Acerca de la tipología de los motivos mitológicos del Popol Vuh", in AA. VV., *Ensayos sobre el Popol Vuh, Libro sagrado de los mayas*, ed. Cultura, Guatemala, 2001, p. 108; M. McClear, *op. cit.*, pp. 128-129.

Al respecto, hay que señalar que también Bartolomé de las Casas registra la presencia de mitos mayas sobre una gestación milagrosa de una muchacha virgen, madre de un dios. Bartolomé de las Casas, *Apologética historia de las Indias*, en *Historiadores de las Indias*, ed. de M. Serrano y Sanz, Madrid, 1909, vol. 1, p. 329, cit. en D. Contreras, *op. cit.*, pp. 8-9.

<sup>&</sup>lt;sup>124</sup> Sobre la cuestión, véase: D. Contreras, *op. cit.*, pp. 8-9; M. Rivera Dorado, "¿Influencia del cristianismo en el Popol Vuh?", *op. cit.*, p. 149.

<sup>125</sup> M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., p. 313.

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, p. 550.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> Ibídem.

milagroso señala la fundación de una nueva época y el nacimiento de seres que no siguen las reglas naturales, sino que las determinan ellos mismos.

Hay que señalar también que para definir la relación irregular de la muchacha se emplea el verbo *joxowem*, "cometer adulterio, fornicar", usado también en el episodio de la tentación en los baños de Tojil. Si la transgresión de Xkik' se debe a una influencia cristiana, tendríamos que aceptar el mismo carácter foráneo también en la tentativa de seducción por parte de las jóvenes de las parcialidades enemigas, ya que el mismo término hace referencia a un contacto sexual atípico, fuera del contexto matrimonial.

Por otro lado, cabe señalar que el mismo verbo se usa en los rezos de los primeros hombres a sus dioses, para pedir protección contra los delitos, los adulterios y los engaños. Por las tres menciones en el texto, considero probable que la palabra indique una transgresión de normas propias de la cultura indígena que reglamentaban la vida sexual en la época prehispánica de forma autónoma de la moral cristiana. El embarazo milagroso de Xkik', a mi parecer, no se debe a la aplicación de un modelo virginal bíblico, sino que es el resultado de una ruptura social interna a la lógica maya, tal vez en referencia a la necesidad de una unión exogámica que fertilice la estirpe. 129

La protección de la virginidad de la hija y la infracción de un tabú paterno representan modelos míticos constantes en distintas civilizaciones, como en el caso de Perseo, Gilgamesh, Ciro, Rómulo, Moisés y en parte Jesús. <sup>130</sup> De la misma manera, también la gestación milagrosa se registra en muchísimas tradiciones, en particular de América. Los dioses gemelares de los mitos americanos, los futuros sol y luna, nacen por la intervención extra-sexual de un padre mágico, que fecunda a la mujer por su saliva o su semen seco. <sup>131</sup>

Los embarazos sin contacto sexual son numerosos en el mundo náhuatl y significativos del carácter excepcional del niño. La madre de Huitzlilopochtli se embaraza con una pelotilla de plumas caída del cielo y guardada en el seno<sup>132</sup>; la madre del Tepozteco lo genera por el contacto de un pajarillo o una piedra verde con su seno, mientras que Guatezuma fue concebido en sueño por una mujer virgen<sup>133</sup>; la madre de Quetzalcóatl, Chimalman, se preña por ingerir una piedra preciosa<sup>134</sup> y según otras fuentes el hijo nace ocho años después de la muerte del padre; en fin, Motecuhzoma Ilhuicamina fue engendrado por una piedra verde lanzada por su padre con una flecha.<sup>135</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 102

<sup>&</sup>lt;sup>129</sup> C. Hendrickson, *op. cit.*, p. 134.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> N. Megged, El universo del Popol Vuh, op. cit., p. 119; G. Kirk, op. cit., pp. 196-197 y 204.

<sup>&</sup>lt;sup>131</sup> C. Lévi-Strauss, Storia di lince, op. cit., pp. 12 y 45.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> B. de Sahagún, *op. cit.*, p. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> A. López Austin, *Hombre-dios*, op. cit., p. 147; Y. González, op. cit., pp. 86; 145.

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> Anales de Cuauhtitlán, op. cit., p. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> A. López Austin, *Hombre-dios*, op. cit., p. 147; Y. González, op. cit., pp. 86; 145.

Resulta claro que el embarazo milagroso de Xkik' no es un caso único en la mitología americana y asociarlo sólo a la influencia bíblica significa aislarlo de su contexto interregional. Al contrario, la relación con los mitos nahuas nos ayuda a comprender el simbolismo de la concepción sin contacto sexual. En todos los casos analizados, la sustancia fecundante está asociada al agua (jade, piedra verde, saliva) o al cielo (pajarillo, plumón), enfatizando la función activa del elemento acuático y de la energía urania en la fecundación de la matriz materna.

Por estas razones, me parece dudoso considerar el embarazo de Xkik' sólo como el resultado de una influencia cristiana, sino más bien como una representación propiamente mesoamericana de la unión entre contrarios. La similitud entre las dos tradiciones tal vez contribuyó a la supervivencia del mito después de la conquista y posiblemente determinó también una lectura del nacimiento de Cristo como el resultado de la fertilización telúrica por una fuerza celeste. Esto facilitó también la adquisición de elementos religiosos occidentales como parte integrante de la espiritualidad sincrética de las comunidades coloniales.

El castigo que los señores de Xib'alb'a quieren imponer a Xkik' por su embarazo irregular es representativo de la concepción mesoamericana de la sexualidad y de su función en la sociedad. En primer lugar, podemos deducir que las relaciones sexuales estaban sometidas a reglas severas, ya que la transgresión de estas normas podía determinar también la muerte del individuo. Dice Ximénez que "los que pecaban en el vicio de la carne, siendo solteros pagaban cierta cosa, pero morían si los acusaban los parientes porque se tenían por afrentados". Una referencia parecida se encuentra también en la obra de Bartolomé de las Casas. Hay muchos testimonios de votos de castidad de sacerdotes mesoamericanos, que se abstenían de las relaciones sexuales por razones rituales. Esta costumbre está atestiguada en los documentos coloniales de toda la región, incluyendo el *Popol Vuh*, y en las prácticas rituales contemporáneas, en las que los miembros de una ceremonia no pueden tener relaciones íntimas durante un período establecido previo a la celebración.

La unión sexual, además, podía causar la salida del *tonalli* del cuerpo y un desequilibrio anímico de la pareja. <sup>140</sup> Estas normas rígidas no tienen que asombrar, ya que el control de la

<sup>13</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> Todavía en las comunidades contemporáneas, el adulterio, el robo y los errores en los rituales son castigados por los antepasados con la enfermedad o la muerte. R. Bunzel, *op. cit.*, p. 270.

Por otro lado, Ximénez afirma que las relaciones sexuales fuera y antes del matrimonio no eran aceptadas, ya que "si algún mancebo conocía alguna doncella, la pena era hacerlo casar con ella". F. Ximénez, *Historia de la provincia de San Vicente...*, op. cit., p. 103.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> F. Ximénez, *ibídem*, p. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> B. de las Casas, *op. cit.*, t. 2, p. 502.

<sup>139</sup> D. de Landa, *op. cit.*, pp. 47-48; A. López Austin, *Hombre-dios*, *op. cit.*, pp. 154-155; M. I. Nájera, "La religión. Los rituales", *op. cit.*, pp. 242-243; José León Coloch, director del *Rabinal Achí*, comunicación personal; M. I. Nájera, *El don de la sangre en el equilibrio cósmico*, *op. cit.*, pp. 62-63; L. Schultze Jena, *op. cit.*, pp. 116-117; *PV*, párr. 86, p. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> A. López Austin, *Cuerpo humano e ideología*, op. cit., pp. 331-335.

sexualidad toca las dinámicas fundamentales del hombre, como el ritmo de los nacimientos y el manejo de la parte emotiva del individuo.<sup>141</sup>

Por otro lado, la presencia de reglas establecidas en la gestión de la vida sexual subraya el valor fundamental que ésta desempeña en la existencia humana, no sólo como don divino que permite superar las miserias terrenas, sino también como fuerza generadora y motor de la vida del universo. El acto sexual es una hierogamia que manifiesta a nivel simbólico la reproducción de los seres naturales. Por esto, los rituales eróticos tienen la función de reproducir por magia simpatética la fecundación de los campos y de los animales. 143

La sexualidad contiene para el mundo americano una carga sagrada, que da valor universal a la unión de la pareja y al mismo tiempo crea la vida. Las restricciones del erotismo y el valor de la virginidad subrayan la importancia del acto sexual en el equilibrio del cosmos y en la reconstrucción de la plenitud del ser humano. Por esto, si por un lado podemos decir que el embarazo de Xkik' quebranta la regla de unión endogámica establecida por la sociedad, por otro la misma infracción inaugura un nuevo ciclo vital y funde por primera vez la energía de la tierra y del cielo.

La unión sin contacto de la muchacha y la calavera precisamente por su carácter atípico y antisocial determina el desarrollo de la vida, del tiempo y de las generaciones humanas. El acto sexual divino representa el momento crucial en la historia del universo, en que se impone el impulso vital sobre las reglas establecidas. Posiblemente éste representa un modelo arquetípico en los relatos míticos, en que la acción del héroe empieza con la ruptura de un orden impuesto y la inauguración de otro nuevo.

Otro elemento interesante relacionado con la transgresión sexual de Xkik' consiste en la prohibición a cortar el fruto del jícaro, según las palabras de los señores de Xib'alb'a:

```
-"Que nadie corte su fruto
que nadie tampoco entre ahí al pie del árbol"- Dijeron
sentenciaron entre sí
se recomendaron entre sí todos los de Xib'alb'a. (párr. 19)<sup>145</sup>
```

Por un lado, la jícara representa la fuente de la fecundación de la muchacha y adquiere una clara connotación sexual. La calavera de Jun Junajpu es la fuente de la saliva y por esta razón puede representar los órganos de reproducción sexual. La interdicción a tomar el fruto, en este sentido, alude a las restricciones de la vida sexual del individuo. Por otro lado, el árbol de jícaras que florece

-

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Además de los canales rituales institucionales, el impulso sexual se expresa también en contextos colectivos como los *cuecuechcuicatl*, los cantos traviesos de los aztecas. P. Johansson, *La palabra de los aztecas*, *op. cit.*, p. 162. <sup>142</sup> *Ibídem*, pp. 351-352.

Noemí Quezada, *Amor y magia amorosa entre los aztecas*, UNAM, México, 1996, p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> *Ibídem*, p. 107.

milagrosamente podría indicar la manifestación de lo sagrado que el hombre no puede tocar sin la preparación y purificación adecuadas.

Hay que señalar que prohibiciones y restricciones salvaguardan en todas las culturas el objeto de la utopía humana. Lo sagrado, la fuente de la vida, el árbol de eterno florecimiento están protegidos por guardianes o normas que marcan su valor crucial en el equilibrio de la sociedad. 146 La muerte y el castigo son la otra cara del principio de fertilidad contenido en el árbol.

También en el Tamoanchan de la tradición náhuatl, los dioses cortan flores o frutos de un árbol prohibido y son expulsados de allí por su pecado. Según las imágenes dibujadas en los códices, podría tratarse de plantas psicoactivas o de hongos, o sea de productos sagrados. 147 En algunos casos la responsable de la transgresión es Ixnextli, en otros Tlazoltéotl-Ixcuina o Cihuacóatl, todas manifestaciones de la deidad telúrica. 148 La imagen del árbol con el tallo o el tronco roto es muy frecuente en los códices nahuas, posiblemente en referencia a la bifurcación de la unidad existencial del cosmos. 149

Del árbol roto manan chorros de sangre, relacionados con el pecado sexual. La sangre que sale tiene que ser restituida a través del sacrificio sangriento y del autosacrificio. 150 La flor que la diosa corta es una metáfora de los órganos de reproducción, así que tomar una flor implica una mancha sexual. 151 La transgresión, la ruptura del árbol y la expulsión de los dioses determinan la institución de la muerte, la creación y del tiempo y la institución de un equilibrio binario sobre la unidad primigenia. 152 El pecado sexual, en efecto, rompe el tiempo eterno del inframundo, dando origen a la alternancia del día y de la noche, el florecimiento vegetal perpetuo y el ciclo de las estaciones. El universo conoce la muerte, pero puede superarla a través de la procreación, ya que la reproducción es una compensación de la pérdida de la eternidad. <sup>153</sup>

Resulta claro que la transgresión sexual de Xkik' se vincula estrechamente con el nacimiento del sol y de la luna, o sea del tiempo. La ruptura del orden eterno de Xib'alb'a por la mancha sexual puede ser considerada como un verdadero acto de iniciación del tiempo. 154 El mundo celeste y el telúrico se unen por medio del acto sexual y confluyen en un nuevo equilibrio a través del árbol cósmico del inframundo.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> PV, p. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Beatriz Pastor, El jardín y el peregrino. Ensayos sobre le pensamiento utópico latinoamericano 1492-1695, Rodopi, Amsterdam, 1996, pp. 36-43.

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> M. de la Garza, Sueño y alucinación en el mundo náhuatl y maya, op. cit., p. 55.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> M. Graulich, *Mitos y rituales del México antiguo*, op. cit., p. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> P. Johansson, Voces distantes de los aztecas, op. cit., p. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> M. Graulich, Mitos y rituales del México antiguo, op. cit., p. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> A. López Austin, Tamoanchan y Tlalocan, op. cit., pp. 73-77; P. Johansson, Voces distantes de los aztecas, op. cit., p. 114. <sup>153</sup> M. Graulich, *Mitos y rituales del México antiguo*, op. cit., p. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> A. López Austin, Tamoanchan y Tlalocan op. cit., p. 77.

La prohibición a tomar los frutos del jícaro muestra un claro paralelismo con el episodio bíblico del árbol del bien y del mal, del que Adán y Eva comen en el paraíso terrenal. Aun en este caso se trata de un simbolismo muy común, ya que también en las culturas euroasiáticas el acceso al árbol sagrado está protegido por obstáculos o monstruos. Los guardianes de la planta cósmica representan las pruebas iniciáticas que el acercamiento al árbol requiere. La ingestión del fruto, en efecto, implica una verdadera iniciación: al conocimiento del bien y del mal en el caso bíblico, a la inmortalidad en los mitos avésticos, 157 a la gestación en el *Popol Vuh*.

En todos los ejemplos, el contacto con la linfa vital del árbol (como fruto o saliva) confiere la inmortalidad y los instrumentos para trascender la condición humana. Este simbolismo l es útil para aclarar la función del jícaro prohibido como creador del sol y de la luna, o sea del tiempo cíclico. Si la planta de la vida y del conocimiento en la tradición euroasiática es una fuente de inmortalidad, también la fecundación de Xkik' puede ser considerada como el origen de la procreación humana o sea del instrumento que el hombre tiene para superar la muerte.

La transgresión de la muchacha en Xib'alb'a representa el acto sexual originario que da comienzo a la gestación de la vida humana y a los ritmos cíclicos de las estaciones. Por esta razón, el difícil acceso al árbol del inframundo aclara el nexo estrecho entre la reproducción humana y la inmortalidad. Además, la fecundación de Xkik' por el árbol subraya la participación de la humanidad en los ritmos naturales y cronológicos. El nacimiento del sol y de la luna es también un nacimiento humano, no sólo porque el astro solar permite el desarrollo de la vida sobre la tierra, sino porque la inmortalidad del universo se manifiesta como capacidad de reproducción perpetua de los individuos.

La prohibición a acercarse al jícaro es un medio para proteger la fuente de la inmortalidad, o sea el origen de la vida y el centro cósmico donde se concentra lo sagrado. La interdicción a tocar el árbol parece ser una representación universal de las pruebas iniciáticas que median cualquier acercamiento a la fuente de la vida y de la muerte, la sexualidad, la gestación humana y la creación del tiempo. El acto primigenio de fecundación en el inframundo sugiere la identificación entre las generaciones humanas y la sucesión de las etapas cronológica, confirmando el carácter perpetuo de

-

<sup>155</sup> Según el relato bíblico: "La serpiente era el más astuto de todos los animales del campo que Yahvéh Dios había hecho. Y dijo a la mujer: ¿Cómo es que Dios os ha dicho: No comáis de ninguno de los árboles del jardín?" Respondió la mujer a la serpiente: Podemos comer del fruto de los árboles del jardín. Mas del fruto del árbol que está en medio del jardín, ha dicho Dios: No comáis de él, no lo toquéis so pena de muerte". Replicó la serpiente a la mujer: "De ninguna manera moriréis. es que Dios sabe muy bien que el día que comiereis de él, se os abrirán los ojos y seréis como dioses, conocedores del bien y del mal". Y como viese la mujer que el árbol era buena para comer, apetecible a la vista y excelente para lograr sabiduría, tomó de su fruto y comió, y dio también a su marido, que igualmente comió. Entonces se les abrieron a entrambos los ojos, y se dieron cuenta de que estaban desnudos; y cosiendo hojas de higueras se hicieron unos ceñidores". *Génesis, op. cit.*, p. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>156</sup> M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., pp. 262-266.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> R. Guénon, op. cit., pp. 287-288.

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 266.

la humanidad de maíz. El jícaro de Xib'alb'a se revela como el prototipo del árbol maravilloso, ubicado en el centro cósmico, en un espacio inaccesible donde se concentran la sacralidad y la vida. <sup>159</sup>

La relación de la cabeza de Jun Junajpu con el fruto de jícaro subraya las asociaciones entre la agricultura y el mundo de los difuntos. Como la semilla es enterrada para abrirse a un nuevo ciclo vegetal, de la misma manera los huesos inhumados fertilizan la tierra para renacer bajo una nueva forma. Los ciclos de vida y muerte de los gemelos divinos en Xib'alb'a, en efecto, están relacionados con los brotes de una planta, que señala su supervivencia a través de las pruebas del inframundo.

"Nos vamos, abuela nuestra, solamente nos despedimos de usted. Éste pues es una señal de nuestra palabra: Lo dejaremos cada uno de nosotros sembraremos un elote en medio de nuestra casa lo sembraremos es la señal de nuestra muerte si se secan. -¡Se han muerto!dice usted cuando se secan. Si vienen brotes pues -¡Están vivos!- Dice usted pues. O abuela nuestra, o madres nuestra, no lloren. Ahí está la señal de nuestra palabra que se queda con ustedes"- Dijeron. Cuando se fueron, un (elote) sembró Junajpu otro, pues, había sembrado Xb'alanke. Solamente en casa los sembraron no en las montañas ni tampoco en tierra verde sino en tierra seca en medio de su casa los sembraron ahí. (párr. 31)<sup>161</sup>

En primer lugar, hay que señalar que la planta que los gemelos siembran se llama en k'iche' *aj*. En el diccionario de k'iche' moderno, la palabra *aj* se traduce como "elote" o "caña de carrizo" mientras que en el diccionario de Francisco Ximénez está traducido como "mazorca tierna, caña de Castilla" y en el de Brasseur como "mazorca, caña". De estas informaciones, podemos sacar dos interpretaciones: por un lado podría tratarse de una caña, distinta de la de maíz,

1 /

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> *Ibídem*, p. 270.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> *Ibídem*, p. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> *PV*, pp. 91-92.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 4; AA. VV., *K'iche' Cholzij. Vocabulario k'iche'*, Academia de Lenguas Mayas de Guatemala, Guatemala, 2004, p. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> F. Ximénez, *Primera parte del Tesoro..., op. cit.*, p. 59. En su *Historia de la provincia...*, Ximénez traduce el día *aj* como "maíz tierno que no ha zasonado [*sic*] y caña". F. Ximénez, *Historia de la provincia de San Vicente..., op. cit.*, p. 120

<sup>&</sup>lt;sup>164</sup> Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, op. cit., p. 191.

que en k'iche' se llama *patz'an*. <sup>165</sup> La palabra *aj*, entonces, podría hacer referencia a una planta cualquiera, una caña, que normalmente crece en terrenos húmedos. En este caso, la siembra mítica enfatiza la relación entre el ciclo de los astros y el florecimiento vegetal, pero sin implicaciones simbólicas específicas. Por otro lado, los gemelos podrían sembrar una mazorca tierna, que vuelve a la sustancia telúrica para generar nueva vida, así como la jícara había fecundado a la diosa madre. Esta segunda interpretación me parece más viable, ya que la planta sembrada constituye un *axis mundi* y un canal de comunicación entre dimensión. Por la importancia cultural y económica del maíz, es más probable que el eje cósmico esté representado por una planta de maíz que por una caña. Sin embargo, considero probable que los dos significados se mantengan activos y que el uso del término *aj* aluda a la planta sagrada y a su crecimiento como caña cósmica vertical.

Es interesante notar que los héroes no plantan realmente granos de maíz (*ixim*), sino el fruto de la planta, símbolo de fecundidad y receptáculos de los gérmenes vitales. <sup>166</sup> El fruto representa la parte material de la existencia humana, la fuente del nutrimento, pero al mismo tiempo la mortandad que encarna. <sup>167</sup> La siembra de la mazorca simboliza el entierro de los huesos de los difuntos, que se integran en la tierra e inauguran un nuevo ciclo vital. Efectivamente, los hermanos bajan al inframundo, donde mueren ritualmente, para ser molidos y arrojados al río como semillas sagradas. Su recorrido por el mundo de los muertos representa el proceso de las simientes, que se asimilan a la madre tierra, para renacer como planta.

La abundancia de semillas contenidas en el elote, además, implica la afirmación de las energías diurnas y solares en el inframundo. El desarrollo paralelo de la vida de los gemelos y de la planta de maíz, que brota y se seca según el éxito del recorrido iniciático en Xib'alb'a, es indicativo de las implicaciones vegetales de las deidades astrales del *Popol Vuh*, como ya he señalado anteriormente. Sin embargo, me interesa señalar aquí que los dos hermanos no renacen como plantas de maíz de forma que no se presentan concretamente como epifanías vegetales. Su movimiento determina el florecimiento de la vegetación, pero nunca se confunde con ésta.

Junajpu y Xb'alanke mueren y renacen como plantas sagradas en el inframundo; sus huesos son arrojados a las aguas telúricas, comunican con la abuela por el ritmo de crecimiento del maíz, pero no son plantas ni manifestaciones vegetales en sentido estricto. Los dos gemelos son la fuente de la vida vegetal y el principio del ritmo de las estaciones, sin por esto desarrollar una identidad con el dios del maíz.

-

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Los granos de maíz se llaman *ixim* y toda la planta *ab'ix*. AA. VV., *K'iche' Cholzij. Vocabulario k'iche'*, *op. cit.*, pp. 13, 165 y 219.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 468.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> P. Johansson nota también que la palabra náhuatl para definir al fruto es *xochicualli*, "lo bueno de la flor". Esta definición es indicativa de la función vital del fruto, vinculada con las semillas y la reproducción de la planta, además de ser una fuente de nutrición. P. Johansson, *Voces distantes de los aztecas*, *op. cit.*, p. 120.

Por otro lado, los atributos vegetales de los gemelos ayudan a comprender la relación simbólica entre los huesos y las semillas o, dicho de otra manera, entre la muerte y la vegetación. Podemos deducir que la muerte en el *Popol Vuh* no es una condición definitiva, sino una etapa intermedia en el desarrollo cíclico universal que encuentra en el simbolismo vegetal un modelo fértil de representación. Por esto, la mazorca sembrada en el centro de la casa podría aludir a las costumbres funerarias mayas de enterrar a los difuntos bajo el piso de la vivienda. <sup>168</sup>

La plantación del maíz en el hogar facilita la fertilización del espacio y determina el acto mítico originario de la construcción del espacio doméstico. La inhumación de los miembros de la familia debajo de la casa podría ser la reproducción de la siembra primigenia de la mazorca in *illo tempore*, ya que el maíz representa la carne y la sangre del hombre. La mazorca podría ser entonces un substituto o un equivalente simbólico del cuerpo del muerto, que regresa a la tierra para engendrar un nuevo ciclo vital. La siembra de maíz connota el suelo doméstico de la capacidad infinita de fecundación y transforma la casa en un espacio cósmico. La planta sagrada que nace de la mazorca subraya las potencialidades vitales del microcosmos doméstico y la inauguración del ciclo eterno de las generaciones humanas y de las etapas vegetales. Enterradas en la casa como la sustancia vital de los huesos de los muertos, las semillas brotan a la vida y afirman la superación de la muerte a través de la materia telúrica.

La planta de maíz que se yergue en el centro de la casa de Xmukane constituye el *axis mundi* por el cual los gemelos comunican con la superficie terrestre y renacen a la vida cíclica. Podemos decir que la planta de maíz es un medio, más que una imagen, de su deificación. Aquí también, el árbol funciona como canal de contacto y de transformación y al mismo tiempo como símbolo del carácter perpetuo de los dioses astrales. La siembra de la mazorca y el crecimiento de la planta desempeñan una función específica en el relato, como instauración del *axis mundi* de los hombres de maíz, después de la destrucción del nance y del dintel de Sipakna de las etapas anteriores.

Con la siembra de la planta, los gemelos imponen un nuevo centro en la casa de la abuela, abren un contacto entre el cielo y la tierra y ponen en comunicación el inframundo con la superficie terrestre, instaurando un nuevo orden cósmico para la verdadera humanidad. No es casual, en esta perspectiva, que el árbol sembrado como centro del universo sea una planta de maíz. La siembra de la mazorca constituye un acto cosmogónico, ya que los hermanos organizan el espacio y fundan un nuevo tiempo para la generación humana. La planta representa el canal necesario para llevar a cabo la cosmogonía, abrir la comunicación entre espacios y transformar el mundo de los muertos en la contraparte fértil de la vida, del día y del astro solar.

. .

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> A. Ruz, Costumbres funerarias de los antiguos mayas, op. cit., p. 152.

La relación estrecha entre la vegetación, la tierra y el mundo de los difuntos está confirmada por la presencia de las flores de Xib'alb'a, que los gemelos tienen que recoger como señal de su derrota contra los señores del inframundo.

```
-"Solamente ganamos cuatro jícaras de flores"- Dijeron los de Xib'alb'a. -"Está bien.
```

¿Qué flores?"- Dijeron los muchachos a los de Xib'alb'a.

-"Un manojo de flores amontonadas rojas

uno de flores amontonadas blancas

uno de flores amontonadas amarillas

uno de las grandes"- Dijeron los de Xib'alb'a.

-"Está bien"- Dijeron los muchachos. (parr. 31)<sup>169</sup>

Las flores encarnan el poder de regeneración de la tierra y se asocian a la energía femenina de gestación. La palabra usada en el texto para referirse a las flores es *kotz'i'j*, que significa a la vez "flor, vela" y también "placenta" La flor puede ser una representación del útero materno y de lo que envuelve al niño durante el embarazo. Encarna la fugacidad de la vida y al mismo tiempo como parte reproductora de la planta determina su renacimiento cíclico. <sup>171</sup>

En los rituales contemporáneos es una imagen del cuerpo humano, de la vida y de las nuevas generaciones. <sup>172</sup> En el mito náhuatl figurado en el *Códex Magliabechianus*, Xochiquétzal produce flores de mal olor por la mordida de un murciélago en su vulva. <sup>173</sup> El animal, en efecto, encarna las fuerzas nocturnas y mortíferas del universo <sup>174</sup>, provocando la salida de sangre impura de la menstruación, representada por las flores. <sup>175</sup> La asociación flor-menstruación del mito náhuatl es particularmente interesante, ya que expresa el carácter femenino y matricial de la flor, como etapa intermedia para la creación de la vida.

La flor encarna los gérmenes potenciales de la gestación materna que serán fecundados por la intervención del principio masculino. Además, muchas referencias del área maya refuerzan la relación entre las flores, las abejas y la parte oscura del universo, ya que aparecen asociadas a menudo a las energías telúricas. <sup>176</sup>

La relación entre la flor, la noche y la sangre menstrual puede ser útil para comprender la connotación específica de las flores de Xib'alb'a que los gemelos recogen en cuatro jícaras. En primer lugar, la jícara es una imagen cósmica, ya que los dioses creadores del *Popol Vuh* son definidos como "el que hace trastos verdes/ el que hace jícaras verdes". En la cosmovisión k'iche'

P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 141.

271

1

<sup>&</sup>lt;sup>169</sup> PV, p. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> P. Johansson, *Voces distantes de los aztecas, op. cit.*, p. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> N. Megged, Los héroes gemelos del Popol Vuh. Anatomía de un mito indígena, op. cit., p. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> Y. González, *op. cit.*, p. 123; P. Johansson, comunicación personal, 2004.

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, p. 228.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> R. Romero, comunicación personal, 2005.

moderna, el universo se concibe como dos jícaras sobrepuestas de color verde-azul (yax), la de arriba celeste, la de abajo terrestre. El jícaro es también el axis mundi que se levanta en medio de camino del inframundo y que permite la gestación de Xkik' y el nacimiento del sol y de la luna. El fruto encarna los huesos de Jun Junajpu y la capacidad de fecundación y regeneración después de la muerte. Es evidente que la jícara expresa valores simbólicos importantes en la cultura maya y que connota las flores ahí contenidas de los valores cósmicos propios del recipiente.

La entrega de las flores en las jícaras puede ser la indicación de la recolección de las fuerzas matriciales del cosmos en los cuatro rumbos cardinales. La flor, así como la jícara, implica la idea de receptáculo femenino de energías fecundantes. La recolección de las flores encarna la capacidad de juntar las fuerzas vitales dispersas en el jardín de Xib'alb'a y organizar el cosmos según las líneas fundamentales del movimiento del sol. Los gemelos actúan con las flores una fertilización del inframundo y una disposición del espacio para que sea posible el futuro desplazamiento astral.

Las flores recogidas en las jícaras encarnan el principio de la fuerza vital infinita y cíclica, la matriz vegetal contenida en la gran matriz cósmica. Se trata del principio femenino de la jícara telúrica que contiene otro receptáculo de energía vital, fertilizada por la acción de los gemelos. La recolección de las flores en las jícaras, en efecto, las connota por su capacidad de procreación y les confiere una función específica en el equilibrio del universo. Las flores en las jícaras se transforman en una gran metáfora de la capacidad reproductiva del inframundo y de su fertilidad inagotable.

La relación de las flores con la sangre menstrual ilustra muy bien la doble valencia de los seres que viven en el inframundo. Por un lado son portadores de energías mortíferas, por otro encarnan los principios vitales de la regeneración. El reino de la oscuridad contiene en sí los gérmenes vitales potenciales todavía no manifiestos, que necesitan de la intervención de la energía celeste para desarrollar la vida. Por esta razón las pruebas de los gemelos en el inframundo activan las potencialidades de la energía telúrica del inframundo, fecundándola. El recorrido por Xib'alb'a no es sólo una representación de la iniciación astral, sino que sirve también para activar las fuerzas femeninas allí contenidas y trasformar los principios nefastos en energías de gestación.

La bajada a Xib'alb'a de los dos gemelos puede ser considerada como un acto sexual cósmico<sup>179</sup>, que connota la tierra de la fuerza infinita de procreación. La recolección de las flores responde, según mi opinión, a esta misma función fertilizadora. Los gemelos sacan las flores del aislamiento del jardín, activan su poder germinador en las jícaras y las fecundan con su acción

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> C. Valverde, *B'alam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo maya*, op. cit., pp. 124-133; *Libro del Chilam Balam de Chumayel*, op. cit., pp. 42-44 y 75-76.

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> D. Guarchaj, comunicación personal, 1999.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> R. Guénon., op. cit., pp. 72-73.

M. Rivera Dorado, "Un punto de vista sobre le mito central del Popol Vuh", op. cit., p. 61.

celeste. El número de las jícaras es significativo de su función cósmica, ya que el cuatro alude a los rumbos del universo y la flor de cuatro pétalos es una imagen solar. 180 La colección de las cuatro jícaras, entonces, podría indicar la organización de la tierra según el paso del sol, o sea la sacralización del espacio por medio de la intervención del tiempo. Las flores en las cuatro jícaras pueden ser consideradas como una metáfora del espacio-tiempo, ya que la tierra se dispone hacia los ejes cósmicos según el movimiento cíclico del sol.

Es significativo señalar también que los colores de las flores son representativos del orden espacial, con una interesante substitución. Además de las de pétalos rojos, amarillos y blancos, la última jícara contiene flores grandes, nimag. 181 En la disposición cromática del cosmos, falta aquí el color negro, que indica el oeste y la parte nefasta del universo, y el color azul-verde, que encara el centro y la quinta dirección. 182 La falta de flores negras posiblemente se debe a un reflejo de la realidad, ya que son escasas las manifestaciones vegetales de este color. Sin embargo, las características atípicas de la cuarta jícara responden más bien a razones míticas y simbólicas. La ubicación del jardín en el inframundo, en efecto, puede explicar la ausencia de flores negras. Los gemelos imponen un nuevo orden cósmico a través de las cuatro jícaras a partir de Xib'alb'a, que se propone como centro de la nueva disposición espacial.

En esta perspectiva, el acto cosmogónico de los héroes se lleva a cabo desde el oeste hacia su dirección opuesta, el este rojo, y los otros rumbos amarillo y blanco, o sea el eje sur-norte. Las flores grandes, o carinimac en la traducción de Recinos, 183 para mí representan la parte telúrica en toda su extensión o sea la sección cósmica occidental viendo hacia el oriente según la directriz norte-sur. Esta disposición del espacio connota el mundo de los muertos como punto de partida de la fase de la cosmogonía. En este sentido, las jícaras de flores representan los cuatro rumbos, pero connotando el oeste como punto germinal y centro de la nueva organización cósmica.

De esta manera, el mundo de los muertos pierde sus valores nefastos y se convierte en el centro de producción de la vida. La flor es en sí misma una imagen del centro y de la irradiación del espacio cósmico. 184 La abertura de la flor a la vida implica el movimiento divergente desde lo potencial hacia la realización manifiesta. 185 Xib'alb'a se presenta como una gran metáfora vegetal, "flor grande", receptáculo de los gérmenes vitales fecundados por la acción celeste del sol.

La intervención de las hormigas, que substraen las flores del jardín, refuerza la connotación germinal del inframundo. Las hormigas viven debajo de la tierra y se asoman a la superficie,

<sup>180</sup> M. de la Garza, "La religión. Los dioses, el mundo y el hombre", en AA.VV., Los mayas. Su tiempo antiguo, op. cit., p. 210.

181 Sam Colop registra la forma nima'q. PV, p. 98.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 64-68.

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> A. Recinos, *Popol Vuh*, op. cit., p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> J. Cirlot, *op. cit.*, p. 105

funcionando como trámite entre las energías celestes de los gemelos y las fuerzas telúricas de los señores de Xib'alb'a. Estos animales se asocian al sexo femenino y a la fecundidad, por su relación con las entrañas de la tierra, las aguas subterráneas y la capacidad reproductiva. <sup>186</sup>

## 4.6. La gestación de la vida: el maíz

La relación entre la vegetación y el principio femenino se manifiesta a lo largo de todo el relato cosmogónico del *Popol Vuh*, presentándose como una gran isotopía de gestación universal. Los poderes germinales de Xkik' siguen después de la salida de Xib'alb'a y se manifiestan en la milpa abandonada de Jun B'atz' y Jun Chowen. Cabe señalar que la muchacha ya ha sido fecundada por la saliva de Jun Junajpu y contiene en sí el equilibrio de los elementos masculinos y femeninos.

Xkik' se presenta en este episodio como una deidad de la vegetación, o sea la realización del encuentro entre el cielo y la tierra. Como en el caso de sus hijos a la vez dioses astrales y agrícolas, también la diosa madre reúne atributos telúricos y vegetales, marcando el desplazamiento propio de las civilizaciones agrícolas desde los cultos a la tierra creadora hacia una gran diosa de la vegetación. Ella representa la energía femenina fecundada, ya que contiene en sí el principio celeste del sol y de la luna, o sea los ritmos cronológicos de las estaciones. Por esta razón, Xkik' encarna la realización de la fertilidad telúrica y la plenitud de las energías vitales fecundadas.

Su mismo nombre alude al principio sagrado por excelencia, ya que *X*- es un prefijo de género femenino y *kik*' en k'iche' es "sangre". Con el posible significado de "La de la sangre, la mujer de la sangre". Esta palabra significa también "hule" sugririendo una identificación simbólica entre el principio vital humano y el vegetal. Como diosa de la vegetación, representa la fertilidad inagotable y la capacidad perpetua de regeneración. La única planta de maíz de la milpa de Jun B'atz' y Jun Chowen indica que la vegetación no se ha podido renovar todavía, antes de la acción fertilizadora de la diosa. Es una fase de la cosmogonía aún sin tiempo y sin estaciones. La vegetación se manifiesta en sentido horizontal estático, sin expresar la capacidad de reproducción cíclica. La planta aislada en el campo encarna muy bien la inmovilidad temporal gracias a la expresión de una metáfora espacio-temporal. El aislamiento físico representa la parálisis cronológica de la etapa previa al nacimiento del sol y de la luna. Por esto, la diosa madre organiza el cosmos para el desarrollo temporal y actúa la primera reproducción vegetal.

[...]

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> R. Guénon., op. cit., p. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 458.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 226.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> F. Ximénez, *Primera parte del Tesoro..., op. cit.*, p. 485.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> M. I. Nájera, El don de la sangre en el equilibrio cósmico, op.cit, p. 51.

```
"párate Xtoj
        Xq'anil
        Xkakaw
        ustedes que cuecen el maíz
        tú guardián de la comida de Jun B'atz'
                                   Jun Chowen"-
Entonces tomó pues el pelo de la mazorca
el pelo que está en la parte de arriba de la mazorca madura
los arrancó arriba
no cosechó las mazorcas maduras
arregló pues la comida como mazorcas maduras en la red
se llenó la gran red. (párr 23)<sup>191</sup>
```

Los pelos de la mazorca madura, en efecto, son los estambres del maíz por donde pasa el polen masculino que fertiliza la flor y produce la mazorca. 192 Los hilos sirven como receptáculos de los principios fecundadores y como sede de la creación de los granos sagrados. Por esto, son precisamente los pelos canches los que producen los granos como matrices repletas de vida. Xkik' determina una acción reproductora por medio de un acto de magia imitativa, puesto que trasforma el pelo de la mazorca en una fuente de reproducción vital. 193

De la misma manera actúa sobre le tiempo, inaugurando un nuevo ciclo vegetal. Por esta razón, Xkik' lleva a cabo un proceso fundamental en el desarrollo cosmogónico, ya que rompe la inmovilidad de las etapas vegetales y abre los ciclos de la regeneración de las plantas y del universo. La diosa madre es portadora del tiempo porque da luz al sol y a la luna, pero también porque trasforma una planta de maíz en la etapa intermedia de un ciclo infinito. Por esto, la reproducción del maíz por los pelos de la mazorca determina no sólo una multiplicación física de los frutos, sino una ampliación temporal, ya que da origen a los ciclos vegetales perpetuos.

Las fuerzas divinas que la muchacha invoca en la milpa participan de la energía creadora de la diosa madre. Xtoj, Xq'anil y Xkakaw presentan prefijos femeninos X-, que sugieren el poder fértil de la vegetación y de la madre tierra. La primera deidad invocada, X-toj, alude a los pagos y las ofrendas, de tojik, "pagar" y toj, día del calendario vinculado con las ofrendas 194; X-q'anil sugiere la presencia de algo amarillo y fértil, de q'an, "amarillo" y q'anil, día calendárico en que se llevan a cabo los rituales de la siembra; 195 X-kakaw, en fin, representa a la diosa del cacao. 196

Son las guardianas de la milpa, pero sobre todo son las responsables de la cocción y de la preparación del maíz, del verbo tzaiyaxik, "quitar la cáscara del maíz, cocerlo". Esto significa que

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> PV, p. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> Francesco Bonciarelli, *Coltivazioni erbacee da pieno campo*, Edagricole, Bolonia, 1995, pp. 96-99.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> N. Megged, El universo del Popol Vuh, op. cit., 175.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> AA. VV., K'iche' Cholzij. Vocabulario k'iche', op. cit., p. 115

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> *Ibídem*, pp. 93-94; D. Guarchaj, comunicación personal.

<sup>196</sup> Ruth Bunzel refiere la costumbre de realizar una adivinación sobre los robos en la milpa precisamente en los días 7 q'anil, 8 toj y 9 tz'i. Esta secuencia estaría asociada a los pecados. R. Bunzel, op.cit, 282-283 y 366-367. Véase también Ruud Van Akkeren, op. cit., p. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 432.

las deidades invocadas representan las implicaciones culturales de la milpa o sea de la capacidad de trasformar un elemento natural en un producto social. La milpa no es un espacio totalmente natural, sino el punto de encuentro entre la vegetación y la dimensión humana, como cuerpo de la generación de maíz y eje cósmico. Xtoj, Xq'anil y Xkakaw facilitan la acción del hombre en el contexto natural, sus cultos agrícolas (Xtoj, "la de los pagos"); la fertilización de la tierra (Xq'anil, "la de lo amarillo") y los instrumentos de comunicación con los dioses (Xkakaw, "la del cacao").

Las deidades invocadas se asocian también a la lluvia, a las mieses y al cacao. La colaboración de las energías divinas civilizadoras subraya la función de Xkik' como diosa madre. Ella inaugura un nuevo ciclo vegetal, abre paso al desarrollo del tiempo y en última instancia trasforma el crecimiento del maíz en una actividad reglamentada por la mano del hombre. A través de la regeneración cíclica de la vegetación, el hombre puede intervenir en el espacio natural, cultivando la tierra y cosechando sus productos.

A la luz de estas consideraciones, podemos afirmar que Xkik' no es sólo una deidad telúrica y de la vegetación, sino sobre todo una diosa agrícola, que se inserta en el espacio cultural de la milpa e impone un nuevo ritmo cósmico. Resulta clara su función ordenadora y civilizadora, ya que organiza el ciclo agrario, origina el tiempo y permite el crecimiento de los granos de maíz y el sustentamiento humano. Su acción en la milpa de Jun B'atz' y Jun Chowen manifiesta una doble connotación. Por un lado representa una prueba de su naturaleza mágica, ya que logra multiplicar los granos de maíz y demostrar a la abuela su verdadero carácter divino. En este caso, la multiplicación de las mazorcas revela su valor sagrado y su la capacidad prodigiosa de interactuar con el ambiente. Xkik' afirma su condición divina aun fuera de Xib'alb'a, revelando su fecundidad inagotable y su función como fuente cíclica de fertilidad cósmica.

En cuanto diosa telúrica y agrícola, ella no representa sólo la fuerza matricial de gestación, sino también la energía perenne de renovación: por esta razón su acción abarca el día y la noche, la estación húmeda y seca, las temporadas frías y calientes; la muerte y el florecimiento de la vegetación. La diosa se presenta como canal de comunicación continuo entre las entrañas de la tierra y el espacio celeste, o entre la vida y la muerte, y por esto encuentra en las plantas su perfecta hierofanía. Ya que permite la futura creación de los hombres de maíz, el episodio de las mazorcas de Xkik' puede ser considerado como una etapa fundamental en la cosmogonía, puesto que la diosa con su acto mágico determina los ciclos estacionales y permite superar la muerte con la regeneración vegetal, animal y humana.

La función cultural y civilizadora del maíz se expresa de forma más completa y articulada en el mito central de la creación de los hombres de maíz. Como es sabido, el grano sagrado

\_

 $<sup>^{198}</sup>$  M. I. Nájera, "Rituales sacrificatorios en los mitos quichés y cakchiqueles", op. cit., p. 1112.

constituye la carne de la verdadera humanidad, consiente su sustentamiento y permite la conservación del equilibrio del cosmos. 199

```
Entonces, se alegraron, pues, por el descubrimiento de la hermosa montaña llena de dulzuras densa de mazorcas amarillas mazorcas blancas densa también de pataxte de cacao incontables zapotes anonas jocotes nances matasanos miel.
```

Lleno de muchos tipos de comida era la ciudad de Paxil

de Kayala', éste es su nombre.

Había comida

el aspecto de todos los alimentos pequeños

los alimentos grandes las plantas pequeñas las plantas grandes.

Entonces fue enseñado el camino por los animales.

Molió, pues, la mazorca amarilla

la mazorca blanca

Nueve molidas, pues, hizo Xmukane.

La comida entró, con el agua, en la sustancia del hombre formado

en los brazos

en la grasa del hombre que iba a ser.

Lo hicieron la Madre

el Padre

Tepew

Q'ukumatz, se dice. (párr. 46)<sup>200</sup>

En primer lugar, podemos observar que las mazorcas se encuentran en un lugar sagrado, llamado Paxil Kayala'. Paxil deriva del verbo *paxem*, que significa "rajarse, quebrarse". aludiendo a la ruptura de una superficie cava por parte de algún instrumento cortante y puntiagudo. El lugar de las delicias, en efecto, es "una hermosa montaña, llena de dulzuras", de donde los animales sacan las mazorcas. Se trata, entonces, de una montaña quebrada, que representa a mi parecer la matriz telúrica rota y fertilizada por algún elemento masculino, que puede ser el rayo, el sol o la lluvia.

Resulta evidente que la cueva dentro de la montaña es el lugar primigenio donde se gesta la vida y se fecundan los granos de maíz. La caverna es un arquetipo del útero materno y receptáculo de energía ctónica, lugar de origen y de regeneración.<sup>203</sup> Contiene la vida latente bajo la forma de

<sup>201</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 245.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> N. Cruz, *Mitos de origen del maíz de los mayas contemporáneos*, tesis de maestría en Estudios Mesoamericanos, UNAM, 1999, pp. 12-24.

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> *PV*, pp. 120-121.

También los mitos contemporáneos de origen identifican a Paxil con una montaña o cerro quebrado. Véase C. Navarrete, "Los mitos del maíz entre los mayas de la Tierras Altas, *Arqueología Mexicana*, vol. 5, n. 25, mayo-junio 1997, pp. 57-61; N. Cruz, *op. cit.*, pp. 63-78.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, pp. 234-238.

las semillas vegetales de maíz. Es interesante observar, además, que salen de Paxil mazorcas, o sea los frutos ya maduros de la planta. La cueva encarna la fuerza femenina y telúrica de gestación, así como la capacidad de renovación perpetua de la tierra y de la vegetación.

Los granos se regeneran en el vientre telúrico, originan la planta y su fruto, o sea el instrumento de constante regeneración. A través de la cueva de Paxil, la mazorca se connota por ser la expresión cumbre del ciclo vegetal, que abre paso a una nueva etapa germinativa. La cueva y la mazorca representan las dos fases complementarias de un mismo proceso cíclico en que cada elemento activa la función del otro.

Cabe señalar también que la cueva es una representación de la sepultura de los difuntos o sea que se configura como el espacio de la transición entre cielo y tierra en un recorrido de doble sentido.<sup>204</sup> La caverna puede ser un símbolo cósmico, ya que contiene en sí la tensión entre contrarios. Paxil no es sólo un espacio telúrico, sino una montaña rota y fertilizada por el elemento masculino. Me parece importante subrayar el equilibrio entre fuerzas divinas complementarias. La montaña rajada contiene en sí las dos componentes: el espacio ctónico y el rayo que lo ha fecundado.

En la tensión hacia las profundidades de la tierra y la energía celeste, Paxil es un microcosmos que encarna los ritmos naturales de las plantas, de los animales y de los hombres. Situada en medio de un cerro, la caverna adquiere el valor simbólico de la montaña, punto de transición y canal de comunicación entre dimensiones distintas. Además, la salida de las mazorcas desde la matriz telúrica subraya la coparticipación de las plantas, los animales y los hombres en el mismo proceso vital, apuntando hacia la identidad simbólica entre las mazorcas y la generación humana.

La presencia de la montaña rajada subraya el valor sagrado de las plantas allí germinadas, ya que éstas se revelan como la expresión de la fusión entre contrarios. La mazorca de Paxil sintetiza la fuerza telúrica de gestación y la energía celeste del rayo o del sol, adquiriendo el carácter sagrado de la tierra y del cielo. En cuando planta, el maíz se configura como el canal de comunicación entre elementos complementarios y como expresión de este contacto. A través del mito de origen, las mazorcas adquieren la connotación sagrada necesaria para crear la vida del hombre y para trasformarse en un instrumento cultural.

Un elemento particularmente interesante es la definición de Paxil también como ciudad o pueblo, tinamit. 205 Esta asociación me parece significativa de la estrecha relación entre el espacio natural y el urbano, ya que los hombres y las plantas participan en el mismo proceso germinativo

R. Guénon, op. cit., p. 179.
 P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 396. Palabra de origen náhuatl, de tenamitl, "muralla".

cíclico. Por otro lado, el maíz que sale de la montaña-ciudad subraya un aspecto importante, que a mi parecer constituye la esencia misma del mito de creación. La planta sagrada, en efecto, representa los logros culturales de la futura humanidad, o sea que se connota por su función civilizadora. Si consideramos las generaciones anteriores de lodo y de madera podemos observar que ambas están hechas de materia sagrada: la tierra, en el primer caso, los árboles, en el segundo. Las primeras humanidades adquieren con su materia el aliento vital de los dioses y la carga divina telúrica y vegetal. Sin embargo, no alcanzan la condición humana, ya que no saben adorar a sus dioses. Por consiguiente, podemos deducir que es precisamente el maíz lo que confiere el carácter humano a la última generación, o sea que transforma una materia sagrada en seres capaces de interactuar con el ambiente.

Si la interacción interpersonal, la capacidad de comunicación y la intervención en el contexto natural constituyen las características propias del ser humano, resulta claro que estas funciones culturales se adquieren por medio del maíz. Sin embargo, según mi opinión esto no se verifica sólo porque los hombres ingieren las semillas sagradas. La significación profunda del mito a mi parecer apunta hacia otro lado y subraya las implicaciones agrícolas de la planta. A través de los cultivos, en efecto, el hombre sale de lo propiamente natural para intervenir concretamente en el ritmo de las estaciones, en la fecundidad de la tierra y en el equilibrio entre contrarios.

El maíz que forma a la verdadera humanidad, entonces, alude a la acción del hombre para producirlo o sea a su actividad agrícola. Para mí, precisamente en esto reside la esencia de la verdadera humanidad, o sea en la capacidad de crear la vida vegetal, de determinar la fecundidad de los campos y de entrar de forma consciente en el ritmo temporal. El descubrimiento del maíz tuvo implicaciones sustanciales para la supervivencia de la sociedad, no sólo desde el punto de vista material, sino sobre todo espiritual. A través de la agricultura, los mayas adquirieron una conciencia cronológica y el instrumento cognitivo para superar la muerte con la reproducción.

La cueva como lugar primigenio es también un "centro", un espacio axial de origen y de renovación. Esta connotación no se reduce a su ubicación física en medio de la montaña, sino que se extiende también a los aspectos culturales. La montaña y la caverna son ambas símbolos de un centro espiritual, invisible y virtual, del cual se irradia la espiritualidad de una cultura. Por esto, la ubicación de la mazorca dentro de la montaña rajada refuerza el valor del maíz como eje cultural y fuente del desarrollo espiritual de la verdadera humanidad.

Por maíz no entiendo sólo los productos alimenticios que derivan de la masa sagrada, sino todo el proceso de producción, regeneración, fecundación e integración en el tiempo cíclico de la

\_

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> R. Guénon, op. cit., p. 186.

agricultura. Así, el nacimiento del maíz en la cueva puede ser considerado como un re-nacimiento o un rito de iniciación en el sentido etimológico del término, o sea un regressus ad initium.

Con la salida de las mazorcas de Paxil, las generaciones anteriores renacen como seres humanos cabales, ya que actualizan las potencialidades latentes en las semillas en el lugar primigenio. Y es precisamente en el paso desde la virtualidad a la actualización que se verifica el desarrollo espiritual de la humanidad.<sup>207</sup> A partir de esta adquisición cultural, la sociedad se afirma como verdadera generación humana, diferenciándose de las creaciones anteriores de barro y de madera. Más que de una formación ex nihilo por parte de los dioses, el mito alude a una renovación espiritual de la humanidad a partir de las implicaciones culturales de la planta. No es casual que esta iniciación primigenia se verifique precisamente en una cueva, lugar simbólico de transición y de gestación materna.

Por todos estos elementos, el maíz que entra en la carne del hombre alude al desarrollo de una conciencia activa en el mundo y de una organización social avanzada. El maíz representa el alimento sagrado, pero sobre todo es un instrumento cultural, que permite llevar a cabo el proceso de humanización. A través del cultivo del maíz, la humanidad se aleja de la naturaleza informe de la generación de lodo y de la condición pasiva de los hombres de palo. Sale de la madre tierra y de los árboles de colorín, para volver allí trasformada en un agente cultural consciente.

Me interesa subrayar aquí la connotación civilizadora de la planta, ya que confiere al individuo su carácter humano, por ser éste el creador activo y el artífice del mismo proceso germinativo. Con esto no quiero disminuir la importancia del maíz como eje económico y alimenticio de las civilizaciones mesoamericanas. Ya es sabido que el maíz representa la fuente primaria de la alimentación y del sustento de los mayas desde la época prehispánica hasta hoy. 208 Además de las mazorcas se usan las hojas y el tallo para actividades domésticas y esto trasforma el maíz en la clave de la subsistencia de civilización maya. <sup>209</sup> Sin embargo, me parece importante destacar también la función cultural de la planta, vinculada con la agricultura y la intervención consciente en el ambiente a través de su cultivo.

El descubrimiento de las fases cíclicas del nacimiento, el desarrollo, la muerte y la regeneración de la planta ha hecho del maíz un símbolo del ser humano, que participa del mismo proceso cíclico. Por esta razón, el mito de origen de la humanidad enfatiza la confluencia simbólica entre plantas y hombres y subraya la complementariedad de sus funciones. Si por un lado el hombre

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> *Ibídem*, pp. 186-187.

<sup>208</sup> A. Ruz, *La civilización de los antiguos mayas*, *op. cit.*, pp. 22-24.

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> Cristina Barros y Marco Buenrostro, "El maíz, nuestro sustento", Arqueología Mexicana, vol. 5, n. 25, op. cit., pp. 6-15.

siembra las semillas de maíz y determina su renacimiento cíclico, por otro el maíz representa la fuente principal de sustentamiento y el origen mítico de su desarrollo cultural.

Podemos decir que el maíz representa la clave de su identidad y de su diferenciación cultural. Precisamente en esto se afirma el valor de la generación de maíz, o sea en su capacidad de interactuar con sus dioses y de adorarlos. Según la teoría bajtiniana, en efecto, el sujeto puede abrir una comunicación fértil con los demás si está en una posición externa y afirma su identidad frente al otro. Yo creo que la búsqueda por parte de los dioses de seres que los recuerden va precisamente en la dirección indicada por Bajtín. Se trata de instaurar un diálogo entre sujetos activos, que puedan interactuar recíprocamente y sustentarse. Para dialogar con los dioses, los hombres tienen que afirmar su identidad, diferenciando su naturaleza de los otros seres. Y el maíz representa la clave de la identidad y de su afirmación cultural. En esto podemos decir que el origen de los hombres de maíz constituye el mito central del *Popol Vuh*. No tanto por su posición axial en el relato, sino porque representa el núcleo narrativo de la obra y responde a la pregunta fundamental alrededor de la cual se construye el texto.

El mito propone una interpretación compleja y profunda de la función de la humanidad actual, connotándola por su relación biunívoca con el medio ambiente, por sus logros culturales, por su organización social y su estructura económica. La creación de los hombres a partir de las mazorcas de Paxil constituye una explicación simbólica y polivalente de la identidad de los k'iche', sobre todo en el contexto cultural de la colonia.

Los relatos contenidos en el *Popol Vuh*, y el mito de origen en particular, tienen claras raíces prehispánicas, pero adquieren una nueva función en el momento en que los conquistadores europeos ponen en tela de juicio la dignidad humana de los habitantes de América. Por esto, el mito de creación de los hombres de maíz enfatiza los aspectos espirituales que el cultivo de la planta les ha proporcionado. Para llegar a una más completa comprensión del mito, me parece fundamental reconocer las connotaciones culturales de la planta y considerar el nacimiento de los hombres de maíz como una renovación de las humanidades anteriores, ya purificadas por el agua y el fuego. De esta manera la creación de la vida se revela como un acto espiritual, de toma de conciencia de su propia identidad y de su función en el mundo.

# 4.7. La participación en los ciclos vegetales

Es significativo también que, aun en este caso, una planta encarne el canal de comunicación entre espacios y condiciones. La planta de maíz es el instrumento del contacto entre hombres y

\_

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> M. Bajtín, *Hacia una filosofía del acto ético*, Anthropos, Barcelona, 1997, pp. 79-81; M. Bajtín, *Estética de la creación verbal*, *op. cit.*, pp. 325-343; J. Alejos, "Jugar y dialogar. Lenguaje y sociedad en Wittgenstein y en Bajtín", *op. cit.*, pp. 206-216.

dioses, ya que por medio del cultivo agrícola se afirman la conciencia humana en el mundo y los individuos pueden interactuar con las otras formas de vida. Por otro lado, la planta representa un cauce siempre abierto, que asegura a los hombres la fruición de la energía divina del cielo y de la tierra. El simbolismo del maíz se manifiesta, entonces, en una doble dirección. En primer lugar es una hierofanía, o sea la expresión vegetal de los ciclos eternos de regeneración; en segunda instancia es un producto cultural, en que el hombre se inserta de forma consciente frente a los otros seres. En esto representa muy bien la unión entre contrarios y el equilibrio entre aspectos complementarios.

Por medio del maíz, los hombres no afirman sólo su participación en los ciclos vegetales, sino también su concordia con la regeneración cósmica a todos los niveles. En el mito del *Popol Vuh*, en efecto, fueron cuatro animales los que señalaron la presencia de la planta sagrada a los dioses. Además del simbolismo del numeral cuatro, que alude a los rumbos del universo y a la tensión cósmica en toda el área mesoamericana<sup>211</sup>, la intervención de estos seres es significativa de la relación estrecha entre todas las formas naturales.

También los animales, como los hombres, se nutren de estas semillas, subrayando la presencia de un ciclo vital paralelo y la integración de estos seres en el mundo cultivado y humanizado. Todos, de una u otra forma, se vinculan con la milpa y la actividad agrícola del hombre. Sin embargo, la presencia de los animales tiene una función simbólica más profunda. La colaboración del gato del monte, del coyote, del chocoyo y del cuervo, en efecto, indica la intervención de fuerzas sagradas que median entre la humanidad y los dioses. Esta función mediadora es significativa de la concepción maya del mundo animal como una gran hierofanía, ya que los animales expresan energías sobrehumanos. Representan cabalmente el medio de comunicación entre el mundo divino y la sociedad, como manifestación concreta de fuerzas invisibles para los sentidos del hombre.

Esta función de contacto y comunicación entre las dos condiciones se expresa también en el episodio del *Popol Vuh*. En este caso, los animales fungen de intermediarios entre los dioses y la futura humanidad. El animal posee el valor divino necesario para entrar en contacto con la planta y permitir su fertilización. La ingestión de las semillas verifica una transformación vital del maíz, o sea que activa los gérmenes vitales contenidos a nivel latente en los granos. La ingestión de maíz por los animales implica un proceso de regeneración que empapa las semillas de energía vital sagrada.

-

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> M. Graulich, *Mitos y rituales del México antiguo*, op. cit., pp. 76-77.

G. Brotherston, op. cit., p. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>213</sup> N. Cruz, op. cit., p. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> M. de la Garza, *El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit.*, p. 47.

Lo mismo ocurre en el *Memorial de Sololá*, en el que el maíz fue encontrado en las entrañas del coyote y fertilizado con sangre de danta y de serpiente.<sup>215</sup> El episodio del mito q'aq'chikel alude a un ritual de fertilización a través de la sangre de la danta y de la serpiente, ambas asociadas a la sexualidad y al agua, principios primigenios de vida.<sup>216</sup> También en el mundo náhuatl, los animales facilitan el contacto con los granos de maíz, como en el mito de Quetzalcóatl. La hormiga revela la presencia del maíz en el interior de una montaña, para que los granos sean acarreados al Tamoanchan por el mismo dios trasformado en este animal.<sup>217</sup> En estos mitos mesoamericanos y en las numerosísimas referencias mayas contemporáneas,<sup>218</sup> resulta evidente la función crucial de los animales en la creación de la verdadera humanidad.

En el caso del *Popol Vuh*, la intervención de los animales para mí representa un medio de fertilización, ya que estas mismas criaturas ingieren las semillas sagradas o sea que activas sus potencialidades vitales. Un acto fertilizador parecido se encuentra en el mito náhuatl arriba citado, ya que los dioses mastican los granos de maíz, empapándolos de sustancia vital.<sup>219</sup> La saliva, como observamos en el episodio del embarazo milagroso de Xkik', es un substituto del semen masculino, sustancia sagrada fecundante por excelencia.<sup>220</sup> El ciclo alimenticio de los animales que sacan de Paxil las semillas y las comen, presupone un proceso de fecundación de los granos a través de la saliva y de la ingestión, ya que el maíz pasa a través de sus cuerpos renovando su poder fecundante.

Si consideramos el valor simbólico de los animales que participan en el descubrimiento del maíz, resulta aún más evidente su función fertilizadora. El gato del monte y el coyote pertenecen al ámbito terrestre, mientras que el chocoyo y el cuervo son criaturas celestes. El gato montés se asocia a la milpa, ya que allí encuentra su fuente principal de alimentación, y puede ser considerado como una epifanía del monte, con poderes sobrehumanos.<sup>221</sup> El coyote, por otro lado, en el *Popol Vuh* es una deidad creadora, junto al tacuazín, y representa al dios masculino de la noche.<sup>222</sup>

También las aves mencionadas son expresiones sagradas, vinculadas con los dioses celestes. El chocoyo posiblemente es una representación del sol naciente y un anunciador del verano.<sup>223</sup> Además, sus plumas verdes son un símbolo del centro del mundo y de la fecundidad del universo. El cuervo, en fin, es un animal sagrado, asociado al maíz por la costumbre de comer los granos de

<sup>215</sup> Memorial de Sololá; Título de Totonicapán, ed. de A. Recinos, op. cit., p. 42.

<sup>219</sup> Leyenda de los soles, op. cit., p. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> M. de la Garza, *El universo sagrado de la serpiente entre los mayas*, op.cit, pp. 151-153; M. de la Garza, *Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit.*, pp. 138-139

<sup>&</sup>lt;sup>217</sup> Leyenda de los soles, op. cit., p. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> N. Cruz, op. cit., pp. 88-106.

<sup>&</sup>lt;sup>220</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, p. 321; M. I. Nájera, "Rituales sacrificatorios en los mitos quichés y cakchiqueles", *op. cit.*, p. 1111.

<sup>&</sup>lt;sup>221</sup> N. Cruz, *op. cit.*, p. 96.

M. I. Nájera, "Sobre el carácter naturista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", *op. cit.*, pp. 1345-1347.

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, op. cit., pp. 124-125.

esta planta.<sup>224</sup> Según el simbolismo universal, es una expresión de la germinación y de la fertilización cósmica, por el color negro de sus plumas que implica un renacimiento después de la muerte.<sup>225</sup> Ambos pájaros están vinculados con la esfera humana por sus hábitos y su asociación con la milpa.<sup>226</sup> Cabe señalar también que tanto el chocoyo como el cuervo son expresión de una renovación después de la muerte, ya que indican la llegada del sol y la germinación vegetal. En este sentido, anuncian la regeneración del hombre desde la condición pre-formal de las etapas anteriores hasta el estadio diferenciado y cultural.

Además, todos los animales mencionados son manifestaciones de energías sagradas necesarias para el nacimiento del hombre. La ingestión de las semillas de maíz por parte de estas criaturas produce un efecto de fertilización de la futura carne de la humanidad. Desempeñan funciones parecidas al mito del *Memorial de Sololá*, en el que el maíz fue encontrado en las vísceras del coyote y amasadas con sangre animal.<sup>227</sup> También en el *Popol Vuh*, los animales comen habitualmente los granos de las mazorcas y determinan por su hábito alimenticio el descubrimiento de la carne del hombre, ya fertilizada por sus entrañas.

La participación de los animales en el descubrimiento del maíz alude a la relación vital entre el hombre y el animal, ya que ambos se nutren de la misma sustancia sagrada. Sin embargo, no hay que suponer una identificación rígida en los ciclos alimenticios de los dos mundos. En efecto, el alimento que los animales sacan de Paxil es definido en el *Popol Vuh* con un término específico, *echa*', que indica "la comida de los animales herbívoros, el pasto" El nutrimento de maíz de los hombres, en cambio, es *wa*, "comida de masa de maíz, tamal", destinada a la humanidad. <sup>229</sup>

La distinción léxica entre *echa*' y *wa* no se limita a una cuestión meramente lingüística, sino que responde al sistema de percepción k'iche' de la realidad. El maíz destinado a los hombres, en efecto, adquiere una connotación humanizada y se distingue claramente de la comida de maíz de las otras formas vitales. Esto refuerza las implicaciones culturales del maíz que entra en la carne del hombre. No se trata de la pura semilla, como en el caso animal, sino de un producto procesado, cocinado y humanizado por la intervención de la sociedad.

También en esta perspectiva el maíz destinado a la alimentación es el resultado de un proceso cultural, que trasforma un elemento natural en un objeto humano. De la misma manera, la carne que forma el cuerpo humano evoluciona desde *echa* a *wa*, o sea que se verifica el paso desde un estadio meramente natural a uno cultural. No es casual que los dos pájaros que enseñan el

<sup>&</sup>lt;sup>224</sup> *Ibídem*, p. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, pp. 328-329.

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> N. Cruz, op. cit., 89-95.

<sup>&</sup>lt;sup>227</sup> Memorial de Sololá; Título de Totonicapán, ed. de A. Recinos, op. cit., p. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> AA. VV., K'iche' Cholzij. Vocabulario k'iche', Guatemala, op.cit, pp. 39 y 134.

camino de Paxil se asocien al ámbito humano, o sea que funcionan en la lógica mítica como intermediarios entre el mundo natural y el contexto humanizado. El maíz, entonces, pasa desde una condición vegetal (echa') a una cultural (wa) gracias a la intervención de los animales, la ingestión de las semillas y su fertilización cíclica. Por estas razones, la presencia del gato montés, del coyote, del chocoyo y del cuervo hace posible la aculturación del maíz, o sea el nacimiento de la verdadera humanidad por medio de un instrumento civilizador.

La sangre de la danta y la serpiente del mito q'aq'chikel fecunda las semillas de maíz y las transforman en una fuente de vida. La misma fertilización ocurre en el Popol Vuh por medio del agua, que entra en la sangre del hombre. No se trata sólo de la representación de la costumbre de amasar el maíz con agua, sino de un ritual de fertilización, en que los granos sagrados se empapan de sustancias vitales.

El agua es la sustancia primigenia, la matriz de todas las potencialidades virtuales y el receptáculo de los gérmenes vitales.<sup>230</sup> La unión del agua y del maíz por un lado alude a la fecundación de los granos en la madre tierra después de la siembra, por otro simboliza la unión de aspectos complementarios para el nacimiento de la vida. El agua, en efecto, representa el útero materno. Así la semilla a través del agua regresa a la sustancia matricial, se purifica y se prepara a la germinación de la planta. El agua activa las sustancias vitales contenidas en la semilla, para que nazca la verdadera humanidad. El agua y el maíz representan la fecundación cósmica, en la que se inserta la formación del hombre.

La humanidad de maíz, de esta forma, adquiere un carácter universal y sagrado, participando de los ciclos vegetales y de la energía sagrada del maíz y del agua. Según Mary Preuss, por otro lado, la masa de maíz y el agua son un símbolo del semen masculino, que permite la creación de la vida junto a la acción de la diosa madre. 231

La entrada del agua en la masa del hombre, además, subraya el valor fecundante de la sangre humana y su función fertilizadora. Este mismo simbolismo cósmico se encuentra también en las nueve molidas realizadas por Xmukane. El nueve es un numeral sagrado asociado al inframundo y a la energía femenina de gestación. <sup>232</sup> Las nueve molidas de Xmukane identifican la acción culinaria con la gestación de la vida humana, subrayando la fuerza femenina que interviene en la acción de la diosa madre. La relación entre la preparación de las mazorcas y el embarazo sugieren también el carácter humanizado de la masa de maíz.

 $<sup>^{230}</sup>$  M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., p. 178.  $^{231}$  M. Preuss, op. cit., p. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 59.

Por otro lado, las nueve molidas podrían ser una referencia al número de las lunaciones en que se crea la vida en el útero materno.<sup>233</sup> Todas estas indicaciones nos ayudan a comprender el valor universal de las molidas de Xmukane, como acto creador a la vez humano y vegetal. La formación de los primeros hombres con la masa de maíz se connota también en este caso por su carácter cultural, ya que la cocina es una clara señal del desarrollo de la civilización.

También el color de las mazorcas expresa valores simbólicos significativos en la connotación del nacimiento del hombre. El amarillo alude a la fertilidad de la tierra, a la madurez de la vegetación y al esplendor solar. <sup>234</sup> Al mismo tiempo puede ser un color terrestre, que anuncia el paso del sol por el sur en su movimiento hacia el este. <sup>235</sup> En esta perspectiva, indica la parte cósmica que va desde el nadir hasta el amanecer. El amarillo indicaría el punto intermedio entre el este y oeste, o sea el sur, en el momento en que el sol vuelve a renacer después de la media noche.

Por otro lado, el blanco es su opuesto en el eje norte-sur, asociado al norte.<sup>236</sup> Podría ser una alusión al declino solar desde el cenit hacia el oeste, cuando el astro baja en el cielo. Se trataría de la posición intermedia en el recorrido solar desde el rumbo rojo hacia el negro, o sea el ocaso después del renacimiento diario. Representa el momento vacío entre dos estadios distintos, el día que deja paso a la noche.<sup>237</sup> Los dos colores parecen aludir al eje norte-sur<sup>238</sup>, hacia donde tienden los movimientos solares durante los solsticios.<sup>239</sup> Por esto, la mazorca blanca y la amarilla connotan a la humanidad por las dos fases de transición, de la noche al día y del día a la noche.

La generación de maíz se configura, entonces, como la síntesis de las dos etapas complementarias y como equilibrio entre contrarios. Los hombres de maíz blanco y amarillo representan la renovación de la vida desde la muerte, en un ciclo eterno de regeneración marcado por el movimiento solar, según el eje norte-sur. La humanidad encarna precisamente una etapa de transición y equilibrio entre la decadencia y la renovación. Por otro lado, si el oeste es el punto donde se pone el sol y su rumbo opuesto es donde se levanta, podemos considerar el sur amarillo como el centro de la sustancia telúrica y el norte blanco como una imagen celeste, determinando el recorrido del sol en su órbita diaria. De esta forma, el maíz blanco y amarillo aluden a las dos esencias complementarias, ctónicas y aérea, desde cuya relación se origina la vida. Los hombres de maíz encarnan en sí esta síntesis y eterno equilibrio, adquiriendo una connotación cósmica.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Según las investigaciones etnográficas de Schultze Jena, la gestación humana en las comunidades k'iche' se asocia a nueve lunaciones. Schultze Jena, *op. cit.*, p. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, pp. 499-501.

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Silvia Salgado Ruelas, *Análisis semiótico de la forma arbórea en el Códice de Dresde*, UNAM, México, 2001, p. 84. <sup>236</sup> *Ibídem* 

J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, p. 146.

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> M. Preuss, *op. cit.*, p. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>239</sup> A. Villa Rojas, *op. cit.*, pp. 134-135.

### 4.8. Las semillas y la creación del conocimiento

El maíz como producto cultural representa un eje importante de significación en el Popol Vuh. Los dioses creadores Xmukane y Xpiyakok usan semillas de maíz y tz'ite' para hacer sus adivinaciones. Esto sugiere una connotación del maíz como instrumento de conocimiento e interacción con el ambiente. También aquí el maíz expresa un valor cronológico vinculado con el ritmo de crecimiento del maíz y de renovación cósmica.

```
Tú, maíz
tú, tz'ite'
tú, día
tú, creación, sirve
          envía tu mensaje" - Le dijo al maíz
                                         al tz'ite'
                                         al día
                                         a la creación. (parr. 8)<sup>240</sup>
```

En el paso citado, se puede observar que las semillas usadas para la adivinación se asocian en difrasismo con el día y la creación, sugiriendo como principio de identidad la regeneración cíclica y connotando las plantas de la capacidad de procreación. Como el día, también los granos sagrados se renuevan periódicamente y determinan la vida humana, vegetal y animal. Aun en este caso las semillas de maíz y de tz'ite' representan el nutrimento físico y espiritual de la humanidad, que le permite integrarse en los ritmos cósmicos.

Si por un lado el maíz constituye la fuente principal de sustentamiento de la sociedad k'iche', por otro lado el manejo de sus granos da paso a la integración cultural del hombre en el mundo. Esta integración se verifica también con el uso del maíz y del tz'ite' para las adivinaciones mesoamericanas, atestados desde el *Popol Vuh* hasta la época contemporánea en toda la región. <sup>241</sup> A través de la disposición de las semillas, los dioses-chamanes logran prever el futuro e intervenir de esta forma en la sucesión de los acontecimientos.<sup>242</sup>

También las prácticas adivinatorias y mágicas pueden ser interpretadas como formas culturales de integración con el ambiente y con los ciclos cronológicos. No es casual el uso de estas plantas en la previsión del futuro. En primer lugar se usan las semillas, receptáculos de gérmenes potenciales y punto de inicio de una nueva etapa vital. Sea el maíz que el colorín, además, son plantas sagradas<sup>243</sup> e instrumentos mágicos de conocimiento, que engendran en la mente de los

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> *PV*, p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> M. de la Garza, Sueño y alucinación en el mundo náhuatl y maya, op. cit., pp. 183-184; L. Schultze Jena, op. cit., p. 85-90; Laurence Audenet y Marina Gouloubinoff, "El maíz, el copal y la jícara. Estudio de un sistema adivinatorio entre los nahuas de Guerrero", en B. Dahlgren, III Coloquio de historia de la religión en Mesoamérica y áreas afines, UNAM, IIA, México, 1993, p. 277-278; R. Bunzel, op. cit., p. 287.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Fuentes y Guzmán registra las técnicas coloniales de adivinación con semillas de maíz, según la disposición de los granos. F. Fuentes y Guzmán, *op. cit.*, t. 3, p. 273.

<sup>243</sup> M. de la Garza, *Sueño y alucinación en el mundo náhuatl y maya*, *op. cit.*, p. 161.

dioses la idea de la futura humanidad. Las semillas se configuran como fuentes espirituales que producen nuevos pensamientos. Cabe señalar también que el tz'ite' y el maíz representan precisamente la materia de las dos sucesivas generaciones humanas y que por esto se pueden considerar como metáforas de los ciclos de regeneración cósmica. Aun en este caso, las semillas adquieren una connotación cronológica, ya que se presentan como el principio de una etapa humana, superada por la siguiente.

El tz'ite' y el maíz aluden también al equilibrio entre contrarios, porque el primero se vincula con Xpiyakok, dios masculino creador, y el segundo con Xmukane, diosa madre. La relación del colorín con el hombre y del maíz con la mujer está atestiguada por los usos rituales contemporáneos, en que las sacerdotisas consultan los granos de maíz y los sacerdotes varones el tz'ite'.<sup>244</sup>

El uso adivinatorio de los dos tipos de semillas sugiere la participación de las energías femeninas y masculinas en el nacimiento del conocimiento y de los ciclos cronológicos futuros. El manejo de las semillas de las dos plantas, en efecto, representa una imagen cósmica, en la que los granos brotan en las siguientes etapas y determinan ellas mismas la línea de las generaciones y la sucesión de los hombres de palo y de maíz.

Por estas razones, me parece importante estudiar también el episodio de la adivinación de Xpiyakok y Xmukane como un nudo simbólico de la isotopía vegetal, que afirma la relación estrecha entre la vegetación y la cosmogonía. La consulta de las semillas por parte de los dioses creadores funciona en el texto como prefiguración de las futuras generaciones humanas de colorín y de maíz, que se configuran como dos etapas complementarias en la creación del orden cósmico.

Las semillas de maíz y de tz'ite' son instrumentos culturales de intervención en la realidad, que determinan la continuación de la cosmogonía y la formación de las generaciones humanas. A través de la adivinación, el dios-chamán supera su condición espacio-temporal, para alcanzar una dimensión universal, necesaria para la introducción del hombre en el espacio cósmico. También en este caso, las semillas sagradas se vinculan estrechamente con la humanidad, presentándose como su representación metafórica, con una clara connotación cultural.

# 4.9. La humanidad y el maíz

La importancia del cultivo del maíz en la sociedad maya desde el período preclásico hasta la época actual está confirmada por las connotaciones culturales de la planta y por los mitos de origen

-

<sup>&</sup>lt;sup>244</sup> D. Guarchaj, comunicación personal.

contenidos en el *Popol Vuh* y en los relatos coloniales y contemporáneos.<sup>245</sup> Sin embargo, si tomamos en consideración las tentativas vanas de los gemelos divinos de labrar la tierra de los hermanos mayores, podríamos detectar una aparente contradicción.

Se fueron pues al segundo día llegaron pues a la milpa se acababan de levantar otra vez todos los árboles los bejucos se habían juntado entre sí todos las hierbas las espinas, cuando llegaron. (párr 27)<sup>246</sup>

El destino de Junajpu y Xb'alanke evidentemente no prevé la labranza de la tierra, ya que los animales destruyen los cultivos y hacen renacer mágicamente la vegetación silvestre. Este episodio a mi parecer puede ser significativo de la función de los gemelos en relación con la actividad principal de la sociedad maya. En primer lugar, podemos observar que los animales mencionados son una manifestación de energías divinas, como el jaguar, el venado, el coyote, el pizote y los pájaros.<sup>247</sup> Sus acciones responden entonces a la lógica de los dioses creadores y pueden ser interpretados como emanaciones de la voluntad divina.

La oposición de los animales sagrados al cultivo de la milpa, en efecto, da paso a la transformación de los gemelos en sol y luna. La primera reflexión que podemos hacer es que los gemelos no pueden dedicarse a la agricultura porque tienen que vivir un rito de transición en Xib'alb'a para su deificación. En la organización textual, en efecto, los animales funcionan como medios para superar un estadio y acceder a un nivel vivencial distinto. La milpa representa en esta perspectiva el espacio doméstico del cual los gemelos se alejan para adquirir una dimensión universal.

Se crea un sistema de oposiciones entre lo peculiar y lo cósmico, lo familiar y lo astral, lo humano y lo divino. El recorrido de Junajpu y Xb'alanke desde la milpa hasta el cielo representa el canal de contacto entre los dos elementos de la oposición, marcando la evolución sede una etapa cósmica a la siguiente. Según esta lectura, la milpa se connota como el espacio cultural conocido y humanizado en oposición a la extensión astral, divina y universal del sol y de la luna. Encontramos en este episodio una confirmación del carácter cultural y humano del maíz respecto a lo puramente natural y divino.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>245</sup> N. Cruz, *op. cit.*, pp. 12-24; Perla Petrich, "Hombres de maíz: un motivo mesoamericano", en Miguel Ángel Asturias, *Hombres de maíz*, ed. crítica de Gerald Martin, Colección Archivos - Fondo de Cultura Económica, Madrid, 1996, pp. 722-738.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> *PV*, p. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>247</sup> M. de la Garza, *Rostros de lo sagrado en el mundo maya*, *op. cit.*, pp. 123-125; M. I. Nájera, "Sobre el carácter naturista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", *op. cit.*, pp. 1343-1355.

Sin embargo, la imposibilidad de cultivar los campos por parte de los gemelos va más allá de una razón narrativa, connotando las dinámicas mismas de la sociedad k'iche'. La milpa es la actividad prioritaria de la familia de Xmukane, que se revela como emblemática de los núcleos familiares mayas. Los gemelos salen desde esta situación cultural y económica estándar, para dedicarse a otras actividades, en particular la caza con cerbatana y el juego de pelota.

El episodio de la oposición de los animales a la milpa se puede interpretar como una forma de cosmogonía, en que las fuerzas divinas imponen un orden social complejo al lado de un sistema basado únicamente en la agricultura. Además de los labradores, los gemelos encarnan la función de las otras clases sociales que intervienen en la vida económica del mundo k'iche', como los cazadores, los sacerdotes o los jugadores de pelota. Se trataría, entonces, de la representación mítica de la composición social o, mejor dicho, de la articulación de un grupo dinámico y polivalente.

El cultivo de la milpa resulta ser el polo de un nuevo equilibrio, basado en la integración entre agricultores y cazadores/ jugadores de pelota. La oposición de los animales sirve para subrayar la complementariedad entre las distintas actividades necesarias para la supervivencia de la comunidad. Por esta razón, la destrucción de la milpa de Junajpu y Xb'alanke podría indicar la imposición de una nueva articulación social a partir del equilibrio entre clases distintas.

Entonces, la imposibilidad de cultivar la tierra va más allá de las razones narrativas y estructurales que sirven para dar paso a la acción de los gemelos en Xib'alb'a. A mi parecer toca los puntos neurálgicos de la sociedad, ya que establece la función complementaria de las varias componentes sociales.

El relato de las vanas tentativas de cultivo se basa en un sistema binario muy útil para comprender la significación del acontecimiento mítico. Por un lado, los dos gemelos no se dedican a la misma labor, sino que diferencian sus acciones. Los instrumentos que trabajan la milpa, en efecto, son dos: el azadón y el hacha. Cada gemelo se asocia con un utensilio y con una operación específica: uno labra la tierra con el azadón de madera; el otro corta los árboles y los bejucos con el hacha. Efectivamente, antes de mostrarse delante de la abuela, un hermano se ensucia la cara y las manos de tierra, mientras que el otro se tira astillas al pelo. Esta división connota el cultivo de la tierra como el resultado de dos tareas complementarias, representadas por la gemelaridad de Junajpu y Xb'alanke.

En un segundo momento se crea otro sistema de oposiciones entre los que se dedican de forma articulada a la agricultura y los cazadores/ jugadores de pelota. En particular, en este episodio se subraya la oposición entre la labranza de la tierra y los responsables del juego. Esta actividad ritual es necesaria al mantenimiento del equilibrio cósmico y desempeña un papel importante en la sociedad maya, como contraparte fértil de las tareas de los campos. Si a través de la siembra, los

hombres intervienen en el ritmo estacional, con la pelota los jugadores propician el movimiento de los astros y el ritmo temporal. En el mito del Popol Vuh, la agricultura y el juego de pelota se connotan como formas complementarias de interacción con el ambiente.

Los dos grupos de actantes antagonistas en la milpa, los gemelos por un lado y los animales por otro, realizan actos simétricos. Unos abren la tierra y cortan las plantas, otros recomponen la superficie terrestre y reconstruyen los árboles. Además, todos manifiestan capacidades mágicas sobre los elementos, ya que las acciones se llevan a cabo sin la intervención directa de los personajes. Por otro lado, los gemelos actúan sobre los instrumentos culturales, mientras que los animales intervienen sobre la naturaleza. También en esto determinan una dicotomía entra la milpa como espacio humanizado y el mundo animal y silvestre como lugar natural.

Todos estos elementos nos ayudan a comprender la significación profunda de la oposición agricultura-juego de pelota, como representación de las dinámicas sociales complementarias. Los gemelos pasan de un ámbito al otro, fertilizando el espacio y connotando también la agricultura como el lugar de la realización de su poder fecundante. Como sol y luna, transitan desde la milpa a la cancha del juego de pelota, para luego bajar al inframundo y subir al cielo. Resulta clara la connotación del campo como microcosmos, en que se realizan las primeras acciones de los dos gemelos. Por tratarse de un espacio humanizado, la acción cósmica de Junajpu y Xb'alanke adquieren una clara función social, como fertilización de la humanidad e imposición del equilibrio entre contrarios por medio de la sucesión del día y de la noche.

La oposición entre agricultores y cazadores/ jugadores de pelota se puede leer entonces como una forma de cosmogonía, en que los dos héroes civilizadores determinan las dinámicas económicas y la estructura compleja del tejido social k'iche'. El episodio puede ser interpretado como la expresión de luchas y contradicciones sociales, en particular entre los que desempeñan trabajos productivos y los guerreros. La dicotomía entre la agricultura y la cacería refleja también una organización primigenia en el área k'iche', en la que grupos de cultivadores se asentaron en los territorios centrales a partir de 200-300 d.C., mientras que los cazadores-recolectores ocupaban el resto del territorio, maximizando su acceso a los recursos naturales. <sup>248</sup>

Los gemelos, además de presentarse como figuras emblemáticas de los jugadores de pelota, se dedican a la caza con cerbatana. El instrumento podría aludir a los rayos solares y al aliento vital de los dioses recorriendo el cielo. 249 La cerbatana parece caracterizar muchas de las actividades de los gemelos divinos, desde la lucha contra Wuqub' Kaqix en el árbol de nance, la caza de los pájaros que matarían a Kab'raqan, la captura del gavilán en la cancha de pelota, la cacería para

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> Jonh Weeks, "Las ruinas de Utatlán: 150 años después de la publicación de *Incidents of travel in central America*, Chiapas, and Yucatan de John Stephens", Apuntes Arqueológicos, vol. 5, n. 1, febrero 1997, p. 12. <sup>249</sup> M. Rivera Dorado, "Símbolos del Popol Vuh", op. cit., p. 262.

alimentar a la abuela, hasta el paso de los ríos de pus y de sangre sobre las cañas y la protección dentro de ellas en la Casa de los Murciélagos. Las cerbatanas se presentan como una extensión simbólica de los gemelos en su relación con el mundo y los connotan claramente como cazadores.

El arma estaba destinada a la captura de los pájaros que proveían a la sociedad maya de carne, huesos y sobre todo plumas desde la época prehispánica.<sup>250</sup> Me parece interesante la relación entre la caza de pájaros y los gemelos, ya que éstos se configuran como deidades celestes. La caña con que se construye, además, podría sugerir la connotación de la cerbatana como planta y punto de contacto entre espacios y situaciones distintas.

Esta función está comprobada por el uso de la cerbatana como puente sobre los ríos de pus y sangre que obstaculizan el acceso a Xib'alb'a. Al mismo tiempo, su estructura cava permite el abrigo del ataque de los murciélagos, como antro y o cueva dentro de la cueva de Xib'alb'a.

La asociación constante de este instrumento con los gemelos sobre la superficie de la tierra y en las profundidades del inframundo los connota por su función social de cazadores. Esto nos permite dar una lectura del episodio de la milpa destruida como división en clases sociales integradas y complementarias. La cacería de los pájaros se relaciona al ámbito celeste y al valor simbólico y comercial de los pájaros. Por esto, me parece importante vincular el uso de la cerbatana con las actividades específicas de una parte de la sociedad, dedicada a la caza y al comercio de plumas.<sup>251</sup>

La oposición estructural entre agricultores y cazadores podría indicar por extensión también una dicotomía entre grupos sedentarios y nómadas o entre agricultores y guerreros. Este aspecto reflejaría la oposición de actantes positivos y negativos, necesarios para la imposición de un nuevo orden. La cerbatana, en efecto, es un símbolo de poder, asociado al linaje en los contextos arqueológicos y en las representaciones cerámicas de los Altos de Guatemala. Esto nos hace valorar la función de los gemelos como antecesores del linaje dominante k'iche', que orienta la narración del *Popol Vuh* y se presenta como portavoz de la historia oficial.

A la luz de las dinámicas políticas del altiplano guatemalteco del posclásico, la caracterización de Junajpu y Xb'alanke en cuanto cerbataneros resulta ser la expresión de una clase específica vinculada con el poder, que afirma su papel político en la continuidad de la actividad de los gemelos. La cerbatana puede expresar, entonces, un valor político y representar el instrumento

<sup>253</sup> C. Navarrete y M. E. Ruiz, op. cit., p. 82.

292

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> Carlos Navarrete y María Elena Ruiz, "Nuevas informaciones sobre el uso de cerbatanas en las tierras altas mayas", *Estudios de Cultura Maya*, vol. XX, *op. cit.*, p. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>251</sup> Hay datos lingüísticos e históricos que atestiguan la relación estrecha entre la caza y el comercio, por el carácter itinerante y la presencia de deidades comunes. Cristina Álvarez, "Idioma y cultura en el descifre de la escritura maya", *Estudios de Cultura Maya*, XI; 1978, pp. 321-324.

<sup>&</sup>lt;sup>252</sup> Teresa Franco, "Simbolismo del juego de pelota en el Popol Vuh", *Estudios de Cultura Maya*, vol. IX, 1973, pp. 129-133; M. Graulich, "El Popol Vuh en el altiplano mexicano", *op. cit.*, p. 122.

de afirmación sobre las otras clases sociales. La sociedad posclásica de los Altos de Guatemala manifiesta una estructura fuertemente jerarquizada y militarizada, dividida en clases en que también las actividades religiosas estaban reglamentadas según la dinastía de origen.<sup>254</sup> Con base en las fuentes coloniales, los señores k'iche' eran divinizados, presentándose como intermediarios entre dioses y hombres. Además, eran los únicos autorizados a jugar a la pelota.<sup>255</sup>

Este dato resulta ser interesante para comprender mejor la oposición entre agricultores y cerbataneros-jugadores de pelota en el *Popol Vuh*. Los gemelos se caracterizan por el uso constante de la cerbatana y por jugar a la pelota en lugar de cultivar de la milpa. Ya vimos que ambos elementos, la cerbatana y el juego, son atributos de los señores k'iche' del posclásico y que marcan la pertenencia a la dinastía en el poder. Asimismo, la caza podría ser una metáfora bélica, ya que existe un claro paralelismo entre la cacería y la operación militar. También la relación lingüística entre estas dos actividades en maya yucateco<sup>256</sup> permite sugerir una connotación guerrera de los gemelos, como prefiguración del linaje dominante en la sociedad k'iche'.

Por esta razón, considero el episodio de la destrucción de la milpa como una estrategia de afirmación política por parte de la clase al poder y como reconocimiento de su filiación de los héroes astrales del *Popol Vuh*. La oposición entre la milpa y el juego de pelota-cacería podría representar también la complejidad social del reino k'iche' después de la expansión territorial y la imposición de un centro político sobre los asentamientos campesinos foráneos.<sup>257</sup> Los dos gemelos, en cuanto dioses solares, se vinculan con la guerra y los sacrificios sangrientos<sup>258</sup> y por esto pueden proporcionar un modelo de comportamiento social, afirmado por la clase dominante.

La milpa sugiere una clara relación con los asentamientos humanos a lo largo de todo el texto. Los antepasados k'iche', en efecto, durante la migración del oriente no tenían comida de maíz, ni hierbas con que alimentarse.

Sufrían sus corazones grandes sufrimientos pasaron ahí no tenían comida de maíz<sup>259</sup> no tenían hierbas<sup>260</sup>. Solamente debajo de sus bastones olían así pensaban comer<sup>261</sup> pero no comían cuando vinieron.

<sup>&</sup>lt;sup>254</sup> Lionel Méndez, "Algunas consideraciones sobre la estructura social de los quichés del Popol Vuh", en R. Carmack y F. Morales, *op. cit.*, pp. 181-183.

<sup>&</sup>lt;sup>255</sup> R. Carmack, *Historia social de los quichés*, SISG, Guatemala, 1989, pp.65-67; F. Ximénez, *Historia de la provincia de San Vicente...*, op. cit., p. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>256</sup> C. Álvarez, *op. cit.*, pp. 339-340.

<sup>&</sup>lt;sup>257</sup> John W. Fox, *Quiché Conquest. Centralism and Regionalism in Highland Guatemalan State Development*, University of New Mexico Press, Albuquerque, 1978, pp. 280-289.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> M. I. Nájera, El don de la sangre en el equilibrio cósmico, op.cit, p. 160.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Wa, "comida normalmente de maíz".

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Echa' indica propiamente "la comida de los animales herbívoros, pasto".

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Ke-wa'ik, forma plural de wa'ik, "comer maíz". Chi-ki-na'o, de la raíz na', "idea, pensamiento".

[...] Así, pues, estaban dolidos sus corazones cuando se hacían los consejos entre sí no tenían comida una bebida tomaban solamente un poco de maíz<sup>262</sup>. (párr. 58)<sup>263</sup>

Aquí también encontramos la dicotomía wa-echa', "comida maíz"-"comida de los animales herbívoros", para indicar la totalidad de las fuentes alimenticias de las primeras generaciones. Los hombres de maíz substituyen a la ingestión de las semillas sagradas el olor de la parte baja de sus bastones.

Estos palos podrían ser una referencia a los instrumentos usados para sembrar (coa) y aludir a los principios del arte agrícola. Sin embargo, el simbolismo del bastón va mucho más allá de esta primera significación y nos permite comprender su valor axial y político en el Popol Vuh. El bastón (ch'amiy)<sup>264</sup>, en efecto, es un símbolo de mando, así como se observa en Xib'alb'a, donde Ch'amya B'aq/ Ch'amya Jolom, señor de la muerte y de la enfermedad, es definido Aj-ch'ami, "el de los bastones". Además, los antepasados k'iche' roban junto a las cejas y las barbas de las parcialidades enemigas también el puño de metal de sus bastones (ki-ch'amik), para humillarlas.

Resulta claro que el bastón es una señal de poder<sup>265</sup> y que su olor es una emanación del prestigio social de los primeros hombres. Su esencia tiene una implicación más bien política, ya que substituyen a la nutrición por medio de maíz un símbolo de mando. La alimentación, en efecto, no es sólo un acto fisiológico, sino también religioso, ya que la comida es una creación divina y su ingestión lleva a la renovación del tiempo de los orígenes.<sup>266</sup>

El bastón es asimismo una señal del camino y del movimiento<sup>267</sup>, connotando a los ancestros por su viaje iniciático al este. La alimentación por medio de los bastones significa la adquisición de su papel dinástico a través de su desplazamiento al oriente y de su rito de transición. El palo de madera se asocia también a la isotopía ígnea o sea a la fertilidad y la regeneración, además de tener un valor fálico. 268 El uso de los bastones implica, entonces, una fecundación del espacio en que se mueven los personajes y una regeneración. Los primeros hombres se nutren de valores políticos y de sustancia espiritual, subrayando su función específica en el equilibrio de la sociedad.

También en este caso, podemos observar una dicotomía entre el cultivo de la milpa y el carácter itinerante de los ancestros, fundadores de la dinastía de sacerdotes, guerreros y gobernantes

<sup>&</sup>lt;sup>262</sup> Ixim, "granos de maíz".

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> PV, p. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Hasta épocas recientes, las autoridades indígenas mayas llevaban bastones de mando, con listones y puntas de plata. J. Alejos, Ch'ol/kaxlan, Identidades étnicas y conflicto agrario en el norte de Chiapas, 1924-1940, UNAM, México, 1999, p. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> M. Eliade, *Tiempo y realidad*, op. cit., p. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, pp. 136-137.

k'iche'. La escasez de maíz es también una señal de la pobreza de los antepasados. Sin embargo, me parece importante notar igualmente que la substitución del maíz con el bastón sigue desarrollando la misma dicotomía observada antes entre agricultores y cazadores-sacerdotes. En efecto, los primeros sacrificadores hacen penitencias y ayunos, absteniéndose del consumo de la planta sagrada.

Solamente zapotes matasanos iocotes comen así no comen comida de maíz. Si diecisiete veces veinte días hacen sacrificios diecisiete días pues ayunan no comen. En realidad grandes preceptos sagrados hacen ésta es la señal de su esencia de señores. Pues, no duermen con mujeres (párr. 86)<sup>269</sup>

En esta perspectiva es interesante observar que el ayuno se refiere sólo a la comida de maíz y que no se extiende a otros productos vegetales. Esto acentúa las implicaciones vitales del maíz, ya que la renuncia marca una situación inusual y ajena a la costumbre cultural de la comunidad.

Aun en este caso se verifica una oposición entre los que consumen maíz y los que se privan para purificarse y acercarse a los dioses. En este episodio, el ayuno de maíz podría indicar un alejamiento de lo cultural y humano representado por la milpa, para asimilarse al contexto natural y entrar en una comunicación fértil con otras dimensiones.

Por otro lado, el paso citado revela un aspecto representativo de la función esencial del maíz en la sociedad maya. En efecto, los sacerdotes del Popol Vuh se abstienen simultáneamente de la comida de maíz y de las relaciones sexuales. La asociación entre la planta sagrada y la sexualidad me parece significativa del valor fundamental que los narradores del Popol Vuh atribuyen a ambos elementos. El maíz y la unión sexual producen nueva vida y regeneran a la sociedad.

La relación entre los dos conceptos, además, subraya los vínculos entre la agricultura y los ciclos cronológicos, la vegetación y la humanidad, el maíz y la última generación de hombres. Precisamente por su carácter específico y ocasional, la abstinencia sexual y alimenticia sirve para valorar la importancia de la planta sagrada y de la unión entre energías complementarias en el mundo k'iche'.

Como el hombre ofrenda la esencia de la vida humana a sus dioses, de la misma manera se priva de los principios vitales fundamentales para acercarse excepcionalmente a lo sagrado.<sup>270</sup> Los

<sup>269</sup> *PV*, p. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>268</sup> *Ibídem*, p. 138.

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> M. I. Nájera, El don de la sangre en el equilibrio cósmico, op.cit, p. 63.

ayunos y la abstinencia, asimismo, podían facilitar estados de trance estáticos que permitían la adquisición de poderes sobrenaturales y el contacto con las deidades.<sup>271</sup>

A la luz de estas consideraciones, se puede estimar la función cósmica de la vegetación en la lógica narrativa del Popol Vuh. El hombre vive según los ritmos vegetales, entra en comunicación con el ambiente que lo rodea y adquiere su humanidad precisamente por medio del cultivo agrícola y la ingestión de la masa sagrada. En el mundo náhuatl, el vocabulario refleja la correspondencia entre los individuos y las plantas, ya que la palabra cuauhtlactli, "tronco del árbol", se forma con la raíz tlac, usada para referirse al tronco humano. 272 De la misma manera, las bifurcaciones de las ramas en el tronco son las horquillas de las piernas<sup>273</sup>, la madera es la carne del hombre, la copa es su pelo, la corteza es la piel; las ramas, en fin, son las manos, llegando a la definición de un antropomorfismo vegetal.<sup>274</sup> López Austin habla de una ascendencia humana del árbol en los tiempos míticos según las fuentes nahuas.<sup>275</sup>

También en el Popol Vuh, se puede observar una evolución desde la vegetación hasta la verdadera humanidad, ya que la segunda generación fue escarbada en la madera del colorín y la tercera fue formada de la masa de maíz. La relación entre el hombre y las plantas parece ser biunívoca: los árboles evolucionaron en hombres y los hombres adquirieron su identidad humana por medio de los cultivos y de la integración natural. La asociación entre el árbol y el ser humano se manifiesta también a nivel ético, ya que la planta representa un modelo existencial de equilibrio entre el cielo y la tierra, el día y la noche, la muerte y la regeneración. 276

En los textos poéticos nahuas<sup>277</sup> así como en los cantos rituales k'iche', los hombres son árboles que florecen frente a la comunidad y marcan en su existencia la continuidad generacional. En el Popol Vuh la unión vital entre el hombre y la vegetación está atestiguada también por un vocabulario compartido, ya que kik', significa "sangre y hule" kotz'i'j es "flor y placenta" placenta; ug'ab' che', "rama" y g'ab'aj, "mano, brazo", kab'chijal, "resina de árbol o sebo de animal", kab'chijal, kab'chijal, "resina de árbol o sebo de animal", kab'chijal, kab'chij en fin, xe', "pie v raíz"<sup>282</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>271</sup> M. de la Garza, Sueño y alucinación en el mundo náhuatl y maya, op. cit., pp. 135-136.

<sup>&</sup>lt;sup>272</sup> A. López Austin, Cuerpo humano e ideología, op. cit., p. 297.

<sup>&</sup>lt;sup>273</sup> P. Johansson, *Voces distantes de los aztecas*, op. cit., p. 114.

<sup>&</sup>lt;sup>274</sup> A. López Austin, *Cuerpo humano e ideología, op. cit.*, p. 297.

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> P. Johansson, Voces distantes de los aztecas, op. cit., p. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>277</sup> *Ibídem*. pp. 112-115.

<sup>&</sup>lt;sup>278</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 136; F. Ximénez, Primera parte del Tesoro..., op. cit., p. 485.

279 AA. VV., K'iche' Choltzij, Vocabulario k'iche', op. cit., p. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> *Ibídem*, p. 245.

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> *PV*, p. 34, nota 30 de E. Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, op. cit.,p. 247.

Los rituales contemporáneos que se llevan a cabo en la milpa subrayan la relación entre la sangre del hombre y la fertilidad de la tierra. <sup>283</sup> La primera cosecha de un campo mojado con sangre del cordón umbilical se le conoce cómo "la sangre del niño". <sup>284</sup> Resulta clara la estrecha relación entre el ser humano y la vegetación, desde el Popol Vuh hasta las evidencias actuales pasando por otros testimonios coloniales. Las plantas adquieren en el texto un carácter cósmico, como una gran manifestación de energía sagrada que ofrece un modelo existencial para todos los seres que viven en el contexto natural. El árbol se presenta como paradigma de renovación cíclica, a la que se someten los animales, los hombres y todo el universo.

 $<sup>^{283}</sup>$  M. I. Nájera, "La religión. Los rituales",  $op.\ cit.,$  pp. 232-233.  $^{284}$  N. Cruz,  $op.\ cit.,$  pp. 39-40.

# 5. La participación de los animales en la manifestación de lo sagrado

Los animales desempeñan una función fundamental en la cosmovisión maya, desde la época prehispánica hasta nuestros días, integrándose en algunos casos al concepto de persona. Esto no se debe sólo a la importancia económica y alimenticia del mundo animal, ni a la presencia constante de estos seres en la vida cotidiana de los hombres de todas las culturas. Los animales manifiestan también caracteres excepcionales, ya que poseen poderes sobrehumanos, como la fuerza, la vista, la velocidad y la capacidad de volar o vivir en las aguas. Son seres especiales, distintos del hombre y en algunos casos superiores a él. Por esta razón, los mayas los consideraban como epifanías de energías sagradas, que se revelaban a la humanidad por medio de las manifestaciones zoomorfas.

Una primera característica interesante en la concepción mesoamericana del mundo animal es precisamente su doble naturaleza, física y sobrenatural, humana y divina, cultural y salvaje a la vez. La cercanía con el contexto social y al mismo tiempo sus poderes extrahumanos han hecho del animal un instrumento de contacto y revelación, puesto que comparte los códices comunicativos de distintas dimensiones. Resulta evidente que los animales desempeñan un valor simbólico cambiante y rico en la cultura maya según las distintas especies. Esta misma complejidad simbólica se encuentra en el *Popol Vuh*, en donde los animales participan con sus propias características sagradas en los actos cosmogónicos y en la historia de la humanidad de maíz.

Como ya he mencionado en los apartados anteriores, el mundo animal opera en muchos casos como canal de contacto entre los personajes y los distintos niveles cósmicos. La expresión animal abarca planos distintos, desde la dimensión física y espacial, hasta la cronológica. Esta función relacional responde a principios simbólicos distintos, creando expresiones heterogéneas y cambiantes de una gran hierofanía zoomorfa. El principio unificador de las manifestaciones animales se puede encontrar en su carácter bivalente y en su capacidad de interacción y conexión.

En este apartado, trataré de analizar las funciones simbólicas de las manifestaciones animales del *Popol Vuh*, evidenciando en cada ocasión su valor específico en la lógica narrativa. A este respecto, podemos hacer una primera reflexión sobre la flexibilidad de su carácter simbólico. En efecto, en algunos casos el elemento animal es un atributo de la deidad, que se connota por su capacidad de interacción con el ambiente natural; por otro lado, los animales representan también una extensión de algunos hombres, que entran en contacto por medio de ellos con lo sagrado.

Podemos decir que los animales en el *Popol Vuh* funcionan como complemento de los distintos personajes, confiriendo un valor natural a los dioses y un carácter sobrenatural a algunos

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> C. Valverde, Balam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo maya, op. cit., p. 33

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> N. Cruz, Mitos de origen del maíz de los mayas contemporáneos, op. cit., p. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., p. 45.

hombres. El animal representa también en todas las culturas un nexo con el más allá, como psicopompo o como nueva manifestación del espíritu del difunto.<sup>4</sup> Resulta claro en esta perspectiva el papel central de los animales en el *Popol Vuh*, ya que los héroes gemelos determinan el equilibrio entre la vida y la muerte a través de su propio sacrificio.

# 5.1. Los atributos zoomorfos de los dioses creadores: coyote, tacuazín, jabalí y pizote

Una primera caracterización importante del mundo animal es su contacto con lo sagrado. Desde los dioses zoomorfos creadores hasta los seres del inframundo y del espacio celeste, los animales se manifiestan como expresión de energías divinas. En la primera parte del manuscrito, en efecto, los dioses aparecen con atributos animales, que revelan aspectos específicos de su poder creador. En el siguiente paso, la traducción al español de los nombres divinos declara la importancia de los animales en la formación de la vida.

Que aparezcan sus nombres, Junajpu tacuazín

Junajpu coyote dos veces Alom dos veces K'ajolom gran jabalí gran pizote que prepara adornos que trabaja joyas escultor carpintero que trabaja escudillas verdes que trabaja jícaras verdes que trabaja el copal artesano abuela de la luz abuela de la claridad, así son llamados por nuestra creación nuestra formación. (párr. 8)<sup>5</sup>

En primer lugar, en el paso citado se puede observar la asimilación entre las artes y la creación de la realidad. Los dioses primigenios actúan sobre la materia como los artesanos que trabajan las jícaras, el copal, la madera y la piedra. Esto nos ayuda a comprender la concepción de los dioses del *Popol Vuh* como expresiones físicas y humanizadas de energías demiúrgicas abstractas. La asociación entre los dioses y los artesanos connota a las fuerzas divinas de la capacidad cultural de transformación de los elementos naturales en artefactos humanos. Por esta razón, los dioses del *Popol Vuh* se acercan a la humanidad, configurándose como modelos de actuación de las futuras generaciones.

El trabajo de las deidades sobre la materia puede ser considerado como una verdadera cosmogonía, ya que para los mayas contemporáneos las escudillas y las jícaras verdes son una

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> M. Eliade, El chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, op. cit., p. 91.

representación de las dos esferas que forman el universo, la de arriba celeste y la inferior terrestre.<sup>6</sup> La creación del universo como acto artesanal explica la función de la cosmogonía como el fundamento de la antropogonía, o sea la transformación de la materia natural en un espacio acto a albergar a la humanidad.

El acercamiento entre los dioses y los hombres se lleva a cabo también gracias a sus atributos animales. La definición de las deidades creadoras como "Tz'aqol, B'itol, Alom, K'ajolom, Junajpu Wuch' (tlacuache o tacuazín), Junajpu Utiw (coyote), Saq Nim Aq (Blanco Gran Jabalí), Sis (Pizote) Tepew Q'ukumatz (quetzal-serpiente), Corazón del lago, Corazón del mar, el que hace trastos verdes, el que hace jícaras verdes", en efecto, se repite en dos pasos de la cosmogonía, antes de la creación de la tierra y antes de la formación de los hombres de palo.

La enumeración de los nombres divinos puede ser considerada como una evocación de su capacidad creadora, ya que la pronunciación del nombre produce una manifestación concreta del referente representado.<sup>7</sup> Por esto, resulta tan importante la presencia de definiciones animales en la caracterización de la fuerza vital primigenia. A mi parecer, se trata de un único principio creador, dinámico y heterogéneo, que actúa en la fertilización de la tierra por la presencia de sus atributos zoomorfos. Quiero decir con esto que los nombres evocados no hacen referencia a catorce o más deidades distintas, sino a la connotación polimorfa de la energía de fecundación cósmica. Por otro lado, los animales mencionados no se configuran como dioses autónomos (el dios coyote, el dios jabalí, el dios pizote y tacuazín etc.), sino como atributos y manifestación de un único principio fertilizante.

El carácter animal de los dioses creadores del *Popol Vuh* expresa dos funciones complementarias. Por un lado permite la comprensión de lo divino; por otro activa en el momento de su enunciación el carácter sagrado de los animales. Los animales evocados participan en la misma fuerza creadora, presentándose como expresiones cambiantes del principio vital primigenio. La estructura difrástica de las definiciones animales subrayan la complementariedad de los atributos y la concepción dinámica de la fuerza sagrada que origina la vida.

La definición del tacuazín y del coyote como Junajpu hacen referencia al contexto humano de actuación, ya que se trata de un nombre calendárico, "uno-cazador"; de *jun*, "numeral uno", y *ajpu*, décimo día del calendario k'iche', que corresponde a *ahau* del calendario yucateco y a *xochitl* del calendario mexica<sup>8</sup>. El día está vinculado con la fuerza y la sabiduría de los señores, pero al mismo tiempo se relaciona con el eclipse solar y lunar, además de ser un signo de fertilidad.<sup>9</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> *PV*, p. 32.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> D. Guarchaj, comunicación personal.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> W. Ong, *op. cit.*, pp. 42-50.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Chol kin, 20 nawales, op. cit.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ibídem.

Cabe señalar también que la cerbatana que los gemelos usan para cazar podría remitir al soplo divino de los rayos solares. <sup>10</sup> Junajpu alude entonces a la connotación a la vez humana y astral del tacuazín y del coyote. Este último animal representa la formación de la muerte y del invierno en las tradiciones indígenas de Norteamérica, manifestando una capacidad antagonista a la energía solar. <sup>11</sup> Ésta se refleja en la relación del signo calendárico k'iche' con los eclipses y con la muerte del sol. Entonces, se puede considerar a Junajpu Coyote como el dios masculino de la noche, <sup>12</sup> posiblemente en el momento en que se pone el astro solar.

También el tacuazín o tlacuache tiene una connotación sagrada, asociada a los cuatro rumbos terrestres como Bacabes. <sup>13</sup> Vinculado él también con el sol, es la representación del crepúsculo matutino. <sup>14</sup> Efectivamente, sus peculiaridades anatómicas hacen del marsupial un símbolo de fertilidad y de regeneración, puesto que la hembra tiene dos úteros y el macho el pene bífido. <sup>15</sup> Además, el animal se caracteriza por la regeneración vital a través de su marsupio. La gestación dura trece días, así como trece son sus pezones y la cría que puede alimentar, encarnando el simbolismo celeste del numeral sagrado para los mayas. <sup>16</sup>

En muchos mitos mesoamericanos y panamericanos, el tacuazín o tlacuache es un ser sagrado civilizador e intermediario entre los dioses y los hombres, ya que ha difundido el fuego y los cultivos agrícolas entre las generaciones humanas. El tacuazín aparece también en otro paso de la obra, con la misma asociación solar vinculada con el amanecer. El animal oscurece la bóveda celeste de Xib'alb'a, permitiendo la creación de la falsa cabeza de Junajpu. Interviene de esta forma en los ritmos temporales, haciendo volver la oscuridad en el cielo del amanecer.

[...]
Así, pues, quería amanecer
se enrojeció la raíz del cielo.
-"Tizna, viejo"- Le fue dicho al tacuazín
-"Bien"- Dijo el viejo cuando estaba tiznando.
así, pues, cuando estaba oscureciendo.
Cuatro veces tiznó el viejo.
Tizna el tacuazín- dice la gente hoy.
Solamente pues el rojo
el azul se concluía
cuando fue sembrada su esencia. (párr. 35)<sup>18</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> M. Rivera Dorado, "Símbolos del Popol Vuh", op. cit., p. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, pp. 333-334.

<sup>12</sup> M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> *Ibídem*, p. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> A. López Austin, Los mitos del tlacuache, op. cit., p. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> *Ibídem*, p. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> M. I. Nájera, "Sobre el carácter naturista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", op. cit., p. 1344.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> C. Lévi-Strauss, Lo crudo y lo cocido, op. cit., pp. 167-185.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> PV, p. 104.

Por esta razón, el tacuazín parece ser la representación de la energía sagrada y luminosa del sol, que sale desde las entrañas de la tierra determinando un control entre una etapa cronológica y la siguiente. En cuanto bacab, el animal participa en las destrucciones cósmicas y es el responsable de los diluvios en el *Chilam Balam de Chumayel*. <sup>19</sup> Se enfatiza de esta forma su función como creador y destructor de la vida, o sea instaurador del movimiento cíclico. Cabe mencionar también que la asociación del tacuazín y del coyote con el nombre de Junajpu subraya las implicaciones solares de estos dioses, ya que Junajpu se trasforma en deidad astral en el mito central del Popol Vuh.

Por otro lado, las características simbólicas del tacuazín y del coyote connotan a los dioses creadores por su complementariedad, ya que el primero representa la transición del día a la noche, mientras que el segundo indica el paso de la noche al día. Asimismo, el coyote encarna el principio creador masculino, mientras que el tacuazín o tlacuache la fecundidad del principio femenino.<sup>20</sup> Por esto, los dos animales sagrados se complementan recíprocamente, aludiendo a la pareja primigenia creadora de la vida del cosmos. Los atributos animales ayudan a comprender la capacidad de regeneración cíclica de las fuerzas sagradas y la imposición de un ritmo circular en la formación del universo. Los elementos zoomorfos de las deidades aluden a la fuerza solar del amanecer y del ocaso, que fertiliza la tierra recién formada en el acto cosmogónico.

El equilibrio complementario entre elementos masculinos y femeninos sigue en los sucesivos atributos zoomorfos de los dioses creadores, como Nim Aq, Gran jabalí, y Nima Sis, Gran pizote. El jabalí blanco es un animal sagrado en muchas tradiciones. Representa la espiritualidad, la sexualidad y el ámbito silvestre en que vive.<sup>21</sup> El animal tiene un carácter primordial y marca la sucesión de las etapas cronológicas y la evolución cíclica desde los tiempos primigenios.<sup>22</sup> El color blanco podría ser una alusión a la mayor edad de los abuelos divinos, pero también podría referirse a la dimensión celeste de los dos animales. El blanco, en efecto, parecer asociarse al norte y al espacio aéreo, contrapuesto a la sustancia telúrica amarilla relacionada con el sur. 23

El jabalí es una manifestación de energía masculina sagrada, que permite la fertilidad de la tierra. De la misma manera, el pizote es una expresión del principio femenino de gestación, como diosa madre y abuela del alba.<sup>24</sup> Encontramos también en este caso una fuerza luminosa que marca la transición entre una etapa temporal y la siguiente. Se trata del principio vital que permite la creación a partir de la oscuridad de la noche y la regeneración del día. La definición zoomorfa de la

<sup>19</sup> M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., p. 167; Libro de Chilam Balam de Chumayel, op. cit., p. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> M. I. Nájera, "Sobre el carácter naturista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", *op. cit.*, p. 1344.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, pp. 272-273.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> S. Salgado Ruelas, op. cit., p. 84.

pareja creadora se encuentra incluso en el episodio de las luchas de los gemelos contra Wuqub' Kaqix, en donde los abuelos que intervienen para recuperar el brazo de Junajpu se presentan como Saqi Nim Aq/ Saqi Nima Sis, "Gran Jabalí Blanco/ Gran Pizote Blanco".

[...] en verdad era blanco el pelo de este abuelo con una abuela, pues, en verdad era humilde la abuela solamente encorvados como hombres ancianos Saqi Nim Aq, el nombre del abuelo Sagi Nima Sis, el nombre de la abuela. (párr. 12)<sup>25</sup>

En este caso, los dioses primigenios oponen su carácter solar a la falacia de la guacamaya, decretando su destrucción y el paso hacia el surgimiento del verdadero astro. El valor solar de los animales citados me parece significativo en la caracterización del principio sagrado creador, como coyote, tacuazín, pizote y jabalí. Los animales, en efecto, representan aspectos complementarios de la energía celeste, que regenera la tierra recién levantada desde la extensión acuática. Es importante subrayar que los dioses aludidos no se identifican con el principio solar en sentido estricto, sino con la fuerza de regeneración del alba y del atardecer, marcada por la transición del día y de la noche. Se trata de una luz que precede el sol y acompaña el ocaso, manifestándose como energía luminosa que decreta el movimiento y la transformación entre las etapas cronológicas.

De esta forma, los atributos zoomorfos aluden a un principio renovador de la deidad solar. Podemos decir que los dioses creadores encarnan un principio cronológico previo al nacimiento del astro solar, que permite la renovación cíclica del universo en cada etapa cosmogónica.

La manifestación del carácter temporal de los animales mencionados podría ser un rastro de un antiguo culto solar asociado a los orígenes de la vida. <sup>26</sup> Con la evolución agrícola de la sociedad maya, la deidad solar se ha desplazado desde un papel de deus otiosus hacia funciones concretas y activas en la subsistencia agraria de la sociedad. Este recorrido desde la creación cósmica hacia la intervención en el desarrollo cultural de los hombres de maíz ha dejado, a mi parecer, huellas en el peculiar valor solar de los dioses primigenios. Se trata de una marca temporal de evolución, que regenera constantemente la tierra preparándola para el nacimiento del sol y de la verdadera humanidad. Todos los animales mencionados expresan un simbolismo peculiar, asociado a la transformación desde una etapa a la siguiente, o mejor dicho desde una condición oscura a otra luminosa. Esta caracterización no me parece casual, sino relacionada con el papel regenerador de los movimientos cosmogónicos.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> M. I. Nájera, "Sobre el carácter naturista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", *op. cit.*, p. 1345.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., pp. 126-129.

Hay que recordar, también, que la formación del universo del *Popol Vuh* se verifica precisamente gracias al movimiento de las aguas que se retiran de la extensión telúrica. Los dioses creadores encarnan el dinamismo entre el cielo y la tierra y el paso desde una condición indistinta, oscura y caótica, a otra diurna y ordenada. Las deidades primigenias, en efecto, no crean el universo *ex nihilo*, ni fecundan concretamente las tierras para la formación de la vida, sino que activan una serie de procesos cíclicos de creación, destrucción y regeneración.

El coyote, el tacuazín, el pizote y el jabalí representan el movimiento perpetuo de renovación de la vida, determinando la instauración del tiempo cíclico y connotando la fuerza sagrada como un principio de regeneración cósmica. Además, por sus hábitos decodificados por la experiencia humana, se presentan como la clave de interpretación de las energías divinas en la formación del mundo. A la luz de estas consideraciones, podemos observar que según el *Popol Vuh* la vida cósmica se origina por la instauración del movimiento entre el atardecer y la noche, la oscuridad y el alba.

Conforme a la concepción cronológica circular de los mayas, el universo se forma por medio de etapas sucesivas de creación, destrucción y regeneración. La luz pre y post solar, representada por el coyote, el tacuazín, el pizote y el jabalí, activa el movimiento y la renovación cíclica del cosmos. La connotación animal encarna perfectamente la regeneración, ya que los mamíferos expresan el paradigma de la renovación de la vida por medio de sus propias entrañas. Los atributos animales de los dioses creadores no manifiestan, entonces, el principio solar fecundante, diurno y masculino, que se realizará después del rito iniciático de los gemelos. En este caso, se trata más bien de la fuerza solar como generadora de movimiento y equilibrio, de la compenetración entre las energías diurnas del cielo y nocturnas de la tierra. Los animales realizan en su simbolismo el dinamismo propio del dios solar entre las etapas cronológicas, representando la vida cósmica como la instauración de una lucha entre contrarios.

# 5.2. La serpiente, la vida y el tiempo

Además de los animales mencionados, la instauración de la vida se verifica por la intervención de otra deidad creadora, que sintetiza en su connotación zoomorfa el movimiento y la regeneración constante. Se trata de Q'ukumatz, dragón cósmico y serpiente emplumada.

```
[...]
solamente Tzakol
B'itol
Tepew
Q'ukumatz
Alom
K'ajolom está en el agua clara
está envuelto en plumas de quetzal
```

en plumas de ranchón, por esto el nombre de Q'ukumatz.

son de gran conocimiento son de gran pensamiento sus esencias. (párr. 4)<sup>27</sup>

El dios creador está envuelto en las plumas del quetzal y del ranchón, pájaros de plumaje verde muy preciado. Las plumas son una representación acuática y aluden a la fertilidad de las aguas. En la plástica prehispánica, efectivamente, están representadas por volutas o bolitas que indican también el jade, el agua o la sangre, sustancias sagradas que fertilizan la materia telúrica.<sup>28</sup>

En los mitos de creación de los dioses nahuas, éstos nacen a menudo porque sus madres ingieren o entran en contacto con cuentas de jade o plumas, como en el caso del nacimiento de Huitzilopochtli que se debe a la interacción de una bola de plumas con el seno materno.<sup>29</sup> Resultan claras las implicaciones acuáticas y sagradas de las plumas, así como la sangre y el jade representan lo precioso<sup>30</sup>.

Sin embargo, a mi parecer aquí las plumas no aluden sólo a las aguas celestes, sino, a las aguas telúricas de la creación. Se trata de un elemento uranio y ctónico a la vez, que fertiliza todo el cosmos con su capacidad purificadora y fecundante. El quetzal se asocia a la energía vital, presidiendo los nacimientos y los retoños de las plantas.<sup>31</sup> Las plumas de Q'ukumatz desempeñan un doble papel en el paso citado. Por un lado forman parte de las características zoomorfas del dios creador, connotándolo por su función central en el equilibrio cósmico. El color verde del quetzal y de la serpiente, en efecto, indica el centro del universo<sup>32</sup>, enfatizando su capacidad de comunicación y su papel de fertilización universal<sup>33</sup>.

Por otro lado, las plumas con que está envuelto el dios manifiestan una función específica en el acto cosmogónico, ya que encarnan el poder sagrado de las aguas primigenias. Podemos decir que el agua que cubre la superficie terrestre es una emanación misma de las plumas de Q'ukumatz, que extiende sobre el cosmos su fuerza de fecundación. Por esta razón, las plumas que rodean a los dioses creadores aluden a la sustancia primigenia que origina la vida, presentándose como encarnación de esta misma energía. Este elemento zoomorfo es representativo de la doble naturaleza celeste y terrestre de la sustancia vital, ya que por el color verde del agua y la naturaleza urania del pájaro representa perfectamente la compenetración entre contrarios. La presencia de las plumas en el cosmos de los orígenes aclara el papel creador del dios, que con su sola emanación empapa de sustancia vital la materia universal.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> PV, p. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., p. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> B. de Sahagún, *op. cit.*, p. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> M. de la Garza, "La religión. Los dioses, el mundo y el hombre", *op. cit.*, p. 202.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, op. cit., p. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 61-66.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., p. 153

Los atributos animales de Q'ukumatz no se acaban claramente con las plumas, ya que el poder de fertilidad cíclica le deriva también de su naturaleza serpentina. Es sabido que el nombre del dios hace referencia precisamente a la composición múltiple de su esencia sagrada, de *q'uq'*, "quetzal" y *kumatz*, "serpiente". <sup>34</sup> El estudio del simbolismo de este último animal resulta fundamental para comprender la concepción maya de la vida cósmica y la manifestación de energías latentes en el caos primigenio.

El animal se encuentra en los orígenes de la vida en muchas culturas, encarnando un conjunto arquetípico vinculado con el frío y la noche pre-formal. En su configuración sin miembros, en movimiento perpetuo, la serpiente representa la multiplicidad primordial que desaparece y renace constantemente, o sea el potencial vital del que derivan todas las manifestaciones naturales, el principio mismo de la vida y el poder vivificante de lo sagrado. La serpiente contiene también la duplicidad sexual, es fálica y matricial al mismo tiempo, presentándose como ser andrógino. Por esto, encarna perfectamente en la cosmogonía k'iche' el principio primigenio que produce la vida.

Este animal está asociado también a la gemelaridad y a la duplicidad, entendida como unión de los contrarios o como equilibrio entre la vida y la muerte, el nacimiento y la regeneración.<sup>37</sup> La serpiente, en efecto, representa la autofecundación y la creación de la vida desde la muerte. Encarna la sustancia primordial de donde deriva todo y a donde regresa todo. En este proceso dialéctico y autogenerativo, podemos encontrar la expresión del principio cronológico maya, encarnado en las espiras de la serpiente y en el paso de una condición a la siguiente. Este aspecto me parece sumamente representativo de la concepción k'iche' de los orígenes de la vida, entendida no sólo como revelación de energías sagradas, sino sobre todo como movimiento y tiempo. La connotación cronológica de la serpiente acomuna el animal a los otros dioses creadores zoomorfos, representando el verdadero principio vital de la cosmogonía k'iche'.

Lo que origina la vida cósmica, en efecto, es el tiempo y la sucesión de las etapas generacionales encarnadas cabalmente por las espiras de la serpiente y su movimiento circular alrededor de sí misma. Por consiguiente, se puede considerar al animal como una imagen del tiempo cíclico y del proceso regenerativo de la vida del universo. En esto, la serpiente expresa el principio vital del cosmos y su capacidad de autogeneración.

La presencia del dios determina por contacto el movimiento entre la vida y la muerte. De esto se deduce que entre los mayas existía una idea bastante compleja y con un sumo grado de

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., pp. 144 y 311.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, vol. 2, p. 359.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> M. de la Garza, "El dragón, símbolo por excelencia de la vida y la muerte entre los mayas", *op. cit.*, p. 179.

abstracción del concepto de vida y de muerte. Éstas se conciben como energías temporales cíclicas paralelas, desde cuyo contraste los seres naturales pasan desde una condición a la siguiente, o sea que se someten a una dimensión cronológica.

La cosmogonía del *Popol Vuh* refleja el proceso de instauración de la vida en todos los seres naturales. Se trata de la transformación desde la materia indistinta y caótica a un orden binario, o sea a la sucesión vida-muerte, día-noche. La evolución desde la condición potencial a la expresión vital está representada en el acto cosmogónico por la salida de las aguas de la creación. La irrupción de la tierra sobre el mar primordial produce el contacto entre la superficie terrestre y el cielo. Esto puede indicar muy bien el valor de la vida animal, vegetal y humana como una salida desde lo indiferenciado a la condición dual del universo.

El movimiento que activa el equilibrio dual a mi parecer expresa un claro carácter cronológico, ya que con la instauración de la vida del cosmos se verifica un proceso de regeneración constante. De esta forma, el universo asume en sí la vida y la muerte como dos etapas temporales sucesivas, alejándose de la condición indistinta y homogénea de los orígenes. Podemos decir que con la salida desde el mar caótico, el universo conoce el concepto de tiempo y por esto desarrolla la vida. Se puede deducir, entonces, que la energía vital encarnada en la imagen serpentina coincide esencialmente con el principio cronológico.

El animal se asocia en muchas culturas con el árbol por su forma lineal, su unidad múltiple, el color verde y la elevación que implica. También en este simbolismo, se pueden reconocer las implicaciones cronológicas de la serpiente, ya que, junto a la vegetación, encarna la evolución cíclica y la regeneración. El ofidio, entonces, aun en su connotación vegetal, manifiesta el principio vital y temporal, ya que en su valor dual contiene en sí la vida, la muerte y la autogeneración. El reptil, entonces, es una expresión sagrada múltiple y compleja en el *Popol Vuh*. Se presenta como manifestación telúrica relacionada con el vientre materno y la sustancia terrestre antagonista de la energía solar. Asimismo, es una manifestación celeste vinculada con la luna y la fecundidad femenina del universo. En muchas manifestaciones plásticas prehispánicas, en efecto, la diosa madre se asocia a la luna y a la serpiente, enfatizando la capacidad creativa y la regeneración. La diosa

Me parece importante subrayar también las connotaciones lunares de este animal, puesto que la luna tiene un claro carácter cronológico. Efectivamente, el tiempo cíclico y la concepción cosmogónica de las sucesivas creaciones y destrucciones tienen raíces lunares basadas en la periodicidad de las fases del astro en el cielo nocturno.<sup>42</sup>

<sup>39</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, p. 363.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> G. E. Cirlot, *op. cit.*, pp. 274-275.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, *op. cit.*, p. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., p. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., p. 68.

La luna es la forma primigenia de medición de las actividades concretas de la humanidad, que da sentido a los fenómenos cósmicos como la lluvia, las mareas y la vegetación, pero también humanos, como la menstruación. La luna representa para los hombres la realización de un tiempo "vivo". La relación de la luna con la medida del tiempo significa mucho más que división en etapas cronológicas constantes; significa también el paso de lo caótico a lo regular; la evolución de las manifestaciones heterogéneas hacia una realidad ordenada por reglas cíclicas y constantes. La medición implica una activación de los elementos vitales pertinentes al desarrollo cósmico. Por esto, a través de su simbolismo lunar, la serpiente sagrada de los orígenes actúa una vitalización de los gérmenes latentes, confiriéndoles un ritmo, un orden y un sentido, o sea que transforma la materia caótica en energía vital.

Es sumamente interesante la connotación lunar y temporal del dios creador del mito k'iche', ya que éste se configura como fuerza sagrada complementaria al nacimiento del sol. En esta función paralela a la energía solar, podemos observar una continuidad con os otros dioses zoomorfos de la creación: el tacuazín, el coyote, el pizote y el jabalí. Todos estos animales manifiestan en el texto un carácter luminoso, asociado a las fases de transición de una etapa a la siguiente. Encarnan la manifestación y el ocaso del sol, el paso de la luz a la oscuridad, la transición de la vida a la muerte. Por esto, la relación de los dioses con la serpiente aclara la función común de la energía divina como activadora de los gérmenes presentes en la materia.

En esta perspectiva, el nacimiento del sol después del rito de transición de los gemelos se configura como una fase complementaria de la cosmogonía, en que se superpone al ritmo cronológico "vivo" y concreto de la luna. El universo de los orígenes, antes de la primera aurora, no es necesariamente un cosmos inacabado e inestable, sino una etapa previa a la culturalización que representa el astro solar. La creación del sol, en efecto, sirve como transición hacia la verdadera antropogonía.

Si bien es cierto que la luna surge por la metamorfosis de uno de los dos gemelos en el mito central del *Popol Vuh*, las connotaciones lunares están presentes ya desde el principio de la creación. Se trata a mi parecer de dos funciones distintas de la luna, basadas en dos ciclos temporales autónomos. Las implicaciones lunares de la serpiente emplumada y de la fuerza divina primigenia, en efecto, aluden a las fases de crecimiento, plenitud, decadencia y muerte del astro, con un claro paralelismo con el recorrido humano. La luna, en esta perspectiva, es la imagen más inmediata de la existencia de todas las formas naturales, del hombre, de los animales y de la vegetación. <sup>45</sup> Por esto encarna el principio temporal que determina las fases vitales del individuo y

\_

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., pp. 150-151.

<sup>44</sup> Ibídem

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> *Ibídem*, p. 150.

de todo el universo. La serpiente emplumada y los otros dioses zoomorfos determinan el desarrollo de la vida cósmica en virtud de su carácter cronológico y cíclico, encarnado en la energía lunar.

Por otro lado, la transformación de uno de los dos gemelos en luna alude a otro ciclo cronológico, o sea a la presencia dinámica del día y de la noche. Se hace referencia al recorrido y a la presencia visible de la luna desde el atardecer hasta el amanecer, con un ritmo constante y diario. La subida al cielo de los gemelos, entonces, no determina las fases de crecimiento, plenitud, decadencia y muerte del universo, sino su carácter dual y complementario. Con el nacimiento del sol, la luna adquiere una nueva connotación, como aspecto nocturno, femenino, telúrico y mortífero del cosmos. Podemos decir que el rito iniciático de los gemelos profundiza el simbolismo lunar, pero no lo contrasta ni lo anula. Se trata de la superposición de una dimensión dual astronómica, sobre el ritmo concreto de la existencia humana.

La concepción de la energía creadora como movimiento y tiempo declara la naturaleza abstracta y espiritual de la vida del universo. Se desprende la función demiúrgica de los dioses creadores, que actúan sobre una materia preexistente, pero inerte e indiferenciada. La acción de los dioses zoomorfos consiste precisamente en la realización de un orden que dé un sentido a cada elemento natural. La vida se concibe entonces como la activación de una función y de una correlación ordenada y pertinente con las otras manifestaciones vitales.

Se puede deducir, entonces, que, según el Popol Vuh, la vida es una condición relacional dinámica. Otro aspecto interesante es que la vida no coincide con la materia, sino que se forma por la interrelación de sus partes. La materia es preexistente a la vida y la vida perdura después de la destrucción de la materia. Esto nos permite comprender el nivel de abstracción alcanzado por el pensamiento maya. Efectivamente, en el Popol Vuh se expresa una concepción espiritual de la existencia del hombre y del cosmos, vista como interrelación dinámica y cronológica de los componentes materiales. Lo que activa la vida y trasforma la materia caótica en relaciones vitales es la energía sagrada de los dioses, del tiempo y del movimiento entre fuerzas complementarias.

La serpiente sagrada en los orígenes del cosmos k'iche' manifiesta su multiplicidad simbólica también en las plumas de quetzal y ranchón que la envuelven. El dios se presenta como dragón cósmico, o sea la encarnación de distintas energías sagradas e imagen de la fertilidad del universo. 46 Dios ambivalente, manifiesta el principio activo demiúrgico, la energía divina y el impulso espiritual. 47 Las diferentes componentes del dragón, terrestre y celeste a la vez, lo hace una imagen de lo animal por excelencia. 48 Q'ukumatz contiene en sí la vida y la muerte, proponiéndose como vehículo de transición y síntesis del movimiento temporal.

 <sup>&</sup>lt;sup>46</sup> M. de la Garza, "El dragón, símbolo por excelencia de la vida y la muerte entre los mayas", *op. cit.*, pp. 179-180.
 <sup>47</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, p. 394.
 <sup>48</sup> J. E. Cirlot, *op. cit.*, p. 82.

En su función creadora, se relaciona con Juraqan, Uk'ux Kaj/ Uk'ux Ulew, "corazón del cielo/ corazón de la tierra", Kaqulja Juraqan, "Rayo Juraqan", Ch'ipi Kaqulja, "Rayo pequeño", y Raxa Kaqulja, "Rayo verde". 49 Las definiciones de Juraqan como rayo subrayan sus implicaciones lunares. El rayo, en efecto, en distintas culturas se asocia al dragón, a la serpiente y a la luna, sobre todo en su carácter cíclico y cambiante. 50 El color verde del rayo, además, alude al centro cósmico y a la materia acuática en la que están sumergidos los seres divinos. Juraqan se presenta como otra manifestación de la energía primigenia de vida, centro del movimiento cósmico a partir de su única pierna. La confluencia entre las imágenes simbólicas de la serpiente emplumada y del dios K en los contextos plásticos prehispánicos atestigua la continuidad entre los dos principios vitales y una coparticipación en la energía cronológica y cíclica de la luna. 51

Cabe señalar también que el rayo y Juraqan se asocian a las aguas celestes, profundizando el valor fecundante de la serpiente sagrada. Los seres que existen en los orígenes del mundo k'iche' se configuran, entonces, como las expresiones cambiantes de una única fuerza divina, o sea la energía vital, la fertilidad del cosmos, los ciclos cronológicos y el impulso a la regeneración. Los dioses zoomorfos analizados en este apartado se revelan como expresiones de una deidad suprema que crea el tiempo y la vida. Los atributos animales tienen una función específica en la lógica narrativa, ya que connotan a la energía divina por sus distintas implicaciones simbólicas.

De esta forma, el dios primigenio adquiere una dimensión dinámica y polisémica, fuente de vida y de muerte, movimiento y cambio, fertilidad celeste y telúrica, acuática y matricial. Me parece importante subrayar que todas estas manifestaciones animales se relacionan, de una o de otra forma, con el simbolismo astral, lunar y pre-solar, o sea con el principio cronológico cíclico y vivo. Aun los animales asociados a las luces del amanecer y del ocaso encarnan el principio lunar en su oposición al sol diurno, masculino y seco. Por esto, los elementos zoomorfos sugieren las implicaciones espirituales, temporales y al mismo tiempo naturales de la energía sagrada. A través de las manifestaciones animales, el hombre puede participar en la vida del universo, vivir la cosmogonía como una renovación de su historia y reconocer el principio vital universal en los ritmos de su propia existencia.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Cf. Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, *op. cit.*, p. 199; P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, pp. 128 y 321.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 396; M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., p. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> M. de la Garza, "El dragón, símbolo por excelencia de la vida y la muerte entre los mayas", *op. cit.*, pp. 193-194.

#### 5.3. La primera generación de animales

De la primera generación de animales ya se ha hablado en el primer capítulo. Sin embargo, me parece importante señalar aquí la precisa connotación simbólica de estos seres en las dinámicas de la cosmogonía k'iche'.

Entonces pensaron en los animales de las montañas los guardianes de los bosques todas las criaturas de las montañas los venados pájaros pumas jaguares serpientes víboras cantiles los guardianes de los bejucos. (párr. 6)<sup>53</sup>

Estos animales forman la prima generación no humana o sea que se caracterizan por su valor natural y extra-social. Efectivamente, los dioses los destinan a los barrancos, las vegas de los ríos, las ramas de los árboles y de los bejucos, como espacios opuestos a la dimensión cultural de los cultivos y de las áreas urbanas. La función de los animales radica precisamente en su carácter natural, punto de contacto entre los hombres y el espacio ajeno a su comunidad. Se revelan como manifestación de lo sagrado que el hombre no logra alcanzar pero que puede percibir a través de sus hábitos extraordinarios.

Por esto, es fundamental el carácter bivalente de la serpiente, el venado, el pájaro y el jaguar. Por un lado, comparten con el hombre algunas características vitales, la respiración, la reproducción sexual, la alimentación, el movimiento, el nacimiento y la muerte; por otro, poseen peculiaridades distintas, naturales y divinas a la vez. La presencia de los animales en los espacios silvestres garantiza una decodificación de la diversidad por parte de la comunidad y asegura el contacto con la dimensión sagrada de la naturaleza.

La creación de los animales, entonces, se presta a una doble lectura. Representa en primer lugar un acercamiento a los hombres de maíz, o sea un puente de contacto entre los dioses y la generación humana todavía por crear. La formación de estos seres se configura como una metáfora espacial y temporal, o sea como la apertura de un cauce intermedio entre la dimensión divina y la humana.

Por otro lado, los animales sacralizan el espacio en que vivirán los hombres de maíz, canalizan las energías sagradas en sus valores excepcionales y proporcionan el sustentamiento mismo de la humanidad. Con la creación de la primera generación animal, los dioses inauguran una nueva etapa de la antropogonía, o sea la creación de un cosmos apto a recibir y sostener a los

hombres. Aquí se activa la cadena alimenticia, que encontrará un desarrollo en la asignación de la comida de los sucesivos episodios. Evidentemente, se toca un punto central en la organización mítica del espacio o sea el control de los recursos alimenticios.

La creación de los animales supera en su simbolismo múltiple la expresión del carácter falible de los dioses creadores. Se trata, más bien, de la revelación de la sacralidad del mundo y de su carácter natural. Los animales se pueden considerar como expresión del espacio sagrado en el que viven. En efecto, los barrancos y las vegas de los ríos, donde demoran venados, jaguares, pumas y serpientes, representan las hendeduras de la tierra que facilitan la comunicación con la sustancia sagrada y la fertilidad femenina. De la misma manera, las ramas de los árboles y de los bejucos están en contacto con la materia celeste, representando un cauce de contacto con la fertilidad del cielo y del elemento masculino. Los animales silvestres encarnan estas mismas energías sagradas y las trasmiten a los hombres que entran en contacto con ellos de forma concreta o simbólica.

La creación de los animales se puede considerar como una prosecución de la geogonía o sea como la creación de seres que manifiestan la sacralidad del espacio. El contexto silvestre de su actuación es representativo de su función mediadora. Si la milpa representa el cuerpo del hombre, de la misma manera los lugares salvajes son una expresión de la vida animal, con una correspondencia biunívoca entre contexto natural y expresión zoomorfa.

Me parece importante señalar que en realidad no se verifica una dicotomía rígida entre la dimensión natural y cultural, ya que los animales se encargan de los contactos entre ambas dimensiones. Por estas razones, la formación de venados, pumas, jaguares, serpientes y pájaros tiene un valor específico en la cosmogonía, puesto que por un lado permite un acercamiento a la futura humanidad por parte de los dioses, por otro hace del espacio recién creado un organismo significativo para los hombres.

Todos los animales mencionados en la primera creación, los pájaros, los venados, los pumas, los jaguares, las serpientes, las víboras y los cantiles, pertenecen a los lugares silvestres donde normalmente el hombre no tiene acceso. Esto reafirma su carácter sobrehumano o, en esta perspectiva, no-humano. Además, todos son animales sagrados, expresión de energías divinas. Al simbolismo de la serpiente ya he dedicado el apartado anterior. Podemos observar brevemente que se hace referencia a tres tipos de culebras con características parecidas, vinculadas con la luna y la fertilidad del cosmos.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> PV, p. 27.

De la misma manera, los pájaros representan la sacralidad del cielo, sitio por excelencia de lo sagrado. Son conocidas las implicaciones solares de los venados, de los jaguares y de los pumas posiblemente en este caso con un valor nocturno. El venado, en efecto, parece manifestar en este contexto una naturaleza lunar o solar nocturna, puesto que se asocia a los barrancos y las vegas de los ríos, o sea a las aguas telúricas. Además, el animal aparece en varios difrasismos antitéticos con el pájaro, ser celeste y manifestación de energías diurnas y masculinas. Los pumas, los jaguares y los venados, en efecto, se asocian a los bosques y las fracturas de la superficie terrestre, o sea a las regiones oscuras y telúricas.

Asimismo, el jaguar y el puma representan lo caótico y lo irracional, proponiéndose como fuerza antagonista de la humanidad. <sup>56</sup> En efecto, con el nacimiento del primer sol, estos animales junto a las serpientes se convierten en piedras, o sea que se institucionaliza su culto. La desnaturalización de los pumas, jaguares y serpientes subraya su fuerza opuesta a la energía solar diurna, sugiriendo la función del sol como instrumento cultural.

A la luz de estas consideraciones, podemos apreciar el carácter sagrado, anti-humano y natural de los primeros animales. Ya que el sol ofrece al hombre los elementos culturales para interactuar con el ambiente, el sol puede ser considerado como un símbolo de la humanidad de maíz o, mejor dicho, de la historia de su humanidad. De esta forma, se puede observar el carácter telúrico, lunar y solar nocturno de la serpiente, el jaguar, el venado y el puma, que encarnan las fuerzas ctónicas opuestas al sol diurno y cultural de los hombres. Al mismo tiempo, el pájaro manifiesta la energía celeste necesaria para el equilibrio del mundo, trasformando la zoogonía en una manifestación del valor sagrado de todo el universo.

#### 5.4. Los dioses zoomorfos del cosmos en evolución

La relación entre el mundo animal y los dioses no se acaba en los atributos zoomorfos de los seres creadores. En el cosmos en evolución aparecen varias deidades animales, como Wuqub' Kaqix, Siete Guacamaya, y Sipakna, lagarto telúrico. También en este caso, el simbolismo de la guacamaya y del lagarto ha sido discutido en los apartados anteriores, así que vuelvo aquí sólo para subrayar la poliforme manifestación de lo sagrado en las representaciones animales del *Popol Vuh*.

La guacamaya es una representación del fuego celeste en su carácter nefasto y voluble,<sup>57</sup> que se contrapone al sol diurno, generador del tiempo calendárico. Se puede observar una primera distinción entre el falso sol de la guacamaya y la verdadera deidad solar. El primero se caracteriza

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 128.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> *Ibídem*, pp. 122 y 132.

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Ibídem, p. 132; C. Valverde, B'alam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo, op. cit., pp. 156-159.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, op. cit., pp. 50-51.

por la homogeneidad y el aislamiento, mientras que el sol de la verdadera humanidad se presenta como la contraparte de la energía lunar, o sea como un concepto dinámico y en constante equilibrio. Por esta razón, el sol puede generar el tiempo cronológico, mientras que la guacamaya se configura como un ser autorreferencial, que se agota en su misma apariencia.

Siete Guacamaya podría estar vinculado con una fase específica del recorrido solar, el momento solsticial, como sugieren Chevalier y Gheerbrant, o como guía de los muertos en otras tradiciones americanas.<sup>58</sup> Lo importante es su carácter incompleto, que lo convierte en un dios inestable, destinado a la muerte y a la transformación en otras energías.

Hay que recordar que a pesar de su valor negativo en el episodio del *Popol Vuh* Wuqub' Kaqix expresa un valor sagrado celeste, ya que las plumas de la guacamaya aluden a la energía masculina y al calor solar. En esto se puede observar la peculiar concepción maya de lo sagrado, o sea un movimiento entre energías complementarias y contrastantes, nefastas y vitales, falibles, "ociosas" y activas, dinámicas y en evolución constante. La guacamaya alude a un aspecto específico del sol y como tal representa una energía fundamental en la vida del hombre. Sin embargo, si el valor sagrado de Wuqub' Kaqix le deriva de su carácter animal, éste resulta ser parcial. Efectivamente, el dios se compone también de piedras verdes, metal, esmeraldas y joyas, que determinan su aspecto exterior. Creo que precisamente en esto consiste su marginalidad, o sea en una naturaleza animal incompleta y ficticia.

Las piedras verdes, el metal y las joyas pueden ser un símbolo de energía vital, como el jade, pero no contienen esta misma energía. La substitución de los dientes de jade con granos de maíz indica la relación simbólica que la cultura maya reconoce entre los dos objetos. Es común la costumbre desde la época prehispánica de alimentar a los difuntos con cuentitas de jade o piedras, que transmiten el alimento sagrado al más allá. Sin embargo, la muerte de Siete Guacamaya se verifica precisamente por este reemplazo, atestiguando su carácter ficticio y antinatural. Las joyas se convierten en una señal de su valor incompleto, en equilibrio entre dos mundos: el animal y el mineral, el celeste y el acuático del jade. Por esto, los atributos animales de Wuqub' Kaqix no connotan a todo el personaje, sino sólo a una parte de su función, declarando su marginalidad y su valor híbrido destinado a la muerte y a la regeneración.

El mismo destino caracteriza a Sipakna, el primer hijo de Wuqub' Kaqix. Es un dios telúrico representado por el caimán, ya que *cipac(tli)* en náhuatl significa "lagarto, caimán" animal

-

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> A. Ruz, Costumbres funerarias de los antiguos mayas, op. cit., p. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> L. Campbell, *op. cit.*, p. 85; M. Ilia Nájera, "Sobre le carácter naturalista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", *op. cit.*, p. 1349.

asociado a la tierra y al sostén del mundo, según la cosmovisión mesoamericana<sup>61</sup>. El atributo animal del ser primigenio lo relaciona con las aguas telúricas y la fertilidad de la parte femenina y nocturna del cosmos. En efecto, vive cerca de los ríos y se alimenta de cangrejos y peces.

Como su padre, es un ser en equilibrio entre distintas condiciones, acuática y terrestre; cruza diferentes espacios y produce el nacimiento de las montañas, o sea los puntos de acceso a la sustancia celeste. Precisamente por sus características zoomorfas, también en este caso su derrota ocurre por una violación de sus costumbres animales. Los gemelos le fabrican un cangrejo vegetal y mineral, o sea un elemento híbrido. La búsqueda de este alimento provoca la substitución de sus hábitos alimenticios animales con otros que no forman parte de su mundo. Su muerte es el resultado de la ruptura de su cadena alimenticia habitual y de un cambio en el equilibrio vital del lagarto.

Por su poder excepcional, no contrastado todavía por energías celestes complementarias, Sipakna tiene que asimilarse a la sustancia telúrica, neutralizando su poder nefasto. Representa las fuerzas caóticas de los orígenes que los gemelos astrales someten a un orden y a una finalidad específica. Por esto, más que de total destrucción, sería más correcto hablar de renovación de la energía terrestre del caimán, en un regreso *post mortem* a las entrañas de la tierra. En este lugar, el caimán se convierte en el símbolo mismo de la fuerza generadora de la tierra.

También en este episodio, los atributos animales del personaje lo connotan como ser sagrado, nefasto creador y destructor del orden del mundo, representación de las fuerzas cosmogónica y de su evolución constante. El lagarto es derrotado por medio de su alimento no convencional, que le quita su carácter animal y lo asimila a la sustancia terrestre. Sin embargo, su poder vital y mortífero sobrevive, pero orientado hacia una finalidad específica, o sea asociado a las profundidades de la tierra y a la parte femenina y nocturna del universo. En esta asimilación se activa su función cósmica, ya que su energía adquiere un lugar específico en que realizarse. El lagarto se trasforma en la contraparte de la energía astral de los gemelos, contribuyendo con su asimilación terrestre a crear un orden en la organización binaria del universo.

#### 5.5. Los animales del lado oscuro de la vida

En el cosmos k'iche' son muy numerosos los animales que expresan frente a los hombres la sacralidad de la tierra y la oscuridad nocturna. En primer lugar podemos mencionar a todos los habitantes de Xib'alb'a, que encarnan el poder de creación y de destrucción de la gran matriz telúrica. Los tecolotes, los búhos, los jaguares, los murciélagos y las hormigas representan la expresión de la fuerza sagrada de la tierra, de la noche, de lo femenino y matricial, que para dar

\_

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> M. Rivera Dorado, La religión maya, op. cit., p. 46; M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los

nueva vida tiene que destruir y asimilar. En particular, todas estas energías nocturnas se encuentran en el episodio de la destrucción de los hombres de palo, expresando la fuerza nefasta de la noche, necesaria para restablecer un orden en el mundo.

Así, pues, fue su muerte
los inundaron:
vino una gran resina del cielo
vino K'otk'owach, su nombre
escarbó sus ojos
vino Kamalotz'
les cortó sus cabezas
vino Kotzb'alam
les comió sus carnes
vino Tukumb'alam
les revolvió
les maltrató sus huesos
sus nervios
les molió
les despedazó sus huesos. (párr. 9)<sup>62</sup>

Además de la lluvia, la muerte de los muñecos se verifica por medio la intervención de varias manifestaciones zoomorfas. En los personajes mencionados se pueden reconocer las raíces de los verbos *lotz*' "sangrar", *kamik*, "muerte", *k'otok'otem*, "estar escarbando", pero sobre todo los atributos animales del jaguar (*b'alam*), del tecolote (*tukur*) y posiblemente una paranomasia entre *kama-lotz*', "muerte sangrando" y *kama-sotz*', "murciélago de muerte". Así que diferentes manifestaciones sagradas destruyen a la generación de palo, determinando una confluencia de distintas energías mortíferas. Inclusive hay personajes con atributos zoomorfos complejos, como Tukum-b'alam, "tecolote-jaguar", que expresa la coparticipación de la energía telúrica del jaguar y celeste del tecolote en la destrucción de una etapa cósmica.

El tecolote-jaguar podría ser una representación del ave Moan, que en los códices prehispánicos se configura con una cabeza de pájaro y el cuerpo manchado de algún mamífero. El animal fantástico tecolote-jaguar aparece también en la plástica prehispánica, así como en mitos contemporáneos. Este animal se asocia al ámbito oscuro de la existencia, en particular a la luna, al cielo de la noche y a la muerte. Conjuga las fuerzas solares y telúricas del jaguar con la energía lunar y celeste de la lechuza. Por esta razón el animal fantástico encarna la esencia de la fuerza nocturna y destructiva del universo de los orígenes. En cuanto ave, el tecolote cruza distintos espacios, desde las profundidades de Xib'alb'a hasta el cielo, llevando la energía nefasta del

mayas, op. cit., p. 201

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> *PV*, p. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> En el Ms. Newberry, folio 4 v., está registrado efectivamente *camalotz*, tal vez por un error de trascripción. L. Campbell lo interpreta efectivamente como un error, en lugar de *camasotz*. L. Campbell, *op. cit.*, p. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., pp. 124; 171, 188, 370, 417.

<sup>65</sup> M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, op. cit., p. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> C. Valverde, Balam, El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo maya, op. cit., p. 84.

inframundo a la sustancia urania y connotando la lluvia, símbolo de vida por excelencia, de implicaciones mortíferas.<sup>68</sup>

Por su intervención, la lluvia se trasforma en un instrumento de muerte para los hombres de madera, funcionando como intermediario entre la materia acuática y la energía mortal. La lechuza encarna ella misma el valor nefasto de la lluvia y de las tempestades, actuando también sobre la vegetación y la regeneración. Esto nos aclara la función del diluvio y de la muerte de los muñecos de palo, ya que la tierra se purifica y se prepara para una nueva creación. La lluvia representada por los animales nocturnos no actúa sólo una aniquilación, sino una regeneración del mundo, propiciando el nacimiento de nueva vida. Por otro lado, los atributos zoomorfos de las energías sagradas de destrucción enfatizan su carácter bivalente, ya que estos animales cruzan distintos espacios, desde el inframundo hasta el cielo. Están presentes en el ambiente conocido por la humanidad y abren un canal de comunicación entre la dimensión humana y el espacio caótico de la noche.

La imagen del tecolote-jaguar representa muy bien la intervención de las energías destructivas ambivalentes, ya que el ave está relacionada con la lluvia y el agua, mientras que el jaguar con el fuego solar. El tecolote-jaguar se configura, entonces, como una representación plástica del diluvio, sugiriendo sus características complementarias de destrucción y purificación.

Cabe mencionar también que la decapitación de los muñecos alude a los rituales sacrificiales y a la recolección de sangre para la fertilización del cosmos. La raíz *lotz*', "sangrar" subraya las implicaciones vitales de la sangre. A pesar de la falta de sangre y resina en la generación de palo, me parece significativa la insistencia en la escarbadura de la carne y los huesos de los muñecos. Si la representación zoomorfa de Kamalotz' realmente alude a Kamasotz', "murciélago de muerte", resultan claras las relaciones del animal con la sangre y la decapitación, así como en otro episodio del *Popol Vuh*.

Los atributos zoomorfos de las energías mortíferas del diluvio no tienen una función accesoria en la narración; al contrario encarnan los aspectos ambivalentes de la destrucción cósmica. Al mismo tiempo, los animales que participan en la aniquilación de la generación de madera acercan el episodio cosmogónico a la dimensión humana, ya que estos seres sagrados comparten con el hombre espacios y condiciones naturales. La destrucción de la segunda humanidad, entonces, se puede leer como paradigma de las sucesivas regeneraciones del cosmos que se verifican al terminar de cada época. Si el hombre interrumpe la comunicación con sus dioses,

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, op. cit., p. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 129.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 287.

las fuerzas nocturnas que habitan en el espacio natural se pueden trasformar en instrumentos de destrucción y de muerte.

La función principal de los animales del cielo nocturno es la de llevar a cabo un contacto entre el cielo y la tierra, o sea de connotar de valor mortífero la sustancia celeste y de fertilizar las entrañas de la tierra con la sacralidad del cielo. El papel de mensajeros e instrumentos de comunicación de los tecolotes es muy frecuente en el *Popol Vuh*, así que ésta se puede definir como su principal función simbólica. Son las lechuzas las encargadas de llamar al inframundo a Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu, así como de transportar a Xkik' sobre la superficie terrestre.

Así, pues, sus mensajeros eran los tecolotes Ch'ab'i Tecolote Juraqan Tecolote Kaqix Tecolote Jolom Tecolote, así se dicen los mensajeros de Xib'alb'a. Así Ch'ab'i Tecolote pues solamente como un rayo aparece de repente así pues Juraqan Tecolote solamente como una pierna tiene su ala así Kaqix Tecolote como fuego en su espalda tiene su ala así también Jolom Tecolote solamente su cabeza tiene piernas no tiene solamente alas tiene. (párr. 18)<sup>70</sup>

Los tecolotes mencionados aparecen en la cancha del juego de pelota como mensajeros de los señores de Xib'alb'a. Ya que el campo del juego es una representación de la oposición de las energías sagradas del cosmos, los cuatro animales podrían indicar la extensión espacial en que se manifiestan sus esencias sagradas. De esta forma, la totalidad del espacio participa en la revelación de las energías del inframundo.

El cuatro es también un numeral solar, aludiendo a la característica celeste de las aves mensajeras. Es interesante observar las distintas características de estos animales según sus atributos zoomorfos poliformes. Los nombres de las lechuzas, Ch'ab'i Tecolote, ("Rayo Tecolote"), Juragan Tecolote, ("Una pierna Tecolote"), Kaqix Tecolote, ("Guacamaya Tecolote"), Jolom Tecolote, ("Cabeza Tecolote"), aluden a connotaciones complementarias de las fuerzas divinas. En primer lugar, el rayo, la guacamaya y Juraqan hacen referencias a fuerzas uranias asociadas al nacimiento de la vida. También la cabeza del animal sin piernas indica las semillas y los huesos de los frutos que brotan en las entrañas de la tierra, así como la calavera de Jun Junajpu.

Todos los atributos de las cuatro lechuzas, entonces, hacen referencia al principio de la vida y a la regeneración, ya que será el mismo animal el encargado de hacer aflorar a la muchacha embarazada y a propiciar el nacimiento del sol y de la luna. El rayo y Juragan, además, son expresiones de la misma energía divina, generadora del tiempo, del movimiento y de la vida.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> PV, p. 61.

Ambos se vinculan con el centro del universo y se presentan como un *axis mundi*, alrededor del cual se construye el orden cósmico.

De la misma manera, también la guacamaya y la cabeza del tecolote están vinculadas con el núcleo vital y el centro del universo, como ave solar y semilla que fructificará. Podemos decir que si el numeral cuatro alude a la extensión cósmica, cada uno de ellos se constituye como centro del universo y como impulso regenerador. Los cuatro animales pueden ser considerados como distintos aspectos del mismo principio sagrado. Por sus atributos peculiares, las cuatro manifestaciones zoomorfas fantásticas se vinculan con distintos elementos vitales: el rayo con la lluvia y la fertilidad celeste; Juraqan con el movimiento, la lluvia y la tormenta; la guacamaya con la energía solar y la cabeza con la renovación perpetua de los ciclos vegetales. Cabe señalar también que en el caso específico del juego de pelota, la cabeza tiene implicaciones astrales, como sol y luna, reforzando el simbolismo celeste de los tecolotes.

Los atributos simbólicos de las lechuzas enfatizan la capacidad de movimiento aéreo de este animal. El rayo indica la velocidad del desplazamiento; la única pierna su recorrido circular; las plumas rojas de la guacamaya las implicaciones cíclicas del sol y la falta de piernas la exclusiva naturaleza urania del tecolote. Estos animales fantásticos revelan su carácter divino en la naturaleza celeste y en la peculiar capacidad de movimiento.

Otra característica peculiar es su capacidad de comunicación. Por medio del vuelo, alcanzan espacios distintos, llevando la carga mortífera del inframundo hacia el cielo y revelando a los hombres el carácter bivalente de las energías telúricas. Pero también son portavoz de las palabras de los señores de Xib'alb'a, ya que su voz es agorera de muerte. Su función, entonces, no se acaba en el movimiento entre distintas condiciones, sino que consiste también en la revelación de la presencia de las fuerzas nefastas en el espacio humano. Su naturaleza bivalente declara al mismo tiempo la regeneración que implica la muerte y el paso por el inframundo. No es casual que los tecolotes se revelen precisamente en la cancha del juego de pelota, ya que ahí se manifiesten las energías complementarias y el hombre puede entrar en contacto con ellas y controlarlas.

Los mismos animales revelan su doble naturaleza vital y mortal en otro paso de la obra. Se trata del episodio del falso sacrificio de Xkik' y de su subida a la superficie terrestre.

Llévenla córtenla, o Ajpop Achij, tráiganme acá su corazón dentro de una jícara que los señores lo guarden hoy"- les dijo pues a los tecolotes Los cuatro entonces se pusieron en camino guardan boca arriba la jícara cuando se pusieron en camino levantan a la muchacha llevan la blanca punta

 $<sup>^{71}</sup>$  M. de la Garza,  $Aves\ sagradas\ de\ los\ mayas,\ op.\ cit.,\ p.\ 96.$ 

el instrumento del sacrificio. (párr. 22)<sup>72</sup>

Los cuatro tecolotes mensajeros de Xib'alb'a desempeñan un cargo político en el inframundo, como Ajpop Achij, o sea señores del Pop de la orden militar superior. 73 Esto aclara su función de instrumentos de muerte, además de ser mensajeros y portavoces. El papel específico de las lechuzas alude a una organización del inframundo parecida a la sociedad k'iche', ya que ambas se dividen en clases encargadas de las distintas actividades, según una precisa jerarquía y la complementariedad de los respectivos oficios. Se podría hablar en este caso de una visión antropomorfa del espacio telúrico, ya que el mundo de abajo representa la estructura de la sociedad humana.

Por otro lado, se puede interpretar más bien la sociedad k'iche' como un reflejo de la organización social del inframundo o como la realización concreta de un arquetipo. Poco importa que se trate de un espacio nefasto y mortífero, ya que éste representa la contraparte fundamental de la dimensión celeste, indispensable para el equilibrio del mundo. Es interesante observar que la actividad militar se asocia precisamente con el contexto telúrico, porque la guerra y el sacrificio son instrumentos de muerte, pero también de regeneración.

La relación simétrica entre Xib'alb'a y la comunidad k'iche' nos permite reconocer fuertes implicaciones humanas en la concepción de lo sagrado y al mismo tiempo una influencia de energías divinas en la vida de la sociedad. Esta relación biunívoca está mediada aun en este caso por la manifestación animal, ya que los tecolotes encarnan capacidades extraordinarias, como el vuelo y la vida nocturna, pero también comparten hábitos mortíferos con las órdenes militares superiores de la comunidad humana.

Entre todas las criaturas nocturnas, los tecolotes se encargan de los sacrificios por extracción de corazón. El instrumento que usan, el pedernal blanco, alude al hueso, o sea a la materia sagrada que constituye el cuerpo humano y animal, lo hace caminar y vivir. La palabra utilizada es tok', "algo puntiagudo, cuchillo, lanza, pedernal", objeto blanco que contiene hueso fragmentado en la primera prueba de Xib'alb'a. El hueso facilita la continuidad de la vida y el regreso a la madre tierra y hace referencia a la sustancia inmortal. <sup>75</sup> Es posible que el cuchillo de los tecolotes fuera de hueso animal, subrayando aun más las implicaciones zoomorfas de la energía destructiva y regeneradora. La definición del tecolote como rayo y ser de una pierna, además, refuerza la relación entre el sacrificio y el dios K, deidad serpentiforme de una única pierna.<sup>76</sup> Las aves fantásticas del

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> *PV*, p. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> R. Carmack, *Historia social de los quichés, op. cit.* p. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, op. cit., p. 237; P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 402.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, p. 172.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> M. I. Nájera, El don de la sangre en el equilibrio cósmico, op. cit., pp. 97-98.

inframundo podrían ser una representación de este dios, en su carácter celeste y fertilizador, asociado también a la sangre y al autosacrificio.

La jícara para recoger el corazón, asimismo, parece referirse a la cajeta llamada en las fuentes zuhuy lac, vasija sagrada que contenía los restos del sacrificio, huesos y posiblemente sangre. <sup>77</sup> El hecho de que la caja fuera el fruto seco y cóncavo del jícaro, tiene claras implicaciones simbólicas. En primer lugar se relaciona con el árbol de las jícaras, que la cabeza de Jun Junajpu había hecho florecer en Xib'alb'a. El fruto es un símbolo vital por excelencia, ya que contiene las semillas y permite la continuidad de la vida. De la misma manera, el corazón y la sangre de Xkik' representan las semillas sagradas que permiten el desarrollo de la vida sobre la tierra. Cabe señalar, también, que de hecho su corazón no es sacrificado y que la savia del árbol rojo la substituye. La relación sangre humana-vegetación enfatiza la función del sacrificio como instrumento de regeneración cósmica.

A este respecto, habría que preguntarse por qué los señores del inframundo decretan el sacrificio por extracción del corazón y no optan por otras prácticas sacrificiales presentes en el mismo documento, como la decapitación de Jun Junajpu y Junajpu, el descuartizamiento de los de Xib'alb'a y la hoguera de los gemelos. Sería interesante también comprender qué relación existe entre los tecolotes y esta práctica ritual específica. Podemos suponer que entre los mayas se celebraban distintos actos sacrificiales en función de la ocasión específica. La extracción del corazón posiblemente estaba relacionada con las ceremonias de final de año y los rituales bélicos, mientras que la decapitación parece estar asociada a la guerra, el juego de pelota y la agricultura.<sup>78</sup>

En el primer caso, el animal que realiza el acto sacrificial es el tecolote, en el segundo el murciélago. Ya notamos el cargo militar de las lechuzas en la organización social de Xib'alb'a, que hace de estos animales los responsables de la práctica sacrificial bélica. Sin embargo, el simbolismo de la extracción del corazón del Popol Vuh va más allá del castigo y del predominio de una actitud normalizada sobre una conducta irregular. Toca, a mi parecer, los nudos rituales específicos que el sacrificio del corazón representa en el equilibrio de la sociedad.

El corazón y la cabeza tienen implicaciones vitales y son la sede de las sustancias anímicas del individuo, como dos aspectos complementarios de la identidad de la persona. El corazón, así como la sangre, tiene un valor telúrico, mientras que la cabeza, en cuanto sede del tonalli, manifiesta un carácter celeste.<sup>79</sup> El corazón representa, por su posición, el centro del individuo, asociado con la materia ctónica, la parte femenina del ser y el principio pasivo de la manifestación

 $<sup>^{77}</sup>$  Ibídem, pp. 137-138.  $^{78}$  Ibídem, pp. 150-170.  $^{79}$  A. López Austin, Cuerpo humano e ideología, op. cit., pp. 223; 227 y 236.

universal.<sup>80</sup> Se nota también que la sangre tiene implicaciones acuáticas, vinculándola con las aguas primordiales de la creación. Por esta razón, el corazón de Xkik' representa la esencia de su carácter telúrico y matricial, su capacidad procreadora, que los señores de Xib'alb'a quieren arrancar. La tentativa de sacar el corazón de la muchacha indica la neutralización de su fecundidad y la punición para su unión exogámica.

Además, el ritual de extracción del corazón permite la combustión de la sangre y la alimentación de los dioses. De esta forma, los señores de Xib'alb'a se alimentan con su misma sustancia telúrica, concentrando en sí las energías del universo. La absorción de la sangre quemada implica la instauración de un círculo cerrado y autosuficiente, que no permite el desarrollo de la vida astral. La autocombustión de la materia telúrica impiden la sacralización de todo el espacio y converge el valor sagrado de la sangre hacia el centro mismo de Xib'alb'a.

Podemos considerar la extracción del corazón de Xkik' como una acción contraria a la unión exogámica con la energía celeste de Jun Junajpu. El ritual de decapitación, en cambio, hubiera provocado una fertilización del espacio, enfatizando las características masculinas y celestes de la cabeza. Así, el sacrificio de Xkik' adquiere una connotación específica en la lógica narrativa del *Popol Vuh* y lo convierte en un instrumento de autogeneración de las fuerzas nocturnas de Xib'alb'a, contrarias al equilibrio entre las energías complementarias del mundo.

En esta perspectiva, los tecolotes se presentan como los puntos de contacto entre la tendencia autárquica de Xib'alb'a y la unión de los contrarios encarnada por los dioses astrales. En todo el episodio, en efecto, las lechuzas actúan como intermediarias entre las dos fuerzas, llevando a cabo concretamente el movimiento y el contacto entre la tierra y el cielo. Aun perteneciendo al ámbito nocturno y femenino del universo, podemos decir que las aves nocturnas actúan una transición desde la función mortífera de los señores de Xib'alb'a hasta la capacidad creadora de Xkik'. En efecto, pasan de ser colaboradores de los señores del inframundo a ayudantes de la diosa madre, encarnando en este recorrido el paso desde la muerte a la regeneración.

Por estos elementos, la extracción del corazón de la muchacha presupone la ingestión de su propia sustancia por parte de los señores de Xib'alb'a. Es también una ofrenda de tipo telúrico, necesaria para la inauguración del nuevo ciclo cronológico marcado por el sol y la luna.

Si el sacrificio por extracción está vinculado con los rituales de final de período, el sacrificio de Xkik' se puede leer precisamente como la fertilización del tiempo solar que la muchacha lleva en sus entrañas. Los tecolotes propician esta transición temporal, ya que por su carácter uranio y nocturno participan de la esencia sagrada de las dos dimensiones. Sus atributos fantásticos, asociados a la guacamaya y a Juraqan, sugieren su posición axial y la posibilidad de acceder a otro

\_

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 362.

nivel terrestre por medio del eje cósmico que representan su única pierna y su ala. Cabe señalar también que en otras culturas americanas, como la Chimú de Perú, la lechuza se asocia a los rituales sacrificiales, llevando en la mano un cuchillo y una vasija destinada a recoger la sangre de la víctima. Las relaciones entre el animal y la aspersión ritual de sangre refuerzan la función del tecolote como instrumento de vida y de muerte.

Otra manifestación de la energía nocturna y celeste se puede observar en el mochuelo, posiblemente la lechuza de Campanario, de la familia *Tytonidae*, guardián del jardín de Xib'alb'a. También en este caso, la lechuza está asociada con un elemento telúrico, la flor, representación de la matriz materna y del principio pasivo que crea la vida. La flor es una metáfora de los órganos femeninos de reproducción sexual y se relaciona también con la menstruación, ya que entre los mayas yucatecos contemporáneos, la palabra *hula*, significa "flor" y también "menstruación". S

En cuanto parte reproductora de la planta, determina el renacimiento cíclico y encarna la fecundidad femenina. En cuanto parte reproductora de la planta, determina el renacimiento cíclico y encarna la fecundidad femenina. En cuanto suguere la relación con la sangre, así que cortar las flores del inframundo podría aludir al acto sexual, pero también al sacrificio sangriento y a la primera menstruación. Resultan claras las implicaciones telúricas de las flores, como principio vital creador e instrumento de renovación vegetal. La recolección de las flores de Xib'alb'a, en efecto, impide la instauración de un nuevo ciclo vital en el jardín del inframundo, ya que los gemelos cortan con las flores la posibilidad de regeneración.

Los dos mochuelos tienen que impedir el contacto con los elementos externos al contexto del inframundo. Como las lechuzas son seres nocturnos y celestes, pero por la acción de las hormigas pierden sus alas. Así se atenúa su atributo uranio, perdiendo su función comunicadora y transformadora. Estos animales, en efecto, a diferencia de los tecolotes, se quedan encerrados en Xib'alb'a, vinculados con el ámbito oscuro y caótico de la muerte y con la parte femenina del universo. La presencia de estos animales en las entrañas de la tierra connota la energía de Xib'alb'a por la capacidad regenerativa de la sangre, de la menstruación y de las flores.

La imagen más elocuente del carácter ambivalente del inframundo la encontramos precisamente en la sangre menstrual, que se inscribe en el ámbito de la muerte y de la descomposición. Sin embargo, al mismo tiempo es un signo del poder y de la capacidad de procreación de la tierra y de la mujer.<sup>87</sup> El número de los mochuelos refuerza el valor simbólico de la flor y de la tierra, revelando también el carácter dinámico y articulado del principio telúrico. Este

<sup>81</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 187.

<sup>82</sup> M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, op. cit., p. 96.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, pp. 450-451.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> M. Graulich, Mitos y rituales del México antiguo, op. cit., p. 72.

<sup>85</sup> M. I. Nájera, El umbral hacia la vida, op. cit., p. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> P. Johansson, Voces distantes de los aztecas, op. cit., p. 120.

animal se asocia con la sangre, como el tecolote, en sus caracteres cambiantes: sangre sacrificial, linfa vital y ofrenda a los dioses en el episodio de Xkik', sangre muerta en las flores menstruales del inframundo.<sup>88</sup> Hay que recordar que en el Códice Maglibecchi, f. 61 r., un murciélago muerde la vulva de Xochiquetzal, creando flores, o sea la primera menstruación.<sup>89</sup>

#### 5.6. Los animales mortíferos de Xib'alb'a: los murciélagos y los jaguares

Otros animales encarnan el poder mortífero y regenerador de Xib'alb'a, desempeñando un papel fundamental en la organización narrativa del relato. Se trata de los murciélagos, seres nefastos y energías divinas de la parte oscura del mundo.

Los metieron en la Casa de los Murciélagos solamente murciélagos había en el interior de la casa una casa de murciélagos-kama, grandes animales.

Así, pues, sus trompas eran sus instrumentos de muerte inmediatamente llega a su fin el que llegue frente a ellos. Estaban en su interior solamente en sus cerbatanas durmieron no fueron mordidos por los que estaban en la casa. Ahí, pues, se entregaron uno fue, un murciélago-kama del cielo había venido. (párr. 35)<sup>90</sup>

Ya he señalado en los apartado anteriores que este animal se opone a la fuerza luminosa de los dioses astrales, como devorador del sol y representación de la oscuridad caótica del mundo. Junto al jaguar, se asocia con los rituales sacrificiales en muchos contextos prehispánicos, plásticos y glíficos, sobre todo con la decapitación. Ya que es el único mamífero que puede volar, revela poderes excepcionales y, por sus hábitos nocturnos, encarna la energía oscura del universo y la fuerza destructora de Xib'alb'a. A mi parecer, representa el verdadero antagonista de la acción de los gemelos, o más bien es el mediador que realiza la oposición actancial entre las energías del cielo y de la tierra.

Efectivamente, el murciélago es un intermediario entre la fuerza telúrica de los señores de Xib'alb'a y el carácter celeste de Junajpu y Xb'alanke. Encarna, entonces, una naturaleza dual, nocturna y celeste a la vez, que le facilita el contacto con los héroes antagonistas. La acción del animal revela el verdadero carácter de la lucha cósmica realizada por los gemelos. Se trata de la oposición entre la luz y la oscuridad, o sea entre fases distintas de la vida cósmica. Este contraste se

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> M. I. Nájera, El umbral hacia la vida, op. cit., pp. 25-30.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> *Ibídem*, p. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> R. Romero, comunicación personal.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> PV, p. 102

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> C. Valverde, B'alam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo, op. cit., p. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> M. I. Nájera, El don de la sangre en el equilibrio cósmico, op. cit., pp. 197-180.

realiza en el valor luminoso de los gemelos, como futuros sol y luna, y en la naturaleza oscura y nocturna del murciélago.

Es interesante observar que la decapitación se lleva a cabo precisamente en el momento del amanecer, o sea cuando el sol se levanta. La salida de la cabeza de Junajpu desde la cerbatana alude a un nacimiento solar, interrumpido por la acción mortal del murciélago. De la misma forma, la cerbatana alude a la superficie terrestre desde la que surge el sol. Podemos considerar el arma como una extensión metonímica del árbol, de la que es producida, y éste como una imagen cósmica.

La relación metafórica entre la cerbatana y el mundo subraya la oposición de fuerzas a la que el universo se somete: el sol y la luna todavía en las entrañas de la tierra y la oscuridad primigenia alrededor y dentro de ella. La manifestación animal connota la energía divina nocturna por su movimiento en distintos espacios, dentro de las cuevas, los árboles, los bosques y el cielo. Al mismo tiempo, subraya su valor nefasto para la vida universal, ya que la destrucción del sol implicaría la aniquilación de todo el universo.

La decapitación de Junajpu por el murciélago produce una regeneración de la energía solar, pero no su cabal desaparición, ya que la cabeza es recuperada por la intervención animal. Podemos decir, entonces, que la acción del murciélago determina una muerte iniciática del héroe astral, permitiendo su regeneración y la imposición de la energía celeste y diurna en el juego de pelota.

La decapitación de Jun Junajpu y de Junajpu se verifica en ambos casos en contextos asociados con la cancha, en alusión al valor cíclico de los astros que desaparecen para renacer constantemente. El murciélago, en cuanto intermediario, actúa esta transición desde la luz a la oscuridad o, en términos simbólicos, desde la vida a la muerte. Si Junajpu representa el sol y Xb'alanke la luna, podemos deducir que la acción del murciélago contra Junajpu impone la noche sobre la luz diurna o sea que activa el movimiento cronológico diario, sin intervenir directamente en los ciclos lunares más amplios. Por esto, la energía del inframundo representada por el murciélago se opone más bien a la luz solar, encarnada por Junajpu. Xb'alanke encarna la contraparte luminosa de la noche, compartiendo con el animal el ámbito nocturno.

Podemos apreciar en el murciélago la manifestación del carácter nocturno y oscuro del inframundo, en equilibrio con otras manifestaciones vitales del principio telúrico, como las flores, la sangre de Xkik' y el surgimiento de la vegetación. Por esto, el animal encarna la esencia nefasta de Xib'alb'a y su función mortífera, sobre todo en contraposición a la luz astral. Se deduce que el sol y la luna representan la esencia de la vida, en cuanto seres luminosos y en cuanto generadores temporales, instrumentos del movimiento y del equilibrio cósmico.

La Casa de los Murciélagos es una de las pruebas de Xib'alb'a por la cual pasan los gemelos en su rito de transición. Se encuentra después de la Casa de la Oscuridad, de las Navajas, el jardín

de Xib'alb'a, la Casa del Frío, de los Jaguares y del Fuego. Consiste en la prueba cumbre en que los héroes salen derrotados, ya que todavía no logran imponer su poder luminoso sobre la oscuridad nocturna. Ofrece una síntesis de las energías de inframundo presentes en las otras pruebas, con la carga oscura y mortífera de la decapitación. Este acto sacrificial, en efecto, produce la aspersión de una gran cantidad de sangre y encarna el modelo de actuación de las energías mortales de las otras casas. La decapitación en la Casa de los Murciélagos implica la intervención de las navajas, la purificación del fuego, la sangre florida, el frío, la oscuridad y el caos destructor de los jaguares.

Por esta razón, es precisamente en la Casa de los Murciélagos en donde se lleva a cabo un episodio fundamental en el recorrido de los héroes debajo de la tierra, o sea su transformación y renovación. La decapitación activa la fertilidad de la tierra con la sangre vertida y aniquila la individualidad de la víctima por medio de la cabeza. El rostro, en efecto, para la cultura náhuatl es la sede de la fuerza vital del hombre, del tonalli y de su aliento, y es la expresión de su individualidad. 93 Podemos suponer una concepción parecida entre los mayas.

La decapitación produce una asimilación de la vida del hombre en la sustancia cósmica y su regreso a la falta primigenia de diferenciación. Esto actúa una renovación de las potencialidades y una regeneración ritual del personaje. También en este caso los atributos zoomorfos de la energía mortífera de Xib'alb'a revelan un carácter múltiple y dinámico, celeste y nocturno, antagonista de la luz solar, pero al mismo tiempo regenerador de esta energía y activador del tiempo en la cancha del juego de pelota.

La fuerza destructiva del inframundo no se acaba con las aves y los murciélagos, sino que se extiende también a los aspectos caóticos del cosmos, representados por los jaguares. Estos animales desempeñan un papel importante en la cosmovisión maya, desde el período clásico hasta la época contemporánea. El jaguar encarna las fuerzas misteriosas, caóticas e irracionales del cosmos y del hombre mismo, además de ser una manifestación del sol nocturno y del cielo estrellado.<sup>94</sup> En el Popol Vuh, el animal aparece en distintos contextos con funciones cambiantes, relacionadas con el inframundo, el sol, el poder político y los aspectos antisociales de la naturaleza.

La frecuencia de las apariciones del jaguar en el texto mítico subraya la importancia de este animal en la concepción del universo. La presencia del jaguar en la obra enfatiza el equilibrio necesario entre el espacio humano, racional y culturizado y los lugares salvajes, desconocidos y misteriosos, representados por este mamífero. Esta dicotomía cultural-natural se puede reconocer también en el interior del ser humano, como una tensión entre la conciencia del individuo y su lado

 <sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Ibídem, pp. 171-172.
 <sup>94</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 131-133.

impulsivo. <sup>95</sup> El jaguar representa la fuerza ajena a la sociedad, que hay que controlar por medio de la divinización de su poder destructor.

La primera mención representativa del jaguar se refiere a una de las casas de Xib'alb'a, en la que los animales representan las energías mortíferas y las fuerzas antagonistas a la naturaleza humana.

Así, pues, entraron en la Casa de los Jaguares era densa la presencia de jaguares era la Casa de los Jaguares.

-"¡No nos muerdan!

Esto es lo propio de ustedes"- Les dijeron a los jaguares.

Así, pues, esparcieron huesos frente a los animales.

Así, pues, hacen ruido ahí sobre los huesos.

-"¡Acabaron bien!

Comieron sus corazones.

Así, pues, se han entregado sus huesos mastican"- Dijeron los guardianes.

Todos sus corazones estaban dulces por esto.

No se murieron.

Solamente era bueno su aspecto salieron ahí de la Casa de los Jaguares. (párr. 33)<sup>96</sup>

En esta casa se establecen las reglas alimenticias de los animales y se define un orden de interacción recíproca. Los gemelos, en efecto, imponen los huesos como comida de los animales, o sea la parte duradera del individuo ya muerto. Con esto, substituyen la ingestión de corazones, símbolo de la esencia vital, con las osamentas, semillas sagradas ya llegadas a la conclusión de un ciclo. Los héroes tratan de ordenar la relación entre el hombre y las fuerzas contrarias, dirigiendo su poder letal contra un símbolo de muerte y neutralizando de esta forma la fuerza destructora del animal.

Cabe señalar, además, que los jaguares se encuentran encerrados en una casa, o sea que su fuerza irracional y caótica ya se encuentra en un contexto domesticado. La acción de los gemelos se inscribe precisamente en un paradigma culturizador, en el que los jaguares representan lo ajeno y opuesto al contexto social de la humanidad.

Junajpu y Xb'alanke llevan a cabo un acto de racionalización de las fuerzas caóticas, imponiéndoles una función específica en el equilibrio natural y canalizando su poder mortífero en espacios que el hombre puede controlar. El paso de los gemelos por la Casa de los Jaguares expresa un modelo de interacción con el elemento natural desconocido más allá de su valor episódico en el recorrido por Xib'alb'a. Se trata de una extensión del ámbito humano sobre el ambiente silvestre, que de esta forma se puede decodificar. El éxito positivo de la prueba de Xib'alb'a no expresa sólo el carácter mágico de los gemelos, sino que también revela que a partir de este encuentro la futura

-

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> *Ibídem*, pp. 133-134.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> *PV*, p. 101.

humanidad se hallará en un espacio natural racionalizado y que las fuerzas hostiles tendrán canales específicos de actuación.

La substitución de la carne humana con huesos declara el cambio de dirección de la energía nefasta de los jaguares en el nuevo orden del mundo impuesto por Junajpu y Xb'alanke. En efecto, los animales encerrados en la Casa de Xib'alb'a no causan directamente la muerte de las personas, sino que comen los huesos de individuos ya muertos, sometiéndose a la organización del mundo y a los ciclos alimenticios ordenados por los gemelos.

### 5.7. El mundo animal y el contexto natural

La función simbólica del jaguar se construye alrededor del espacio desordenado y natural, opuesto al contexto cultural de los hombres. Esta misma connotación se encuentra en el episodio de la milpa, en que algunos animales silvestres destruyen periódicamente los cultivos de Junajpu y Xb'alanke. El jaguar, el puma, el venado, el conejo, el gato del monte, el coyote, el jabalí, el pizote, los pequeños pájaros y los grandes pájaros hacen crecer la vegetación cortada por los gemelos y recomponen el espacio natural. Estos seres se identifican con los lugares inhóspitos opuestos a la dimensión social de la milpa. Podemos decir que esta característica se extiende a todas las manifestaciones animales, por su valor sobrehumano y sus capacidades extraordinarias.

Sin embargo, la relación entre el jaguar y las otras criaturas sirve para subrayar dos funciones importantes en el simbolismo del felino. En primer lugar, el jaguar y el puma encarnan los valores misteriosos y desordenados de la naturaleza, las energías nocturnas y agresivas que están fuera del alcance humano y que destruyen la dimensión ordenada de la milpa. Por otro lado, todos los animales representan una fuente de regeneración vegetal y de fertilización cósmica. Son expresiones de energías relacionadas con los astros, la luz del amanecer y el atardecer, el tiempo cíclico y la fecundidad de la tierra.

Como he mencionado anteriormente, el jabalí encarna la sexualidad, el ámbito silvestre, el principio masculino y la transición de los ciclos cronológicos<sup>98</sup>, así como el pizote es una representación de la gestación femenina y es la diosa del alba.<sup>99</sup> De la misma manera, el coyote es una manifestación de la fuerza nocturna masculina, antagonista de la energía solar.<sup>100</sup> Además, el venado es una expresión de la energía solar<sup>101</sup>, posiblemente relacionada con el contexto terrestre y

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> C. Valverde, Balam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo maya, op. cit., p. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, pp. 272-273.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Ibídem

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op.cit, p. 121.

la espesura de los bosques, así como el conejo se relaciona con la luna y la tierra, la regeneración de la vegetación y las aguas fecundantes. <sup>102</sup>

Se puede observar que todos los animales citados, incluyendo al jaguar, son manifestaciones de energías luminosas, solares o lunares, que fecundan la tierra y permiten la regeneración de la vegetación destruida por la acción cultural de los gemelos. La fuerza del sol y de la luna fertiliza el espacio y hace renacer las plantas, símbolo de la dimensión silvestre y natural. Por esta razón, los animales mencionados pueden ser considerados como una emanación del movimiento cronológico y un instrumento de reconstrucción de los ciclos eternos de la vegetación. La intervención de los animales renueva la fecundidad de la tierra, reconstruye el equilibrio natural y marca un predominio de los ámbitos silvestres sobre el espacio ordenado de la comunidad.

En este caso se puede observar también una oposición entre la actividad agrícola de los gemelos y el contexto de la caza en la que estos seres representarían los señores de los animales. Se trata de expresiones zoomorfas sagradas, que median entre el contexto salvaje y el dominio del hombre, protegiendo al mismo tiempo los espacios ajenos a la humanidad. El episodio de la milpa representa el equilibrio entre las distintas actividades humanas, ya que la cacería proporciona una fuente de sustentamiento paralela a los productos agrícolas. Los animales protectores de los espacios salvajes encarnan también la fuerza vital de la naturaleza desconocida, que constituye la contraparte del mundo ordenado y jerarquizado de la sociedad agrícola.

La destrucción y la reconstrucción de la milpa aluden a los procesos cíclicos naturales que llevan fases de muerte y recreación. Por esto, podemos considerar el renacimiento de las plantas en los campos de cultivo como la metáfora de las regeneraciones cíclicas del cosmos de los orígenes. El crecimiento de las plantas silvestres puede adquirir también una connotación histórica, vista como la imposición de una sociedad de cazadores nómadas, antes del nacimiento de la verdadera agricultura y de los asentamientos humanos estables.

Entre todos los animales mencionados, el jaguar, junto al puma, el gato montés, el coyote, el jabalí y el pizote encarnan las fuerzas ajenas al mundo humano que logran prevalecer en algunas etapas cronológicas. Estas pueden ser una representación de la caza, como recurso económico o como una manifestación de la muerte de los cultivos en la temporada invernal. Lo importante es la clara implicación salvaje de estos animales que jamás se someten al hombre, escapando de las manos de los gemelos.

Efectivamente, si el jaguar, el puma, el gato montés, el coyote, el jabalí y el pizote nunca entran en contacto con el mundo humano, los venados y los conejos se sitúan en una posición intermedia, ya que los héroes logran agarrar sus colas y moldear su forma definitiva. La cola podría

-

<sup>102</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, p. 16; M. Rivera Dorado, "Símbolos del Popol Vuh", op. cit., p. 254.

ser un atributo fálico<sup>104</sup> y ser una representación metonímica del animal. La captura de las colas, en efecto, alude al dominio sobre el animal mismo y al control de su potencia. La reducción de su cola tal vez implique un debilitamiento de su poder. De todas formas, a través de las colas del venado y del conejo, los gemelos desarrollan las fases de la cosmogonía, interviniendo en la formación de los animales y de sus atributos físicos. El ratón, por esta misma razón, se asocia al contexto doméstico, ya que los gemelos logran capturarlo, cambiándole la fisonomía y la alimentación.

Vino, pues, otro
por último
brincaba cuando vino
así, pues, le cortaron el paso
atraparon al cuello al ratón.
Así también lo agarraron
lo apretaron a la nuca
querían estrangularlo
quemaron su cola en el fuego.
Entonces se tomó la cola del ratón
no tiene pelo su cola. (párr. 27)<sup>105</sup>

Este animal encarna precisamente la transición entre la dimensión animal y humana, ya que vive de la basura de los hombres y comparte su alimentación: maíz, pepitas de ayote, chile, frijol, pataxte y cacao. Es un animal ctónico, que se asocia a las hendeduras de la tierra, pero también a las casas y a la comunidad humana. Por esto, en el texto sirve de puente de comunicación entre las energías sagradas y los gemelos, revelándoles su pasado y su destino. También en este caso, la cola del ratón es quemada, reduciendo su carácter animal o sea su contexto salvaje.

Con la acción de los gemelos, el animal se integra en el espacio doméstico, fungiendo como intermediario entre lo cultural y lo natural. La asignación de la comida del ratón establece la cadena alimenticia de los animales, implicando una función ordenadora por parte de los gemelos. <sup>106</sup>

El episodio de la destrucción de la milpa y la captura de las colas del venado, del conejo y del ratón toca aspectos económicos y alimenticios importantes de la sociedad maya. En efecto, los venados y los conejos representan las fuentes animales de la alimentación prehispánica, identificándose de esta forma con el espacio conocido y culturizado por la intervención del hombre. También el ratón se vincula con el hombre por los aspectos alimenticios, ya que comparten la misma comida. Este animal simboliza los aspectos latentes de la comunicación con lo sagrado, poniéndose como contacto entre el hombre y las energías telúricas.

<sup>106</sup> F. Sandoval, op. cit., p. 99.

 $<sup>^{103}\,\</sup>mathrm{M}.$  de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op.cit, p. 121.

<sup>&</sup>lt;sup>104</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, 292.

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> PV, p. 84.

<sup>107</sup> N. Cruz, Mitos de origen del maíz de los mayas contemporáneos, op. cit., p. 101.

El episodio de la milpa arroja luz sobre el carácter salvaje de algunos animales y la posición intermedia de otros. La asociación de los jaguares con el venado, el conejo y el ratón en el mismo difrasismo subraya las peculiaridades simbólicas de cada uno de ellos, en particular el valor antihumano y anti-social del felino. Éste se asocia con la capacidad destructora de los impulsos desconocidos e irracionales del hombre, pero también con la energía sagrada ordenadora del mundo. La intervención del jaguar permite la recuperación de los instrumentos del juego de pelota, el cumplimiento del destino astral de los gemelos y la creación de la vida humana.

Podemos decir que es un ser ambivalente, relacionado con la muerte y la destrucción, pero también con la fertilidad telúrica y el nacimiento de la vida. En cuando dios solar nocturno, encarna la regeneración constante del cosmos y sus aspectos nefastos y vitales. El ámbito silvestre del felino se asocia a lo desconocido y lo sagrado, la parte más profunda de la experiencia humana, que no se logra decodificar completamente. 108 Encarna el poder y la fuerza excepcional de la naturaleza, la esencia de las energías cósmicas sagradas e inalcanzables. Los mismos dioses tutelares de los k'iche', como Tojil, viven en esta dimensión ajena y sobrehumana, reino silvestre de lo misterioso e ignoto.

Entonces se celebró el escondrijo del barranco remedio de Tojil. Muchas, pues, eran las culebras muchos también los jaguares los cascabeles los cantiles. (párr. 59)<sup>109</sup>

Ya he evidenciado arriba el valor sagrado de la serpiente, asociada a las aguas primigenias y a la formación de la vida. El jaguar y el ofidio encarnan las fuerzas que el hombre no puede dominar<sup>110</sup>, la energía vital de la tierra, la vegetación y las aguas, la capacidad de movimiento en espacios ajenos a la humanidad, la encarnación del tiempo cíclico y de la fertilidad cósmica. 111 Por esto, el espacio silvestre del jaguar se vincula con Tojil, presentándose como la esencia de lo sagrado, es decir toda condición distinta de la humana, más poderosa y al mismo tiempo oscura, desconocida e indescifrable. El jaguar encarna precisamente el aspecto oculto de las energías divinas, sus manifestaciones incontrolables por la comunidad.

Su carácter destructor puede ser neutralizado por medio de su deificación con la creación de un canal cultural de comunicación, alimentación y petición. El jaguar, en efecto, se trasforma en piedra con la salida del sol junto a Tojil, Awilix y Jakawitz. Esto implica la institucionalización de

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> C. Valverde, Balam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo maya, op. cit., pp. 121-123.

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> *PV*, p. 141.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> Fuentes y Guzmán refiere la creencia indígena en el carácter nefasto del cantil, como señal de mal agüero. F. Fuentes y Guzmán, op. cit., t. 1, p. 280. 
<sup>111</sup> C. Valverde, *Balam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo maya*, op. cit., pp. 125-126.

su culto con el nacimiento del tiempo y de una sociedad organizada. La transformación en piedra del jaguar alude a la creación de un simulacro capaz de llevar a cabo la comunicación entre los hombres y las esencias sagradas, hasta el desarrollo de una religión compleja y de sus formas específicas de culto.

La metamorfosis del jaguar representa un paso desde los contextos silvestres y hostiles hasta el centro de sus costumbres religiosas y culturales. Quiero decir con esto que por medio de su transformación en piedra, o sea de su sacralización, el jaguar neutraliza su carácter nefasto, ya que se convierte en una energía benéfica para la comunidad y un instrumento de poder político. La culturización del jaguar consiste en la creación de formas líticas que el hombre puede decodificar, en la imposición de un espacio cultural en que manifestarse y en la apertura de canales oficiales y conocidos con los que comunicar. Esto implica la limitación de su naturaleza ajena y salvaje y la introducción de su poder sobrehumano en el contexto social de los hombres. La transformación en piedra del jaguar salva efectivamente a la comunidad de su energía hostil, convirtiendo al animal en un producto cultural.

El carácter bivalente del jaguar se manifiesta también en su naturaleza solar. Es uno de los animales que emiten chillidos frente al sol recién levantado, declarando la coparticipación en la energía celeste.

Así entonces chillaron el puma
el jaguar
primero, pues, chilló el pájaro
K'eletzu es su nombre.
En verdad se alegraron todos los animales
extendieron sus alas el águila
el zopilote blanco
los pájaros pequeños
los pájaros grandes. (párr. 61)<sup>112</sup>

Las aves mencionadas son criaturas uranias, relacionadas con lo sagrado. El águila, en particular, es una epifanía solar y se asocia con la guerra, el dios de la lluvia y el poder nefasto del agua celeste. Este mismo carácter negativo de la energía celeste lo encontramos en el simbolismo del zopilote, animal vinculado con el cielo nocturno, el valor nefasto de la luna y la lluvia. La contra de la luna y la lluvia.

Estos seres, junto al jaguar y al puma, viven en espacios alejados de las comunidades humanas y se presentan como manifestación de energías ajenas y desconocidas y por esto difícilmente controlables. En muchos contextos prehispánicos, el zopilote aparece vinculado con el sacrificio humano, como epifanía de lo sagrado que se nutre del cuerpo de la víctima. El ave

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> PV, p. 146.

<sup>113</sup> M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, op. cit., pp. 64-66.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> *Ibídem*, pp. 81-82.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> *Ibídem*, p. 87.

encarna entonces las fuerzas divinas mortíferas, que permiten el sustentamiento de los dioses y el equilibrio del mundo.

Los chillidos del jaguar y la extensión de las alas de los pájaros revelan la estrecha conexión entre estos animales y la fuerza solar que activa el poder y la función de cada uno de ellos. El jaguar empieza su recorrido como astro solar en las entrañas de la tierra, o sea que se convierte en una manifestación del carácter desconocido y nocturno del sol. El jaguar como sol nocturno permite la sucesión del día y de la noche y la creación del tiempo. El felino hace posible la manifestación en sí de una fuerza desconocida e inalcanzable por los hombres, permitiendo su comprensión por parte de la comunidad.

De la misma manera, las águilas y los zopilotes encarnan las funciones nefastas de la energía celeste, el carácter destructor del sol y de la lluvia. El surgimiento del sol determina entonces un cambio sobre los animales a él vinculados, activando una función complementaria al recorrido diurno del astro. La reacción del jaguar, del águila y del zopilote frente a los rayos recién levantados revela, a mi parecer, la instauración de un proceso dinámico de coparticipación en el equilibrio del mundo y la activación de las energías antagonistas a la acción solar diurna, fertilizadora y benéfica para la comunidad. El chillido del jaguar y la extensión de las alas de las aves son la señal de la creación de un movimiento entre los aspectos positivos y negativos de las energías divinas instaurado por el nacimiento del sol.

El primer amanecer no se configura, entonces, sólo como la instauración del tiempo y de la vida social de los hombres, sino también como equilibrio y movimiento entre contrarios. Por estas razones, podemos deducir una concepción compleja y totalizante de la esencia cronológica, como sucesión cíclica del día y de la noche, pero sobre todo como alternancia entre las implicaciones simbólicas de estas mismas entidades temporales: la luz y la oscuridad, la vida y la muerte, la sociedad y la vida salvaje, la fertilidad y la destrucción. Los animales mencionados se presentan como manifestaciones de las energías nocturnas, nefastas, oscuras y antisociales del cosmos, activadas por la acción complementaria del astro diurno.

#### 5.8. Los hombres, los animales y lo sagrado

La relación del jaguar con los orígenes de la vida declara la necesaria compenetración de elementos opuestos en el desarrollo cósmico. El animal expresa la fuerza primordial que interviene en la cosmogonía, pero también en la creación de la sociedad humana. Su función sagrada se asocia a los procesos de renovación del cosmos y de la humanidad, vinculándose estrechamente con el

origen del linaje. 116 Los primeros hombres, en efecto, llevan en sus nombres los atributos del felino, como se puede observar en el caso de B'alam Kitze', B'alam Aq'ab' e Ik'i B'alam, quienes construyen sus nombres a partir de la palabra *b'alam*, "jaguar".

Majukutaj, por otro lado, parece tener implicaciones simbólicas distintas. Según las interpretaciones de Diego Guarchaj, el primer nombre alude a *tze'*, "risa", *aq'ab'* a la "noche" e Ik'i a *ik'*, "luna". Más allá de los significados simbólicos de la risa, tal vez vinculados con la expresión de las pulsiones irracionales del individuo, resulta clara la relación del animal con el contexto nocturno y la luz lunar, como resulta desde el análisis etimológico de los nombres.

Es significativo que los primeros hombres se relacionen con el animal y el cielo nocturno antes del nacimiento del sol. El jaguar es también un símbolo de poder por la fuerza y el carácter sobrehumano del animal, hasta la definición misma de la carga sacerdotal con el nombre del felino. El gobernante que ostenta los atributos del animal logra dominar también el espacio natural y oculto, presentándose como mediador entre la sociedad y las energías a ésta opuestas.

El soberano-jaguar es el garante de la estabilidad de la comunidad, ya que encarna las fuerzas hostiles, neutralizando su carácter nefasto. El uso de los atributos del jaguar en los tronos y los atuendos del gobernante, además, trasforma el animal en un producto cultural, con una agresividad anti-humana limitada. Podemos decir que el atributo concreto y verbal del jaguar funciona como substituto del valor sagrado del animal, por una relación metonímica entre el referente y una parte constitutiva de éste.

Los primeros tres hombres se presentan, entonces, como encarnaciones de las energías nefastas y poderosas del animal, pero al mismo tiempo como canalizadores de estas fuerzas en los cauces previstos por la sociedad. La energía nefasta y peligrosa del felino se trasforma por la mediación del soberano en un poder divino, solar, nocturno y natural, necesario para el desarrollo de la vida. La piel del jaguar y la imposición del nombre del gobernante es el resultado del encuentro entre la comunidad humana y las fuerzas a ella hostiles, que se reincorporan en el contexto civil por medio de la mediación cultural.

Los atributos animales de los primeros hombres tienen también la función de declarar su carácter antisocial o, mejor dicho, pre-social. Estos individuos míticos se proponen como punto de transición entre el estadio natural y el sistema cultural. Ellos encarnan esta dicotomía en su valor humano y al mismo tiempo en su carácter extra-humano. Casi no comen maíz, no tienen ropa, sólo pieles de animales, todavía no tienen fuego, no conocen la integración social. Es interesante sobre

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> C. Valverde, *B'alam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo, op. cit.*, p. 153.

D. Guarchaj, comunicación personal. También Francisco Ximénez traduce el nombre del primer progenitor como "Jaguar de risa" o "Risa mortífera". F. Ximénez, *Historia de la provincia de San Vicente...*, p. 49.

<sup>&</sup>quot;El que era brujo, quemábanlo. Era llamado éste en su lengua *Balán*, que quiere decir tigre". F. Ximénez, *Historia de la provincia de San Vicente..., op. cit.*, p. 73.

todo su función primigenia, vinculada con los orígenes de la vida social y del desarrollo cultural k'iche'. Como hombres-jaguares, participan en la creación de la sociedad, fundan la comunidad como una prosecución de la cosmogonía y encarnan el valor sagrado de la noche primigenia. Por medio del simbolismo del animal, los progenitores expresan el movimiento desde la condición nocturna indistinta hasta la definición de una sociedad articulada.

El jaguar expresa al mismo tiempo el carácter sobrehumano de los primeros hombres y su función fertilizadora. Los antiguos padres asimilan en sí las energías divinas del animal y las comunican a los miembros de la sociedad. No es casual la definición de los ancestros como B'alam Kitze', B'alam Aq'ab' e Ik'i B'alam, ya que canalizan todas las valencias sagradas del animal, como la sexualidad, la fuerza excepcional, el ámbito oculto y las pulsiones irracionales, en el contexto cultural de la humanidad de maíz.

Hasta podemos afirmar que el animal es una metáfora del cosmos de la creación, hundido en la noche primigenia, caótico y todavía indistinto, receptáculo de las energías vitales latentes y ocultas. La relación del animal con los primeros hombres nos ayuda a comprender la función de la antropogonía como la formación de una energía complementaria a las fuerzas nocturnas, naturales y nefastas del felino.

Con la creación de la humanidad de maíz, el jaguar activa sus funciones específicas e instaura un equilibrio vital con los elementos sociales a los cuales se opone. La creación de los hombres de maíz prefigura el nacimiento del sol diurno, o sea la imposición de una energía sagrada contraria al felino y a su poder mortífero. Por medio de la oposición al jaguar, la verdadera humanidad subraya sus vínculos simbólicos con el astro solar diurno. De la misma manera, el sol se presenta como una imagen de la sociedad, en su carácter manifiesto, ordenado y cíclico.

Cabe señalar también que el sol es considerado como el instrumento del desarrollo cultural, ya que las etapas temporales conllevan la posibilidad de la agricultura y el desarrollo del concepto cronológico. Por otro lado, los atributos del jaguar registrados en las expresiones artísticas prehispánicas del poder político podrían hacer alusión a la identificación de los gobernantes con los antepasados míticos, en la función de mediadores entre la naturaleza y la comunidad. Los soberanos k'iche' del Posclásico se presentan como herederos de los hombres-jaguares y continuadores de su poder político. Los descendientes se convierten en individuos excepcionales, por la asunción del carácter sagrado de los ancestros-felinos.<sup>119</sup>

Las estrechas implicaciones del animal con los primeros hombres son expresión del nahualismo, ya que los progenitores se manifiestan como jaguares, pumas, gatos monteses y coyotes frente a las otras tribus. Sin embargo, por las implicaciones complejas de este fenómeno,

\_

<sup>&</sup>lt;sup>119</sup> C. Valverde, B'alam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo, op. cit., p. 212.

regresaré más adelante sobre el tema, profundizando los vínculos biunívocos entre el mundo animal y algunos seres excepcionales. La creencia se expresa en varias partes del *Popol Vuh* y, por esto, merece un tratamiento a parte. Me interesa señalar aquí que la continuidad simbólica entre los antepasados y los animales no se acaba en los nombres de los primeros hombres, sino que se expresa en sus transformaciones zoomorfas y en la intervención de los animales para combatir a las otras tribus del altiplano guatemalteco. De la misma manera, algunos animales se presentan como símbolos o substitutos de los ancestros k'iche', como el venado. A todos estos aspectos dedicaré las últimas partes de este capítulo.

#### 5.9. Los animales entre distintos contextos: hormigas y perros

Los animales vinculados con las fuerzas ctónicas desempeñan un papel predominante en el *Popol Vuh*. En efecto sus referencias son mucho más frecuentes y su simbolismo parece más complejo que el los animales uranios. Éstos se relacionan con la creación de la vida cósmica, presentándose más bien como "dioses ociosos", que dejan de intervenir en la vida cósmica. <sup>120</sup>

Los animales telúricos y nocturnos, en cambio, tienen una relación mucho más estrecha con los hombres, tal vez por sus contextos vitales cercanos a la experiencia humana. Sin embargo, es posible que las finalidades específicas de la narración del *Popol Vuh* hayan privilegiado el simbolismo de ciertos animales y pasado por alto el de otros, no esenciales en la lógica mítica del texto. Por esta razón, no pretendo afirmar que los animales telúricos desempeñen una función simbólica más importante en la cultura maya, sino que los episodios centrales del *Popol Vuh*, desde la creación del cosmos hasta la bajada al inframundo de los gemelos, privilegian la relación del hombre con los animales de la parte oscura del universo.

Además, por el mismo contexto vital de las comunidades humanas, es más fácil registrar la influencia de los seres que comparten el espacio con el hombre, como los mamíferos y los insectos. La presencia de los animales uranios, como ciertas aves y la serpiente, por otro lado, se manifiesta más bien en la cosmogonía, sin muchas intervenciones concretas en la vida cotidiana de la comunidad.

Entre las numerosas manifestaciones zoomorfas de las fuerzas del inframundo encontramos también a las hormigas, presentes en varios pasos de la obra. La primera mención se halla en el episodio de Sipakna, en que estos animales transportan las uñas y el pelo del personaje sobre la superficie terrestre. Ya analizamos también la colaboración de las hormigas en el corte de las flores de Xib'alb'a y la presencia de un lecho de hormigas y espinas que cobijan a Junajpu y Xb'alanke recién nacidos. Esta última mención hace referencia a la llamada "cuna ctónica", o sea la exposición

-

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> M. Preuss, *op. cit.*, p. 57.

de huérfanos y seres excepcionales a las fuerzas naturales adversas, para marcar su carácter sobrehumano<sup>121</sup>.

En todos estos ejemplos se observa el valor eminentemente telúrico de estos animales, asociados al vientre materno y a la fertilidad femenina como puertas simbólicas a Xib'alb'a. De la misma manera, las hormigas son las responsables de la salida de los señores del inframundo desde las entrañas de la tierra.

Terminaron, pues, ahí todos sus hijos de madres sus hijos de padre en el gran barranco solamente juntos se amontonaron en un gran abismo ahí, pues, estaban amontonados cuando los encontraron innumerables hormigas los movieron fuera del barranco así, pues, los fueron a arrear afuera. (párr. 41)<sup>123</sup>

También en este paso, las hormigas sirven de canal entre la sustancia terrestre y el ámbito humano. Cabe señalar, en efecto, que estos insectos comparten con el hombre el espacio doméstico, pero al mismo tiempo saben entrar en las profundidades de la tierra, así como sacar de allí objetos y personas.

Por sus costumbres vitales, las hormigas son los animales que mejor representan el movimiento entre espacios distintos y el transporte de objetos de un nivel al otro. En el episodio citado, las hormigas ponen en comunicación Xib'alb'a con el nivel terrestre, neutralizando la carga nefasta de los señores del inframundo. En realidad, las hormigas llevan a cabo un renacimiento de los seres telúricos por medio de su salida del barranco, clara evocación matricial. Con la expulsión de Xib'alb'a, sus habitantes pierden sus connotaciones nefastas y se resemantizan en el nuevo contexto vital. Los insectos funcionan precisamente como intermediarios entre las dos condiciones y como instrumentos de conversión simbólica.

Por medio del movimiento de las hormigas, los de Xib'alb'a adquieren una nueva función en el mundo y unas normas para ser invocados. Con la victoria de los gemelos y su salida del barranco, los seres del inframundo asumen una posición marginal y relativa, equilibrando su influencia sobre el mundo con la fuerza astral de los gemelos. La salida de la matriz telúrica alude a un nuevo nacimiento y a la imposición de su ámbito definitivo de acción. Las hormigas funcionan como colaboradoras de los gemelos sagrados y como mediadoras entre las dos condiciones, manifestando una doble naturaleza, telúrica y doméstica, natural y socializada.

Otro animal en vilo entre distintas condiciones es el perro, presente en dos episodios de la obra. El primer caso es la célebre rebelión de los objetos y animales domésticos contra la

<sup>&</sup>lt;sup>121</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 229.

<sup>122</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 458; N. Megged, El universo del Popol Vuh, op. cit., p. 183.

humanidad de palo. Este acontecimiento mítico ya ha sido comentado en los apartados anteriores; sin embargo me parece importante señalar aquí la específica connotación simbólica del animal. El perro cruza distintos espacios, desde el inframundo, donde actúa como psicopompo, hasta el sol y el fuego celeste, pasando por el contexto humano. El animal es el compañero del hombre, su substituto en algunos sacrificios humanos, su guía en el más allá y su alimentación ritual. El perro se asocia también con la sexualidad y la cópula, sobre todo en contextos considerados impuros y deshonestos.

Como ilustra Barbara Tedlock, el día *tz'i* del calendario k'iche', en efecto, alude a la suciedad y a la impureza, por la paranomasia entre el día, el animal, las actividades impuras y las palabras de recelo. El que nace en este día será un adúltero y "un perseguidor de faldas", según los k'iche' actuales. El mamífero por su conocimiento del inframundo, del ámbito doméstico y del espacio celeste encarna capacidades excepcionales, sobre todo como intermediario entre los hombres y las fuerzas sagradas del cosmos. Por esta razón, resulta fundamental en la explicación de su simbolismo la relación esencial entre el animal y el ser humano, de quien se presenta también como emanación y expresión anímica.

En el episodio de la rebelión contra la generación de madera, el animal se configura precisamente como símbolo del contexto doméstico que los hombres de palo no saben gestionar de forma apropiada. Junto a las aves de corral, las ollas, los comales, los metates y el tenamaste, los perros se rebelan a la falsa humanidad porque ésta no encarna los principios espirituales por los que fue creada. Los seres domésticos representan precisamente los logros culturales de la futura humanidad, como el fuego, la cocina y la integración con los animales domesticados. El perro y los objetos de la casa se presentan como la esencia cultural de la verdadera humanidad, negándose con su rebelión a la cooperación con un estadio humano incompleto.

Es interesante observar que el perro se asocia, en éste como en otros contextos americanos, con el fuego domesticado y las funciones civilizadoras<sup>128</sup>. En primer lugar, el animal en los códices mayas es un héroe cultural, portador del fuego a los hombres.<sup>129</sup> En muchas culturas, se asocia con el sol y el fuego celeste, pero sobre todo con el fuego sexual producido por frotamiento.<sup>130</sup> En el episodio del *Popol Vuh*, a mi parecer, el animal alude precisamente a este simbolismo ígneo, ya que hace referencia a la capacidad humana de recrear el fuego doméstico o sea a sus implicaciones

<sup>123</sup> *PV*, p. 113.

<sup>124</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 136-137.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> Ibídem

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> Barbara Tedlock, "Sound Texture and Metaphor in Quiché Maya Ritual Language", *Current Anthropology*, vol. 23, 3, 1982, p. 270.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> L. Shultze Jena, *op. cit.*, p. 69.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, p. 188.

<sup>129</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 137.

culturales. La presencia del tenamaste y del metate, junto al mamífero, sirven para subrayar la relación del animal con la sexualidad y con las implicaciones simbólicas del frotamiento sobre el metate y sobre las piedras ígneas.

La rebelión de los objetos domésticos, de los perros y de las aves de corral expresa entonces una clara connotación cultural, como la señal de la imposible relación entre dos estadios distintos de desarrollo humano. Por otro lado, hay que recordar que la humanidad de madera fue destruida precisamente por una lluvia de agua y fuego, marcando el acuerdo entre las manifestaciones sagradas que se oponen a los muñecos. En el caos de los orígenes, son los perros los que quieren comer a los hombres, indicando la substitución de los papeles en el orden precario del universo.

La segunda mención significativa a los perros en el Popol Vuh se encuentra en el inframundo, cuando los gemelos divinos se sacrifican mutuamente y ofrecen espectáculos de arte mágico. Antes del sacrificio de los señores de Xib'alb'a, en efecto, Junajpu y Xb'alanke despedazan a un perro, para hacerlo revivir inmediatamente después.

-"Corten mi perro que se despierte su rostro por ustedes"- les dijo. -"Bien" - Dijeron. Entonces cortaron al perro se despertó su rostro. En realidad estaba alegre el perro cuando se despertó su rostro meneando su cola cuando se despertó su rostro. (párr. 40)<sup>131</sup>

Es evidente la concepción del animal como substituto del hombre frente a los dioses en los sacrificios sangrientos, como se puede deducir también desde los contextos arqueológicos prehispánicos. 132

La idea de la relación del perro con la muerte del individuo no es exclusiva del área maya. En muchísimas culturas el mamífero acompaña al difunto en su recorrido por el más allá, también como emanación de su espíritu. 133 La presencia del perro en Xib'alb'a ilustra la relación estrecha entre las fuerzas ctónicas y este animal. En el caso específico, podemos observar que el animal es el mediador entre los señores del inframundo y los héroes astrales, ya que ellos producen progresivamente la muerte de los seres nefastos a través de la destrucción de sus casas y de sus perros para llegar luego a su real sacrificio.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., op. cit., vol. 1, p. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>132</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 135.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, pp. 185-186.

El perro ocupa el punto intermedio entre el espacio doméstico y el individuo que allí vive, como su emanación animal, aunque no como su *alter ego*. Según mi opinión, no se trata de los fenómenos del nahualismo o del tonalismo, ya que entre los dos seres no hay ni coincidencia anímica ni física. La relación entre el perro y el hombre se debe más bien a la manifestación de los aspectos culturales del individuo y a la extensión de su espacio doméstico hacia otro ser animado.

El perro encarna en sí los aspectos familiares y doméstico del ser humano, entendidos como integración social básica o sea como carácter político y culturizado. El sacrificio del perro de los señores de Xib'alb'a mira a la destrucción de la integración de los habitantes del inframundo y al debilitamiento de sus características culturales y sociales. El perro, en efecto, renace y da paso al real sacrificio de los señores, proponiéndose como etapa de progresiva aniquilación de la fuerza nefasta de Xib'alb'a.

El simbolismo del animal como héroe civilizador, expresión del poder sexual y de la regeneración, psicopompo y encarnación de la renovación del cosmos<sup>134</sup>, manifiesta en el *Popol Vuh* una continuidad simbólica en sus funciones cambiantes. El animal se configura como la expresión de la actividad cultural de los hombres bajo distintas manifestaciones: fuego domesticado y cocina, integración interpersonal, guía en el inframundo y relación fértil con el mundo natural.

Más que la revelación de fuerzas divinas, el perro en el mito es una extensión del ser humano en su capacidad de movimiento, en la adaptación al ambiente y en la transformación desde la condición terrestre al inframundo, desde la vida a la muerte. El perro representa precisamente el canal de paso, el instrumento de conocimiento del destino que espera al hombre en el más allá. Es, entonces, un símbolo de la cultura que permite a la humanidad decodificar el ambiente y orientarse en las distintas condiciones que cruza. El perro revela su función prioritaria como guía del hombre en la vida y en la muerte, ya que es la encarnación del sistema cultural en que se construye la sabiduría de la comunidad.

# 5.10. La función mediadora entre el hombre y los dioses: gavilán, zancudo, pizote, jabalí, tacuazín y conejo

El rasgo más importante de los animales en el *Popol Vuh* es su capacidad de poner en comunicación el hombre con las fuerzas sagradas. Esta función se encuentra en la gran mayoría de los episodios del texto mítico, desde los mensajeros de los dioses y de los gemelos, hasta la colaboración del pizote, del conejo y del jabalí en el inframundo y de las avispas en las batallas entre los reinos del altiplano. En particular, podemos considerar la figura emblemática del gavilán, asociado al inframundo, a la tierra y a la extensión urania, permitiendo un contacto entre las tres

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> *Ibídem*, vol. 1, p. 189.

dimensiones. Esta ave pertenece al contexto humano, pero puede levantarse en vuelo y cazar en los bosques, funcionando como instrumento de comunicación. Según el Popol Vuh, el gavilán es un mensajero de Juragan y de las energías celestes creadoras.

```
[...]
llega el gavilán
         observador de ellos
mensajero de Juragan
         Ch'ipi Kaqulja
         Raxa Kagulja.
Así, pues, el gavilán no está lejos de aquí sobre la superficie de la tierra
no está lejos de Xib'alb'a luego llega al cielo con Juraqan. (párr. 17)<sup>135</sup>
```

El episodio citado es interesante por la connotación específica del ave, manifestación de las energías uranias. El gavilán, en efecto, aparece en la cancha del juego de pelota, centro simbólico del universo. La presencia del animal en el campo me parece significativa de la expresión del poder fertilizante del dios primigenio, como eje cósmico, motor del movimiento y canal de confluencia de los principios complementarios. Esta unión se lleva a cabo precisamente en el centro del universo, representado por la cancha, por medio de la manifestación del ave que encarna la función fertilizadora de Juragan, Ch'ipi Kagulja y Raxa Kagulja.

El gavilán con su presencia explica la acción fecundante en el campo, favoreciendo el equilibrio entre las fuerzas astrales que los hermanos mantienen en tensión con la pelota. El animal propicia el movimiento entre contrarios y las implicaciones cósmicas del juego de los héroes. El ave señala el carácter universal de la actividad ritual, ya que por medio de su esencia pone en comunicación el cielo, el inframundo y el contexto de los hombres. En este episodio, podemos observar que el animal funciona como sacralizador del espacio y activador del movimiento. Se puede decir que el gavilán, como manifestación del poder de Juraqan, connota el juego de implicaciones divinas y encarna el movimiento mismo de la pelota, de los astros y del tiempo.

El gavilán garantiza la concordia de los seres uranios con las acciones de los hermanos. El ave funciona aquí como señal de la participación de la energía celeste en las aventuras de Jun Junajpu, Wuqub' Junajpu y de sus hijos. La cancha del juego de pelota en el camino a Xib'alb'a es la prefiguración de las pruebas que los héroes tendrán que superar en el inframundo. El gavilán indica la continuidad de la influencia sagrada del cielo, aun durante el recorrido iniciático en las entrañas de la tierra. El gavilán y la energía de Juraqan garantizan el movimiento de la pelota en el campo, pero sobre todo la alternancia del día y de la noche a través de la regeneración de Junajpu y Xb'alanke. En esta perspectiva, el juego de pelota se puede leer como activación del equilibrio entre

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> PV, p. 58.

el sol y la luna, o sea como creación del tiempo por medio de la participación dinámica y fecundante de Juraqan, energía primigenia que da la vida y el movimiento.

El gavilán hace patente la influencia divina del dios en el contexto humano, subrayando la posibilidad de entrar en contacto con las energías creadoras a través de las actividades rituales. La presencia del ave trasforma el juego en un ritual de recreación del tiempo y de la vida cósmica.

El contexto humano en que se manifiesta el gavilán es evidente en otro episodio del *Popol Vuh*, aun en este caso en relación con el juego de pelota. Se trata del mensaje que Xmukane confía al piojo, al sapo, a la serpiente y, finalmente, al gavilán, para llamar a los gemelos empeñados en la cancha del juego de pelota.

La transmisión del mensaje por medio de los animales revela a mi parecer distintas implicaciones interesantes. En primer lugar, en este caso la comunicación se lleva a cabo entre dos miembros de la misma familia, la abuela y sus nietos, marcando la función de comunicación horizontal entre personajes que, aunque divinos, expresan una clara connotación humana.

Este aspecto sugiere las estrechas implicaciones del ave con las comunidades humanas, como se puede relevar en el *Memorial de Sololá*, en el que el animal es el responsable del transporte del maíz fertilizado con la sangre de la danta y de la serpiente y destinado a la creación humana. El texto indica también que el ave se nutre de semillas de maíz, compartiendo con el hombre los hábitos alimenticios y los ciclos vitales.

Por estas razones, el gavilán sirve en el *Popol Vuh* como medio de comunicación en el ámbito humano, ya que participa en los mismos contextos naturales de alimentación y cultivo de los campos. Sin embargo, la transmisión del mensaje adquiere también una nueva connotación por medio de la ingestión del piojo, el sapo y la serpiente. Cabe señalar que también el piojo se asimila al contexto humano, creando un recorrido circular desde el ámbito doméstico del piojo a los cultivos vinculados con el gavilán.

La palabra de la abuela se sacraliza por la intervención de los animales y adquiere las implicaciones divinas de las criaturas intermediarias. Se puede observar que la comunicación del mensaje se lleva a cabo a través de la boca, asimilando metafóricamente el mensaje con la comida, fuente de sustentamiento y de vida. La palabra de la abuela se presenta como el nutrimento sagrado, que determina la cadena alimenticia y la supervivencia de las especies. La ingestión del animal más pequeño es una metáfora de la asimilación del mensaje y de la adquisición de un papel específico en relación con los otros animales. Además, pasando a través de las entrañas del sapo, de la serpiente y del gavilán, la invitación de los señores de Xib'alb'a adquiere una nueva implicación divina.

\_

<sup>136</sup> Memorial de Sololá, op. cit., p. 42; ver también M. de la Garza, Aves sagradas del mundo maya, op. cit., p. 126.

Resulta evidente la connotación sagrada del sapo y de la serpiente. El simbolismo de este último animal ha sido presentado más arriba y remite a la fertilidad infinita, a la sustancia acuática y a la regeneración. <sup>137</sup> De la misma manera, el sapo se vincula con el complejo simbólico tierra-lunaagua, como expresión de la lluvia, de la fertilidad celeste y de la renovación. 138 El paso del mensaje por las entrañas de estos animales produce una sacralización del contenido verbal, indicando la participación de las energías divinas zoomorfas en la realización del viaje iniciático.

Cabe señalar, también, que el ojo del animal es curado con un poco de hule de la pelota, involucrando al animal con la sustancia sagrada del juego. Una parte de la esfera celeste, representada por la pelota, entra en su cuerpo como señal de la participación del animal en los ritmos cronológicos y en las actividades rituales de la humanidad de maíz.

La ingestión concadenada de los animales, desde el más pequeño al más grande, se presenta como la prosecución de la cosmogonía por parte de los gemelos, que confieren una función específica a las criaturas según el lugar que ocupan en la cadena alimenticia. La asignación de la comida funciona en el Popol Vuh como una organización del cosmos. En esto se puede observar, por un lado, que la cosmogonía es el resultado de etapas progresivas de renovación y reorganización del universo, según una concepción dinámica de la vida. Por otro lado, la continuidad del acto creador revela la unidad estructural del Popol Vuh, que responde a través de distintos niveles narrativos a un mismo principio ordenador mítico.

Aun en este caso, la solución de los problemas toca la experiencia primordial de la naturaleza, o sea la disposición de recursos alimenticios para la supervivencia. Es interesante observar a este propósito que la relación entre los animales y su función específica depende del acceso a los bienes alimenticios y a su posición recíproca en la cadena alimenticia. Esto declara el valor neurálgico de la alimentación en la organización simbólica y biológica del mundo.

Si el gavilán manifiesta aparentemente un carácter celeste relacionado con Juraqan, dios creador uranio, su simbolismo en el Popol Vuh es mucho más complejo. Se han señalado también las implicaciones humanas y culturales del ave, asociada a la milpa y a la carne del hombre. Sin embargo, este animal parece estar vinculado también con el inframundo, puesto que es uno de los señores de Xib'alb'a<sup>139</sup>. El nombre del animal, xik ("cierto gavilán", según el diccionario de Francisco Ximénez<sup>140</sup>), se encuentra en un difrasismo con la palabra patan, "tributo, servicio, oficio" <sup>141</sup>, posiblemente en alusión a algún cargo político.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., pp. 133-140.

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, pp. 298-299.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, op. cit., pp. 125-126.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> F. Ximénez, *Primera parte del Tesoro...*, p. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 243; B. de Bourbourg, op. cit., p. 221.

Tal vez el animal sugiere la presencia de un atributo zoomorfo específico de algún señor de la muerte, asociado al gavilán. En el inframundo, el ave es el responsable de las muertes violentas por derramamientos de sangre de la boca, tal vez por los hábitos agresivos del animal en sus costumbres de caza como ave de rapiña. 142 La presencia del gavilán en Xib'alb'a nos revela el carácter dinámico y polisémico del animal, vinculado con la sangre y la muerte de los demás animales, pero también con el espacio aéreo y el ámbito doméstico. Por su desplazamiento entre contextos simbólicos distintos, representa muy bien el poder fertilizante de Juraqan y su movimiento creador.

En muchísimos pasos de la obra, los animales representan una extensión de la acción mítica de los personajes. El primer ejemplo representativo consiste en la colaboración que los animales del monte ofrecen a Xkik' para el transporte de la red llena de mazorcas. En este caso, el narrador no nos indica el nombre de los animales, ni las especies que colaboran con la muchacha. Sin embargo, esta actitud es representativa de la cooperación entre el mundo humano y el mundo animal.

La capacidad de interactuar con los animales es una característica propia de los gemelos, a partir del regazo materno, en el que se manifiesta por primera vez su poder sobrehumano. La multiplicación y el transporte de los elotes, en efecto, es la señal de la naturaleza sagrada de la muchacha y de los hijos que lleva en su vientre. La relación especial entre los muchachos y el mundo animal subraya su capacidad de llevar a cabo una transición entre el contexto humano y lo sagrado. Junajpu y Xb'alanke logran superar su condición humana para acercarse a las deidades, encarnando de esta forma características chamánicas.

Estos hombres logran entrar en contacto con distintas dimensiones y superar los límites contingentes. La relación con los animales se traduce en la posibilidad de interacción, de contacto profundo y vivencial entre los dos mundos y en la asunción de los atributos zoomorfos para trascender su situación humana. El chamán en muchas culturas es el que conoce el lenguaje de los animales y sabe interactuar con ellos. 143 Esta relación especial se manifiesta a lo largo de todo el relato de sus aventuras, desde el uso de la cola de guacamaya en la Casa de la Oscuridad, hasta el control de los jaguares en la prueba de Xib'alb'a, el despedazamiento mágico del perro, la transformación de los hermanos en monos y su final metamorfosis en peces.

Hay que acordar también que el perro funerario interviene en la iniciación de los chamanes de distintas latitudes, subrayando las implicaciones mágicas y sacerdotales de los héroes gemelos. 144 Estos individuos se presentan como arquetipos chamánicos, que moldean la interacción entre la

M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, op. cit., p. 125.
 M. Eliade, El chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, op. cit., p. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> *Ibídem*, p. 359.

futura humanidad y el reino animal. Ofrecen con sus acciones un modelo de participación profunda en el reino animal, que los chamanes k'iche' tratarán de reconstruir en sus "vuelos mágicos".

Entre todas las relaciones con el mundo animal, quedan todavía por analizar las implicaciones simbólicas del zancudo, del pizote, del jabalí y del conejo en el recorrido por el inframundo. Estos animales colaboran con los héroes, presentándose como la clave de resolución de las adversidades. El zancudo aparece en dos pasos de la obra con significaciones distintas. La primera mención se registra en el nivel terrenal, cuando los gemelos agujerean con el insecto la olla de la abuela para recuperar los instrumentos del juego de pelota. En este contexto se enfatiza la capacidad perforadora del animal y su agresividad.

Cabe mencionar también que los gemelos logran modificar los hábitos del zancudo, porque su punta se dirige hacia un objeto y no un ser animado, sugiriendo una identificación entre la sangre, que el animal chupa, y el agua del río, que sale abundantemente del cántaro. La acción del insecto se asocia naturalmente con el contexto lacustre y fluvial, donde se reproduce y vive.

Podemos decir que el zancudo cierra el círculo de la recolección del agua y del regreso de la sustancia acuática al río, o sea que impide el acto cultural de almacenamiento del líquido. En este caso, la intervención del zancudo hace imposible la acción de la abuela, o sea la contención de una materia móvil y mudable. La salida del agua puede ser comparada con el paso del tiempo, que permite la recuperación de los instrumentos del juego por parte de los gemelos. Según otra interpretación, la perforación del cacharro haría referencia al paso desde la estación seca a la húmeda, ya que la diosa madre puede ser una expresión de la energía lunar, de las aguas telúricas y de la vegetación. En este contexto, el animal realiza la voluntad de los héroes y emana sus poderes mágicos sobre la realidad. El animal se asocia al contexto humano y no presenta ningún valor epifánico de las energías divinas en sentido estricto.

Por otro lado, la segunda mención al animal es representativa de su contexto telúrico. Se trata de la colaboración para descubrir los nombres de los señores de Xib'alb'a.

Así, pues, enviaron a un animal, zancudo es su nombre.
Es el que trae las noticias
lo mandaban afuera.

-"A cada uno pícalo
primero pica al que está sentado primero
termina de picarlos todos
solamente sea tuyo lo de chupar la sangre de la gente en el camino"- Se dijo pues al zancudo. (párr. 31)<sup>146</sup>

Es evidente la relación del insecto con el mundo subterráneo, por su costumbre de chupar la sangre. Además, vive en las orillas de lagunas, ríos y pantanos, en relación con las aguas telúricas y

-

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> M. Preuss, op. cit., p. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> PV, p. 92.

las energías ctónicas. No es casual la intervención del animal para dar a conocer los nombres de los habitantes del inframundo, como clave la identidad de cada uno de ellos.

Hay que recordar que para las culturas eminentemente orales, la palabra es una emanación del referente, así que pronunciar un nombre significa detener el control sobre la realidad evocada. <sup>147</sup> La capacidad de nombrar a los demás personajes es un instrumento de su victoria e indica la detención de un poder que los antagonistas no tienen, puesto que los gemelos no quieren revelar sus nombres.

En este contexto, el zancudo es el intermediario entre los gemelos y los señores de Xib'alb'a. Evidentemente, el insecto se asocia a los dos ámbitos, actuando como mensajero y portavoz de las fuerzas telúricas en el mundo de los hombres. Esta función resulta determinante a la hora de reconocer y vencer a los adversarios en el mundo de abajo. La característica fundamental que el animal encarna es la capacidad de cruzar dos espacios y transmitir las noticias de uno a otro.

En esta perspectiva, el simbolismo del zancudo es aún más interesante, porque se identifica con el pelo de la pierna de Junajpu. Se puede entender la función del animal como emanación de la persona, en particular de la pierna del héroe. El pelo es un símbolo de virilidad si asociado a ciertas partes del cuerpo<sup>148</sup>, como la pierna, instrumento de deambulación y contacto, símbolo de las relaciones interpersonales en la sociedad k'iche' contemporánea.

Se señala también que la única pierna de Juraqan es un instrumento de fertilidad y de movimiento, indicando su función creadora y fecundadora. La pierna, por su relación con el pie, podría tener también una implicación sexual masculina, indicando su capacidad de acceder a los secretos de la matriz telúrica. La relación del zancudo con el pelo de la pierna ayuda a profundizar la significación del episodio, que según mi opinión presenta un simbolismo mucho más complejo que el nivel aparente.

En efecto, la victoria sobre los señores de la muerte no se limita al descubrimiento de sus nombres, sino que se extiende a la capacidad de perforar y hacer sangrar a los habitantes de Xib'alb'a. Es interesante observar que la acción del pelo-zancudo es determinante para evitar la derrota de los gemelos en la entrada de Xib'alb'a, como había ocurrido con el descenso de Jun Junajpu y Xb'alanke. Paralelamente a la aniquilación de los primeros héroes en la Casa de la Oscuridad sin el auxilio de las plumas de la guacamaya, también en este caso la intervención animal resulta ser indispensable en la orientación por el inframundo y en la mediación con las fuerzas nefastas del universo.

En ambos casos, el zancudo se presenta como el instrumento de solución de los problemas y de mediación entre el hombre y la parte oscura del universo. El animal hace visible y patente en sus

-

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> W. Ong, op. cit., pp. 40-50.

hábitos el enigma de la vida y de la muerte, ofreciendo una clave de interpretación y de control sobre las fuerzas hostiles y desconocidas.

También en otro paso de la obra, los gemelos revelan una capacidad especial de comunicar e interactuar con los animales, que les consiente superar las adversidades y ordenar el mundo. Se trata de la colaboración que ofrecen el pizote, el jabalí, el tacuazín y el conejo para recuperar la cabeza decapitada de Junajpu.

Así, pues, entonces mandó a llamar a todos los animales: el pizote
el jabalí
todos los animales pequeños
los animales grandes. (párr 25)<sup>149</sup>

Ya se ha señalado anteriormente la connotación cronológica de estos animales, asociados a la fertilidad, a los ciclos temporales y a la transición ente una etapa y la siguiente. En esta ocasión, la intervención animal marca la regeneración cíclica de Junajpu, quien resurge desde la muerte renovando su energía sagrada. Además, el jabalí es una expresión de la fertilidad masculina, mientras que el pizote encarna la fecundidad femenina, proponiendo la fusión de energías vitales complementarias en el renacimiento del héroe.

La reconstrucción de la cabeza de Junajpu con la comida del jabalí y del pizote alude a una recreación cósmica, ya que estos mismos animales junto al tacuazín o tlacuache participan en la cosmogonía como dioses creadores, pareja primigenia y seres luminosos. La recuperación de la cabeza del personaje mítico se configura como una activación de la cosmogonía o, mejor dicho, como una renovación de las energías cósmicas y reconstrucción del orden primordial.

También en este caso, la relación entre los héroes y los gemelos toca la gestión de los recursos alimenticios, en la que cada animal adquiere un papel específico en función de su alimentación, según una posición relativa en el equilibrio del mundo. La reconstrucción de la cabeza de Junajpu con el chilacayote subraya también la participación del hombre en la cadena alimenticia, puesto que comparte con el reino animal la misma comida. La intervención del conejo en la recuperación de la cabeza-pelota en la cancha de Xib'alb'a adquiere ulteriores significaciones, porque el animal se asocia con la luna por sus hábitos nocturnos y su excepcional capacidad reproductiva. <sup>151</sup>

Entonces salió inmediatamente pues la pelota brincando sobre la cancha del juego de pelota solamente uno solamente dos por primera cosa fue directamente entre las agallas del árbol.

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, p. 197.

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> PV, p. 103.

<sup>1</sup> v, p. 103.

150 M. I. Nájera, "Sobre el carácter naturista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", op. cit., p. 1245.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> M. Rivera Dorado, "Símbolos del Popol Vuh", op. cit., p. 254,

Entonces salió pues el conejo brincando se fue iba perseguido pues entonces por los de Xib'alb'a. (párr. 36)<sup>152</sup>

El animal encarna las aguas fecundantes, la regeneración cíclica de la vegetación y la renovación perpetua de la vida. Por esta razón, su acción en Xib'alb'a es crucial, porque representa los aspectos vivificantes de la noche telúrica, su fertilidad inagotable y la posibilidad de renacer de la gran matriz terrestre. Si el jabalí, el pizote y el tacuazín propician el paso del tiempo y la sucesión cíclica de las etapas vitales, el conejo encarna la capacidad de recreación de la vida después de la decapitación del héroe. Las agallas del árbol representan los lugares escondidos de la vegetación donde vive el conejo, como posibilidad de acceso a la parte oscura del universo. El animal comparte con el hombre el ámbito cultural de los cultivos, pero al mismo tiempo entra en contacto con aspectos indescifrables de la naturaleza, presentándose frente al hombre como mediador entre lo conocido y lo ajeno.

La simulación de la pelota con el cuerpo del conejo alude también a una identificación del animal con la pelota y con el astro lunar, sugiriendo que el juego que se está llevando a cabo en el inframundo mira al control de las fuerzas luminosas en la noche cósmica. La presencia del conejo fertiliza el espacio, subraya las implicaciones lunares de la cabeza del héroe y encarna en su mismo cuerpo el renacimiento de Junajpu.

La colaboración entre algunos hombres excepcionales y el mundo animal sigue desarrollándose en la superficie terrestre. Las capacidades chamánicas de los gemelos divinos en el inframundo ofrecen un modelo de actuación a los hombres de maíz, que reconstruyen en la unión con los animales la situación existente *in illo tempore*. Los progenitores son hombres sagrados, que conocen el lenguaje de las fieras, saben interactuar con ellas, tienen un *alter ego* animal y presentan atributos zoomorfos en sus nombres y sus símbolos de poder.

Es interesante observar que los objetos rituales traídos del oriente, que legitiman su posición política y religiosa, tienen una fuerte componente animal. Se trata de las garras de puma y jaguar, cabezas y patas de venado, insignias de plumas y el tambor de madera y piel. Estos elementos aparecen con frecuencia en los atuendos de los chamanes de distintas culturas, marcando la asunción de la capacidad animal de abstraerse de la condición concreta para alcanzar otros niveles de conocimiento. <sup>154</sup> En particular el simbolismo ornitológico representado por las plumas alude a la posibilidad de levantarse en un vuelo mágico que consiente trascender la situación contingente. La pluma puesta sobre la insignia parece aludir a la presencia de un ave sobre el bastón, o árbol

-

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> *PV*, p. 105.

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, p. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> M. Eliade, *El chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, op. cit.*, pp. 86-92.

cósmico, o sea a la posibilidad del chamán de llegar en vuelo hasta el árbol del mundo como pájaro, según un simbolismo arcaico y universal.<sup>155</sup>

De la misma manera, el tambor de madera y piel podría reproducir los instrumentos chamánicos que sirven para entrar en contacto con el árbol cósmico, elevándose por el centro del mundo. La piel del tambor posiblemente era de venado, ya que se usaban partes del cuerpo de este animal para construir instrumentos musicales. La piel del tambor posiblemente era de venado, ya que se usaban partes del cuerpo de este animal para construir instrumentos musicales.

Asimismo, las garras de jaguar y de puma, la cabeza y las patas de venado son los símbolos de un contacto logrado con el reino animal y la asunción de sus poderes excepcionales. Los gobernantes mayas aparecen en la plástica prehispánica ataviados con partes del jaguar, pieles, cabezas y huesos, indicando la coparticipación del hombre en la energía nocturna, solar y caótica del animal.<sup>158</sup>

Todos estos elementos nos hablan de la función de los progenitores como chamanes, individuos excepcionales que entran en una comunicación profunda con el mundo animal, decodifican su lenguaje, asumen sus capacidades sobrehumanas y tienen espíritus protectores en algunos animales poderosos.

Los chamanes de la sociedad k'iche' posclásica activan en sus rituales la relación fértil con los pájaros, los venados, los jaguares y los pumas, en un regreso *ad initium* o sea en la recreación del orden del mundo en los tiempos primigenios cuando la humanidad no había establecido todavía barreras culturales con el mundo natural. Los progenitores ofrecen los modelos de interacción con la realidad animal en sus distintas implicaciones, desde la presencia de un *alter ego* animal, hasta la transformación de los mismos personajes en jaguares, venados y serpientes.

#### 5.11. Nahualismo y tonalismo

Un fenómeno significativo en la relación entre los hombres primigenios y los animales es el nahualismo, o sea la creencia en la posibilidad de transformación de un hombre en un animal. <sup>159</sup> Cabe señalar que esta metamorfosis es voluntaria y temporánea y que es propia sólo de algunos hombres con poderes excepcionales, los chamanes, que entran en contacto con lo sagrado a través de la naturaleza animal. <sup>160</sup>

En esto, el nahualismo se diferencia del tonalismo, que consiste esencialmente en la presencia de un *alter ego* animal, como otro continente del alma humana, que permite armonizar en

157 Samuel Martí, "Música de las Américas", *Cuadernos Americanos*, n. 2, 1951, pp. 159-162; Jesús Castillo, *La música maya quiché*, Piedra Santa, Guatemala, 1977, pp. 72-78.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> *Ibídem*, pp. 368-69.

<sup>156</sup> *Ibídem*, p. 145.

<sup>158</sup> M. de la Garza, Sueño y alucinación en el mundo náhuatl y maya, op. cit., pp. 136-137.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> B. Rosenbaum, op. cit., p. 202.

el concepto de persona las esferas naturales y culturales.<sup>161</sup> Con el nahualismo, los hombres vivos o difuntos, los dioses y los mismos animales remiten una de sus esencias anímicas, el *nahualli* para los nahuas y *way* para los mayas<sup>162</sup>, en otros seres, llegando a una toma de posesión de distintas entidades.<sup>163</sup> En dos pasos del *Popol Vuh*, se hace alusión a la transformación voluntaria de los cuatro progenitores en animales según la concepción del nahualismo. La primera mención se encuentra en la capacidad de los ancestros de mostrarse como coyotes, gatos monteses, pumas y jaguares frente a las otras parcialidades, animales poderosos y sagrados, *nahuales* por excelencia de los chamanes.<sup>164</sup>

Así, pues, cuando ven a los pueblos que pasan por los caminos, pues, entran en la cumbre de las montañas solamente el llanto del coyote solamente el llanto de gato montés cantan solamente el canto del puma del jaguar hacen.

Cuando ven a los pueblos muchos que caminan.

-"Solamente como coyote cantan solamente como gato montés solamente como puma solamente como jaguar"- Dicen, pues, los pueblos. (párr. 62)<sup>165</sup>

El nahualismo en este caso pone en comunicación a los primeros hombres con las energías nocturnas representadas por los animales. El coyote, así como el jaguar, parece encarnar las fuerzas antagonistas a la luz solar diurna, <sup>166</sup> facilitando el contacto de los ancestros con la parte desconocida del universo. Los primeros hombres, en efecto, llegan a la cumbre de la montaña, punto de transición entre la matriz telúrica y el espacio uranio. La cumbre de la montaña podría indicar un eje cósmico, un centro del universo en donde se lleva a cabo la metamorfosis de los chamanes. Su manifestación animal no se acaba en el canto de los animales, sino también en las huellas zoomorfas que dejan en el terreno.

Así, pues, empezaron a seguir a los de las espinas los sacrificadores no estaba claro solamente huellas de venado solamente huellas de jaguar veían no estaban claras sus huellas no había ninguna que estuviera clara.

<sup>160</sup> C. Valverde, Balam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo, op. cit., p. 263.

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> M. de la Garza, *El universo sagrado de la serpiente entre los mayas*, op. cit., p. 97; R. Carmack, *Evolución del reino quiché*, SISG, Guatemala, 1989, pp. 44-45.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> Federico Navarrete, "Nahualismo y poder: un viejo binomio mesoamericano", en F. Navarrete y Guilhem Olivier, *El héroe entre el mito y la historia*, UNAM, México, 2000, p. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> A. López Austin, Cuerpo humano e ideología, op. cit., pp. 428-429.

<sup>164</sup> M. de la Garza, Sueño y alucinación en el mundo maya, op. cit., p. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> *PV*, p. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, pp. 333-334.

La transformación de los primeros padres se realiza también en el cuerpo del venado, animal solar sagrado<sup>168</sup> y central en la cosmovisión k'iche', como se verá más adelante. Me interesa subrayar aquí la asociación verbal del venado con el jaguar. El venado se connota por su carácter luminoso, asociado también a la vegetación y a la luna. 169 La relación entre los dos animales alude a las implicaciones nocturnas y luminosas de las energías sagradas que los ancestros asumen en el ritual, o sea la posibilidad de alumbrar la parte recóndita del ser.

A la luz de estas consideraciones, es posible hacer una reflexión sobre la función de la transformación animal de los ancestros. En los dos casos, la asunción de características zoomorfas no es inmediatamente evidente para las poblaciones del altiplano, sino que se percibe sólo a través de sus rastros, su voz y sus huellas. Este elemento es significativo, según mi opinión, de la función esencial del nahualismo en este contexto. Los antepasados sagrados usan los poderes animales para capturar a los enemigos y sacrificarlos a las deidades. Sin embargo, estos poderes no tienen que ser considerados sólo como concreta transformación en el cuerpo del animal. La supremacía de B'alam Kitze', B'alam Aq'ab', Majukutaj e Ik'i B'alam deriva sobre todo del conocimiento superior que estos hombres prodigiosos han obtenido por medio del contacto con las energías de los animales.

La transformación en los felinos y en el venado tiene una implicación mucho más profunda que la temporal asunción de los rasgos físicos del animal, ya que indica la asunción de las energías divinas encarnas en las criaturas animales y la decodificación de los misterios presentes en la parte oscura e inaccesibles del universo.

El nahualismo se presta entonces a una doble lectura simbólica. Por un lado alude a la asunción de características físicas sobrehumanas: la vista, el oído, la fuerza y la velocidad, necesarias para vencer a las parcialidades enemigas que no disponen de recursos bélicos sobrenaturales. Por otro lado, el fenómeno presenta una significación espiritual más compleja, en alusión al contacto profundo entre los chamanes y el espíritu sagrado encarnado en los animales.

Esto determina el paso hacia un nivel superior de conciencia y la interacción vivencial y biunívoca con el ambiente. 170 Este segundo nivel resulta ser significativo de la relación estrecha entre el hombre y el mundo animal, ya que éste último se revela como la clave de acceso a lo sagrado, a la parte misteriosa e inalcanzable del universo. Los progenitores a través del jaguar, del venado, del puma, del coyote y del gato montés acceden a otro nivel cognitivo, decodifican las

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> PV, pp. 154-155.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 121.

<sup>169</sup> M. I. Nájera, "Sobre el carácter naturista de los seres divinos de la creación quiché en el Popol Vuh", op. cit., p.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> F. Navarrete, op. cit., p. 169.

fuerzas nocturnas, luminosas, agresivas y fertilizadoras que estos animales encarnan, alcanzando un control sobre la vida y la muerte.

La razón de la supremacía de los ancestros k'iche' sobre las otras tribus se debe precisamente al canal abierto entre el hombre y lo sagrado, a la capacidad de levantar rezos y ofrendas a los dioses y de participar de forma consciente y voluntaria en la sacralidad del mundo animal.

En otro paso de la obra, se mencionan las capacidades chamánicas de los soberanos k'iche', en particular de Q'ukumatz, que sabía manejar las energías del cielo y de la tierra, trasformándose en jaguar, serpiente, águila y sangre.

Solamente no fueron a entregarse todos los pueblos pues la guerra se abatió entonces sobre sus barrancos sobre las ciudades, pues, por el espíritu sagrado de los señores se engrandecieron ajaw Q'ukumatz ajaw K'otuja en realidad era un señor sagrado O'ukumatz siete días sube al cielo siete días pues va abajo a Xib'alb'a siete días pues es como serpiente en realidad es una serpiente siete días también hace como águila siete días es como jaguar en realidad es de águila es de jaguar su aspecto siete días es como sangre regada solamente es sangre derramada. (párr. 81)<sup>171</sup>

En primer lugar, se puede observar que el nahualismo no implica sólo la metamorfosis en seres animales, sino que prevé también la transformación del individuo en sangre, líquido sagrado por excelencia, sustancia vital primigenia, esencia de la humanidad y de todas las criaturas. <sup>172</sup>

La sangre en la que se trasforma Q'ukumatz está derramada, o sea móvil, líquida, viva, manteniendo la capacidad de fertilidad inagotable de la sustancia que circula por el cuerpo humano. No se verifica un proceso de solidificación, que impediría la expresión de las propiedades fecundantes del líquido. La sangre derramada expresa las peculiaridades simbólicas del agua, elemento primordial de fecundación cósmica. 173

Por otro lado, el soberano sube al cielo y baja al inframundo, realizando en su persona el recorrido iniciático de los gemelos en Xib'alb'a y en la extensión aérea. La función chamánica de Q'ukumatz consiente superar la situación contingente y recrear las etapas de la cosmogonía, con un regreso *ad initium*, hacia el origen de la vida. El vuelo mágico es una constante en las prácticas

\_

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> *PV*, pp. 183-184.

<sup>&</sup>lt;sup>172</sup> M. I. Nájera, El don de la sangre en el equilibrio cósmico, op. cit., p. 42.

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., pp. 178-179.

chamánicas, <sup>174</sup> como instrumento de contacto y decodificación de las fuerzas que intervienen en la vida del universo. Los señores k'iche' se presentan, entonces, como herederos y continuadores de las acciones míticas del sol y de la luna, para la renovación de las fuerzas universales y la fertilización la sociedad.

La transformación del gobernante en jaguar, águila y serpiente alude a la asunción de las características sagradas de estos tres animales, centrales en la cosmovisión maya. Del simbolismo rico y polimorfo del jaguar y de la serpiente ya se ha hablado precedentemente. Es importante subrayar en este contexto la función fecundante de ambos animales, asociados con la regeneración, el linaje, el poder político y el tiempo.

El jaguar y la serpiente son animales ambivalentes, que representan la agresividad y la muerte, pero al mismo tiempo la vida y la fertilidad inagotable. Por esto, la animalización de Q'ukumatz adquiere un valor específico como intermediario entre las energías divinas y la comunidad. Su transformación es un modo de acceder a lo indescifrable y misterioso de la fuerza cósmica para decodificar los enigmas de la vida y de la muerte y encarnar en su persona las fuerzas que rigen los ritmos del universo.

La metamorfosis del soberano en águila profundiza esta función del nahualismo, porque el animal es una epifanía por excelencia del poder agresivo del sol, de la lluvia, del dios supremo celeste, asociado también con los guerreros y los jugadores de pelota. 175 El ave se vincula con el poder político, subrayando la capacidad guerrera y la estrecha relación con la capacidad destructiva del sol y de la lluvia.

El águila, como epifanía solar, tiene también implicaciones cronológicas, marcando en su esencia el paso cíclico del tiempo. 176 Resulta claro que los tres nahuales de Q'ukumatz, el águila, el jaguar y la serpiente, presentan un simbolismo complejo, asociado con la vida y la muerte, la destrucción y la regeneración. El gobernante asimila las fuerzas necesarias para la supervivencia de la sociedad y sirve como mediador entre la naturaleza y el contexto cultural.

El nahualismo desempeña también aquí un valor doble. Al nivel más aparente, el gobernante asimila las características físicas de los animales, su fuerza excepcional, su vista, sus garras y su pico, sus colmillos y su agresividad para derrotar a sus enemigos. También en este caso, el fenómeno aparece vinculado con la guerra, marcando la superioridad del gobernante por medio de los atributos animales.

La animalización produce un incremento de las capacidades físicas del hombre, podemos decir una extensión de las habilidades culturales hacia lo natural. A nivel más profundo, el

M. Eliade, El chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, op. cit., pp. 368-369.
 M. de la Garza, Aves sagradas de los mayas, op. cit., pp. 62-69.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> *Ibídem*, p. 66.

nahualismo incide en el nivel de conciencia alcanzado por el contacto con el jaguar, la serpiente y el águila. El individuo trasciende su condición, entra en comunicación con las fuerzas sagradas que los animales encarnan, llegando al conocimiento de los mecanismos de la vida y de la muerte. Se puede afirmar, entonces, que el nahualismo es una experiencia física pero sobre todo espiritual.

Me parece importante subrayar las implicaciones anímicas del contacto con el animal, que alcanzaban posiblemente una forma de éxtasis místico. La presencia del numeral siete en la duración de los días de su experiencia subraya la connotación estática del nahualismo de Q'ukumatz. El siete se registra con frecuencia en la obra, como se puede observar en el reto de los señores de Xib'alb'a a bajar al inframundo en de siete días, tal vez en alusión a un simbolismo arcaico, que habría evolucionado en otras formas a partir del período clásico o posclásico.

A menos que no se trate de una influencia de la semana cristiana, que a mi parecer no tiene razón de ser en este contexto, el siete podría aludir a la fertilidad no manifiesta<sup>177</sup> o a los siete peldaños de la pirámide celeste. El séptimo nivel representa el cenit del recorrido diurno del astro solar, la cumbre del movimiento del sol antes del declino hacia el oeste, o sea la posición intermedia de las trece gradas.<sup>178</sup> En este sentido, podría aludir al punto más alto de la conformación cósmica, o sea al lugar por donde pasa el eje del universo, el centro.

La referencia al centro y al eje cósmico es muy común en las prácticas de los chamanes, que con sus vuelos mágicos alcanzan el árbol del mundo, "que vive y hace vivir", centro de la existencia cósmica. <sup>179</sup> La posible referencia del siete a los peldaños del eje del mundo es una constante en las tradiciones de muchas culturas y podría encontrarse también entre los mayas, aunque no conozco otros casos parecidos.

Resulta interesante observar que entre los Yurak-Samoyedos, el chamán yace siete días inconsciente durante su iniciación y entre los Ostiacos del Yensei, el iniciado se retira a la soledad durante siete días, cuece una ardilla voladora y come siete partes para completar su iniciación. <sup>180</sup>

La constante repetición del simbolismo del siete en los rituales chamánicos podría ser de matriz oriental, como atestigua Eliade, <sup>181</sup> y no tener entonces ninguna relación con el nahualismo del *Popol Vuh*. Sin embargo, Carmack atestigua que el nieto del soberano Tecum se preparó durante siete días en la capital k'iche' para luchar contra los españoles, sometiéndose a rituales y fumigaciones de purificación. <sup>182</sup> Además, las implicaciones sagradas del numeral y la reiteración de su papel simbólico en la obra no pueden ser casuales y podrían remitir a un simbolismo arcaico

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> M. de la Garza, comunicación personal.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 59-63.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> M. Eliade, El chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, op. cit., p. 223.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> *Ibídem*, p. 225.

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> *Ibídem*, p. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> R. Carmack, Evolución del reino quiché, op. cit., p. 122.

americano, hoy latente, asociado al viaje chamánico. El siete representa también en la cultura maya la totalidad del universo en movimiento, los cinco rumbos cósmicos, más el cielo y las profundidades de la tierra, así como el paso del sol por el cenit.<sup>183</sup>

Las posibles relaciones del siete con el éxtasis chamánico subrayan la función espiritual del nahualismo como contacto profundo con lo sagrado. El señor Q'ukumatz lleva el nombre de la serpiente emplumada, dios creador primigenio y expresión de Tojil, dios tutelar de la civilización k'iche'. En el mismo *Popol Vuh*, en efecto, se hace mención a la coincidencia entre Tojil y la serpiente emplumada del área náhuatl.

Solamente así Tojil es el nombre del dios de la doble visión de la gente Yaki Yolkwat Kitzalkwat, es su nombre.(párr. 61)<sup>185</sup>

Este dios se asocia a los jaguares, serpientes y cantiles, cuyas representaciones líticas se encuentran en los lugares inhóspitos habitados por estos animales. Con la salida del sol, paralelamente a la transformación del dios en piedra, se institucionaliza también el culto de los animales feroces, asimilándolos a través de sus simulacros en el contexto cultural. Resulta evidente la estrecha relación entre el dios y los animales más poderosos, que manifiestan su poder sagrado.

Los señores k'iche' se presentan frente a la comunidad como la encarnación de sus dioses y como mediadores entre las energías naturales y el contexto cultural de los hombres. La coincidencia de los nombres del gobernante y del dios creador sugiere una real divinización de los soberanos y la esencia sagrada de sus personas. La facultad de trasformarse en animal señala el carácter excepcional del señor y la participación en el valor sagrado del mundo natural. Es interesante observar que su divinización se señala precisamente por sus atributos zoomorfos, que se revelan también en este caso como la clave de acceso a lo sagrado.

En otro paso de la obra, podemos notar la íntima relación entre los dioses, los hombres y el mundo animal. Me refiero a la tentación en los baños de Tojil por parte de las doncellas de las tribus enemigas. En este episodio, los progenitores y los dioses tutelares actúan de forma conjunta, hasta casi confundir sus esencias. En efecto, B'alam Kitze', B'alam Aq'ab' y Majukutaj perecen ser los canales de realización de la voluntad divina y emanación de sus espíritus. Los hombres prodigiosos pintan las mantas como señal del encuentro de las muchachas con los dioses. Es interesante que este encuentro se atestigüe precisamente a través de símbolos zoomorfos.

Así, pues, pintaron los tres primero pintó B'alam Kitze'

1

<sup>&</sup>lt;sup>183</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, p. 379.

<sup>184</sup> M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., p. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> PV. p. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> R. Carmack, *Historia social de los quichés*, op. cit., pp. 65-73.

la imagen de un jaguar fue
la pintó sobre la manta.
Así, pues, B'alam Aq'ab'
la imagen de un águila pintó sobre la manta.
Entonces pintó, pues, Majukutaj
por todas partes de avispones
por todas partes de avispas la imagen
la pintura pintó sobre la manta. (párr. 67)<sup>187</sup>

El episodio es significativo de la relación complementaria entre los primeros hombres y sus dioses, puesto que los ancestros se configuran como la realización concreta y humana de los espíritus divinos. Podemos decir que los antepasados funcionan a nivel mítico como expresión y encarnación de lo sagrado, o sea como manifestación de las energías divinas de Tojil, Awilix y Jakawitz entre los hombres. De aquí resulta clara la deificación de los ancestros míticos y la comunicación de sus esencias poderosas a través de sus cuerpos.

La realización de los dibujos del jaguar, del águila y de las avispas en las mantas parece remitir a los animales compañeros de los primeros hombres. Por las escasas menciones en el texto, no resulta claro el tipo de relación específica que existe entre los ancestros y el jaguar, el águila y la avispa, pero ningún elemento del episodio indica una real transformación de los antepasados en estos animales, sino más bien una coexistencia de los dos seres.

Por esta razón, no se puede hablar de nahualismo en este caso, sino de la expresión de la *tona* de B'alam Kitze', B'alam Aq'ab' y Majukutaj en las manifestaciones animales. Me inclinaría a hablar de tonalismo, ya que los animales representados en las mantas realizan la acción agresiva de los hombres por medio de sus cuerpos, sin que se verifique una concreta trasferencia del espíritu del hombre de un cuerpo a otro. Se trataría de animales tutelares, que viven en compañía de los ancestros en lugares sagrados y que albergan una parte del alma humana, la dimensión salvaje, pulsional e inconsciente del individuo.<sup>188</sup>

Resulta clara la coexistencia de animales y hombres en el episodio citado, o sea la coparticipación de la esencia anímica en los cuerpos de los dos grupos. El jaguar, el águila y las avispas encarnan el espíritu de los primeros padres, en sus pulsiones agresivas y en su capacidad aniquiladora, actuando paralelamente a la acción cultural de los ancestros.

Cabe señalar también que B'alam Kitze', B'alam Aq'ab' y Majukutaj conviven con los animales representados sin que se verifique una toma de posesión del cuerpo animal por parte del espíritu de los ancestros, como en el caso del anualismo. Claro está que los animales compañeros de los ancestros expresan características excepcionales. En primer lugar, las avispas toman vida mágicamente desde las capas pintadas, recreando los cuerpos a través de sus símbolos. Esto aclara el carácter también espiritual del fenómeno del tonalismo, en el que el cuerpo del animal es el

-

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> PV, pp. 159-160.

resultado de la manifestación anímica. En efecto, según esta concepción, el animal y el hombre comparten el mismo espíritu. <sup>189</sup>

El otro elemento atípico, señal del carácter prodigioso de los primeros hombres, es que los animales compañeros son seres sagrados y poderosos, espíritus tutelares de los individuos más prestigiosos. Las avispas posiblemente aluden a la capacidad agresiva y bélica de la naturaleza. El animal manifiesta una significación importante en los mitos yucatecos, en donde aparece entre los cuernos de un venado para picar a los agresores cuando la deidad se opone a la caza. <sup>190</sup> Resulta clara la función de las avispas como emanación de la voluntad divina.

Las menciones en el *Popol Vuh* sugieren una relación estrecha con los contextos silvestres y no socializados. Los primeros hombres, en efecto, se nutren de los hijos de las avispas y de los avispones, cuando todavía no había casas ni cultivos. El animal evidentemente indica los contextos naturales opuestos a la sociedad, tal vez en referencia al inframundo, como en el caso de la abeja. <sup>191</sup> Seguramente es un símbolo de agresividad y de muerte por su aguijón y por el veneno que contiene.

Cabe mencionar que las avispas son también el instrumento bélico de los k'iche' en la guerra contra las parcialidades. Encerradas en cuatro ollas, alusión de los rumbos cósmicos, estos animales atacan y derrotan a las fuerzas enemigas.

Así, pues, entonces abrieron las tapas de las ollas las cuatro que estaban en la ciudad. Entonces salieron, pues, los avispones las avispas así como humo cuando salieron desde la parte interior de cada una de las ollas. (párr. 69)<sup>192</sup>

En dos ocasiones, las avispas son las responsables de la victoria de los k'iche', en ambos casos con implicaciones bélicas. Podrían ser una representación de los guerreros y de la multitud de los miembros de la comunidad, pero sobre todo son un instrumento de muerte. La función central del animal en la historia política k'iche' subraya la importancia de la avispa y su papel de colaborador en las luchas contra los pueblos enemigos. Efectivamente, entre todos los animales y las armas, serán las avispas los instrumentos de la victoria k'iche' y de la imposición de su poder político. Los animales substituyen la acción agresiva de los antepasados, luchando en lugar de sus armas.

Por estos elementos, podemos confirmar la importancia simbólica del animal en el relato mítico y la participación en la expresión de lo sagrado junto al jaguar y al águila. Me parece posible

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> M. de la Garza, El universo sagrado de la serpiente entre los mayas, op. cit., pp. 97 y 111.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> C. Álvarez, op. cit., p. 325; R. Bunzel, op. cit., p. 274.

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 121-122.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> C. Valverde, B'alam. El jaguar a través de los tiempos y los espacios del universo, op. cit., pp. 84-85.

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> PV, p. 167.

hablar de tonalismo en el caso de los animales pintados por B'alam Kitze', B'alam Aq'ab' y Majukutaj, aunque con una acepción específica. El tonalismo se manifiesta en este episodio en distintos aspectos: la participación del hombre y del animal en la misma esencia anímica, la expresión de características parecidas, como el poder, la fuerza, el valor divino, la concordia de sus acciones y al mismo tiempo la coexistencia de sus entidades. Sin embargo, respecto a la presencia de animales compañeros de todos los individuos, los ancestros presentan animales sagrados por excelencia, que revelan su carácter excepcional y la posibilidad de evocarlos por medio de la pintura.

Me parece representativa la doble función de los animales en este episodio: por un lado son las señales de los dioses, Tojil, Awilix, Jakawitz; por otro, representan el *alter ego* animal de los antepasados, su naturaleza salvaje y agresiva, su contacto con las fuerzas sagradas del universo. Es posible afirmar el papel clave de los jaguares, las águilas y las avispas en el contacto entre los hombres y sus dioses, ya que estos animales expresan un valor polisémico. Son la manifestación de las energías divinas y al mismo tiempo una proyección del alma humana. Los animales se configuran como el lugar de encuentro privilegiado del individuo con la deidad, el punto de contacto entre lo natural y lo cultural, lo humano y lo sagrado.

## 5.12. El venado, expresión solar y política

La coparticipación del hombre en la sacralidad de los animales se manifiesta también en las ofrendas de sangre humana y animal que se dona a los dioses.

```
-"Así, Tojil
Awilix
Jakawitz,
solamente sangre de venado
de pájaro le damos
solamente perforamos nuestras orejas
nuestros codos
invocamos nuestro valor
nuestra fuerza a Tojil
Awilix
Jakawitz. (párr. 62)<sup>193</sup>
```

Delante de Tojil, Awilix y Jakawitz, los ancestros recogen sangre animal y humana para quemarla junto a las hierbas, a los hongos y los inciensos. La asimilación entre la sangre del hombre y del animal acentúa la presencia de energía vital compartida entre las distintas criaturas y al mismo tiempo la creencia en un valor sagrado del animal, que representaba al dios frente a la comunidad.

En particular, el venado desempeña un papel fundamental en la cosmovisión k'iche', relacionándose íntimamente con los dioses tutelares. Además de la importancia del animal en la economía maya por su carne, su piel, sus huesos y sus tendones, utilizados para la alimentación y para la realización de distintos productos, <sup>194</sup> el venado expresa un valor sagrado.

En el *Popol Vuh* se menciona al venado con cierta frecuencia, sobre todo en difrasismo con el pájaro como guardianes de la naturaleza y habitantes de los lugares inhóspitos. Expresa la sacralidad del mundo ajeno al contexto humano, los bosques y las vegas de los ríos, las regiones no cultivadas ni socializadas.

Al mismo tiempo, a través de la caza, el venado se acerca al ámbito humano y sirve como intermediario entre la comunidad y la naturaleza. Podría indicar también la transición entre una economía primigenia basada esencialmente sobre la caza en las fases nómadas de la civilización y una etapa estable construida alrededor de los cultivos. Asimismo, es el dios de la cacería y el señor de los animales para los mayas yucatecos. En los mitos mayas contemporáneos de distintas regiones, el ciervo se presenta como una epifanía del dios solar, asociado también con el dragón celeste y con la luna. 195

A la luz de estas informaciones, podemos destacar el papel del venado en el mundo mítico del *Popol Vuh*, como instrumento de comunicación esencial entre la comunidad y sus dioses. El animal, en efecto, representa a Tojil frente a las demás parcialidades y es el simulacro que recibe las ofrendas. Los progenitores queman pom, pericón y hongos delante de la piel del venado, que trasmite el humo a los espíritus sagrados allí encarnados.

cuando estemos enojados por sus palabras en su boca
en sus esencias.

Así, pues, no nos dejen cautivar
solamente, pues, nos ofrezcan a nosotros el hijo de la paja
el hijo de la hierba
la hembra del venado
la hembra del pájaro

lleguen a darnos un poco de su sangre a nosotros.
¡Que nos tengan lástima!
Que se queden, pues, con la piel del venado
cuídenla, para esconder su aspecto,
que sea un engaño ahí
así que sea lo del venado
así también que sea nuestro substituto pues frente a los pueblos. (párr. 62)<sup>196</sup>

La sustitución del dios con la piel del venado ilustra la profunda complementariedad entre Tojil y el animal. Esto confiere al ciervo un valor sagrado, expresión del carácter celeste, guerrero y

1 (

No nos muestren frente a los pueblos

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> PV, p. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> D. de Landa, *op. cit.*, pp. 37-40 y 52.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 122.

acuático del dios. El reemplazo del dios por la piel del venado es frecuente en los mitos contemporáneos, con algunas variantes. En algunos casos el sol se esconde bajo la piel del ciervo, en otros el mismo sol finge cazar un venado cada día, rellenando una piel con hierbas. Por las menciones contenidas en el *Popol Vuh* y en los textos actuales, resulta evidente la relación del animal con la energía celeste, solar o lunar, con la lluvia y el relámpago.

El animal se caracteriza por sus cuernos, que manifiestan una función defensiva y que al mismo tiempo remiten a un simbolismo universal. Los dos cuernos ramificados puestos sobre la cabeza rompen la posición central y no aluden esencialmente a un valor axial, como árbol cósmico, sino a su función de elevación y de contacto con lo sagrado. Los cuernos representan los rayos luminosos del astro solar o de la luna y los relámpagos de la tormenta.

El cuerno es también un símbolo común de poder, si se piensa que las raíces indoeuropeas para indicar los cuernos, la corona y el relámpago coinciden (*krn*). El cuerno, como la corona, son señales de poder, de luz y de elevación. Esta identificación entre los rayos luminosos, el relámpago y los cuernos del animal a mi parecer no se limita a la región indoeuropea, sino que se manifiesta también en el simbolismo maya del animal. Los cuernos como rayos solares subrayan la identificación de la cabeza como astro lunar y solar, presentándose como la emanación del calor y de la luz astral.

Los cuernos encarnan la posibilidad de contacto y de comunicación, así como la elevación hacia la región celeste. En el simbolismo del rayo, los cuernos asimilan los valores solares, lunares y del relámpago. En efecto, el animal encarna la emanación luminosa de distintos elementos, desde la energía diurna y seca del sol, la fuerza fría y nocturna de la luna, hasta la manifestación húmeda y celeste del relámpago. Precisamente en el simbolismo de los cuernos, el animal condensa la epifanía del dios solar, de la luna<sup>199</sup> y de Tojil, dios de la tormenta. Por esta razón, el venado manifiesta un papel tan importante en la cosmovisión maya, ya que expresa el poder luminoso y bélico de los rayos solares y lunares, así como el carácter ígneo y acuático del relámpago. Su simbolismo complejo hace del ciervo una expresión polisémica del carácter agresivo y fertilizador del sol, de la luna y de la lluvia.

Si seguimos la interpretación de Guénon, el simbolismo de los cuernos se extendería también a todas las plantas con espinas, o sea con armas de defensa vegetal.<sup>200</sup> Podríamos suponer, entonces, una identificación entre el venado y las espinas sacrificiales, que efectivamente en el

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> PV, pp. 150-151.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> R. Guénon, *op. cit.*, p. 171.

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> Cabe señalar que también en el caso occidental, los cuernos tienen una significación astral múltiple, asociados al carnero, símbolo solar, y al toro, símbolo lunar. *Ibídem*, p. 173.
<sup>200</sup> *Ibídem*, p. 173.

*Popol Vuh* aparecen vinculados con la ofrenda de sangre de este animal. Las plantas con espinas, así como la cabeza con cuernos, evocan la idea de vértice y de elevación, en ambos casos imágenes de los rayos luminosos.

El ciervo, en las tradiciones de distintas culturas americanas, es el anunciador del alba, símbolo del sol levante, asociado al origen de la vida. Animal bivalente, puede llevar luz y calor, pero también sequías.<sup>201</sup> Su relación con el calor del sol se extiende también a la connotación de Tojil como dios de la tormenta. Estaría vinculado con los ritmos de las estaciones secas y húmedas, según su influencia sobre la llegada de la lluvia o los períodos de sequías.

Por sus cuernos que se renuevan constantemente, el venado es un símbolo de la vegetación, de los ciclos de crecimiento de las plantas y de la fecundidad inagotable, como "imagen arcaica de la renovación cíclica". Hay que señalar también que en el *Popol Vuh* la muerte de los primeros hombres está señalada en el cielo por la constelación del venado, aludiendo a la fase de renovación cósmica.

Por otro lado, el cuerno es también un símbolo de virilidad, de agresividad y de poder bélico. <sup>203</sup> La cabeza del venado encarna estas características ofensivas, como símbolo de la guerra y del poder del linaje. La relación estrecha entre la sociedad k'iche' y el ciervo se debe a dos razones, según mi opinión. En primer lugar es una manifestación de la energía celeste del relámpago del dios tutelar Tojil. En segundo lugar, el animal es un símbolo de la guerra, de las armas ofensivas y de los sacrificios sangrientos, actividades con las que se reconoce la estirpe dominante k'iche'. El venado parece ser una representación de la ética guerrera y de la caza, de los valores que sustentan la clase en el poder. Se podría afirmar que el animal se asocia a una clase social en particular que orienta la narración del *Popol Vuh*, o sea el punto de vista oficial de la sociedad k'iche'.

El animal se contrapone a los valores, las deidades y las manifestaciones sagradas zoomorfas de la clase campesina, que identifica otras energías sustanciales en el cultivo de la tierra. La elección del venado como símbolo político y religioso de Tojil facilita también la legitimación del sistema de imposición económica de los k'iche' y la recaudación de tributos, como resultado de la actividad bélica y de la cacería bajo el símbolo del venado.

Todas las manifestaciones animales registradas en el *Popol Vuh* expresan un simbolismo complejo y dinámico, vinculado con la parte inalcanzable y misteriosa del cosmos. Los animales son el punto de contacto privilegiado entre los hombres y lo sagrado. Comparten con las comunidades humanas algunas características, pero al mismo tiempo trascienden su valor físico, revelándose como epifanías divinas.

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 1, pp. 252-253.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Ibídem.

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> *Ibídem*, pp. 321-323.

Como se puede deducir desde el episodio de la transformación de los hombres de madera y de Jun B'atz y Jun Chowen en monos, el hombre tiene con los animales un vínculo sustancial y vital, llegando a compartir con algunas criaturas su sustancia anímica. Por esta razón, los animales no desempeñan sólo una función mítica en el relato, sino que se presentan como los instrumentos fundamentales de decodificación de la realidad en distintos aspectos de la vida cotidiana de los mayas, como es el caso del tonalismo. Podemos decir que estos seres permiten al hombre trazar un lazo entre lo natural y lo cultural y acceder a las energías recónditas, misteriosas y caóticas del universo. Los animales desempeñan, entonces, una función espiritual y cognitiva fundamental en la relación entre el hombre y su ambiente.

# 6. El espacio: imagen de la muerte y de la regeneración

La identificación de un territorio sagrado en que se manifiestan las energías divinas y se llevan a cabo las acciones de los antepasados es una fuente importante de afirmación cultural. El cosmos de los orígenes sigue siendo simbólicamente significativo para los descendientes de los primeros hombres. El espacio representa un testimonio de la continuidad vital de la cultura ancestral a través de las generaciones.<sup>1</sup>

Junto al tiempo, también las montañas y los valles son interpretados por los k'iche' de la colonia como una fuente de comunicación entre el hombre, los primeros padres y sus dioses, a pesar de la violenta fractura histórica de la conquista. Precisamente en la contraposición a los invasores, el espacio se configura como una clave de afirmación de la identidad maya, que reconoce en el ambiente natural una contraparte y una extensión de la comunidad.

Las dicotomías en que se organiza la obra revelan la percepción clara de un espacio cultural cercano a la humanidad de maíz, en contraposición a otra dimensión espacial, situada "allá" en Tulan, del otro lado del mar, o "abajo" en Xib'alb'a. Esta primera caracterización expresa una identificación de su propio ambiente con la región k'iche' y con la dimensión vital, "aquí sobre la tierra".

Sin embargo, el simbolismo del espacio en la obra es mucho más complejo, ya que se connota de forma cambiante según la relación con los personajes. El aspecto más significativo que nos permite comprender la función del contexto natural como fuente de identidad para la comunidad es la concepción maya del mundo como un organismo vivo y dinámico. En efecto, la cultura mesoamericana reconoce relaciones de correspondencia entre el cosmos y el ser humano, proyectando la experiencia de la dimensión corporal hacia el espacio natural.

De la misma manera, las reglas que rigen la sociedad se extienden hacia la naturaleza, en la identificación de un único ritmo cósmico que abarca la vida del individuo, de la comunidad y de todo el universo.<sup>2</sup> La visión antropocéntrica del mundo permite decodificar lo desconocido a través de las categorías de comprensión de la vida humana y acercar el espacio cósmico a la dimensión individual. Esto determina la expresión del valor simbólico del espacio, que "significa" mucho más que su mera representación física. Por estas razones, el estudio de la polisemia espacial puede aclarar la relación entre la cultura maya y el ambiente en el que vive, desde el ámbito familiar de la casa, la ciudad, los cultivos, hasta el espacio cósmico, los astros, el inframundo y los rumbos del universo.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> R. Bunzel, *op. cit.*, p. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A. López Austin, *Cuerpo humano e ideología, op. cit.*, p. 397.

En el *Popol Vuh* la tierra se identifica con una jícara verde, dividida en dos partes, una superior, celeste y una inferior, terrestre, según los mayas contemporáneos.<sup>3</sup> Este mismo fruto se asocia a la cabeza de Jun Junajpu colgada entre las ramas del árbol, aunque en el texto k'iche' los dos objetos están indicados por palabras distintas: la tierra como *laq*, "jícara, escudilla", y la cabeza del héroe como *tzima*, "jícara, guacal".<sup>4</sup> De todas maneras, me parece significativa la relación entre la esfera terrestre y un fruto presente en la vida cotidiana de los mayas, con claras implicaciones sagradas.

### 6.1. Las montañas y los valles del paisaje k'iche'

Los mayas identifican el espacio conocido como un microcosmos cerrado y protegido por las reglas sociales, que consienten su constante equilibrio y su funcionamiento interno. Fuera del microcosmos humanizado, existe una región desconocida y caótica, identificada con la región del inframundo, de la muerte y de la noche. Esta oposición microcosmos-inframundo constituye una dicotomía que traduce a nivel espacial el contraste entre la vida y la muerte, la sociedad ordenada por reglas y la ruptura de estas mismas reglas.

Aun el inframundo sigue un esquema antropomorfo, ya que sus habitantes presentan características humanas, se organizan en jerarquías sociales, se casan y tienen hijos en el interior de un núcleo familiar (a excepción de Xkik'), habitan en viviendas y están encerrados en las casas. Este mundo se presenta como la parte simétrica de la superficie terrestre, reino de la oscuridad perpetua y de las fuerzas caóticas destructoras de la vida socializada.

Resulta claro el proceso de traducción de las energías abstractas en un espacio bien definido, que por su configuración y sus dinámicas internas encarna la desintegración del orden vital. Aun en este caso, la sociedad humana proyecta sus modelos de integración social en el mundo de la muerte. La sociedad, el espacio urbano y la dimensión cultural funcionan entonces como modelos de configuración también de este otro mundo desconocido y ajeno, pero al mismo tiempo decodificado por las mismas proyecciones antropomorfas.

El microcosmos humanizado y el inframundo se presentan como dos niveles complementarios de integración del hombre con el mundo, en una dimensión conocida y familiar en el primer caso, en una realidad desconocida en el segundo. En ambas dimensiones, el punto de referencia que configura el cosmos sigue siendo el ser humano. El espacio, en cuanto proyección de modelos sociales, se presenta como la organización simbólica de las relaciones que el hombre construye con otros individuos y con las fuerzas sagradas de la naturaleza.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> D. Guarchaj, comunicación personal.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., pp. 180, 433

Ya que el *Popol Vuh* recoge los relatos cosmogónicos de la creación de la tierra, de la vida humana y de la sociedad, el espacio no es sólo un contexto de actuación de los personajes, sino personaje él mismo, protagonista en cuanto encarnación de fuerzas cósmicas. La tierra de los orígenes se presenta como una gran hierofanía vegetal, en que las montañas brotan a la vida desde la matriz telúrica.

Al instante nació solamente como nube solamente como neblina fue su nacimiento en la aglomeración, pues, entonces se asomaron en el agua las montañas inmediatamente grandes montañas se engrandecieron solamente su magia solamente su encanto creó la idea de las montañas de los valles. (párr. 5)<sup>5</sup>

En el paso citado se pueden observar dos elementos interesantes. En primer lugar, la relación del nacimiento del mundo con los brotes vegetales, que sugieren también una identificación entre la tierra y el ser humano, hecho de maíz y partícipe de los ritmos de la vegetación. A través de la mediación simbólica del nacimiento del árbol, el cosmos adquiere una conformación fitomorfa y por consiguiente también antropomorfa. Las montañas que forman el microcosmos k'iche' se presentan como árboles cósmicos, que se levantan desde las aguas telúricas, encarnando el origen de la vida en el centro del mundo. Al mismo tiempo, los árboles son símbolos del ser humano, ya que ambos siguen los mismos ritmos naturales y la humanidad ha sido creada de masa de maíz.

El segundo elemento interesante que quisiera destacar es la identificación metonímica de la tierra con las montañas. Por un lado esta asimilación se debe a la conformación orográfica del territorio k'iche', constituido sustancialmente por montañas y valles. La montaña constituye la esencia del paisaje en que vive la comunidad, los límites también de su territorio político.

Por otro lado, la identificación del universo con la montaña tiene una significación mucho más profunda, según la conformación simbólica del cosmos maya. Éste está representado por dos montañas invertidas, de bases coincidentes, la de arriba celeste, de trece niveles y la de abajo telúrica, de nueve. Los relieves que brotan desde las aguas de los orígenes forman entonces la pirámide celeste, en cuya base vive la humanidad, junto a los animales y a la vegetación. En el paso citado, en efecto, los narradores expresan el carácter impalpable de la montaña de la creación, pirámide aérea que nace como nube y neblina en la aglomeración progresiva de la materia.

Por esto tenemos que considerar el crecimiento de la superficie terrestre no sólo como la conformación física de una sustancia telúrica todavía caótica, sino como configuración de estrados

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> *PV*, p. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 67-69.

cósmicos complementarios, uno subterráneo, invisible y terrestre, otro de sustancia impalpable, visible en el espacio aéreo. La forma de la montaña subraya el valor simbólico de las dos pirámides cósmicas, puesto que su conformación refleja el recorrido solar por los dos puntos cumbres, el cenit y el nadir. Estos elementos declaran la naturaleza espacio-temporal del cosmos, porque la materia terrestre y la celeste adquieren una forma según los ciclos temporales del sol y de la luna.

La identificación del universo con las montañas y los valles apunta al valor temporal del nacimiento de la vida, porque el espacio cósmico se conforma en función del recorrido de los astros y del carácter cíclico de su movimiento. Por otro lado, el simbolismo de la montaña sugiere también la implicación humana del universo, considerando que la montaña es una imagen del espacio cósmico y se reproduce como pirámide en las ciudades<sup>7</sup>.

La cosmogonía implica también la creación de un espacio de integración social y de comunicación con los dioses. La estructura montaña-valle o pirámide-plaza expresa la organización social de la humanidad en dos sentidos distintos. Por un lado la plaza representa el lugar de la vida comunitaria, mientras que la pirámide es el lugar de la ascensión y del contacto con lo sagrado.

La creación de la montaña y del valle de los orígenes revela, entonces, implicaciones humanas, prefigurando la organización social de la futura generación de maíz. La montaña cósmica refleja el espacio urbano y la función complementarias de los distintos edificios. Por otro lado, la ciudad se presenta como la reproducción del cosmos, manifestación de los ritmos cronológicos y símbolo mismo de la vida.

La polisemia del episodio mítico alcanza dos finalidades. La primera es la de acercar la creación del universo al contexto humano, proporcionando instrumentos de decodificación de fenómenos abstractos. La segunda finalidad consiste en la expresión del valor sagrado de los procesos de formación del estado y del contexto social en que se mueve el hombre. Por estas razones, la cosmogonía del *Popol Vuh* se puede leer también como antropogonía y como estructuración de las relaciones sociales de la comunidad k'iche'.

## **6.2.** El cosmos y el hombre

La formación del universo no se limita a la estructuración de montañas cósmicas y de espacios telúricos subterráneos, sino que se extiende también a la formación de una superficie terrestre apta a albergar a los posibles sustentadores de los dioses. Esto no significa la separación entre un espacio humano y uno cósmico, o sea la definición de un ámbito cultural aislado de las capas telúricas y celestes, sino precisamente la integración de este espacio socializado en las energías sagradas del cielo y de la tierra.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., pp. 112-113.

Grande es el trabajo

el relato, pues, de cuando se acaba la formación de las esquinas de todo el cielo

la tierra

la formación en cuatro esquinas la división en cuatro costados su medida la cuádruple ubicación de palos el doble cercamiento con cuerdas la tensión de lazos en el cielo en la tierra

las cuatro esquinas

los cuatro costados, así es dicho por Tz'aqol

B'itol madre

padre nuestro de la vida de la humanidad.

(párr. 2)8

También en este paso, resulta evidente la connotación social del espacio, con una función específica en relación con la humanidad. En primer lugar, algunas palabras utilizadas remiten a partes del cuerpo humano, como el verbo *xukutaxik*, de la raíz *xuk*, "estar arrodillado", posiblemente en alusión a la esquina formada por una pierna arrodillada. Para Diego Guarchaj el término indica la base de dos lados, 9 mientras que Coto registra también el significado de "costado, pecho". En ambos casos, la medida del espacio se conforma a las partes del cuerpo del hombre.

De la misma manera, la definición del espacio se lleva a cabo a través de cuerdas, lazos tendidos y palos, utilizados en la medición de los campos de cultivo. El verbo *che'xik*, efectivamente, significa "hacer un recinto, cercar con palos", de *che'*, "palo", mientras que *k'a'maxik*, de *k'a'm*, "cuerda", significa "cercar con cuerda", según las costumbres mayas contemporáneas referidas por Diego Guarchaj de "doblar la cuerda para medir un terreno". <sup>11</sup>

Evidentemente, la acción de los dioses consiste en la definición de un espacio a través de límites, con relación a la parte externa. En otras palabras, la medición mítica de la superficie terrestre con cuerdas y palos trasforma el contexto natural en un campo de cultivo o sea en un espacio culturizado. La cosmogonía se revela también en este caso como la estructuración del cosmos en función de la futura humanidad, preparando la superficie terrestre para las actividades culturales y para los cultivos.

Asimismo, la construcción de un recinto implica la sacralización del espacio, o sea la delimitación entre un ámbito sagrado interno y uno profano externo. Además de preservar de los

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> *PV*, pp. 22-23.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> D. Guarchaj, comunicación personal. La raíz *xuc* según Ximénez significa "hincar la rodilla, ser medido como la milpa en cuatro esquinas". F. Ximénez, *Primera parte del Tesoro..., op. cit.*, p. 627 <sup>10</sup> Th. de Coto, *op. cit.*, p. CCXXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., pp. 49 y 159.

peligros de lo sagrado, la cerca sirve para connotar el orden del espacio interno según la disposición del cosmos con un centro y una dirección cardinal.<sup>12</sup>

La cuerda se usaba también en los rituales preparatorios mayas coloniales, cuando cuatro ancianos sostenían un lazo para marcar el territorio donde se iba a llevar a cabo el rito. La cuerda, asimismo, es un canal de comunicación entre las dimensiones cósmicas y una imagen del cordón umbilical y de la serpiente. 13

Con la cuerda, el microcosmos que albergará a la humanidad se tutela de las influencias nefastas del espacio externo. La definición del universo sirve también para crear tensión hacia los rumbos cardinales y determinar los movimientos astrales, o sea conferir al cosmos una connotación cronológica. El espacio, por medio de las esquinas y de los costados, adquiere dinamismo, un sentido temporal y una organización cuatripartita.

La formación cósmica en cuatro direcciones se verifica a nivel horizontal y al mismo tiempo hacia el cielo y la tierra. También los niveles celeste y telúrico, en efecto, participan de la división cuatripartita del cosmos y se orientan según el paso del sol, presentándose como energías vitales sometidas a las etapas temporales cíclicas.

Dicho de otra manera, el cielo, la tierra y la superficie terrestre adquieren una función en el equilibrio universal según el recorrido solar, puesto que sus rumbos se connotan por ser las regiones cósmicas donde nace, se levanta, muere y se regenera el sol. El eje este-oeste es el más importante en el mundo maya porque marca el recorrido del sol desde el nacimiento hasta la puesta, pero también el norte y el sur tienen una significación sagrada, señalando los puntos hacia donde tiende el eje de la salida y del ocaso durante los solsticios.<sup>14</sup>

A través de la división en esquinas y costados, el espacio se hace significativo como símbolo del tiempo circular y como expresión de las energías que albergan en el este, el oeste, el norte y el sur. La orientación cuatripartita afecta todos los niveles cósmicos, trasformándolos en fuerzas vitales creadoras, manifestación de la energía solar. La figura cuadrangular expresa también un simbolismo asociado con la estabilidad y la manifestación de la creación, como símbolo del mundo estabilizado, racionalizado por el orden divino. 15 Es la imagen de la tierra en muchas tradiciones, en oposición al cielo normalmente de forma circular. 16

Podemos decir, entonces, que el cosmos k'iche' expresa la estabilidad de la superficie terrestre cuadrangular y el dinamismo de las capas ctónicas y uranias, llegando al equilibrio entre la permanencia y la evolución, la quietud y la transformación. En realidad, no se verifica una

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., pp. 332-333.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 79.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> A. Villa Rojas, *op. cit.*, pp. 134-135.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> M. A. Novelo, *op. cit.*, pp. 50-51.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, pp. 257-258.

separación rígida entre una superficie plana e inalterable y unas capas cósmicas dinámicas, sino más bien una compenetración simbólica entre el cuadrado y la pirámide o, dicho de otra manera, entre el espacio y el tiempo. El cuadrado se hace partícipe del movimiento a través de los rumbos cardinales y al mismo tiempo las capas cósmicas adquieren estabilidad por medio de la superficie terrestre. Las dos pirámides invertidas de base cuadrangular son una imagen elocuente de la estabilidad profunda del movimiento y de la plenitud del eterno retorno.

### 6.3. El inframundo, caverna iniciática

Si la montaña celeste se levanta sobre el mar de la creación brotando como un *axis mundi*, la gran pirámide telúrica se abre hacia abajo, albergando las fuerzas hostiles de la muerte y de la destrucción. En dos ocasiones el *Popol Vuh* nos ofrece una descripción del inframundo. El nombre Xib'alb'a remite a la raíz *xib*', "espanto, susto" caracterizándose como la región del espanto, de la muerte y de las fuerzas contrarias a la vida humana.

No tenemos ninguna indicación precisa sobre la función del inframundo en relación a los difuntos. Por lo que podemos inferir del relato mítico, no aparecen espíritus de muertos entre los habitantes de Xib'alb'a, sino personajes poderosos y animales, que encarnan las energías nocturnas y nefastas del universo. La concepción del inframundo k'iche' parece discrepar profundamente de la idea cristiana de lugar telúrico de castigos eternos, representando más bien la expresión de las energías complementarias al día, la luz y la vida. En el caso del inframundo maya, más que lugar de los muertos, es el lugar de la muerte o sea la representación espacial de una etapa cronológica y de energías mortíferas.

Podemos decir también que el inframundo maya representa con las capas celestes una dicotomía estructural de tipo temporal y que el recorrido de los gemelos divinos es el paradigma de actuación de todo ser humano, desde la superficie terrestre hasta la muerte. Xib'alb'a es un lugar de transición más que un destino eterno; es también un instrumento de renovación al que se somete cada forma de vida.

La oposición arriba-abajo constituye el eje de organización del relato mítico de los gemelos, pero sobre todo es el binomio de realización de la cosmogonía, entendida como activación de las energías complementarias. La oposición entre el cielo y la tierra expresa el sentido último de la vida cósmica, o sea el contraste de fuerzas opuestas bajo la forma de espacios, personajes o etapas cronológicas.

La bajada de los gemelos a Xib'alb'a adhiere a un esquema mítico constante en muchísimas tradiciones del mundo, en el viaje del héroe al mundo subterráneo y su regreso a la vida, como en el

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> F. Ximénez, *Primera parte del Tesoro...., op. cit.*, p. 615.

caso de Inadana del mito sumerio, Jesús, Orfeo, Perséfone, Psique, Tamus, Adonis, Eneas y Dante, entre otros<sup>18</sup>. El mismo chamán asiático, americano y polinesio baja al inframundo para recuperar el espíritu del enfermo, salvándolo de la muerte. Esta función chamánica puede proporcionar una clave de interpretación de otros recorridos míticos, o sea la muerte iniciática para provocar una salvación.<sup>19</sup>

Estos viajes representan el paradigma de la victoria del ser humano sobre las tinieblas de la muerte, encarnando la posibilidad de regreso y de renovación. A pesar de las distintas finalidades de los mitos, el viaje representa una iniciación, una muerte para la regeneración y un instrumento de conocimiento excepcional. La bajada al inframundo implica un *regressus ad uterum* y un nacimiento místico.<sup>20</sup>

La iniciación del héroe proporciona un modelo de actuación en dos direcciones. Por un lado, indica el recorrido de un ser fuera de lo común, que por medio de su muerte ritual adquiere un nuevo estatus político y social, una dignidad extraordinaria y el papel de dios, guía o jefe de la comunidad. Por otro lado, su resurrección después de la muerte proporciona un arquetipo de la existencia humana y la posibilidad de salvación gracias a la comprensión de la parte misteriosa del universo.

El viaje es también un recorrido de conocimiento y una iniciación a los secretos de la vida cósmica, es una aventura al descubrimiento del significado profundo del ser humano. Por esto, Xib'alb'a no es sólo un espacio, sino una condición del cosmos, una etapa cronológica, un estadio de purificación y de renovación. A través del encuentro con la parte misteriosa del cosmos, el hombre logra decodificar los ritmos universales, comprender el valor del día, de la luz y del cielo con relación al inframundo. De esta forma puede alcanzar un conocimiento excepcional del tiempo y de los mecanismos de la vida universal.

El inframundo k'iche' está ubicado debajo de la superficie terrestre, en la parte inferior del cuadrángulo estable de la tierra, en un lugar, por su misma conformación piramidal, caracterizado por el dinamismo, la evolución y la transformación. Para acceder a Xib'alb'a, las dos parejas de héroes tienen que superar obstáculos que marcan el carácter distinto del espacio cultural. Bajan cuestas escalonadas, pasan barrancos empinados y ríos de agua, sangre y pus. El camino en los dos descensos es parecido, como se puede en el siguiente paso de la bajada de Junajpu y Xb'alanke.

En seguida bajaron por unas gradas pasaron, pues, sobre diferentes barrancos solamente entre los pájaros pasaron

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Decio Cinti, *Dizionario mitologico*, Sonzogno, Milán, 1989; N. Megged, *Los héroes gemelos del Popol Vuh. Anatomía de un mito indígena*, op. cit., pp. 117-119.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., p. 146.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> M. Eliade, Mito y realidad, op. cit., p. 85.

así los pájaros Molay, es su nombre.

Pasaron, pues, sobre un río de pus
sobre un río de sangre
era el instrumento de su derrota en los corazones de los de Xib'alb'a.

No se inquietaron
solamente sobre sus cerbatanas pasaron.

Salieron, pues, ahí a cuatro caminos cruzados
solamente conocían pues los caminos de Xib'alb'a: el camino negro
el camino blanco
el camino rojo
el camino verde. (párr. 31)<sup>21</sup>

Además del simbolismo del río, como canal de comunicación y de separación,<sup>22</sup> me parece importante acentuar las connotaciones iniciáticas del espacio, impedimento concreto a la realización del viaje. La bajada a Xib'alb'a es difícil por su conformación anti-cultural y porque encarna las fuerzas desconocidas del universo.

Los barrancos, en efecto, son los lugares destinados a los animales silvestres en la cosmogonía, mientras que los arroyos de sangre indican las heridas de la superficie terrestre, con una clara visión antropomorfa de la tierra. Los ríos de sangre representan también la carga nefasta de la menstruación y el poder mortífero de las entrañas maternas.<sup>23</sup> Esta misma identificación entre la mujer y la tierra se expresa en la imagen del barranco, representación de la matriz telúrica y de la capacidad de destrucción y de regeneración.

Sin embargo, la relación entre el espacio telúrico y la mujer no provoca una asimilación de Xib'alb'a con el espacio humano, ya que el inframundo encarna precisamente el aspecto más desconocido y nefasto de las energías femeninas, la parte que el hombre no logra controlar y decodificar complemente.

También esta identificación de la tierra con la fuerza destructiva de la mujer provoca una connotación anti-cultural y antisocial, marcando la entrada al inframundo como el acceso a los secretos de la existencia. En el primer descenso, además, los ríos están rodeados de estacas, astas o relieves puntiagudos, con función bélica. Las estacas representan la defensa natural del espacio telúrico desde las incursiones humanas, pero al mismo tiempo pueden aludir a las espinas, los instrumentos del autosacrificio y el alcance de estados distintos de conciencia, también en este caso como acceso al conocimiento. La comprensión del mundo de los orígenes lleva siempre a un dominio y a un control sobre la realidad.<sup>24</sup> El espacio empinado expresa la dificultad de la entrada y el carácter excepcional del viaje de las dos parejas de héroes.

Es interesante observar que lo que determina la derrota de los primeros y la victoria de los segundos es precisamente la detención del conocimiento. Junajpu y Xb'alanke, en efecto, conocen

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> *PV*, p. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> M. Éliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., p. 183-188.

los caminos de Xib'alb'a y substituyen al sendero negro el camino verde. Este color indica el centro del mundo y el canal de comunicación entre los distintos niveles.<sup>25</sup> Por medio del camino verde, los gemelos abren un espacio de comunicación entre el cielo y la tierra y trasforman su bajada en un recorrido circular.

La presencia del camino verde alude a un eje cósmico, por donde acceder a la sustancia telúrica y volver a subir hacia el cielo. Representa el centro del universo donde es posible comunicar con los dioses. Según las referencias de Ximénez, los k'iche' iban "a las faldas de los montes, y si no los había, a las encrucijadas de los caminos y allí comenzaban los padres a sacrificarse y sacar sangre de muchas partes de su cuerpo". Si el camino verde de Junajpu y Xb'alanke indica el centro cósmico y la posibilidad de regreso circular, el sendero negro de Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu, en cambio, sugiere un desplazamiento definitivo hacia el oeste, la muerte y la total destrucción. El camino negro implica la muerte, el verde alude a la regeneración, o sea a la muerte como etapa iniciática para su renacimiento astral.

Así como en la relación biunívoca con el mundo animal, también en la bajada al inframundo los gemelos manifiestan características chamánicas. El paso estrecho y peligroso marca la función del viaje como recorrido iniciático que puede llevar a la muerte, pero también al éxtasis místico. En efecto existe una conocida solidaridad entre el simbolismo funerario, la iniciación y la alteración de la conciencia.<sup>27</sup> El viaje de los gemelos podría indicar entonces una experiencia estática, ya que su muerte implica una renovación, un conocimiento profundo y la superación de la dicotomía vidamuerte.

El éxtasis produce siempre una mutación del individuo, el acceso a la comprensión cabal del cosmos, pero sobre todo la reconstrucción del paso entre los dos mundos. A través de la experiencia extática, los chamanes recrean la unidad que existía in *illo tempore* entre el cielo y la tierra, sobrepasando la barrera que hace irrealizable esta identificación primigenia para los demás hombres.<sup>28</sup>

El paso arduo marca precisamente la extrema dificultad y al mismo tiempo la posibilidad de restaurar la unión entre los contrarios.<sup>29</sup> Después del paso peligroso, de los ríos, de las escaleras, de las estacas y de los caminos de muerte, los gemelos afirman su naturaleza extraordinaria propia de los héroes, dioses o chamanes, rebasando su condición humana. Son muchos los elementos que nos autorizarían a hablar de características chamánicas para Junajpu y Xb'alanke, pero al mismo tiempo

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> M. Eliade, *Mito y realidad, op. cit.*, p. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> M. Preuss, op. cit., p. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> F. Ximénez, *Historia de la provincia de San Vicente...*, op. cit., p. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> M. Eliade, El chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, op. cit., p. 371.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> *Ibídem*, p. 372.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Ibídem.

otros datos apuntan hacia propiedades más bien divinas. En cualquier caso, la simbología chamánica evidente en muchos de sus actos no puede ser pasada por alto, ya que proporciona una clave de interpretación de las funciones de los héroes en el relato mítico.

Los gemelos representan el arquetipo de los sacerdotes-chamanes de la cultura maya del posclásico, continuadores de las acciones de los héroes y representantes de su existencia sagrada. Las actividades comunes del juego de pelota, el contacto con las energías zoomorfas, el uso de la cerbatana, la experiencia iniciática y su carácter sobrehumano declaran la continuidad simbólica entre los gemelos divinos y la clase sacerdotal. Ésta última tiene precisamente la función de reproducir las acciones sagradas de los héroes y de reconstruir, a través de la superación de pasos difíciles y peligrosos, la unión entre el cielo y la tierra presente *in illo tempore*.

El inframundo, entonces, es más una condición que un espacio. Quisiera regresar sobre este punto para considerar el complejo valor simbólico de Xib'alb'a, no sólo lugar de la muerte, sino también imagen cósmica y representación de la iniciación. El inframundo k'iche' se presenta como una enorme caverna, o pirámide cava, de cuestas escalonadas, que se abre debajo de la montaña celeste<sup>30</sup>. Barrancos empinados protegen su acceso y su salida, caracterizando el camino de los gemelos en la bajada y la expulsión de los habitantes de Xib'alb'a por las hormigas, en la conclusión del episodio.

Ambas pirámides se encuentran en una posición axial, según una línea que permite la continuidad de los dos espacios, o sea el *axis mundi* por donde bajan los gemelos. La posición simétrica de la montaña celeste y de la caverna inframundana alude a su función complementaria y a la presencia de dos centros espirituales, uno uranio y uno ctónico, situados en las dos regiones cósmicas.

La cueva alude al centro de la experiencia profunda de una comunidad a donde llegan únicamente los individuos elegidos, marcando el carácter críptico y esencial de este conocimiento.<sup>31</sup> El viaje de los gemelos por el inframundo revela, entonces, características específicas. La bajada al corazón de Xib'alb'a indica una muerte ritual, pero sobre todo el valor exclusivo y crucial de su experiencia. Su recorrido tiene una naturaleza excepcional, no manifiesta ni revelada a la comunidad.

El descenso a las profundidades de la tierra los convierte en seres extraordinarios, ya que acceden a los secretos más impenetrables del cosmos. El inframundo, en esta perspectiva, se presenta como la sede del conocimiento de los iniciados, no sólo vinculado con el ámbito ctónico, sino también con la esfera celeste, o sea los mecanismos de la vida y de la muerte.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> M. de la Garza, "Origen, estructura y temporalidad del cosmos", *op. cit.*, p. 74.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> R. Guénon, op. cit., p. 189.

Resulta evidente que Xib'alb'a no se limita a encarnar las fuerzas telúricas y mortíferas, sino que abarca también la relación con las fuerzas celestes y diurnas, como meollo de la experiencia humana. El centro representa el lugar de conjunción entre lo individual y lo universal, la línea axial que desde el inframundo sube hacia las capas celestes.<sup>32</sup> La caverna representa el centro y la conformación de todo el universo, en la unión de lo particular con lo universal. Contiene en sí la imagen del cielo y de la tierra, representados respectivamente por la bóveda y el suelo, como canal de transición desde la materia telúrica hacia la sustancia celeste.<sup>33</sup>

Las relaciones con las capas uranias no son del todo casuales, ya que la concepción del inframundo depende y comprende la imagen del cielo. En primer lugar, podemos notar que el carácter astral de los gemelos, su control sobre el fuego y los animales solares alumbra las vísceras de la tierra, que se convierten en un cosmos luminoso, en contraposición a la oscuridad que todavía reina en la superficie terrestre.

Por otro lado, la caverna como pirámide invertida deriva en muchas tradiciones de la montaña celeste, como oposición al saber manifiesto y público. La montaña es el centro espiritual de toda la comunidad, la representación de un contacto con el saber todavía no mediado por individuos encargados.<sup>34</sup> La caverna sería un símbolo derivado de la imagen celeste, su figura simétrica coincidente en la estructura y complementaria en la función. El inframundo no se presenta entonces como una manifestación autónoma del espacio uranio, sino como su imagen invertida, el centro mismo de la experiencia cósmica.

Podemos afirmar que la caverna del inframundo se encuentra en el interior mismo de la montaña celeste, funcionando como una imagen de su centro y de su totalidad. Xib'alb'a es un microcosmos que refleja el macrocosmos, el lugar del principio y del final, el origen y la conclusión de la vida universal.

Es interesante observar que el inframundo k'iche' prevé una entrada y una salida, o sea una muerte y una regeneración. Por esto, el recorrido por su territorio no está caracterizado sólo por la muerte y la destrucción, sino también por el nacimiento, como bien representa la deificación astral de los héroes. Me parece importante subrayar esta dicotomía en el seno de la misma caverna telúrica, ya que la cueva es el lugar de la sepultura y también la imagen de la matriz materna.

Como espacio simbólico del inicio y del final se explica cabalmente el valor del recorrido en su interior como una iniciación en el sentido etimológico del término, ya que el viaje inframundano produce un regreso ad initium. Xib'alb'a encarna la condición para el contacto entre el principio y el final, o sea para que el final sea un nuevo principio en la activación del tiempo cíclico.

 <sup>&</sup>lt;sup>32</sup> R. Guénon, *op. cit.*, p. 187.
 <sup>33</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, p. 238.
 <sup>34</sup> R. Guénon, *op. cit.*, p. 189.

En este aspecto, Xib'alb'a puede ser interpretado como la imagen del mundo, totalidad que contiene la vida y la muerte, el cielo y la tierra, la luz y la oscuridad. Es un lugar de paso y de transición, la esencia misma del tiempo y la condición del segundo nacimiento. Por esta razón, es importante considerar el valor luminoso de los gemelos como parte integrante del proceso iniciático. Si la transición ritual se lleva a cabo siempre en la oscuridad, como el acceso a los secretos de la existencia universal, también es cierto que el conocimiento se vincula estrechamente con la luz, así como el segundo nacimiento puede ser considerado una iluminación.<sup>35</sup>

La dicotomía del inframundo k'iche' declara su función polisémica y su complejidad estructural. La gemelaridad de los héroes es significativa de su futura transformación en astros, pero también del carácter bipolar del inframundo. Los gemelos en su duplicidad encarnan precisamente el día y la noche, la tierra y el cielo, el nacimiento y la muerte, el principio y el final de la existencia. Junajpu y Xb'alanke en cuanto uno y dos representan perfectamente la dicotomía esencial del universo, revelando la posibilidad de encontrar un punto de unión entre el principio y el final.

Por esto, el recorrido por el inframundo puede ser leído también como parábola de la existencia verdadera del cosmos, que encuentra en su centro, en la caverna telúrica, una imagen de la unidad y de la duplicidad, del origen y de la destrucción. Por estos elementos, el inframundo del Popol Vuh es mucho más que el espacio de la muerte y de la destrucción, es el lugar donde se expresa la ciclicidad perpetua del tiempo y de la vida.

El recorrido por las entrañas de la tierra puede ser interpretado de distintas formas. Podría aludir a un viaje iniciático de los antepasados en el territorio a través de pruebas que representan los fenómenos atmosféricos.<sup>36</sup> Por otro lado, así como otros descensos míticos al inframundo mesoamericano, podría ser una imagen del acto sexual, en que el cielo penetra en los secretos de la existencia, llegando a la fusión profunda de los contrarios<sup>37</sup>. Se produciría de este modo la unidad desde la bipolaridad con la creación de la vida y del tiempo. Por otro lado, el recorrido de los gemelos por el inframundo podría sugerir también un desplazamiento físico y temporal del sol debajo de la superficie terrestre, según el eje oeste-este, o sea la línea de conjunción de los puntos equinocciales.<sup>38</sup>

El acceso y la salida de Xib'alb'a posiblemente aluden al movimiento de los astros a lo largo de un año solar, desde el equinoccio de otoño hasta el equinoccio de primavera, marcando la

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> *Ibídem*, pp. 179-180.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> M. Rivera Dorado, "Un punto de vista sobre le mito central del Popol Vuh", op. cit., pp. 61-64; M. Rivera Dorado, "Símbolos del Popol Vuh", op. cit., p. 253.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> M. Rivera Dorado, "Un punto de vista sobre le mito central del Popol Vuh", op. cit., pp. 61-64; P. Johansson, "La fecundación del hombre en el Mictlán y el origen de la vida breve", op. cit., p. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 60; A. Aveni, op. cit., pp. 70-80.

presencia de puertas zodiacales, tan frecuentes en las tradiciones de todo el mundo<sup>39</sup>. Es interesante notar que en la civilización romana, es Jano, el dios bifronte, el que abre y cierra las puertas del ciclo anual, precisamente en el mes de januarius, enero, en que el sol vuelve a empezar su recorrido desde la puerta solsticial de invierno hacia la puerta solsticial de verano.<sup>40</sup>

A pesar de los distintos ejes cardinales de referencia, ya que el mundo occidental privilegia la línea norte-sur marcada por los puntos solsticiales, también en este caso el personaje que rige la entrada y la salida del sol, o sea el principio y el final de un ciclo cronológico, es un ser bipolar, uno y doble, vinculado con la iniciación<sup>41</sup>, así como los gemelos del *Popol Vuh*.

Si el episodio mítico k'iche' sigue este mismo simbolismo, podemos reconocer en el recorrido por el inframundo una imagen del movimiento del sol durante el año. En este aspecto, se refuerza la connotación del inframundo como microcosmos que encierra la unidad y la duplicidad, la muerte y el nacimiento, la conjunción de un ciclo con el siguiente. Resulta clara, entonces, la relación especial entre los gemelos divinos y el inframundo, a pesar de su carácter antagonista y su naturaleza celeste. La iniciación de los héroes se lleva a cabo en Xib'alb'a no sólo porque éste es el lugar que propicia su muerte ritual, sino sobre todo porque es el lugar del paso y de la transformación, la expresión de la unión de los contrarios y el momento de activación de los ciclos temporales.

El acceso difícil y peligroso a Xib'alb'a es una representación simbólica del laberinto, simbólico o físico, que media el contacto con el centro de la experiencia. Está vinculado con la caverna, expresión del viaje al corazón de la tierra. El uso arquitectónico del laberinto como defensa de las ciudades y palacios, como en el caso de Yaxchilán, revela la concepción de los espacios urbanos como centros del mundo, lugares sagrados en que se concentra la esencia de la vida.

El laberinto simbólico tiene la función de permitir el acceso al centro a través de un viaje de iniciación y al mismo tiempo prohibir su entrada a los no iniciados. 42 Los barrancos y las cuestas escalonadas que bajan a Xib'alb'a pueden ser legítimamente considerados como una representación del laberinto iniciático, que produce una selección de los individuos destinados a cruzarlo. Hay que observar que esta misma inaccesibilidad se encuentra en la salida del inframundo, representada por barrancos empinados en donde se juntan los habitantes de Xib'alb'a expulsados por las hormigas. El mundo subterráneo se presenta, entonces, como un lugar alejado e impenetrable, cuyo acceso y cuya salida implican siempre una iniciación.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> R. Guénon, op. cit., pp. 203-206.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> *Ibídem*, pp. 212-213. <sup>41</sup> D. Cinti, *op. cit.*, pp. 135-136.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, p. 1.

Todo el inframundo tiene una estructura laberíntica, puesto que los héroes gemelos están sometidos constantemente a pruebas iniciáticas que sólo la segunda pareja de héroes logra superar. Las dos etapas de penetración progresiva en el inframundo señalan el carácter excepcional de Junajpu y Xb'alanke, quienes pueden penetrar hasta el centro de su iniciación y desde allí volver a la vida.

La experiencia en Xib'alb'a de Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu, aunque desastrosa, tiene una función fundamental en la lógica narrativa. En primer lugar, el embarazo de Xkik' por parte de la saliva de Jun Junajpu en el centro del mundo alude a una fecundación primigenia en el corazón mismo de la existencia cósmica, como unión paradigmática entre el cielo y la tierra. En este lugar escondido, en el centro espiritual del mundo, se produce un hecho extraordinario con connotaciones cósmicas, ya que el acto individual del héroe adquiere un valor universal. La ubicación en el centro del inframundo, en la cancha del juego de pelota y sobre el árbol del mundo, trasforma la unión de los dos personajes en el principio de la vida cósmica y activa la dicotomía de Xib'alb'a entre el inicio y el final. El episodio encarna claramente esta bipolaridad, puesto que el origen de la luz, de los astros y de la vida nace desde la calavera de Jun Junajpu, símbolo de muerte.

El centro de Xib'alb'a connota la fecundación de Xkik' como imagen de la parte vital y creadora del inframundo, complementaria a las energías nefastas de la misma dimensión cósmica. El encuentro entre los dos personajes puede ser considerado como emblema de la dicotomía del mundo telúrico y el punto central del recorrido del héroe. Más que la conclusión de su existencia, Jun Junajpu vive en el centro de Xib'alb'a un proceso de transformación, llevando a cabo su iniciación en el cuerpo de la muchacha.

Por estas razones, es importante considerar la decapitación del personaje como una muerte ritual, que determina su regeneración en otro ser. Será Xkik' la encargada de concluir el viaje iniciático de Jun Junajpu, saliendo a la superficie terrestre y dando luz a los gemelos astrales, herederos como sol y luna de las fuerzas nocturnas y diurnas de los padres.

El recorrido de la primera pareja por el inframundo expresa una significación compleja, que sirve para subrayar el valor universal de la fecundación de Xkik'. Por otro lado, hay que considerar que Jun Junajpu, aunque no concluya concretamente el viaje por Xib'alb'a, se somete de todas maneras a la iniciación, hasta trasformarse en otro ser por medio de su engendramiento. También el parto, en efecto, puede ser considerado como un rito de paso. Asimismo, la bajada de Junajpu y Xb'alanke se presenta como una segunda iniciación o, mejor dicho, como una renovación de las energías universales activadas por sus padres. El viaje a Xib'alb'a de los gemelos se concluye

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Berenice Alcántara Rojas, "Miquizpan. El momento del parto, un momento de muerte. Prácticas alrededor del embarazo y parto entre nahuas y mayas del Posclásico", *Estudios Mesoamericanos*, n. 2, julio-diciembre 2000, pp. 42-46

positivamente porque ellos derivan desde este mismo centro cósmico y poseen las claves de desciframiento del mundo.

Resulta clara la importancia del conocimiento profundo de la realidad para vencer allí donde sus padres habían fracasado. Y este conocimiento iniciático es el resultado del recorrido anterior de sus padres. La repetición de las acciones de las dos generaciones de héroes subraya la ciclicidad del paso desde la muerte a la vida, pero sobre todo la continuidad del viaje extático, que no se acaba en el primer contacto. El éxtasis místico se configura precisamente por ser la repetición de la unión entre el cielo y la tierra existente en los orígenes del mundo. <sup>44</sup> En este caso, el viaje de los gemelos hacia el centro del conocimiento trata de reproducir la unión entre las energías complementarias encarnadas por sus padres en este mismo lugar simbólico.

Cada ritual de iniciación y cada viaje extático es una reproducción de condiciones primigenias, es precisamente un regreso a los orígenes de la vida. Por esto, la bajada a Xib'alb'a de Junajpu y Xb'alanke es un retorno hacia la unión primordial de sus padres, es la reproducción de su recorrido desde el cielo a la tierra y desde la tierra al cielo. El primer recorrido de los padres se configura como el punto de partida de la vida cósmica, la activación de los ciclos de regeneración y el eje temporal al cual se regresa por medio de la iniciación y el éxtasis.

Si el inframundo es una representación del cosmos, también las pruebas que los héroes tienen que superar son espacios cósmicos. Las fuerzas hostiles y destructoras, en efecto, se encuentran encerradas en casas o lugares cercados, que representan al mismo tiempo las etapas del laberinto iniciático de Xib'alb'a. Estas casas podrían representar las cuevas míticas de origen, que permiten la iniciación como segundo nacimiento desde la matriz telúrica. La configuración del inframundo en los dos recorridos es muy parecida, a pesar de la inversión de la ubicación de la Casa de las Navajas en los dos episodios, tal vez por la flexibilidad de la transmisión oral que de hecho no afecta la sustancia simbólica del relato.

Como es sabido, los primeros héroes son derrotados en la primera prueba, la Casa de la Oscuridad, ya que no saben mantener prendido el cigarro. Es evidente que la derrota se debe a su naturaleza oscura, que no les permite reproducir el fuego o sea determinar una autogeneración de la sustancia ígnea. Junajpu y Xb'alanke, al contrario, por su carácter astral, logran alimentar el fuego a través de las plumas de la guacamaya y dominar la oscuridad.

Las pruebas de Xib'alb'a, desde la Casa de la Oscuridad, la Casa de las Navajas, la Casa del Frío, hasta la Casa de los Jaguares, implican una regeneración. Los gemelos, en efecto, trasforman las fuerzas hostiles en energías benéficas, confiriéndoles un orden y una función en el equilibrio del mundo.

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> M. Eliade, El chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, op. cit., p. 371.

En el episodio de los jaguares, por ejemplo los animales dirigen su energía caótica y letal contra los huesos, adquiriendo un papel específico en la cadena alimenticia y regenerando su función en el mundo. De la misma manera, las navajas interrumpen su acción agresiva contra los gemelos para dirigirla hacia la carne de los animales en espacios destinados a esta actividad. El fuego de los cigarros se mantiene prendido mágicamente, aludiendo a su constante alimentación, en referencia al fuego cultural de los hombres. Sólo en la Casa de los Murciélagos, la última prueba, Junajpu y Xb'alanke son derrotados por la energía nefasta del animal, aunque también en este caso la decapitación de Junajpu no provoca su destrucción definitiva, sino una regeneración.

Resulta clara la función iniciática de las pruebas del inframundo, en las que los gemelos tienen que oponerse a las fuerzas hostiles del cosmos, actuando concretamente sobre su manifestación simbólica. Los jaguares, los murciélagos, las navajas y la oscuridad representan los peligros de la existencia humana, la dimensión caótica, desconocida y misteriosa que atenta al orden cultural de los hombres.

Por esto, el paso por las pruebas no es necesariamente una experiencia física, sino sobre todo un viaje espiritual al interior del individuo mismo, en el conocimiento y el control de las pulsiones más profundas del ser humano. Los gemelos, a través de su iniciación y del éxtasis místico, llegan al contacto con las fuerzas latentes del cosmos, con el lado hostil e indescifrable del individuo y de la naturaleza.

La superación de las pruebas adquiere una connotación universal en dos direcciones. Por un lado Junajpu y Xb'alanke dan una impostación a las fuerzas enemigas y un lugar en que realizar su agresividad. Por otro lado, el paso por las casas implica un viaje al interior del ser humano y una tentativa de controlar las energías adversas que albergan en el individuo. En este sentido, las pruebas de Xib'alb'a tienen un valor cósmico, que prevé la toma de conciencia de los problemas y de los peligros en la relación del hombre consigo mismo y con su contexto. El dominio sobre los jaguares, la oscuridad, el frío y las navajas determina también la adquisición de un conocimiento profundo, conservado en el inframundo, centro de la caverna y de la experiencia humana.

Asimismo, las fuerzas hostiles de Xib'alb'a están encerradas en las casas. La casa reproduce el mundo, con su techo, el suelo y el punto de convergencia de las aguas de la bóveda. 46 La presencia de las casas sugiere elementos interesantes. En primer lugar que las fuerzas nefastas están presentes en la totalidad del universo, pero al mismo tiempo que estas energías están encerradas, de alguna forma culturizadas y asimiladas al ámbito social. Los gemelos entran y salen de las casas, actuando nuevamente su iniciación en cada prueba.

 $<sup>^{45}</sup>$  M. Rivera Dorado, "¿Influencia del cristianismo en el *Popol Vuh?*", *op. cit.*, p. 145.  $^{46}$  J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1., p. 211.

También en este caso, podemos ver la experiencia de los héroes como un regreso al inicio de la existencia, en el contacto primigenio entre el hombre y las energías agresivas del cosmos. Sin embargo, este contacto es mediado, cultural, ya que los gemelos acceden a estas fuerzas por medio de las casas, o sea a través de un canal conocido. Se puede afirmar que las casas representan el cauce cultural de acceso a las energías desconocidas del universo. Este canal está representado por el ritual, en el que el hombre recrea voluntaria y culturalmente una situación primigenia de contacto con lo sagrado.

Por otro lado también el número de las casas es significativo de su función cósmica. Las pruebas de Xib'alb'a, efectivamente, son cinco: la Casa de la Oscuridad, de las Navajas, del Frío, de los Jaguares y de los Murciélagos, con un orden distinto en las dos bajadas, como he indicado antes. De todas maneras, las cinco casas aluden a los cinco rumbos del universo, o sea a la totalidad del espacio telúrico en que se manifiestan las energías mortíferas. Los gemelos recorren un camino circular, empezando por el centro del mundo por donde han bajado, hasta llegar a la decapitación de Junajpu en la Casa de los Murciélagos. Aunque no tengamos una clara descripción de la ubicación de las casas, supongo que la Casa de los Jaguares se ubique al este, donde el sol vuelve a regenerarse en un nuevo día, mientras que los Murciélagos podrían situarse al oeste, ya que se presentan como devoradores de la luz solar.<sup>47</sup>

Más allá de estas hipótesis, el recorrido por las casas alude al camino por el laberinto del inframundo, en el que cada prueba representa una etapa de la iniciación. Este recorrido parece representar la totalidad del espacio según un movimiento circular. Las casas son imágenes del cosmos, con un centro y una orientación propia, presentándose como cinco lugares de ascensión y de contacto con las fuerzas sagradas.

### 6.4. La cancha del juego de pelota, lugar de paso a otras dimensiones

En la superficie terrestre y en el inframundo del Popol Vuh hay un espacio sagrado que desempeña un papel fundamental en el relato. Se trata de la cancha del juego de pelota, presente en los episodios clave del mito. Ambos grupos de personajes juegan a la pelota, pero Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu lo hacen sólo en la tierra, mientras que Junajpu y Xb'alanke tienen la posibilidad de enfrentar a sus enemigos en el campo de Xib'alb'a. Las dos canchas parecen simétricas, una en el mundo de arriba, sobre las cabezas de los señores de Xib'alb'a, y otra en el corazón mismo del inframundo.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> *Ibídem*, pp. 228-229.

Las dos canchas están ubicadas en el centro del cosmos. Efectivamente los gemelos "en el camino de Xib'alb'a jugaban a la pelota"<sup>48</sup>, o sea en la quinta dirección, el centro del mundo, el canal de comunicación entre la superficie terrestre, las fuerzas ctónicas y uranias. El contacto entre los dos grupos, los héroes y los señores de Xib'alb'a, ocurre precisamente en este lugar, así como la transmisión del mensaje por parte de los tecolotes y del gavilán.

Los cuatro mensajeros señores del Pop son guerreros con dignidad entonces vinieron, pues, desde Xib'alb'a rápidamente llegaron, pues, los mensajeros sobre la cancha juegan a la pelota, pues, Jun Junajpu

Wuqub' Junajpu en la cancha

Gran Xob' Karchaj, se dice. (párr. 18)<sup>49</sup>

Las dos canchas, la de arriba y la de abajo, ofrecen el canal de comunicación entre los dos mundos, como centro cósmico y lugar sagrado de transformación. Es interesante observar que el simbolismo del centro está reafirmado por la presencia del jícaro de Xib'alb'a, en donde cuelgan la cabeza decapitada de Jun Junajpu. El árbol de jícaras se presenta como un sostén del universo y el cauce de comunicación entre las energías femeninas y las fuerzas fecundantes del cielo. El árbol de Jun Junajpu está ubicado precisamente en la cancha del juego de pelota, centro del espacio telúrico.

Así se puso en camino solamente sola llegó allá al pie del árbol sembrado en el lugar del sacrificio del juego de pelota estaba sembrado. (párr. 21)<sup>50</sup>

La posición central de la cancha aclara el papel del juego en el relato mítico y su función iniciática en el recorrido de los gemelos. En primer lugar, podemos afirmar que todo espacio sagrado constituye un centro.<sup>51</sup> Además, el campo del juego es una construcción humana, o sea la inserción voluntaria de un lugar sagrado en el ámbito profano.

La conformación de la cancha de pelota, entonces, se puede considerar como una cosmogonía, o sea la construcción de un cosmos, real o simbólico, ordenado y orientado. Resulta evidente el papel del juego en este contexto sagrado. En primer lugar, por medio de su posición axial, el jugador se encuentra en el centro del mundo, vuelve al origen de la creación, en el contacto primigenio entre el hombre y las fuerzas sagradas. En segunda instancia, el individuo participa en la formación del cosmos, es él mismo fuerza sagrada e impulso creador, vive en el juego un regreso a la situación original, al inicio de los tiempos.

El juego de pelota es el lugar de la realización cosmogónica, en la que los héroes gemelos llevan a cabo su iniciación, regresando a la creación in *illo tempore*. Los gemelos viven en la

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> PV, p. 58, párr. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> *PV*, p. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> *PV*, p. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., p. 50.

cancha una muerte ritual, pero también una fertilización y una superación de su condición humana. Por medio de la pelota, el hombre logra trascender su papel histórico y participar en las energías vitales del mundo. Por esto, los gemelos afirman su valor sagrado a través del ritual, ya que la ubicación en el centro del cosmos los hace partícipes de la energía vital y los trasforma en sustancia creadora. Ambas decapitaciones de los dos héroes se vinculan con la cancha según una asociación frecuente en Mesoamérica. Esta relación permite su renacimiento como dioses astrales durante la cosmogonía en el centro del mundo.

La connotación cósmica de la cancha de la pelota se manifiesta, a mi parecer, en los dos campos mencionados, de la superficie terrestre y del inframundo. Ambos tienen una estructura y una ubicación simétrica, hasta podríamos decir que uno es la imagen y la representación del otro. Es significativo que la causa de la invitación a Xib'alb'a sea precisamente el ruido producido con el juego, así como la contienda entre los dos grupos se concretiza en el partido en el inframundo. El encuentro en el campo toca evidentemente los nudos centrales de la supervivencia cósmica, realizando en el movimiento de la pelota la oposición entre energías contrarias. <sup>53</sup>

Quisiera reflexionar a este respecto sobre la función de los dos juegos en el *Popol Vuh*, o sea sobre la relación que existe entre la cancha terrestre y la de Xib'alb'a. Los dos campos están ubicados posiblemente sobre el mismo eje cósmico, en el punto de comunicación entre los dos niveles. La presencia constante de escaleras y peldaños en las representaciones plásticas de la época prehispánica<sup>54</sup> alude posiblemente a la función específica del juego de instrumento de ascensión a otros niveles cósmicos.

Las gradas tan frecuentes en las imágenes clásicas podrían aludir al contexto sagrado del ritual, o sea a la presencia de templos o montañas que rodean la cancha. Sin embargo, el simbolismo de la escalera, según mi opinión, no tiene una función accesoria de contexto a la escena del juego, sino que se refiere precisamente a su valor ritual de acceso a otras condiciones. La escalera "representa plásticamente la ruptura de nivel que hace posible el paso desde una manera de ser a otra o, si consideramos el plano cosmológico, que hace posible la comunicación entre el Cielo, la Tierra y el Infierno"<sup>55</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Lothar Knauth, "El juego de pelota y el rito de decapitación", *Estudios de Cultura Maya*, vol. 1, 1961, pp. 192-197; M. Castro Leal, *op. cit.*, pp. 459-460.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 178.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Nicholas Hellmuth, "Los juegos de pelota mayas en México y Guatemala durante los siglos VI-VII", en María Teresa Uriarte, (ed.), *El juego de pelota en Mesoamérica*, Siglo XXI, México, 1992, pp. 169-177; p. 159; Oswaldo Chinchilla Mazariego, "El juego de pelota en la escritura y el arte maya clásico: interpretaciones recientes", en M. T. Uriarte, *op. cit.*, D. Freidel; L. Schele y J. Parker, *op. cit.*, pp. 348-352.

<sup>55</sup> M. Eliade, Immagini e simboli, op. cit., p. 49.

Podemos considerar que el cambio de condición en este contexto se explica de distintas maneras. Por un lado, la decapitación de los gemelos lleva a su regeneración, por otro, el juego alude a una iniciación, o sea a regreso *ad initium* de la historia cósmica.<sup>56</sup>

El juego de pelota puede ser considerado también como un instrumento extático, que permite el acceso a otros estados de conciencia. En este caso, el partido supera la oposición física entre dos equipos para hacerse instrumento de un viaje de conocimiento. La presencia de bebidas embriagantes y de sustancias alucinógenas en distintas imágenes plásticas mesoamericanas, asociadas al juego parece aludir a una connotación estática del ritual o, por lo menos, a actos de alteración voluntaria de conciencia paralelos o previos al juego.<sup>57</sup>

Por esta razón, la pelota podría aludir a otra ruptura entre los niveles cósmicos, o sea el alcance de estados de trance que favorecen el contacto con lo sagrado y la salida del tiempo histórico de los hombres. Por todas estas razones, considero la cancha del juego de pelota como el lugar simbólico de esta alteración, el espacio de su realización. El campo del juego se configura, entonces, como el contexto de acceso a otras condiciones que el hombre puede alcanzar si se sitúa en el centro del mundo y en los orígenes de la vida.

El simbolismo iniciático del juego es útil para comprender la función paralela de las dos canchas. La cancha es una *imago mundi*, una imagen del carácter dinámico y dual del universo. Ya que toca los mecanismos más profundos de la existencia humana, se relaciona con el inframundo. Son muy abundantes las imágenes telúricas asociadas a las canchas de pelota de las ciudades prehispánicas. Además, la presencia de seres ctónicos en la plástica mesoamericana, como el jaguar, el cocodrilo, el sapo, la serpiente, los lirios acuáticos, los caracoles y las tortugas, subraya la relación del juego con el inframundo y con el cielo nocturno. <sup>58</sup> Así como la decapitación, también la pelota propicia la fertilidad de la tierra, empapándola de sustancia vital durante las distintas etapas del ciclo agrícola. <sup>59</sup>

La palabra k'iche' para referirse a la cancha en el diccionario de Francisco Ximénez es *jom*, "patio del juego de pelota", que significa también "cementerio". <sup>60</sup> La asociación entre la cancha y el

383

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> M. de la Garza y Ana Luisa Izquierdo, "El juego de los dioses y el juego de los hombres. Simbolismo y carácter ritual del juego de pelota entre los mayas", en M. T. Uriarte (ed.), *op. cit.*, pp. 344-346.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> M. T. Uriarte, "Prácticas y símbolos del juego de pelota", *Arqueología Mexicana*, vol. VIII, n. 22, julio-agosto 2000, pp. 31-35.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> *Ibídem*; M. T. Uriarte, "El juego de pelota en los murales de Tepantla, en Telotihuacán", en M. T. Uriarte, (ed.), *El juego de pelota en Mesoamérica*, *op. cit.*, pp. 133-134; M. de la Garza y Ana Luisa Izquierdo, *op. cit.*, pp. 337-343; M. Castro Leal, "Nuevas ideas sobre el juego de pelota", en M. T. Uriarte, (ed.), *El juego de pelota en Mesoamérica*, *op. cit.*, pp. 82-83.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> M. de la Garza y Ana Luisa Izquierdo, *op. cit.*, p. 337; M. I. Nájera, *El don de la sangre en el equilibrio cósmico*, *op. cit.*, pp. 179-181; Teresa Federico, "Simbolismo del juego de pelota en el Popol Vuh", *Estudios de Cultura Maya*, vol. 9, 1973, pp. 128-129.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> F. Ximénez, *Primera parte del Tesoro...*, op. cit., p. 283; PV, nota 123, p. 58.

cementerio o la sepultura, según la interpretación de Schele, Parker y Freidel,<sup>61</sup> indica la función del juego como acceso al otro mundo y como su imagen y representación simbólica. Por todas estas indicaciones, considero la relación entre la cancha y el inframundo sustancial en su significación.

Es posible en esta perspectiva que la cancha de los gemelos sobre la superficie terrestre sea una representación de la cancha telúrica y que el juego moleste a los señores porque implica una incursión de los elementos luminosos y celestes en el ámbito ctónico. Las dos canchas se presentarían, entonces, como espacios simétricos de contacto con el inframundo, de entrada o salida de él. De esta forma, los dos lugares manifiestan un simbolismo paralelo como proyección de la dualidad de la parte oscura del universo. El contacto con el campo significa manejar las energías de regeneración, que desde la oscuridad cósmica producen un segundo nacimiento o una cosmogonía.

Las implicaciones nocturnas y telúricas del campo no impiden que la actividad ritual exprese un simbolismo mucho más complejo, relacionado también con el movimiento de los astros y el equilibrio de la vida. En el caso del juego entre los gemelos y los señores de Xib'alb'a, el rito tiene la función de representar la lucha entre energías sagradas complementarias, luminosas y celestes por un lado, oscuras y telúricas, por otro. Sin embargo, los encuentros entre Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu y entre Junajpu y Xb'alanke en la superficie terrestre tienen una significación distinta, ya que estos personajes representan energías celestes luminosas, tal vez en alusión a la alternancia del sol y de la luna en el cielo.

Podemos decir que el valor sustancial de esta actividad ritual refleja el núcleo del pensamiento mesoamericano, o sea la lucha entre contrarios con distintas implicaciones. El juego de pelota puede representar el contraste entre las fuerzas oscuras y luminosas, el día y la noche, la vida y la muerte, la temporada seca y húmeda, pero también el nivel humano, o sea la oposición política y la guerra. El movimiento de la pelota propicia por magia simpatética el desplazamiento de los astros en el cielo, la activación del tiempo y de la vida.

La presencia de glifos *imix* en distintos relieves del juego de pelota alude a la relación entre esta actividad y el tiempo. Según las fuentes coloniales, en efecto, el ciclo del *tzolkin* empieza con este signo. <sup>64</sup> Por esto, la cancha como espacio sagrado es una expresión de la regeneración, de la fertilidad y del sustentamiento del universo, que los gemelos activan en el centro mismo del cosmos.

Si el juego recrea ritualmente el equilibrio entre contrarios, me parece significativa la íntima relación entre la cancha y el inframundo. En el *Popol Vuh*, en efecto, este espacio se caracteriza por

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> D. Freidel; L. Schele y J. Parker, op. cit., p. 349.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> M. de la Garza y A. L. Izquierdo, op. cit., p. 336.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> T. Federico, *op. cit.*, pp. 131-132; C. Henrickson, *op. cit.*, p. 137.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> M. de la Garza y Ana Luisa Izquierdo, *op. cit.*, pp. 337; M. T. Uriarte, "Introducción", en M. T. Teresa Uriarte (ed.), *El juego de pelota en Mesoamérica, op. cit.*, pp. 24-25.

su naturaleza dual y en constante equilibrio entre la muerte y el renacimiento, la destrucción y la creación de la vida. El campo del juego realiza en su conformación esta dualidad, presentándose como el lugar donde principia la vida cósmica y se crea el tiempo, como bien demuestra la deificación astral de los gemelos. A nivel mítico el inframundo se caracteriza como la condición primigenia del origen y del final de la vida como las aguas telúricas de la creación en la primera parte de la cosmogonía. Entonces es precisamente allí que los gemelos y los iniciados se dirigen simbólicamente para activar este equilibrio, propiciar el movimiento y activar el tiempo.

Hay otra significación importante de la cancha del juego de pelota en Xib'alb'a que aclara su función. En cuanto espacio sagrado, definido por estructuras artificiales, se opone al espacio externo. Es un microcosmos culturizado por la intervención del hombre, que adquiere una función, una orientación y un centro por su delimitación espacial. Por esto, la cancha es el lugar privilegiado de la intervención del hombre en el mundo, como espacio cultural y cósmico, en que los gemelos pueden imponer un orden y mantener el control sobre la oscuridad y la luz.

El campo representa la posibilidad de interacción entre el hombre y el espacio, el ámbito donde se lleva a cabo una cosmogonía con instrumentos decodificables por la comunidad. Por esto, es el lugar estratégico para mantener o destruir el orden del mundo gracias a la posesión de los instrumentos del juego. Podemos decir que es el único lugar posible en el inframundo donde llevar a cabo una interacción profunda entre los gemelos astrales y los señores de la muerte.

A este respecto, la detención de los instrumentos del juego es crucial para la relación entre el individuo y las fuerzas sagradas del cosmos. Efectivamente, los señores de Xib'alb'a miran a apoderarse de los atuendos rituales de los héroes para impedir su acción cosmogónica. La indumentaria de Junajpu y Xb'alanke, así como la de sus predecesores, es significativa de su función. Además de los instrumentos del juego (*etz'ab'al*); sus adornos (*kawub'al*); las máscaras (*wachsot*)<sup>65</sup>; el cuero para proteger el cuerpo (*tz'um*)<sup>66</sup> y las protecciones de los brazos y las manos (*pachq'ab'*)<sup>67</sup>; los héroes bajan a Xib'alb'a con penachos (*yachwach*)<sup>68</sup> y argollas o palos (*b'ate*)<sup>69</sup>. Todos estos objetos, incluyendo las máscaras<sup>70</sup>, aparecen en las imágenes de jugadores de pelota del período clásico y posclásico en Mesoamérica,<sup>71</sup> y atestiguan la continuidad de atuendos simbólicos en el tiempo y en el espacio.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> *PV*, nota 136.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> PV, nota 132.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> PV, nota 134.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> PV, nota 135.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> L. Campbell, *op. cit.*, p. 81; D. Guarchaj, comunicación personal.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> D. Freidel; L. Schele y J. Parker, op. cit., p. 355.

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> N. Hellmuth, *op. cit.*, pp. 178-190; Merle Greene Robertson, "El juego de pelota yucateco. *Evidencias recientes sobre el juego*, en M. T. Uriarte (ed.), *El juego de pelota en Mesoamérica*, *op. cit.*, pp. 199-217.

Me parece importante reflexionar sobre el significado de los últimos dos elementos, el penacho y las argollas o palos. El penacho podría aludir a las plumas de algún pájaro puesta en el tocado, según la interpretación del término de Ximénez como "corona, guirnalda". Por las frecuentes referencias plásticas, es muy probable que el penacho contuviera plumas, en alusión al valor uranio de los gemelos y a su sacralidad. Las plumas en los rituales chamánicos indican el vuelo mágico, la ascensión celeste y las capacidades adivinatorias. Por su posición en el tocado, estos objetos podrían expresar una significación parecida a los cuernos, como ya he señalado arriba, en alusión a los rayos solares, lunares y a la elevación.

El tocado de plumas de los gobernantes mayas es también un símbolo de poder y de regeneración, como homólogo de los cabellos, la hierba y la lluvia.<sup>75</sup> El simbolismo del penacho, entonces, sugiere la función del juego como contacto extático con otra dimensión, como vuelo mágico hacia el espacio celeste y también como fuente de fertilidad. El objeto podría referirse también a las palmas, atuendo ritual que los jugadores llevaban sobre el cinturón, posiblemente como representación de la cola de un pájaro que baja al inframundo y expresión del mundo subterráneo.<sup>76</sup>

Por otro lado, el último objeto mencionado, *b'ate*, presenta dificultades de interpretación. La palabra está registrada en el diccionario de Ximénez con el significado de "argolla para la garganta y un instrumento para jugar a la pelota o al juego que llaman batey". El diccionario de Domingo de Basseta propone para el término la lectura de "árbol", en un lema que parece haber sido añadido posteriormente por otra mano en el manuscrito. También Campbell lo interpreta con el significado de "pala", como préstamo del mayance occidental, ch'ol o maya yucateco. En efecto, en mopan *b'a:t* significa "hacha" y *te:*, "palo". En fin, para Diego Guarchaj la palabra significa "palo para jugar a la pelota". <sup>80</sup>

Con base en el estudio lingüístico de la palabra, tenemos dos lecturas posibles del término, "argolla, aro" o "pala". Más que una posible referencia al yugo de madera y piel que los jugadores

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> F. Ximénez, *Primera parte del Tesoro..., op. cit.*, p. 297.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> M. Eliade, *El chamanismo* y las técnicas arcaicas del éxtasis, op. cit., pp. 137-138.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, pp. 232-233.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> M. de la Garza, "El tempo-dragón de la acrópolis de Ek' Balam", *Estudios Mesoamericanos*, n. 2, julio-diciembre 2000, p. 34.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> M. Castro Leal, "Nuevas ideas sobre el juego de pelota", op. cit., pp. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> F. Ximénez, *Primera parte del Tesoro..., op. cit.*, p. 93.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> D. de Basseta, *op. cit.*, s.p.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> L. Campbell, *op. cit.*, p. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> D. Guarchaj, comunicación personal.

llevaban en la cadera, como sugiere Tedlock, 81 me inclinaría a interpretar b'ate como el palo usado en algunos contextos mesoamericanos para empujar la pelota.<sup>82</sup>

La presencia del palo en el juego de pelota podría ser un símbolo axial y un instrumento de regeneración por su pertenencia a la isotopía ígnea. 83 Las múltiples presencias de palos de mando en la plástica prehispánica lo asocian también al poder político, así como resulta en los cargos de los señores de Xib'alb'a en el Popol Vuh, definidos como ajch'ami "él de los bastones". 84

Por otro lado, si la lectura correcta de b'ate fuera la de "argolla, aro", según la interpretación de Ximénez, sería evidente la connotación simbólica del objeto, asociado al movimiento cíclico del tiempo. El simbolismo de los instrumentos del juego de pelota apunta a la relación entre esta actividad, la iniciación y sobre todo el ámbito telúrico. El ritual de la pelota se relaciona con el culto a la tierra, como energía inagotable y espacio de la muerte y de la regeneración. Por esto es el lugar del encuentro entre fuerzas complementarias y el espacio sagrado donde renace la vida. 85

Según las fuentes coloniales del área náhuatl, antes del partido se acordaban el número de jugadores, el tipo de pelota y las técnicas utilizadas para empujarla. 86 Esta costumbre se refleja también en Xib'alb'a, ya que los contendientes tratan de imponer el uso de su propia pelota.

```
-"Pues, usaremos esta pelota nuestra"- Dijeron los de Xib'alb'a.
```

Entonces se cayó ahí por los de Xib'alb'a

la pelota fue mandada frente al palo de Junajpu.

Así, pues, entonces vieron los de Xib'alb'a el cuchillo blanco

cuando salió del interior de la pelota rebotando,

se fue sobre la tierra de la cancha del juego de pelota. (párr. 31)<sup>87</sup>

Se observa en este paso que el instrumento con que tiran la pelota los señores de Xib'alb'a es precisamente el b'ate, revelando su función de mantener levantada la pelota. Por estas razones, resulta muy probable que la palabra haga alusión a un palo con el que lanzar el tiro. El otro elemento interesante es la conformación de la pelota, en k'iche' kik', "sangre, hule" 88. Sin embargo,

<sup>87</sup> *PV*, p. 97.

<sup>-&</sup>quot;¡No! Usaremos la nuestra"- Dijeron los muchachos.

<sup>-&</sup>quot;¡No! Usaremos la nuestra"- Dijeron los de Xib'alb'a.

<sup>-&</sup>quot;Está bien"- Dijeron los muchachos.

<sup>-&</sup>quot;Pues, es sólo una chispa"- Dijeron los de Xib'alb'a.

<sup>-&</sup>quot;¡No! Es sólo una cabeza, decimos"- Dijeron los muchachos.

<sup>-&</sup>quot;¡No!"- Dijeron los de Xib'alb'a.

<sup>-&</sup>quot;Está bien" - Dijo Junajpu.

<sup>81</sup> D. Tedlock, Popol Vuh, op. cit., p. 259, nota 22.

<sup>82</sup> Ponciano Ortiz, María del Carmen Rodríguez y Alfredo Delgado, "Las ofrendas de El Manatí y su posible asociación con el juego de pelota: un yugo a destiempo", en M. T. Uriarte (ed.), El juego de pelota en Mesoamérica, op. cit., pp. 64-65; M. T. Uriarte, "El juego de pelota en los murales de Tepantla, en Telotihuacán", op. cit., p. 117.

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> J. Chevalier v A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 1, pp. 138-139.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 63.

<sup>85</sup> M. Castro Leal, "Nuevas ideas sobre el juego de pelota", op. cit., p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> M. de la Garza, "El juego de pelota según las fuentes escritas", Arqueología Mexicana, vol. VIII, n. 44, julio-agosto 2000, p. 53.

<sup>88</sup> F. Ximénez, *Primera parte del Tesoro..., op. cit.*, p. 485.

la pelota de los señores del inframundo revela un contenido especial, asociado a los astros y a la isotopía ígnea. En primer lugar, es también una cabeza, enfatizando la relación conocida entre el juego y la decapitación. La cabeza, como sede del *tonalli*, tiene una naturaleza urania, asociada a los astros y al fuego celeste, ya que en náhuatl tiene la misma raíz de *tetl*, "fuego"; *tona*, "calor solar" y *tonatiuh*, "sol". <sup>89</sup> Además, el *tonalli*, aliento vital irradiado por los dioses, tenía una forma esférica, como la cabeza y el sol. <sup>90</sup>

En segundo lugar, la pelota esconde en su interior un cuchillo blanco de pedernal, piedra utilizada para la ignición y asociada al fuego telúrico de los volcanes. En la primera prueba de Xib'alb'a, el ocote de la Casa de la oscuridad estaba constituido de pedernal y hueso, reforzando la relación entre la calavera, el cuchillo de pedernal y el fuego. La pelota, además, es definida en el episodio aquí citado como "chispa, quemada", *juch'il*, según la lectura de Diego Guarchaj, de *juch'*, "quemar". El mismo Guarchaj identifica en la palabra *toq'*, "cuchillo, algo puntiagudo de pedernal" una paranomasia con *tok'*, que tiene relación con el fuego. 91

Por estos elementos, me parece importante enfatizar las implicaciones de la pelota con el fuego, posiblemente celeste y astral, o sea el valor luminoso y caliente de los astros que se mueven en la cancha de Xib'alb'a. La pelota es también un instrumento de muerte con su contenido ofensivo, ya que el cuchillo allí contenido puede herir y matar. Su relación con el fuego, por otro lado, revela su función de regeneración y de purificación.

El simbolismo complejo del juego expresa la significación de la cancha como imagen del inframundo, donde se recrea la vida por medio del elemento celeste, caliente y solar de la pelota. En efecto, la cabeza de Junajpu representa en el juego el astro que fertiliza el campo con su valor celeste, ilumina Xib'alb'a para trasformarlo en un lugar de regeneración. El juego se presenta entonces como la manifestación espacial de una iniciación, o sea un regreso al origen de la cosmogonía en el contacto primigenio entre el hombre y las fuerzas sagradas universales.

# 6.5. El oriente y el origen de la vida política

En el *Popol Vuh* hay otro espacio simbólico vinculado con el origen de la vida y la iniciación. Se trata de Tulan, mítica ciudad ubicada a la salida del sol.

Así, pues, es el nombre de la montaña fueron ahí B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam con los Tam

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> A. López Austin, Cuerpo humano e ideología, op. cit., pp. 223; 227 y 236; R. Siméon, op. cit., pp. 715-716.

<sup>90</sup> *Ibídem*, p. 229.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> D. Guarchaj, comunicación personal.

los Ilok.

Tulan<sup>92</sup> Zuywa<sup>93</sup> Wuqub' Pek<sup>94</sup>

Wuqub' Siwan<sup>95</sup> es el nombre de la ciudad

llegaron los que recibieron al de doble visión (párr. 52)<sup>96</sup>

Ya he discutido anteriormente el significado, a mi parecer simbólico y no geográfico, de este rumbo cardinal y de la ciudad allí construida. Tulan se asocia con el surgimiento de la luz, del tiempo y de la vida por la relación del punto cardinal con el nacimiento del sol y la regeneración diaria. Sin embargo, en el texto este simbolismo expresa también significaciones políticas, telúricas y cosmogónicas que valdría la pena analizar.

En primer lugar, cabe señalar que los primeros hombres no fueron creados allí, sino que se trasladaron desde sus ciudades fortificadas (*tinamit*) junto a otros pueblos. La formación de la humanidad se ubica en el mismo territorio k'iche', en el centro simbólico de su mundo. La creación de la vida humana, en efecto, es una réplica de la cosmogonía y se desarrolla en el centro mismo del territorio simbólico de la comunidad.<sup>97</sup>

El simbolismo del centro se expresa en distintos niveles, como lugar sagrado, como espacio "creacional" y como punto de intersección entre los planos cósmicos. En el nacimiento de la humanidad de maíz interviene directamente la energía sagrada de los dioses, que sacan de Paxil la sustancia de los futuros hombres. El espacio de la creación es sagrado también porque allí vivieron los antepasados, hombres prodigiosos que supieron mediar entre las fuerzas cósmicas y la dimensión humana.

La migración al este adquiere, entonces, el valor de un viaje circular iniciático, desde el centro para volver al centro, proporcionando a los k'iche' un segundo nacimiento. El traslado a Tulan tiene una connotación cultural fundamental, puesto que cada grupo adquiere símbolos de poder, dioses tutelares y la afirmación de su identidad política. La adquisición de los dioses puede ser considerada como un ritual de incorporación, en el que el grupo asume a nuevos protectores tribales que marcarán su historia y su destino futuro. 99

A través de su recorrido, los antepasados trasforman su estatus cultural, pasando desde una condición individual a una colectiva. En el oriente, el hombre se multiplica y crea reglas sociales de

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> Tulan, del náhuatl tollan, locativo de tol-, "carrizo", "el lugar de los carrizos". L. Campbell, op. cit., p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Sobre las posibles interpretaciones del nombre, cf. D. Tedlock, *op. cit.*, nota 42, pp. 302-303.

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Wuqub', "siete". Pek, "cueva".

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> Siwan, registrado en el diccionario de Brasseur como "barranco". Cf. Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, op. cit., p. 256.

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> PV, p. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., p. 43.

<sup>98</sup> M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., p. 337.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Enrique Benavides, "Ritos de pasaje entre los mayas antiguos", *Estudios de Cultura Maya*, vol. 19, 1992, pp. 398-399.

convivencia y de coparticipación. La integración no se explica sólo a nivel humano, sino también a nivel cósmico, en la creación de canales institucionales de contacto con las deidades. Los símbolos políticos y la efigie de los dioses implican una culturización y la transformación de la naturaleza en elementos significativos para la sociedad.

El desarrollo de la cultura significa la integración consciente del hombre en el mundo y la creación de instrumentos de decodificación. Pero significa también una diferenciación social en clases destinadas a las distintas actividades y en grupos con un origen y una identidad autónomos. La migración circular produce también una divergencia lingüística y religiosa, o sea el desarrollo de canales peculiares de comunicación con la sociedad y con lo sagrado.

El proceso de aculturación en Tulan, entonces, se articula en dos niveles. Por un lado con una integración consciente del hombre en la sociedad y en el ambiente, por otro en una diferenciación entre los grupos sociales. Las dos vertientes del desarrollo cultural de los k'iche' afirman su transformación en individuos sociales, religiosos y políticos. Por esto, la migración al este confiere a los antepasados una identidad en la que reconocerse, construida por la acción humana y no sólo por la intervención divina. El paso por Tulan significa un nacimiento cultural y una regeneración del papel del hombre.

Si la formación humana se debe a la elección de los dioses creadores, que voluntariamente buscan la materia sagrada y eligen en Paxil la carne del hombre, el viaje al oriente se configura como construcción autónoma y exclusivamente humana de un espacio en el que vivir. Tulan es el lugar del nacimiento cultural por excelencia, el centro de la identidad política que los mismos hombres se construyen.

También la ciudad del oriente se presenta como centro cósmico, montaña de la creación. No hay que pensar en una contradicción en la presencia de dos centros de origen, ya que en todas las cosmologías cada espacio sagrado y cada ciudad es una *imago mundi*, con su propia orientación y su propio centro gracias a la múltiple realización de un arquetipo cósmico. <sup>100</sup>

Tulan, en efecto, se identifica con la montaña sagrada, lugar primigenio de la vida aun en un sentido político y cultural. Así, la creación del hombre como ser consciente e integrado socialmente se lleva a cabo en la montaña sagrada, lugar donde se hace posible la ruptura de los niveles y la regeneración de la comunidad.<sup>101</sup>

El viaje de los antepasados hacia el este y hacia otro centro puede ser visto también como iniciación, no sólo como regreso a los orígenes de la vida, sino también como acceso al conocimiento. Así, Nakxit, el señor del oriente que confiere insignias y símbolos políticos, puede ser considerado como un maestro de iniciación, que otorga el poder y la experiencia a los

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> *Ibídem*, pp. 344-345.

hombres.<sup>102</sup> El acceso a la montaña sagrada de Tulan implica una elevación anímica. Con esto quisiera subrayar las connotaciones simbólicas, más que concretas, de la migración, ya que el viaje implica una búsqueda de un centro espiritual, de una tierra de abundancia y delicias, de un conocimiento, de una muerte y una regeneración.<sup>103</sup> Por estas razones, me parece más interesante estudiar el simbolismo de la migración de los antepasados que identificar la legitimidad de su recorrido por el territorio americano.

Tulan es un lugar sagrado, asociado al segundo nacimiento y al origen de la vida política. Todos los lugares sagrados, así como Xib'alb'a, están protegidos por obstáculos, que marcan su valor excepcional, su peligrosidad y al mismo tiempo la selección de sus participantes. La llegada a Tulan determina un verdadero rito de paso, en que los iniciados viven una muerte ritual y un renacimiento. La ciudad está rodeada de agua y sólo el carácter prodigioso de los ancestros permite su superación.

No está claro cómo pasaron aquí por el mar así como si no fuera mar pasaron aquí solamente sobre piedras pasaron aquí estaban las piedras en la arena.

Entonces les pusieron nombre: Chilochik Ab'aj

B'oqotajinaq Sanayueb' es el nombre que les fue dado por los que pasaron aquí en el mar se dividió en sí el agua pasaron aquí. (párr. 58)<sup>104</sup>

La relación de Tulan con el agua no es casual. La ciudad en medio del mar se sitúa en las aguas de la creación, empapadas de gérmenes vitales<sup>105</sup>. Así como Aztlán, mítica ciudad de origen construida en el agua<sup>106</sup>, la ubicación acuática de Tulan subraya su capacidad de crear la vida, de purificar y de regenerar. Por otro lado, el agua señala la dificultad de su acceso y la iniciación que implica el paso a la otra orilla.<sup>107</sup> El agua crea, pero también destruye y disuelve las formas, propiciando el renacimiento.<sup>108</sup>

Las dificultades del viaje no se deben sólo a la presencia de la extensión acuática, sino también a la extrema pobreza de los primeros hombres con escasos recursos alimenticios. Resulta clara la función del viaje como iniciación de los primeros padres, que adquieren un nuevo estatus social, símbolos de poder y legitimidad cultural por medio de su recorrido circular a través de privaciones.

<sup>101</sup> M. Eliade, Chamanismo y técnicas arcaicas del éxtasis, op. cit., pp. 217-219.

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> L. Sotelo, op. cit., p. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, op. cit., vol. 2, pp. 554-555.

<sup>104</sup> PV n 140

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., pp. 136-137.

<sup>106</sup> Crónica Mexicayótl, op. cit., p. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup> R. Guénon, op. cit., pp. 297-299.

<sup>&</sup>lt;sup>108</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., p. 136.

Sin embargo, esta implicación iniciática no se debe sólo a la ascensión a la montaña sagrada, al cruce de las aguas y al recorrido circular. Hay otro elemento simbólico de Tulan que lo connota como centro de la vida e instrumento de transformación. En efecto, los narradores del *Popol Vuh* definen la ciudad como Tulan Zuywa, Wuqub' Pek, Wuqub' Siwan. Tulan parece ser un préstamo del náhuatl, locativo de *tol*-, "carrizo", o sea "el lugar de los carrizos" mientras que Zuywa para Tedlock es una expresión yucateca, de *suy*, que significa "retorcido, engañoso". Wuqub' Pek/ Wuqub' Siwan se puede traducir como "Siete cuevas/ Siete barrancos", de *wuqub*', "siete"; *pek*, "cueva" y *siwan*, "barranco" 112. En otro paso de la obra, el recorrido de los ancestros es asocia a un espacio vacío entre las montañas, *Nim Xol*.

La señal de su aurora estaba en sus corazones cuando vinieron de allá, la salida del sol todos iguales pasaron allá el Gran Espacio, se dice hoy día. (párr. 56)<sup>113</sup>

Xol en k'iche' significa "espacio", pero puede ser también una preposición, con el significado de "entre" De todas maneras, la expresión indica un espacio abierto, una hendidura, la porción de territorio que queda entre dos lugares, subrayando la relación entre Tulan y las cavernas o grietas del terreno. Por otro lado, esta definición del camino de los primeros padres alude a la presencia de una depresión o lugar bajo respecto a otros dos lugares elevados, o sea las dos montañas de la creación, los dos centros del origen de la vida k'iche', Paxil y Tulan. Como en la casi totalidad de las tradiciones cosmogónicas, las ciudades y los lugares sagrados se asocian a la cima de una montaña cósmica, no alcanzada por las destrucciones y los diluvios. 115

El simbolismo de la cueva y de la montaña en la caracterización de Tulan es extremadamente significativo. Por una parte, alude a la presencia de alguna pirámide en la ciudad, o sea el lugar en que los antepasados alcanzaban la comunión con lo sagrado. La cueva es una representación de la puerta del templo, el acceso al inframundo y a las profundidades de la sustancia telúrica. La pirámide, en cambio, es una manifestación de la montaña celeste, con su base cuadrangular que coincide con el plano terrestre y su cumbre que encarna el principio sagrado. Podría apuntar también a la pirámide invertida del inframundo, aunque a mi parecer en este caso se hace referencia al ámbito celeste. El conjunto montaña/ cueva es una clara representación del cosmos, con su elevación hacia el espacio uranio y la oquedad, tal vez también de forma piramidal,

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> L. Campbell, *op. cit.*, p. 85.

<sup>&</sup>lt;sup>110</sup> D. Tedlock, *Popol Vuh.*, nota 42, pp. 302-303.

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 248.

<sup>112</sup> Ch. E. Brasseur de Bourbourg, Gramática de la lengua quiché, op. cit., p. 256.

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> PV, p. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>114</sup> F. Ximénez, *Primera parte del Tesoro...*, op. cit., p. 623.

<sup>&</sup>lt;sup>115</sup> M. Eliade, Tratado de historia de las religiones, op. cit., p. 336.

<sup>&</sup>lt;sup>116</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 69.

de la caverna del inframundo. La cueva y la punta de los cerros representan evidentemente los accesos a otras dimensiones y el contacto con las energías divinas.<sup>117</sup>

Esto significa que Tulan es una *imago mundi* y que representa en su conformación urbana el centro y la orientación del cosmos, como espacio sagrado y legitimado por la mano del hombre. En esto, los antepasados se sitúan en el centro del universo, alcanzan el contacto con sus dioses por la fractura de los niveles que el lugar comporta y participan de la naturaleza sagrada del cosmos.

Si también Q'uma'rkaj se construyó sobre cavernas artificiales, como registra Tedlock, <sup>118</sup> posiblemente los k'iche' reprodujeron en su capital la imagen sagrada de su lugar de origen político. La reconstrucción urbanística de una ciudad de origen es muy frecuente en Mesoamérica, como las cavernas artificiales construida debajo del Templo del sol de Teotihuacan y la ubicación en medio del agua de Tenochtitlan<sup>119</sup>.

En ambos casos, los hombres han reconstruido en su ciudad la montaña sagrada y el lugar de gestación, situando su capital en el centro del mundo. Que el espacio urbano sea un reflejo del mito o que la imagen simbólica se moldee según la conformación física de las ciudades, poco importa. Lo que me parece digno de consideración es la condición simétrica de la ciudad de los hombres y de los ancestros míticos, con el deseo de regresar al "paraíso perdido", al centro del tiempo y del espacio 120.

También el nombre de las dos ciudades, Tulan y Q'uma'rkaj, es significativo por dos razones. En primer lugar, el segundo parece ser una alusión al primero, ya que ambos contienen la raíz de "caña, carrizo", *tul*, en náhuatl, *aj*, en k'iche' 121. Claramente Q'uma'rkaj no es la traducción k'iche' de Tulan, si la versión náhuatl de la ciudad es Utatlan y los dos nombres no son completamente coincidentes, porque *q'uma'r* significa "palo podrido" Sin embargo, la presencia de la misma raíz en los dos toponímicos no puede ser completamente casual o si lo fue en su origen seguramente adquirió un significado político más tarde, como señal de cercanía y de prestigio para la clase dominante k'iche'. Hay que recordar, también, que la caña o el carrizo son árboles y que representan los ejes del mundo, enfatizando la relación entre las dos capitales y los centros del universo k'iche'.

<sup>122</sup> *Ibídem*, p. 310.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> F. Ximénez, *Historia de la provincia de San Vicente...*, op. cit., p. 84.

<sup>118</sup> D. Tedlock, *Popol Vuh*, *op. cit.*, p. 305, nota 43.
119 Doris Heyden, *México*, *orígenes de un símbolo*, INAH/ CONACULTA, México, 1998, pp. 26 y 91-94; A. López Austin, *Hombre-dios*, *op. cit.*, p. 84; D. Heyden, "Los ritos de paso en las cuevas", *Boletín del INAH*, Época 2, n. 19, 1976, p. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>120</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., pp. 342-344.

<sup>121</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, op. cit., p. 1.

#### 6.6. Siete cuevas, siete barrancos

La presencia de siete cuevas y siete barrancos es significativa en la lógica mítica del relato. Quisiera subrayar la importancia simbólica de este numeral en el Popol Vuh, asociado a la guacamaya solar, a Wuqub' Junajpu, a Wuqub' Kame y a los días del éxtasis místicos de los antepasados y del reto de los señores de Xib'alb'a. El numeral indica la totalidad del cosmos, en sus cuatro rumbos cardinales, más el centro, el cenit y el nadir, o sea la sustancia celeste y telúrica. Por esta razón, si la ciudad es una imagen cósmica, también su organización espacial se divide en siete partes. También la ciudad sagrada de la cultura zuni, centro del mundo, se divide en siete barrios, imagen de las siete partes del mundo. 123 Al mismo tiempo, el numeral puede referirse a los siete accesos o siete gradas de la montaña cósmica que forma la ciudad, su posibilidad de contacto con la materia telúrica en siete entradas, o sea siete niveles de bajada al inframundo.

Por el simbolismo de la caverna, se desprende que el viaje de los ancestros a la ciudad de Tulan, Siete Cuevas/ Siete Barrancos, implica una iniciación, una bajada al inframundo en siete niveles. 124 Su segundo nacimiento político se debe precisamente al contacto con el origen de la vida, los gérmenes vitales y mortíferos encerrados en las cuevas de Tulan, la gran matriz telúrica. La caverna implica la iniciación, el acceso a la sabiduría profunda del cosmos, el alcance del centro espiritual de su cultura. 125 El carácter prodigioso de los ancestros les deriva también de su rito iniciático, de la posibilidad de contacto con las fuerzas sagradas primigenias y del conocimiento de la vida cósmica.

Podemos decir que el viaje circular de los antepasados es una réplica de la bajada al inframundo de los héroes gemelos, un regreso ritual al origen del tiempo y de la vida, o sea una suspensión de su carácter humano y contingente. Los primeros padres se proponen como herederos de los dioses astrales, como instrumentos de actualización de su cosmogonía. Se puede identificar en el viaje a Tulan y en la penetración en las siete cuevas cósmicas una reproducción de la entrada y la salida de Xib'alb'a, una posibilidad de contacto con las energías sagradas de la tierra.

Si las semillas de maíz fueron encontradas en una montaña quebrada, Paxil, también el origen de la vida política y cultural de los k'iche' se identifica con la cueva, o más bien con una montaña celeste con siete accesos al inframundo. También la afirmación de la identidad de los ancestros en Tulan se configura como una cosmogonía o una nueva antropogonía, en el regreso a la sustancia telúrica, en su muerte y su segundo nacimiento. Las implicaciones letales son evidentes en este episodio, así como para los héroes en Xib'alb'a. Los hombres mueren en la madre tierra como

 <sup>&</sup>lt;sup>123</sup> J. Chevalier y A. Gheerbrant, *op. cit.*, vol. 2, p. 379.
 <sup>124</sup> D. Heyden, "Los ritos de paso en las cuevas", *op. cit.*, pp. 19-20.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> R. Guénon, op. cit., pp. 184-192.

individuos, disuelven su individualidad en la sustancia ctónica y renacen como grupo, purificados y fortificados.

La asociación de Tulan con el origen de la vida no es exclusiva de los k'iche', ya que se encuentra en la mayoría de las tradiciones mesoamericanas. El mismo *Popol Vuh* cita la confluencia de todos los pueblos en el oriente y el origen común de estas civilizaciones.

Diferentes nombres tenía cada uno de ellos cuando se multiplicaron allá a la salida del sol muchos eran los nombres de la gente: Tepew Oloman

K'ojaj

Q'enech ajaw, se dice el nombre de la gente allá a la salida del sol donde se multiplicaron. (párr. 51)<sup>126</sup>

#### Y más adelante:

Entonces se acordaron de sus hermanos mayores de sus hermanos menores a la gente Yaki amaneció allá México es su nombre hoy en día. Hubo también una parte de gente se quedó allá a la salida del sol Tepew Oliman es su nombre. (párr. 61)<sup>127</sup>

Las mismas crónicas indígenas de Guatemala, como la *Historia de los Xpantzay de Tecpan Guatemala*, el *Testamento de los Xpantzay*, la *Historia quiché de don Juan de Torres*, así como el *Memorial de Sololá*, el *Título de Totonicapán* y el *Título de Yax*<sup>128</sup> hacen referencia a una ciudad de origen situada en el oriente, del otro lado del mar. Cuando la influencia cristiana no es tan evidente, los textos mencionan también Tulan, Siete Cuevas/ Siete Barrancos, como lugar sagrado de gestación de la vida política.

Los parecidos con la historia mexica son impresionantes, hasta la configuración de un patrimonio mítico común.

Cuando salieron de allá, del mencionado Quinehuayan, Chicomoztoc, quienes se nombraban teochichimecas, aztecas, mexicanos, traía lo que era su depósito, su bulto, al cual adoraban, oían hablar, y les respondían los aztecas, aun cuando no veían cómo los llamaban. Y allá en Quinehuayan se llama Chicomoztoc la roca, que tiene por siete partes agujeros, cuevas adjuntas al cerro empinado. 129

. .

<sup>&</sup>lt;sup>126</sup> *PV*, p. 126.

<sup>&</sup>lt;sup>127</sup> *PV*, p. 148.

<sup>&</sup>lt;sup>128</sup> "Historia de los Xpantzay de Tecpan Guatemala", p. 123; "Testamento de los Xpantzay, p. 153; "Historia quiché de don Juan de Torres", p. 25, en *Crónicas indígenas de Guatemala*, ed. de A. Recinos, *op. cit.*; *Memorial de Sololá*, ed. de A. Recinos, *Popol Vuh*, *op. cit.*, p. 42; *Título de Totonicapán*, ed. de R. Carmack y J. Mondloch, *op. cit.*, p. 175; "Título de Yax", en *Título de yax...*, ed. de R. Carmack y J. Mondloch, *op. cit.*, p. 79.

También este lugar primigenio de la tradición azteca está rodeado de agua y de peligros: osos, tigres, pumas, serpientes, espinos y maguey hacen difícil el acceso y su alejamiento, como protección de todo lugar sagrado. Los pueblos sacan de allí sus símbolos religiosos y sus instrumentos de comunicación con los dioses.

Es importante notar que en la tradición mítica y en las imágenes plásticas mexicas, los siete *calpulli*<sup>130</sup> salieron de una montaña sagrada con siete agujeros, Chicomoztoc, "siete cuevas". La relación entre el mito k'iche' y el mito azteca es significativa de la organización de la identidad política según un arquetipo común. En primer lugar, la montaña de la creación se concibe como un cuerpo femenino con siete úteros, que genera a siete grupos según sus distinciones culturales y políticas. El numeral siete aparece frecuentemente en la gestación simbólica en distintos contextos. 132

La imagen de la gestación múltiple sirve para resolver míticamente una contradicción entre la universalidad del ser humano y sus distintas manifestaciones culturales. Por esto los mitos de Chicomoztoc y de Wuqub' Pek/ Wuqub' Siwan forman una segunda etapa de la antropogonía después de la formación del hombre por parte de los dioses. Si la verdadera humanidad nace con características comunes por la presencia de sustancias sagradas universales (como el maíz, el agua, la sangre o los huesos, según los casos), su identidad étnica y política se afirma con un segundo nacimiento, que trasforma su esencia en un organismo cultural y religiosos. En esta perspectiva, no es casual que cada grupo reciba en la cueva a sus dioses tutelares, el principio de su historia y un destino específico.

El mito de las siete cuevas se integra perfectamente en la antropogonía mesoamericana como ritual de diferenciación étnica después de la creación indistinta de los seres humanos. Por esto es lícito considerar el viaje a Siete Cuevas / Siete Barrancos como un segundo nacimiento de carácter político, que conjuga la unidad con la diversidad. La imagen de la montaña sagrada con siete úteros es significativa de la dicotomía de los grupos americanos, iguales y distintos, universales y peculiares, con un origen común y una historia propia. La montaña de Tulan señala la presencia de un centro de la creación de la vida política mesoamericana según formas distintas en los siete úteros, cuevas, barrios, *calpulli* o grupos étnicos.

En el relato k'iche' de Tulan, Siete Cuevas / Siete Barrancos parecen confluir distintos mitos mesoamericanos, que conviven en el *Popol Vuh* sin perder su validez simbólica. En primer lugar, la montaña de las siete cavernas coincide con el lugar donde vivían indiferenciados los grupos

131 A. López Austin, Tamoanchan y Tlalocan, op. cit., p. 37.

<sup>&</sup>lt;sup>130</sup> R. Siméon, op. cit., p. 99.

P. Johansson, "Análisis estructural del ideograma gentilicio de los aztecas en el Códice Boturini", *Estudios Mesoamericanos*, n. 2, julio-diciembre 2000, p. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> A. López Austin, *Tamoanchan y Tlalocan*, op. cit., p. 37.

humanos con una comunión lingüística. La unidad de las lenguas alude a una unión político-cultural de los orígenes, que luego se fragmentó en distintas entidades. La salida de Tulan provocó en efecto la dispersión de los pueblos.

Esta Babel lingüística tiene una connotación cultural, puesto que la incomprensión recíproca de los idiomas marca el momento de transición entre lo común y lo peculiar, lo universal y lo político. La disgregación de las lenguas sugiere la presencia de un desarrollo cultural autónomo en el seno del mismo lugar mítico. La diferencia de los idiomas lleva a la toma de conciencia de su identidad cultural, de la presencia de siete úteros distintos aun ubicados en el mismo lugar axial. La fragmentación de la unidad lingüística funciona como señal del cumplimiento de una historia individual para los pueblos y de la necesidad de reproducir el modelo de la ciudad primigenia en su territorio.

La frecuencia de algunos nombres entre las ciudades prehispánica como Tula o Tamoanchan se debe a la tentativa de realizar concretamente el arquetipo de la ciudad mítica de origen, espacio sagrado del contacto con los dioses. Por estas razones y por motivos históricos, es imposible considerar Tula del estado mexicano de Hidalgo u otra ciudad concreta, ubicada al oriente del área k'iche', como el lugar de origen de esta civilización. La capital de Nakxit se configura más bien como un sitio mítico, que proporciona modelos hegemónicos de control político a través de símbolos de poder.

Efectivamente, el traslado de la imagen del dios a un lugar alejado y salvaje significa la activación de su historia en un espacio todavía no marcado culturalmente. Éste por la presencia del simulacro se trasformará en su ámbito cultural por excelencia. La afirmación de la identidad de cada etnia a partir de la aceptación de los dioses significa reconocer en la relación consciente con lo sagrado la base del desarrollo cultural de un pueblo. Por esta misma razón, las nuevas ciudades se fundan como moradas de los dioses, o sea como activación de una cosmogonía por parte de los hombres. 137

Los espacios urbanos que los k'iche' construyen después de su migración son una reproducción del espacio mítico de Tulan y al mismo tiempo señalan una interpretación cultural del territorio. Por esto, en los mitos mesoamericanos de origen, el concepto de identidad cultural abarca contemporáneamente el ámbito humano y divino, como la capacidad de interacción entre los dos.

Otro mito que se inserta en el relato k'iche' es el del Tamoanchan, ciudad mítica y concreta a la vez. Según las fuentes mexicas, existían distintas Tamoanchan, una cósmica, otra ubicada cerca

397

<sup>&</sup>lt;sup>134</sup> A. López Austin, *Hombre-dios*, op. cit., p. 80; D. Heyden, "Los ritos de paso en las cuevas", op. cit., p. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>135</sup> A. López Austin y Leonardo Lópéz Luján, *El pasado indígena*, Fondo de Cultura Económica, México, 1996, pp. 177-178.

<sup>&</sup>lt;sup>136</sup> *Ibídem*, 267-269; G. Brotherston, *op. cit.*, p. 215.

<sup>&</sup>lt;sup>137</sup> A. López Austin, *Hombre-dios*, op. cit., pp. 79-80.

del Popocatepetl y otra cerca de la Costa del Golfo. También en este último caso, la historia refiere un recorrido circular de los ancestros hacia la orilla del mar y hacia un asentamiento duradero que refleja la Tamoanchan mítica. Este movimiento mítico responde a la separación de los grupos con sus dioses tutelares y el regreso al lugar de origen. El relato de la migración del *Popol Vuh* sigue un esquema mítico muy parecido, hasta apuntar a la presencia de un patrimonio colectivo de interacción con el espacio y de reproducción de los arquetipos cosmológicos.

Por la referencia a los distintos pueblos mesoamericanos en la misma ciudad de origen y por la activación de espacios míticos comunes en todo el territorio mesoamericano, es importante considerar la difusión de modelos culturales en toda la región y sobre todo la percepción de una historia compartida. La relación con los demás grupos se sitúa en la línea sutil que media entre la universalidad humana y la peculiaridad cultural. La imagen de la montaña-madre con distintos úteros representa cabalmente esta dinámica y la coparticipación del hombre en modelos constantes de decodificación de su misma identidad.

### 6.7. Tulan, ¿ciudad mítica o lugar geográfico?

Por todos estos elementos tratar de ubicar geográficamente la Tulan del *Popol Vuh* no me parece coherente con la función mítica del texto. Lo que sí podríamos hacer es considerar la capital k'iche' como una reproducción de aquélla y como actualización del mito de origen. Si queremos reconstruir Tulan, tenemos que partir de las ciudades concretas mesoamericanas y llegar a un modelo mítico común que realice las imágenes cósmicas interregionales.

Tulan es la configuración de un lugar de origen, un centro cósmico donde se renueva la identidad de la comunidad. Representa la proyección del mito k'iche' sobre su nacimiento político, así como ocurre con la Chicomoztoc de los nahuas, en la tentativa de integrar su historia en el contexto interregional. Es un espacio en que se lleva a cabo el mito de la creación cultural paralela a la antropogonía de Paxil.

Si los héroes del *Popol Vuh* suben a la superficie terrestre después de un doble recorrido iniciático, los ancestros vuelven a cumplir el camino por las cavernas de la creación para renacer como grupo social. En esta dicotomía cosmogónica entre la creación de la vida universal y el desarrollo cultural, podemos reconocer un mismo modelo en Tamoanchan-Chicomoztoc, como nacimiento y renacimiento de la vida. No hay barreras rígidas entre los dos espacios, en cuanto uno es una reproducción del otro.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>138</sup> A. López Austin, *Tamoanchan y Tlalocan*, op. cit., p. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>139</sup> Ver las distintas propuestas y la discusión en Antonio Goubaud Carrera, "Problemas etnológicos del Popol Vuh: Procedencia y lenguaje de los quichés"; *Antropología e Historia de Guatemala*, vol. 1, n. 2, 1949.

Las investigaciones arqueológicas, históricas e iconográficas de distintos autores parecen apuntar hacia la presencia de relaciones políticas entre los k'iche' y distintos pueblos situados en el territorio actual de México. Según algunos autores, se trataría de las culturas de la Costa del Golfo o de Yucatán. 140 mientras que para otros las relaciones comerciales y políticas más evidentes en la arquitectura del área k'iche' son con la costa pacífica. 141

En el mismo Popol Vuh, además, se hace mención a la presencia en Tulan de la gente yaki, "México es su nombre hoy en día" y a la gente de Tepew Oloman, una referencia a un grupo de lengua pipil según Tedlock<sup>142</sup> y a los olmecas-xicalancas según Recinos<sup>143</sup>. Por otro lado, el análisis lingüístico de los préstamos del náhuatl revela que la variante adoptada podría ser de la de la Costa del Golfo, Tabasco y el sur de Veracruz. 144 El mismo nombre del señor del oriente, Nakxit, presenta características fonológicas del náhuatl de esta región. El nombre viene del náhuatl naui, "cuatro, para contar los seres animados, objetos finos" e icxitl, "pie", "el de cuatro pies". La u- se convierte en -h a final de sílaba, hasta desaparecer en el texto k'iche' y el morfema -tl del náhuatl clásico se asimila a–t, según las variantes propias de la costa. 145

Sin embargo, según mi opinión, esto no nos autoriza a creen en la presencia de una Tulan concreta en la Costa del Golfo o en otra región específica, sino en la asociación simbólica de este lugar mítico con una región que tal vez ejercía, por razones comerciales y políticas, una influencia sobre el área k'iche'. 146

Incluso, es posible que la palabra Tulan hubiera adquirido un significado metafórico en referencia a cualquier centro urbano prestigioso. 147 Podríamos invertir los términos de la cuestión y considerar la capital de Nakxit como imagen de la mítica ciudad. O más bien, interpretar Tulan

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> R. Carmack, "El Popol Vuh como etnografía del Quiché", en R. Carmack y F. Morales, op. cit., p. 49; G. Brotherston, op. cit., pp. 222-223; R. Carmack, "Toltec Influence on the Posclassic Culture History of Highland Guatemala", Middle American Research Institute, 26, 4, Tulane University, New Orleans, 1970, pp, 65-66; Kazuyasu Ochiai, "Viaje invernal de los antepasados: una comparación entre el Popol Vuh y la tradición oral de los tzotziles modernos en torno a la fundación del pueblo", op. cit., pp. 340-341; R. Carmack, Evolución del reino quiché, op. cit., pp. 73-80; R. Carmack y John Weeks, "The Archaeology and Etnohistory of Utatlan: a Conjunctive Approach", American Antiquity, vol. 46, n. 2, 1981, p. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Kenneth Brown, "Posclassic Relationships Between the Highland and Lowland Maya", en Arlen Chase y Prudence Rice, The Lowland Maya Posclassic, University of Texas Press, Austin, 1985, pp. 276-278.

<sup>&</sup>lt;sup>142</sup> D. Tedlock, *Popol Vuh*, op. cit., nota 20, p. 298.

<sup>&</sup>lt;sup>143</sup> A. Recinos, *Popol Vuh*, op. cit., nota 3, p. 174.

Los préstamos se refieren sobre todo al léxico religioso y militar. Jorge Suárez, Las lenguas indígenas mesoamericanas, INI/CIESAS, México, 1995, pp. 233-234; R. Carmack, "Toltec Influence on the Posclassic Culture History of Highland Guatemala", op. cit., pp. 71-73.

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> L. Campbell, op. cit., p. 84.; A. Recinos, Popol Vuh, op. cit., p. 177, nota 9.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Hay que señalar que por allí pasaban las rutas comerciales y las vías fluviales del Grijalva y del Usumacinta y su extensión en las cuencas del Motagua y del Polochic, que permitían las comunicaciones entre el centro de México, el golfo de Honduras, el lago de Izabal y los altos de Guatemala. C. Navarrete, "Las influencias mexicanas en el altiplano de Guatemala según la arqueología del posclásico tardío", en R. Carmack y F. Morales, op. cit., p. 254; A. López Austin y L. Lópéz Luján, *op. cit.*, pp. 248-250.

147 R. Carmack, "Toltec Influence on the Posclassic Culture History of Highland Guatemala", *op. cit.*, p. 66.

como la idealización de ciudades existentes en el territorio k'iche', que encuentran en un modelo mítico creado a posteriori una legitimación de su papel y de su organización urbana.<sup>148</sup>

A mi parecer, sería un error pasar por alto las implicaciones simbólicas de Tulan y reducirla a un espacio terrenal, ya que su connotación como lugar de origen es mucho más profunda y compleja que cualquier capital política situada en el territorio. La relación con el reino prestigioso del oriente no debe ser entendida como una invasión concreta de individuos extranjeros, sino más bien como la identificación de un espacio de origen común a otros pueblos mesoamericanos.

Los trabajos arqueológicos efectuados en el área k'iche' sobre etapas constructivas entre el clásico tardío y el posclásico, en efecto, han demostrado la ausencia de una ruptura política por una eventual presencia extranjera en el territorio. Al contrario, se ha evidenciado una continuidad básica en el patrón de asentamiento, a excepción de algunos cambios debidos a un incremento demográfico y a la evolución social interna. Podemos hablar más bien de influencia estilística y cultural foránea por la adopción de nuevos símbolos de poder. Las dinámicas específicas de comercio y prestigio entre las distintas regiones se registran sobre todo a partir del siglo XIII de nuestra era. 150

La migración circular de los ancestros k'iche' implica una renovación y una reafirmación de su historia. El viaje responde a la necesidad de revitalizar el tiempo, superar la situación contingente y revivir la dimensión sagrada del mito. De esta forma, el hombre logra vencer la irreversibilidad de la historia y trasformarla en un movimiento cíclico, que da la ilusión de firmeza y persistencia. Con el regreso al origen del tiempo y del espacio, o sea al centro de su existencia como pueblo, la comunidad fortalece su identidad y actualiza su pasado como historia viva y verdadera.

La salida del primer sol responde a una misma activación de la cosmogonía, cuando los pueblos salen otra vez de las siete cuevas de Tulan y de la oscuridad de la creación, para afirmarse como seres conscientes. Con el mito del amanecer primigenio se renueva también la historia del sol, que nace junto a la humanidad y participa de los mismos ritmos cronológicos. <sup>153</sup>

Asimismo, se sugiere una identificación entre el astro y la comunidad por la coincidencia de sus creaciones. Con el surgimiento del sol, el mundo vive otro nacimiento en la coparticipación de sus historias y en la reactivación de la cosmogonía. El principio de la luz alude a la salida de la

400

\_

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Walburga Wiesheu, "Ciudad y símbolo: el papel de la geografía sagrada en la génesis urbana", en M. O. Marion, *Simbológicas*, op. cit., pp. 168-170.

Kenneth Brown y Teresa Majewski, "Una historia cultural de los quichés centrales desde el punto de vista arqueológico", en R. Carmack y F. Morales, *op. cit.*, pp. 222-223; J. Weeks, *op. cit.*, p. 12; K. Brown, "Archaeology in the Quiche Basin, Guatemala", *Mexikon*, 5, nov. 1980, p. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Véase la interpretación de C. Navarrete, "Las influencias mexicanas en el altiplano de Guatemala según la arqueología del postclásico tardío", *op. cit.*, pp. 248-251; C. Navarrete, "Algunas influencias mexicanas en el área maya meridional durante el postclásico tardío", *Estudios de Cultura Náhuatl*, vol. 12, 1976, pp. 344-349.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> A. López Austin, *Hombre-dios*, op. cit., p. 96.

<sup>152</sup> M. Eliade, Immagini e simboli, op. cit., pp. 67-68.

matriz telúrica, útero y cueva, y a la institucionalización de los cultos divinos en un espacio humanizado. Como el hombre interpreta el tiempo cronológico en función del recorrido solar por el espacio, de la misma manera concibe el tiempo mítico a partir del nacimiento del astro, que inaugura una nueva era para la humanidad.

El primer amanecer consiste en la realización del mito del eterno regreso, cuando el hombre vuelve al centro mismo de la historia del cosmos para participar en la constante regeneración de la vida. 154 El nacimiento del sol en un momento específico del mito produce su asimilación al tiempo cíclico por la esperanza que el sol, como el hombre, los animales y la vegetación, nazca, crezca, muera y se regenere eternamente.

A partir del primer amanecer, el hombre se afirma culturalmente en el cosmos por medio de una relación consciente con él. Sin embargo, esto no significa que se pase a otro tipo de concepción temporal en el relato, o sea al tiempo cronológico en contraposición al tiempo mítico de la cosmogonía. Los dos tiempos conviven constantemente en el Popol Vuh y se actualizan en los regresos a los orígenes de la vida cósmica de los antepasados. También el mismo relato mítico es un regreso al centro de la historia k'iche', un recorrido que proporciona a la comunidad la posibilidad de renovar su identidad y de afirmar nuevos vínculos con las energías sagradas del cosmos. Así, no se puede hablar de dos partes distintas en el *Popol Vuh*, sino de una continuidad entre la historia y el mito. 155

Un ejemplo elocuente de la percepción mítica de la historia k'iche' en la última parte de la obra consiste en la fundación de las ciudades como nuevas y constantes activaciones cosmogónicas. 156 En su recorrido histórico desde Tulan hasta la última capital k'iche', Q'uma'rkaj, los ancestros se asientan varias veces, fundando sus ciudades y humanizando el territorio. Se trata en todos los casos de una reproducción de un espacio sagrado en el área urbana y por otro lado de la connotación de las montañas y los valles como expresión de la intervención del hombre.

Podemos decir que la ciudad es la realización espacial de una integración consciente del hombre en su ambiente. Las ciudades mayas, en efecto, reproducen el espacio cósmico en su orientación cardinal, en sus templos y en la estructura de sus casas. 157 Pero al mismo tiempo abren canales de comunicación con sus dioses por medio de lugares de culto institucionalizados. Me parece importante subrayar esta doble naturaleza de la ciudad prehispánica, cósmica y humana,

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup> A. López Austin, *Hombre-dios*, op. cit., pp. 88-89.

<sup>&</sup>lt;sup>154</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., p. 68.

<sup>155</sup> M. de la Garza, "El mito de origen como principio de la identidad comunitaria: un ejemplo en el mundo maya", op. *cit.*, p. 62.

156 A. Rodríguez, *op. cit.*, p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>157</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., pp. 71-73.

porque puede ser considerada como un símbolo del desarrollo cultural de un pueblo y de su capacidad de encontrar un equilibrio entre lo universal y lo individual.

Podemos afirmar, entonces, que cada fundación de una ciudad es en sí misma una cosmogonía. Además, en el relato k'iche' la creación urbana empieza con la construcción de una pirámide o montaña, así como había ocurrido con la formación del universo. En la fundación de un asentamiento, los antepasados k'iche' construyen primero los espacios sagrados, las pirámides y los templos, los lugares de culto y el centro de su cosmos. Este aspecto subraya también la relación entre la identidad política de la comunidad y su dios tutelar, así como se había afirmado en Tulan con la adquisición de los simulacros divinos.

Entonces llegaron también ahí arriba de una montaña ahí se juntó toda la gente K'eche' con los pueblos. Ahí, pues, llegaron todos entonces se aconsejaron entre sí el nombre de la montaña hoy en día es Chi Pixab' es el nombre de la montaña. Se juntaron todos ahí, pues, se aconsejaron entre sí. (párr. 57)<sup>159</sup>

Entonces vinieron
se despidieron allá de sus montañas
una montaña buscaron para establecerse
en incontables montañas se establecieron
entonces les pusieron nombre
entonces las nombraron también
allí se juntaron
se reforzaron nuestras primeras madres
nuestros primeros padres nuestros.
Dijeron antiguamente los hombres
entonces contaron
entonces abandonaron también su primera ciudad habitada
Jakawitz es su nombre. (párr. 73)<sup>160</sup>

Resulta claro que la fundación de las ciudades reproduce la creación del cosmos, así como la construcción de la pirámide se puede considerar como el acto cosmogónico primigenio, con el levantamiento de la montaña celeste desde las aguas telúricas de la creación. Esta identificación entre la fundación urbana y la cosmogonía conlleva dos aspectos complementarios. En primer lugar, toda ciudad se presenta como una *imago mundi*: la base de la pirámide alude a la superficie terrestre cuadrangular, la cumbre a los puntos máximo del recorrido solar, el cenit y el nadir, la cámara del

\_

<sup>&</sup>lt;sup>158</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., p. 50; A. Rodríguez, op. cit., p. 44.

<sup>&</sup>lt;sup>159</sup> *PV*, p. 139.

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> *PV*, p. 175.

templo al inframundo o a la cueva. Incluso, todo el espacio urbano alude a la extensión de la tierra hacia los cuatro rumbos cardinales. 161

De la misma manera, la casa es ella misma una imagen cósmica: la bóveda celeste está representada por el techo, el inframundo está debajo del piso y la puerta indica la delimitación entre dos espacios. 162 La costumbre prehispánica de enterrar a los difuntos debajo del suelo de la casa atestigua la identificación entre ésta y la extensión cósmica. 163

El segundo aspecto que se desprende es que la fundación de la ciudad es un acto político y al mismo tiempo religioso. Con la construcción de las ciudades, los antepasados k'iche' pudieron revivir el origen de la vida y participar en un acto cosmogónico ritual, con la afirmación de su identidad étnica. La implicación política de la cosmogonía me parece extremadamente interesante como estrategia de identificación social, porque los miembros de la comunidad asocian los lugares de culto con los espacios cósmicos: los templos son el acceso a las montañas y los gobernantes son los artífices del orden del mundo. Si la ciudad es una imago mundi, el fundador adquiere una connotación divina, así como sus descendientes y sus representantes.

### 6.8. La organización cuatripartita del espacio y el patrón ternario de la sociedad

Según esta misma perspectiva, también la creación de los cuatro primeros hombres explica una connotación política y cosmológica a la vez, por la correspondencia entre la sociedad y el cosmos. El cuatro alude a los rumbos cardinales y a la división del espacio en cuatro cuadrantes orientados. 164 En efecto, los primeros hombres reciben a cuatro dioses en Tulan, conformando la primera organización cuatripartita de la sociedad. Este elemento confirma la relación entre el dios y la identidad política del grupo.

Así, pues, el primero que salió fue Tojil, así es el nombre del de la doble visión se cargó ahí su carga por B'alam Kitze'. Salió, pues, ahí Awilix, es el nombre del de la doble visión lo llevó B'alam Aq'ab'. A Jakawitz, pues, es el nombre del de la doble visión, lo tomó Majukutaj. A Nik'aqaj Taq'aj, es el nombre del de la doble visión, lo tomó Ik'i B'alam. (párr. 53)<sup>165</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> M. de la Garza, Rostros de lo sagrado en el mundo maya, op. cit., p. 72; A. Aveni, op. cit., pp. 247-250; A. Estrada Monroy, "La mitología del Popol Vuh en la arqueología y en la etnografía", en La Antropología Americanista en la actualidad, Editores Mexicanos Unidos, México, 1980, vol.1, pp. 95-96.

<sup>&</sup>lt;sup>162</sup> M. Eliade, *Tratado de historia de las religiones*, op. cit., p. 339.

<sup>&</sup>lt;sup>163</sup> A. Ruz, Costumbres funerarias de los antiguos mayas, op. cit., p. 152, D. Heyden, "Los ritos de paso en las cuevas",  $op.\ cit.,$ pp. 19-20. $^{164}$ M. León Portilla,  $Tiempo\ y\ realidad\ en\ el\ pensamiento\ maya,\ op.\ cit.,$ pp. 75-85.

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> *PV*, p. 131.

De la misma manera, la ciudad k'iche' de Chi K'ix se organiza en cuatro montañas, es decir cuatro pirámides, que posiblemente aluden a la extensión espacial y también a los cuatros dioses tutelares traídos del oriente.

Entonces llegaron, pues, allí dejaron sembrada una ciudad Chi K'ix, es su nombre mucho tiempo hicieron allí en una única parcialidad de la ciudad tuvieron hijas tuvieron hijos también. Allí eran muchos cuatro eran las montañas solamente un nombre entró en su ciudad (párr. 73)<sup>166</sup>

El esquema cuatripartito del universo se refleja en la base de las pirámides y en las plazas. Sin embargo, el conjunto arquitectónico característico de los asentamientos k'iche' posclásicos, articulado en templo, altar, nim ja y popol pat, parece ser una alusión aún más representativa de la organización espacial en cuatro rumbos. 167 En esto, podemos identificar una correspondencia entre la disposición de la ciudad y el cosmos.

También la ciudad se divide en rumbos habitacionales y en barrios, que tienen una relación especial con un dios. Según algunas fuentes coloniales, el poder se dividía en cuatro figuras políticas principales, el soberano supremo, el príncipe, el capitán general y el capitán segundo. 168 El Título de Totonicapán se refiere a cuatro cargos políticos, el Ajpop, el Ajpop C'amjá, el Nimá Rajpop Achij y el Ch'utí Rajpop Achí<sup>169</sup>, posiblemente con distintas funciones militares y administrativas. El Popol Vuh, en fin, registra la presencia de cuatro linajes principales de la sociedad k'iche': Kawiq, Nija'ib', Ajaw K'iche', Saqik, según una jerarquía en la extensión y el peso político.<sup>170</sup>

Este breve recorrido a través del simbolismo cuatripartito de la sociedad k'iche' aclara la función de los primeros hombres como origen y reflejo de la futura organización del espacio y de la sociedad k'iche'. Los progenitores encarnan la sacralidad del espacio cuatripartito y al mismo tiempo fundan los linajes principales. En esto se puede identificar una correspondencia entre el espacio urbano, los antepasados que originaron la vida y los dioses tutelares. También en este caso,

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> PV, p. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Marie Charlotte Arnaud, "Los territorios políticos de las cuencas de Salamá, Rabinal y Cubulco en el Postclásico (Baja Verapaz, Guatemala)", en A. Breton (ed.), Representaciones del espacio político en las tierras altas de Guatemala, Cuadernos de Estudios Guatemaltecos 2, Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos/ Piedra Santa, Guatemala, 1993, p. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> F. Ximénez, Historia de la provincia de San Vicente..., op. cit., p. 91; R. Carmack, Evolución del reino quiché, op. cit., pp. 93-94 y 141-142.

<sup>169</sup> Título de Totonicapán, ed. de R. Carmack y J. Mondloch, op. cit., p. 196. La grafía es la adoptada por los autores.

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> PV, párr. 75, p. 181; R. Carmack, Evolución del reino quiché, op. cit., pp. 94-98.

la división urbana refleja una concepción a la vez política y religiosa basada en el carácter sagrado e institucional de los mismos fundadores.

La presencia de cuatro habitantes primigenios, cuatro barrios y las cuatro direcciones cardinales parece ser una constante en muchas culturas, que identifican en la sociedad un reflejo del cosmos.<sup>171</sup> Alfonso Rodríguez señala la frecuencia y la importancia simbólica del cuatro en la obra: los cuatro intentos de la creación, los cuatro búhos mensajeros, los cuatro ríos, los cuatro caminos, las cuatro risas de la abuela, los cuatro animales de Paxil, los cuatro primeros hombres, las cuatro jícaras con avispas en la guerra contra las parcialidades y, en fin, los cuatro dioses del oriente. Este numeral conforma la estructura de las acciones de los personajes y de la organización simbólica del tiempo y del espacio.<sup>172</sup>

A partir de estos elementos, se pueden desprender dos observaciones. En primer lugar, los ancestros se configuran en función de la estructura social de la comunidad k'iche', conforme a una imagen que pueda representar la organización contemporánea. En este caso, el grupo dominante moldea un arquetipo que justifique la disposición social y que encuentre en los primeros padres un modelo de actuación. Esta elaboración mítica tiene también una finalidad de integración social, porque los habitantes de cada rumbo cardinal se pueden reconocer en el antepasado común y afirmar, de esta forma, su cohesión política.

El segundo elemento interesante se refiere precisamente a la concepción política del espacio, como la realización de dinámicas internas a la sociedad, que encuentran su legitimación en un patrón cosmológico. Si en el caso del inframundo y el campo del juego de pelota, el espacio se concibe como una condición de cambio y de transformación, la ciudad se configura como la proyección de un mito de integración entre el hombre y el ambiente.

El modelo cuatripartito del espacio k'iche' no se presenta de manera uniforme y constante en el texto. En efecto, también el patrón triádico organiza la relación del hombre con el ambiente. Las primeras estirpes, en efecto, se reducen a tres por la desaparición de la dinastía de Ik'i B'alam, quien no tiene descendencia. 173 Esto puede ser la consecuencia de una relectura de la historia por parte del grupo dominante, que no reconoce en el linaje Saqik el mismo prestigio y el mismo estatus político. En efecto, si Ik'i B'alam no tiene hijos, los otros tres tienen cinco en total, o sea que se vuelve a proponer un modelo cosmológico en la segunda generación de hombres, con la exclusión de una rama de la sociedad.

R. Guénon, op. cit., p. 95; M. León Portilla, Tiempo y realidad en el pensamiento maya, op. cit., p. 87.
 A. Rodríguez, op. cit., pp. 47-57.

<sup>173</sup> Véase la interpretación propuesta por M. Pickands sobre la relación del número de los ancestros con las dos parejas de héroes divinos. M. Pickands, op. cit., pp. 113-114.

Sobre todo el linaje Kawiq, el que orienta la narración, se pone en el centro del mundo y organiza el espacio según sus coordenadas políticas y simbólicas. Asimismo, junto a los Nima K'iche', otros dos grupos, los Tam y los Ilok, reciben en Tulan el poder y los mismos dioses tutelares, con una estructura organizada en tres ramas en el interior de una misma entidad cultural. 174

Las investigaciones arqueológicas en la región han revelado que el modelo de asentamiento principal consiste en grupos de tres sitios en las tierras fértiles alrededor de la capital. Tal vez esto refleja la organización del reino en los tres grupos políticos confederados, con sede en tres capitales originarias, Jakawitz del estado k'iche', Paraxoné del estado q'aq'chikel y Tzamaneb del estado rabinal. Según Carmack, la confederación originaria en realidad comprendía cuatro grupos, incluyendo también al pueblo tzutujil.

El simbolismo del tres remite a los niveles cósmicos y tal vez por esto la organización horizontal del espacio en cuatro rumbos se combina con la división triádica. Cabe mencionar que las cuevas de Tulan, que confieren a los ancestros su identidad política, son precisamente siete (tres más cuatro), aludiendo a la totalidad del cosmos y de los grupos sociales<sup>178</sup>.

Como subraya Guénon, la subdivisión en tres grupos de una sociedad originalmente cuatripartita es muy común en distintas culturas, como en el caso del trazado urbano romano, en cuatro rumbos de tres partes cada uno, o como en el caso de las doce tribus de Israel, que derivan de una división en cuatro barrios, luego fragmentada en tres tribus cada uno. El significado triádico de la misma palabra "tribu" es indicativo de la presencia de un modelo constante en el área mediterránea de asentamiento en el territorio y de organización social en su interior. <sup>179</sup>

Con esto no quiero afirmar que exista la misma coincidencia lingüística y conceptual entre la tribu y la tripartición del mundo americano, sino indicar la frecuente integración de dos sistemas simbólicos de establecimiento de los grupos humanos en el territorio. Por otro lado, Graulich señala que la presencia de cuatro jefes, tres similares y uno distinto, es común también a la peregrinación del altiplano central de México, según la difusión de esquemas míticos panmesoamericanos. <sup>180</sup> La presencia de un hermano menor, que se queda soltero y no tiene descendencia, está atestiguada en

<sup>&</sup>lt;sup>174</sup> Horacio Cabezas, *Los señoríos quichés: un intento de interpretación*, Universidad de San Carlos, Escuela de Historia, Guatemala, 1980, p. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> K. Brown y T. Majewski, op. cit., pp. 224-225.

<sup>&</sup>lt;sup>176</sup> A. López Austin y L. López Luján, *op. cit.*, pp. 259-260.

<sup>177</sup> R. Carmack, Evolución del reino quiché, op. cit., p. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> M. Preuss, *op. cit.*, p. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>179</sup> R. Guénon, op. cit., p. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup> Michel Graulich, "El Popol Vuh en el altiplano mexicano", op. cit., pp. 120-121.

muchas tradiciones mesoamericanas y tal vez se relaciona con la conformación y organización interna al linaje. 181

### 6.9. El paisaje donde se albergan los dioses

El espacio k'iche' es sagrado también porque allí residen sus dioses tutelares. Es interesante observar que los primeros asentamientos k'iche' adquieren el nombre de los dioses que allí viven. Así ocurre con el barranco Pa Awilix, la montaña blanca y la casa roja Jakawitz y la montaña Pa Tojil. Según López Austin, los cerros que rodean a las comunidades prehispánicas contienen y son expresiones de deidades acuáticas, fundamentales para la supervivencia de las sociedades agrícolas. También la cultura náhuatl identifica en las montañas a deidades tutelares que intervienen concretamente en la vida de la comunidad, confiriendo lluvia y fertilidad. Se trata de cerros repletos de agua fundamentales para la subsistencia, hasta la definición del pueblo como *altepetl*, "cerro/agua". Se supervivencia de la comunidad.

No todos los dioses protectores de los k'iche' residen en las montañas, como en el caso de Awilix que se asocia a una hendidura de la tierra o sea a un acceso al inframundo. Por otro lado es posible que Tojil, dios del rayo, del fuego celeste y de la lluvia<sup>184</sup>, tuviera una relación con alguna montaña, así como ocurre con Jakawitz. En efecto, en un cerro con este nombre se manifiesta el primer amanecer para los k'iche' y se funda su primera capital. Allí mismo, desaparecen los primeros cuatro hombres.

Esta ciudad es particularmente importante para la historia mítica de los k'iche', porque su construcción realiza una verdadera cosmogonía, hasta el cambio generacional, o sea la activación de un tiempo ritual y uno cronológico. La identificación de la ciudad, de la montaña celeste y de la pirámide con el dios protector obviamente no es casual, sino que responde a una precisa estrategia política de afirmación de la identidad comunitaria después de la salida de Tulan. El territorio político de la ciudad se asocia con el dios y con la energía sagrada que fertiliza la comunidad.

Si por un lado existen dioses y montañas en que toda la sociedad se reconoce a partir del linaje dominante, asimismo existen cultos específicos de las parcialidades y de las familias extensas, que se identifican en expresiones sagradas cercanas a la vida familiar. Los barrios en que se organiza el territorio son la manifestación de dioses tribales, que interviene en las actividades cotidianas y que marcan la sacralidad del espacio en que reside el grupo. 185

-

<sup>&</sup>lt;sup>181</sup> N. Tarn y M. Prechtel, op. cit., p. 176.

<sup>&</sup>lt;sup>182</sup> Pa en k'iche' es una preposición locativa.

A. López Austin, *Hombre-dios*, op. cit., pp. 62-65.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> L. Sotelo, op. cit., p. 99.

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> *Ibídem*, p. 66.

Carmack por referencias internas al mito y por análisis arqueológicos identifica en Awilix una diosa lunar femenina, consorte de Tojil. 186 Este aspecto es significativo si consideramos que Tojil reside posiblemente en una montaña, símbolo celeste masculino, y Awilix en un barranco, asociado a la cueva y a la montaña del inframundo. También Jakawitz se establece en un cerro y se configura como un dios-montaña, fuertemente fálico, según el mismo autor. 187 De esta forma, las pirámides dedicadas a los dioses reflejan la sacralidad del espacio y la confluencia de energías complementarias.

### 6.10. El espacio cultural y el hombre

El espacio urbano encuentra un modelo primigenio en la casa, microcosmos protegido y ordenado. <sup>188</sup> La vivienda representa un punto de transición entre lo humano y lo natural y por esto hace posible la decodificación de la naturaleza a través de sus formas arquetípicas. La casa acompaña todas las expresiones de la sociedad humana en el texto, como extensión del individuo y como incursión de la naturaleza en el ámbito social. Desde los hombres de palo, hasta Wugub' Kaqix, los cuatrocientos muchachos y Xmukane, todos explican su función mítica en el interior de un espacio doméstico, que representa la realización de su acción en el mundo. En cuanto centro cósmico, la casa es el lugar de la ruptura de los niveles del universo, en que el hombre puede entrar en contacto con lo sagrado.

Así, los objetos y los perros se rebelan en la casa de la segunda generación humana; también en la casa de los cuatrocientos muchachos se lleva a cabo una destrucción cósmica y en la casa de la guacamaya se destruye su esplendor. La capacidad mágica de Xkik' se manifiesta en la vivienda de Xmukane con el transporte de la red de mazorcas, y en la milpa, también representación de una naturaleza humanizada. De la misma manera, la casa de la abuela contiene un sol muerto o amarrado, la pelota escondida de Jun Junajpu y Wuqub' Junajpu, cuya recuperación determinará la bajada a Xib'alb'a y la ruptura de los niveles. 189

La casa constituye en el Popol Vuh una oposición con los espacios salvajes, así como se ha señalado en los apartados anteriores. Además de la contraposición entre la milpa y el ámbito desconocido y misterioso de la naturaleza en el episodio de los cultivos de Junajpu y Xb'alanke, esta misma dicotomía se presenta entre los antepasados k'iche'.

<sup>&</sup>lt;sup>186</sup> R. Carmack, "El Popol Vuh como etnografía del Quiché", op. cit., p. 53; R. Carmack, Evolución del reino quiché op.

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> R. Carmack, Evolución del reino quiché, op. cit., p. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> M. Eliade, *Immagini e simboli*, op. cit., p. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> M. de la Garza y A. L. Izquierdo, op. cit., p. 336; M. A. Novelo, op. cit., pp. 110-111.

Entonces estuvieron en muchedumbre allí.

Eran hombres negros
hombres blancos
eran hombres de muchos aspectos
eran hombres de muchos idiomas
miraban las esquinas que estaban en la raíz del cielo.

Hay, pues, gente de montaña, de quien no se ha visto la cara
que no tiene casa,
solamente por las montañas pequeñas
montañas grandes anda, "así como locos"- dijeron. (párr. 51)<sup>190</sup>

La falta de casas tiene aquí una implicación cultural como señal de una débil estratificación social y de una incompleta integración política. En efecto, a la variedad de aspectos y idiomas, se añade la falta de una identidad de grupo, puesto que estos individuos no tienen un espacio común en que reconocerse, una montaña sagrada a la cual rendir culto y una construcción cosmológica en la que llevar a cabo sus rituales.

A la luz de estas consideraciones se puede reconocer la cantidad y la profundidad de las connotaciones políticas y culturales de la casa, como instrumento de integración y de afirmación comunitaria. La casa es el espacio de la proyección de los mitos de la comunidad, el lugar en donde se realizan las utopías de su historia. Ofrece la ocasión de integración cultural en la naturaleza y de reproducción del tiempo de los orígenes.

La ausencia de casa denuncia un grave desequilibrio en los primeros grupos humanos, que no saben interactuar entre sí y con el espacio que los rodea. La presencia de hombres blancos y negros subraya esta inestabilidad social. En efecto, si el blanco y el negro pueden representar la luz y la oscuridad, esta dicotomía no se articula en los opuestos binarios centrales de la cosmovisión maya, la vida y la muerte. Se trata más bien de dos colores que indican distinción, sin por esto señalar una complementariedad y un posible equilibrio. Por otro lado, el negro indica la no manifestación, la presencia de un nivel latente en el centro del mundo. Asimismo, el blanco alude a la irradiación de la luz desde el mismo centro.

Esta complementariedad se puede reflejar en la aparición o desaparición del sol durante el año. Girard señala que para la cosmovisión chortí moderna, el color claro y el oscuro se asocian a la estación seca y lluviosa, respectivamente. La alusión a los hombres blancos y negros, entonces, podría referirse, a la contradictoria manifestación de estas personas, o sea su dificultad de decodificación, su naturaleza latente y manifiesta a la vez. Esta caracterización cromática de los primeros hombres podría ser también un rasgo chamánico, si es que también entre los mayas se

\_

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> *PV*, pp. 127-128.

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> R. Girard, El Popol-Vuh, fuente histórica, op. cit., pp. 332-333.

señalan con los dos colores las actividades distintas de algunos sacerdotes como ocurre en otras culturas. 192

En oposición a este estadio primigenio de la civilización sin casas, los k'iche' no sólo fundan sus ciudades y sus casas particulares, sino también edificios públicos y emblemas del linaje. Se trata de las Casas Grandes, sede y expresión de cada patrilinaje principal. Según el mismo *Popol Vuh*, son lugares de reunión y de realización de los cultos religiosos, que tienen también una significación política. En efecto, representan a la dinastía que controla una porción de población con una misma integración social y, a veces, con vínculos de parentesco. Ésta consiste en una parcialidad o barrio, o sea en individuos que viven en una zona del territorio sometida al mismo jefe y que llevan el nombre del linaje señorial. El término usado en el *Popol Vuh* para referirse al barrio es de origen náhuatl, *chinamit*, que significa "separación, cerca de cañas, barrio, suburbio" sea "lugar cercado, separado por una cerca".

Así diremos los barrios éstas, pues, son las Casas Grandes de cada uno de los señores detrás del Aj Pop Aj Pop Q'amja (párr 103)<sup>196</sup>

Es interesante observar la relación de complementariedad entre las Casas Grandes y su parcialidad y al mismo tiempo la correspondencia entre el espacio y la entidad política. En primer lugar, la Casa Grande indica, a la vez, un lugar y un linaje, o sea un espacio y un cargo político por sucesión patrilineal. Por otro lado, también el lugar cercado o barrio, el *chimanit*, se refiere a una zona y a una parte de la población con relaciones sociales recíprocas y la sumisión a un mismo señor. Se observa también que la presencia de una cerca implica la delimitación de un espacio en el que identificarse y reconocer un origen común.

Una última definición del contexto urbano representativa de su valor político y cósmico consiste en el difrasismo *siwan/ tinamit*, "barranco/ ciudad fortificada", que según Tedlock se debe a una concepción de la ciudad más amplia que el centro ceremonial. La expresión, según este autor, hace referencia al territorio político que se extiende hasta los barrancos y los valles circundantes el lugar fortificado, normalmente construido en las montañas. Ximénez, además, hace una distinción entre *tinamit*, sede de la corte, y *amaq*', poblaciones que viven en las barrancas y las orillas de los ríos. <sup>198</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> M. Eliade, El chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis, op. cit., pp. 156-158.

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> R. Carmack, *Historia social de los quichés, op. cit.*, p. 73.

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Ibídem.

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> R. Siméon, op. cit., 103.

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> PV, p. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> P. Ajpacaja Tum, M. Chox Tum, F. Tepaz Raxuleu, D. Guarchaj Ajtzalam, *op. cit.*, p. 396; Ch. E. Brasseur de Bourbourg, *Gramática de la lengua quiché*, *op. cit.*, p. 256.

<sup>&</sup>lt;sup>198</sup> F. Ximénez, *Historia de la provincia ..., op. cit.*, pp. 54-55.

El difrasismo responde también a una organización del espacio según el eje alto-bajo, englobando las diversidades orográficas del territorio en el mismo concepto de ciudad. Además de esta explicación, es posible interpretar el espacio urbano como la reproducción del cosmos, articulado en estructuras elevadas hacia el cielo y las fracturas de la superficie terrestres. El difrasismo enfatiza la correspondencia entre la organización cultural y la dicotomía sagrada del cosmos, subrayando la función de la ciudad como *imago mundi*.

Esto se verifica en dos niveles: en el interior de la ciudad, en la estructura pirámide-plaza, y en la parte externa, en la relación entre la ciudad fortificada y el barranco contiguo. La ciudad k'iche', entonces, es una representación cósmica en sus dos vertientes; por un lado en la dinámica de sus edificios y por otro en la integración con el territorio colindante. Esta relación binaria implica también una complementariedad entre los lugares elevados, donde albergan algunas deidades, como Tojil y Jakawitz, y los barrancos donde demoran otros espíritus divinos, como Awilix.

El espacio revela en el *Popol Vuh* una significación múltiple, expresión de la integración del hombre con el ambiente y de la necesidad de reconstruir constantemente un contacto con lo sagrado. La obra se abre y se cierra con una definición espacial de distinta naturaleza, de igual modo representativa de la función del texto.

Ésta es la raíz de la antigua palabra aquí, K'iche' es su nombre.

Aquí escribiremos

dejaremos sembrada la antigua palabra

el principio

el fundamento también de todo lo que ha sido hecho en la ciudad k'iche'

el pueblo de la gente k'iche'.

(párr. 1-2)<sup>201</sup>

Solamente, pues, es la esencia de los k'iche' porque no existe el instrumento para ver. Existía primero antiguamente por los señores se ha perdido solamente pues se han acabado todos los del K'iche' Sta. Cruz es su nombre. (párr. 155)<sup>202</sup>

La mención de la ciudad k'iche' al principio y al final de la obra señala el proceso de transculturación que están llevando a cabo los narradores del *Popol Vuh*. Indica el paso desde una

10

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> D. Tedlock, *Popol Vuh*, op. cit., nota 23, p. 328.

En contraste con esta interpretación, Marie Charlotte Arnaud afirma que la organización arquitectónica y la disposición de las ciudades posclásicas ya no está determinada por una *imago mundi*, como en el clásico, sino por la función política y la orientación de la *nim ja*. Según la autora, en conclusión, no hay ninguna orientación cosmológica en los sitios posclásicos. Sin embargo, otros estudios, como el de Carmack, subrayan la orientación simbólica de los asentamientos posclásicos según las direcciones cardinales, afirmando la organización simbólica y cósmica del espacio urbano. A pesar de los distintos planteamientos arqueológicos, considero probable que la organización de las ciudades de todas las culturas refleje una organización cósmica y que la presencia del conjunto pirámide-plaza, citado en el *Popol Vuh* como montaña-barranco o montaña-valle y evidente en los sitios posclásico sea en sí una clara *imago mundi*. M. Ch. Arnaud, *op. cit.*, p. 105; R. Carmack, *Evolución del reino quiché*, *op. cit.*, p. 97.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> *PV*, p. 201.

modalidad de transmisión oral, en la que el espacio forma parte del contexto mismo de la comunicación mítica, hacia una forma escrita, que hace necesaria la introducción de elementos contextuales, como la definición del lugar y la época ("ya en el cristianismo"). Las informaciones contextuales constituyen un marco de transición entre el contenido mítico prehispánico y las nuevas connotaciones de la historia k'iche' en el seno de la sociedad colonial.

La misma ciudad k'iche' encarna esta dicotomía, entre un pasado vital y un presente de muerte. El cambio de nombre de la ciudad, en los últimos folios del manuscrito, es significativo de la imposición de un nuevo orden social. Si la representación del espacio en el *Popol Vuh* responde a una estrategia política y religiosa, ésta misma implicación se mantiene en el nombre de Santa Cruz, con una clara inversión cultural. El nombre hispánico de la ciudad que cierra la obra es una señal elocuente de la imposición de una nueva cosmogonía, cristiana y europea, en el centro mismo de su espacio sagrado.

Sin embargo, para los k'iche' el regreso al origen de la creación cristiana no implica una revitalización de su historia, sino que produce una destrucción del vínculo entre el hombre y su territorio. La fundación de la ciudad colonial de Santa Cruz no es un acto de integración, sino de disgregación y de alejamiento entre la comunidad, su ambiente y su pasado. Es significativo que precisamente una cruz, símbolo para los mayas del cosmos cuatripartito<sup>203</sup> y de la posibilidad de trascender su condición, indique la imposición de un nuevo espacio simbólico y el paso hacia una nueva historia.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> C. Valverde, "Algunas consideraciones sobre el símbolo de la cruz entre los mayas", *op. cit.*, p. 1362; R. Bunzel, *op.cit*, p. 268.

### **Conclusiones**

El análisis textual llevado a cabo en el presente trabajo ha tocado distintos aspectos de las funciones poéticas del *Popol Vuh*. En los seis capítulos en que se articula la tesis he tratado de penetrar en la semántica textual a través de distintas puertas de acceso a la obra. He intentado entrar en el juego de las significaciones y hacer vivir la multiplicidad semántica del lenguaje poético. La organización retórica, la estructura narrativa y las líneas continuas de connotación simbólica han revelado que el manuscrito de Francisco Ximénez contiene secuencias míticas integradas recíprocamente, que constituyen un único relato con una coherencia interna y una función global que justifica su redacción.

El análisis de la retórica textual ha demostrado en primer lugar que el documento consiste en la transcripción alfabética de una materia mítica preexistente, que circulaba por tradición oral. El texto, en efecto, presenta las marcas propias de la oralidad, como la parataxis, la repetición de fórmulas y la conexión dialógica entre los puntos de vista. También los aspectos fonéticos tienen un papel importante en el texto, ya que son abundantes las paranomasias, las onomatopeyas, las aliteraciones, las anáforas y las rimas, sobre todo en los pasos de mayor densidad semántica. Estos elementos se encuentran en las expresiones poéticas de distintas civilizaciones que usan la voz humana en la mayoría de sus comunicaciones.

La parataxis y la distribución de los puntos de vista revelan también que los narradores del *Popol Vuh* perciben una integración paritaria entre todos los aspectos de la realidad, sin una organización jerárquica de las informaciones. Esta concepción dinámica y fluida de las manifestaciones naturales se refleja en el uso de un recurso muy común en las expresiones poéticas americanas, el difrasismo, que se encuentra con una gran frecuencia en distintos pasos de la obra. Los difrasismos, en efecto, vinculan en una misma estructura gramatical dos palabras que remiten a referentes distintos, pero que se connotan recíprocamente.

La frecuencia de los difrasismos en el texto y su variedad de formas y significados demuestran que el narrador es un representante de la comunidad k'iche' y que sabe dominar los códigos poéticos ancestrales. Estos recursos, además de presentarse en la gran mayoría de los cantos mayas coloniales y contemporáneos, son una señal de la gran creatividad artística de los autores del *Popol Vuh*.

La carga polisémica de los difrasismos no se agota en el contexto gramatical de su enunciación, sino que se expande en porciones más largas de texto, hasta constituir líneas metafóricas continuas que cruzan toda la obra. En particular los hombres, los dioses y el contexto

natural manifiestan inéditas connotaciones metafóricas por medio de las asociaciones semánticas y gramaticales con conceptos complementarios.

La presencia constante de los difrasismo, además de marcar el valor sagrado del lenguaje poético, revela también que los narradores tienen una concepción fluida de todas las formas de vida, que afirman su función específica en el mundo por sus conexiones recíprocas. Así los hombres participan en los mismos ritmos naturales de los animales y de las plantas, pero al mismo tiempo se presentan como hijos y herederos de los dioses, alimentadores del cosmos.

De la misma manera, el primer amanecer se asocia con la siembra, actividad cultural por excelencia y señal de la integración consciente del hombre en el mundo. El sol se presenta como la fuente de la germinación vegetal y también como el origen del papel cultural de los hombres. Éstos, en efecto, nacen como seres sociales junto al primer amanecer. El análisis de los difrasismos, entonces, ha revelado la visión polisémica de la realidad que abarca todas las manifestaciones naturales en el mismo proceso vital.

También la repetición de fórmulas y de estructuras retóricas declara el carácter oral del relato. El texto se organiza en secuencias narrativas introducidas por marcadores del discurso y partículas con valor retórico que permiten la transición entre los episodios y su recíproca conexión. Estos elementos se encuentran a menudo en las narraciones orales mayas contemporáneas y sirven de conectores entre un episodio y el siguiente, enfatizando la carga simbólica de las informaciones.

Esta estructura constituye el esquema narrativo básico de la obra a la que se ha superpuesto el armazón del documento alfabético. A pesar de la naturaleza híbrida del manuscrito, en vilo entre oralidad y escritura, el análisis retórico del texto ha demostrado que la materia narrativa sigue esquemas comunicativos propios de las civilizaciones orales y que sus narradores expresan una visión polisémica de la realidad propiamente mesoamericana.

La integración entre las distintas partes de la obra no se expresa sólo a nivel retórico, sino que se puede reconocer también en la estructura narrativa. En primer lugar ésta tiene una conformación cíclica, en la repetición constante de incursiones metanarrativas y de esquemas actanciales. Los narradores del *Popol Vuh* abren y cierran el texto con informaciones contextuales sobre la ocasión de la transcripción, declarando la percepción del documento como un todo integrado con un principio y un final coincidentes.

La voz de los narradores aparece con frecuencia en el relato, sintetizando algunos episodios y sobre todo introduciendo nuevos desarrollos de la materia. La voz sirve de trámite entre el contexto extraverbal de los destinatarios y el mundo mítico de los personajes. Pero sobre todo funciona de conector cíclico entre los episodios relatados, dando continuidad y uniformidad a las distintas secuencias narrativas. Así como los narradores introducen los acontecimientos con

reflexiones metanarrativas, de la misma manera también los personajes anticipan verbalmente sus acciones, presentando los eventos como la realización de sus intenciones. El mismo esquema se presenta con frecuencia en la obra a través de los diálogos que abren todos los episodios importantes. Esta estructura sirve para connotar los hechos y crear un diálogo polifónico entre narradores y personajes, palabras y acciones.

Por otro lado las funciones de los personajes expresan una profunda integración no tanto al nivel de la trama, sino en la coincidencia de los modelos actanciales. En efecto, si el texto puede dar la impresión de una fragmentación narrativa, puesto que los episodios se construyen alrededor de las acciones de distintos personajes, éstos realizan en su secuencia un mismo sistema de oposiciones actanciales que producen un impulso al desarrollo de la acción. De esta forma, el análisis de las estructuras narrativas del *Popol Vuh* ha demostrado que la obra tiene una unidad interna mucho más profunda que el nivel de la trama y que se construye por medio de la repetición de un mismo esquema de integración.

En particular, los personajes afirman su función y su identidad en relación con los demás. La interacción con el mundo permite la afirmación del individuo dentro de un sistema de relaciones sociales, naturales y religiosas, que enfatizan los aspectos cambiantes del personaje. Así los dioses se presentan como padres de la humanidad frente a la generación de maíz, pero al mismo tiempo son energías sagradas abstractas o manifestaciones animales que rodean a la comunidad. El grupo se configura como una unidad que contiene la diversidad.

El arquetipo simbólico que puede representar el doble carácter de los personajes del *Popol Vuh*, individual y colectivo, es la figura gemelar, unitaria y doble, distinta e igual. Por esta razón las parejas de hermanos constituyen los modelos clave de interacción con el mundo, por su valor relacional. El estudio de las funciones actanciales, entonces, ha hecho posible la identificación de un esquema de actuación que da un sentido y una coherencia a los episodios míticos del *Popol Vuh*.

También la concepción cronológica cíclica sirve de conector entre las distintas partes del relato. En efecto, la obra se configura como un desarrollo progresivo de la cosmogonía a través de fases sucesivas de creación, destrucción y regeneración. La aniquilación de las primeras generaciones humanas lleva a continuas purificaciones del espacio apto a albergar a la verdadera humanidad.

Pero la cosmogonía no se acaba en el relato de la creación del mundo y de los astros, sino que confluye también en la última parte. La fundación del estado se presenta como una activación humana de la cosmogonía, como un regreso a un tiempo sagrado, tocado por "el prestigio de los orígenes". De la misma manera si son los dioses los responsables de la creación humana, los ancestros encarnan su poder creador por medio de su segundo nacimiento en las cuevas de Tulan.

Resulta claro que la concepción cíclica del tiempo maya confiere al relato una profunda coherencia interna, ya que el desarrollo de los episodios sigue una línea circular de constante regreso a los orígenes del tiempo y de la vida.

El análisis simbólico llevado a cabo en la segunda parte de la tesis confirma los elementos evidenciados en la primera parte. En efecto, las isotopías que cruzan toda la obra evidencian la concurrencia de significaciones simbólicas en los distintos episodios. En particular la isotopía ígnea aclara la integración entre los fuegos de la obra, desde la hoguera telúrica de Xib'alb'a hasta el fuego cultural concedido por Tojil.

También la isotopía vegetal puede ser un buen ejemplo de la red espesa de significaciones recurrentes en la obra, puesto que las plantas son una expresión del tiempo cíclico y de la capacidad de regeneración constante. Si la tierra surge desde las aguas de la creación como un gran árbol cósmico, también la vida y el tiempo se gestan en Xib'alb'a por medio de la fertilización de una calavera colgada entre las ramas de un árbol milagroso. La muchacha sube a la superficie terrestre y brota a la vida como diosa telúrica de la vegetación, activando con su parto la sucesión cíclica del tiempo. También la creación de los hombres de maíz desarrolla esta isotopía por medio de la semilla sagrada. Aun en este caso, la vegetación es una encarnación del tiempo, pero sobre todo de la humanidad, que se renueva constantemente en cada generación según los ritmos eternos de la vegetación.

El último ejemplo representativo de la íntima conexión entre los episodios míticos gracias a la concurrencia de significaciones simbólicas consiste en la representación del espacio. Así como el mundo cobra vida con la subida del agua matricial, de la misma manera las dos parejas de héroes tienen que penetrar en la gran cavidad telúrica para someterse a su iniciación y resurgir a la vida. Los progenitores k'iche' repiten este viaje iniciático en las cuevas de Tulan para morir como seres indistintos y renacer como entidades políticas definidas. La muerte y la regeneración parece ser un proceso constante en el *Popol Vuh* que conforma un paradigma de la existencia de los hombres y del cosmos.

El análisis retórico, estructural y simbólico del texto ha demostrado que la obra tiene una significación compleja e integrada y que las distintas partes concurren armoniosamente en la significación múltiple de la realidad. Por esta razón el *Popol Vuh* no puede ser considerado como una desviación con respecto a modelos míticos occidentales, ni como la combinación artificial de mitos anteriores. Al contrario el texto se presenta como una obra de arte completa y semánticamente autónoma, con múltiples capas de significación que enriquecen nuestra visión de la cultura maya y de su manera de representar al mundo.

El documento contiene una reflexión profunda y madura sobre el significado de la existencia humana y de su relación con los otros seres que comparten el mismo espacio. En esto explica un carácter sagrado, ya que toca los nudos neurálgicos de la vida individual y colectiva. Reconstruyen los orígenes de la vida, no sólo como punto de inicio de la cosmogonía, sino como posibilidad de un eterno regreso. El *Popol Vuh* es el instrumento para ver y para interpretar el significado de la existencia, es una forma de conocimiento de su historia y de los valores que sustentan su cultura. Por esto es mucho más que un título de tierras, es la expresión sagrada de la palabra ancestral y un medio de supervivencia espiritual en el contexto de la colonia.

La verdadera humanidad encuentra su sustancia vital en el maíz no sólo porque fue formada con las semillas sagradas, sino porque participa activamente en la naturaleza y allí ha sembrado sus mitos fundacionales. Es la relación consciente con el ambiente lo que permite afirmar su identidad y confiar su supervivencia a los ritmos eternos de la vegetación.

# **Parte III**

Traducción y análisis morfológico del texto k'iche'

### El texto del Popol Vuh

La traducción de una lengua americana a otra occidental conlleva una serie de problemas metodológicos, que van más allá de las dificultades gramaticales. En primer lugar hay que superar los obstáculos semánticos, ya que la traducción no significa sólo la transposición de un código lingüístico a otro, sino también la comunicación de una visión del mundo que en algunos casos tiene coordenadas culturales autónomas. El destinatario de la traducción tiene que compartir algunas informaciones culturales con el emisor para entender los elementos clave de su cosmovisión.

Así, no se puede entender el *Popol Vuh* si no se conoce el significado simbólico del maíz, no sólo como planta, sino como eje económico y mítico de la sociedad maya. De la misma manera, los elementos religiosos tienen implicaciones culturales distintas de la religiosidad occidental, así que si el lector aplica sus categorías mentales para decodificar el universo sagrado del *Popol Vuh*, la comunicación corre el riesgo de fracasar. El papel del traductor es precisamente el de mediar entre dos mundos y acercar el texto a la sensibilidad del lector.

Sin embargo esto abre una serie de cuestiones metodológicas y cognitivas de difícil solución. Los estudios modernos han puesto en tela de juicio la legitimidad de respetar de forma fiel el código gramatical, semántico y cultural del texto. Según las teorías de la traducción de autores como Octavio Paz, Umberto Eco, Roman Jakobson, Eugene Nida y Jurij Lotman, entre otros, la transposición lingüística tendría que proporcionar un puente entre el emisor y el destinatario, acercando el texto al universo semiótico del lector.<sup>1</sup>

En el caso de textos denotativos, como los documentos científico, la problema parece de fácil solución, ya que todas las lenguas están dotadas de formas aptas a representar cualquier referente, a través del propio patrimonio léxico o por medio de neologismos o préstamos.<sup>2</sup> El problema se presenta con mayor urgencia en el caso de la poesía, ya que la traducción impide en la mayoría de los casos la conservación de los elementos fonéticos y del carácter polisémico de la lengua. Esto no significa que la traducción poética sea imposible, ya que el fenómeno poético es universal y todos los lectores tienen en sí una sensibilidad estética.<sup>3</sup> Lo importante es que el traductor tenga la conciencia de la dificultad de su trabajo, porque el acercamiento al patrimonio cultural del destinatario implica en sí una infidelidad textual.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Umberto Eco, "Riflessioni teorico-pratiche sulla traduzione", en AA. VV., *Teorie contemporanee della traduzione*, Milán, Bompiani, 1995, p. 125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Roman Jakobson, "Aspetti linguistici della traduzione", en *ibidem*, p. 56.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Octavio Paz, "Traduzione: letteratura e letteralità", en *ibídem*, p. 288.

En última instancia, el trabajo del traductor es un proceso decisional, ya que tiene que elegir entre la fidelidad al texto traducido y la legibilidad misma del documento, según la finalidad específica de la traducción.

Con estos elementos se puede explicar la cantidad impresionante de traducciones del *Popol Vuh* en las lenguas occidentales. En parte esto se debe a una tentativa de relectura del texto k'iche', que por sus peculiaridades semánticas y gramaticales ofrece muchos problemas de interpretación. A esto se puede añadir el carácter sagrado del lenguaje, con fórmulas rituales específicas que hacen aun más difícil la comprensión de su valor críptico. Hay que considerar también que los narradores del *Popol Vuh* pertenecen a un universo cultural ajeno a la mayoría de los traductores, no sólo desde el punto de vista lingüístico, sino sobre todo simbólico.

Por otro lado, yo creo que las distintas ediciones del *Popol Vuh* se justifican por específicas estrategias comunicativas, ya que algunas tratan de acercarse a la sensibilidad estética de los lectores, como en el caso de la edición de Recinos, operando una transposición al español también gramatical y rítmica del texto. En otros casos, como la edición de Chávez, en cambio, los traductores tratan de mantenerse fieles a las expresiones de la lengua de origen, conservando los giros gramaticales, la coordinación sintáctica, la repetición de palabras y los paralelismos. Un caso peculiar está representado por la edición de Sam Colop, ya que su intención es la de restituir al texto k'iche' las pautas versales y sintácticas originales, que la trascripción alfabética de Ximénez había ocultado.

La gran mayoría de las traducciones del *Popol Vuh*, entonces, se inscribe dentro de estos dos modelos, o sea el de traducir también el estilo del documento, sus estructuras semánticas y rítmicas, o por otro lado el de respetar las peculiaridades estilísticas del texto, aunque puedan resultar de difícil comprensión para un lector occidental.

Ambas opciones me parecen viables, ya que apuntan hacia aspectos distintos de la comunicación: su difusión entre destinatarios de distintas formaciones en el primer caso, el estudio de la específica estructura textual por parte de académicos en el segundo. Cada elección comporta una pérdida, ya que los textos más legibles traicionan las peculiaridades retóricas k'iche', mientras que las traducciones más fieles al original a menudo pueden ser obscuras y de difícil interpretación.

Un ejemplo significativo de la tentativa de respetar las peculiaridades rítmicas y gramaticales del texto consiste en la edición inglesa del *Popol Vuh* publicada en 2004 por Allen Christenson.<sup>4</sup> El autor vivió varios años en una comunidad k'iche' y demuestra un conocimiento profundo del idioma y de sus estructuras retóricas. En efecto, su traducción literal refleja los ritmos semánticos y gramaticales de la lengua y deja aflorar las variedades estilísticas de la obra. Su

traducción fiel al original permite apreciar la capacidad de los paralelismos de vincular conceptos distintos en una misma estructura. La organización del texto en versos reproduce los difrasismos y subraya la relación gramatical y semántica entre las palabras.

La presencia de la trascripción k'iche' en una columna paralela a la traducción inglesa resulta extremadamente útil a la hora de comprender la real estructura del texto original y apreciar la repetición de prefijos y sufijos. De esta forma el autor resuelve el problema de la imposible traducción de los juegos fonéticos en otro idioma, ya que el lector tiene la posibilidad de percibir el eco de las repeticiones de sonidos entre un verso y el siguiente en la versión original. El patrón básico de la versificación identificado por el autor es el paralelismo léxico, que constituye la base de la organización gráfica del texto. Además, Christenson marca pausas entre un paralelismo y otro, subrayando la repetición del esquema binario, ternario o cuaternario en la narración. En efecto, los paralelismos entre dos, tres o cuatro elementos parecen ser muy frecuentes, sugiriendo la uniformidad de estructuras gramaticales y retóricas a lo largo de toda la obra.

En la traducción que presento en esta parte de la tesis, he intentado encontrar un equilibrio entre la adhesión al estilo de la obra y el acercamiento a los patrones gramaticales del español. Por esto he cambiado la disposición de algunas frases cuando chocaban con la estructura gramatical española, mientras que he intentado mantener la organización sintáctica original cuando las reglas lingüísticas los permitían, aun evidenciando giros inusuales. Un ejemplo puede ser representado por el uso masivo de las pasivas o formas impersonales en k'iche', que en algunos casos no podía ser mantenidas en español.

He decidido también mantener en la traducción las partículas de uso retórico que abundan en el texto, aunque carezcan de un valor semántico específico, porque las considero como una estrategia importante de connotación textual y de integración narrativa.

Por lo que se refiere a la variedad lingüística del español, he adoptado la variante de México y de Guatemala, ya que es la lengua que los actuales descendientes de los narradores del *Popol Vuh* hablan junto a su idioma materno. Así he usado la forma de tercera persona plural del pronombre personal Ustedes, aunque en k'iche' exista una distinción entre vosotros y Ustedes. El vosotros no pertenece al uso lingüístico de México y de Guatemala y por esto confería a la traducción una connotación peninsular totalmente ajena al espíritu del texto. Por la misma razón he elegido usar palabras del léxico americano como elote o petate en lugar de mazorca y estera, ya que estos términos pueden dar una connotación indígena a la traducción española.

Hay que señalar que respecto a la versificación de Christenson, mi criterio sigue pautas sintácticas, o sea que cada verso constituye una unidad de significado (la oración) aun con la

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Allen Chistenson, Popol Vuh. Volume II. Literal Poetic Version. Translation and Transcription, Winchester/ Nueva

fragmentación léxica de los difrasismos. El modelo básico de la versificación de Christenson, en cambio, es el difrasismo, o sea la asociación de palabras vinculadas en una misma estructura gramatical, según un criterio léxico. Ambas propuestas enfatizan relaciones distintas entre los conceptos y las estructuras gramaticales vinculadas.

### Diccionarios y fuentes

La traducción al español de los vocablos indicados en las notas ha sido sacada de diccionarios modernos y coloniales de la lengua k'iche'. Si no está indicado diversamente, las principales fuentes consultadas son:

- AA. VV., K'iche' Cholzij. Vocabulario k'iche', Guatemala, Academia de Lenguas Mayas de Guatemala, 2004
- Ajpacaja Tum, Pedro y Manuel Chox Tum, Francisco Tepaz Raxuleu, Diego Guarchaj Ajtzalam, Diccionario del idioma k'iche', Proyecto Lingüístico Francisco Marroquín, Guatemala, 1996

Todos los otros textos utilizados para llevar a cabo el análisis lingüístico del *Popol Vuh*, los diccionarios coloniales de Guatemala, el diccionario náhuatl, los estudios modernos sobre el *Popol Vuh* y las comunicaciones personales, están indicados con una sigla, según el siguiente criterio:

- ACH Adrián Chávez, *Pop Wuj: poema mito-histórico kí-che'*, Centro Editorial Vile, Guatemala, 1981.
- AR Adrián Recinos, *Popol Vuh*, Fondo de Cultura Económica, México, 1996
- AV Antonio Villacorta, *Popol Vuh*, Guatemala, José de Pineda Ibarra, 1962;
- BB Charles Etienne Brasseur de Boubourg, *Gramática de la lengua quiché*, José de Pineda Ibarra, Guatemala, 1961
- BT Barbara Tedlock, "El C'oxol: un símbolo de la resistencia quiché a la conquista espiritual", en en R. Carmack y F. Morales, *Nuevas perspectivas sobre el Popol Vuh*, Piedra Santa, Guatemala, 1983
- CM Robert Carmack y James Mondoloch, *Título de Totonicapán*, UNAM, México, 1983
- DB Domingo de Basseta, *Vocabulario quiché*, Ms. Am. n. 59, Biblioteca Nacional de París, siglo XVII

DG Diego Guarchaj, comunicación personal DT Dennis Tedlock, Popol Vuh, BUR, Milán, 1998. FXa Francisco Ximénez, Arte de las tres lenguas kaqchikel, k'iche' y tzutujil, Academia de Geografía e Historia de Guatemala, Guatemala, 1993 FXb Francisco Ximénez, Primera parte del Tesoro de las Lenguas Cakchiquel, Quiché y Zutuhil, Academia de Geografía e Historia de Guatemala, Guatemala, 1985 JLA Jorge Luis Arriola, El libro de las geonimias de Guatemala, José de Pineda Ibarra, Guatemala, 1973 JM José Mucía Batz, Nik. Filosofía de los números mayas, CEDIM/ SAQB'E, Guatemala, 1996 LC Lyle Campbell, "Préstamos lingüísticos en el Popol Vuh", en R. Carmack y F. Morales, Nuevas perspectivas sobre el Popol Vuh, Piedra Santa, Guatemala, 1983 Lyle Campbell, Quichean Linguistic Prehistory, University of California Press, LCa Berkeley, 1977 MG Mercedes de la Garza, Aves sagradas de los mayas, UNAM, CEM, México, 1995

Rémi Siméon, Diccionario de la lengua náhuatl, Siglo XXI, México, 1996

Thomás de Coto, *Thesaurus verborum*, UNAM, México, 1983

Enrique Sam Colop, *Popol Wuj. Versión poética k'iche'*, Cholsamaj, Guatemala, 1999

RS

SC

TC

## Traducción y análisis lingüístico del texto k'iche' del Popol Vuh<sup>5</sup>

Folio 1 r.<sup>6</sup>

1-7Ésta<sup>8</sup> es la raíz<sup>9</sup> de la antigua palabra<sup>10</sup> aquí<sup>11</sup>, K'iche' es su nombre.

2- Aquí escribiremos<sup>12</sup>

dejaremos sembrada<sup>13</sup> la antigua palabra
el principio<sup>14</sup>
el fundamento<sup>15</sup> también<sup>16</sup> de todo lo que ha sido hecho<sup>17</sup>
en la ciudad<sup>18</sup> k'iche'
el pueblo<sup>19</sup> de la gente k'iche'.

Así, pues,<sup>20</sup> recibiremos<sup>21</sup> la demostración<sup>22</sup>
la aclaración<sup>23</sup>
el cuento<sup>24</sup>, pues, de lo oculto<sup>25</sup>
de lo aclarado<sup>26</sup> por<sup>27</sup> Tz'aqol<sup>28</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> El análisis del texto k'iche' y la traducción al español están finalizados a la comprensión de la estructura textual, de los recursos retóricos, de los significados metafóricos y de la organización de los versos. Este estudio representa sólo un instrumento de acercamiento a la obra y no pretende ser una propuesta de traducción. La versiones en lengua k'iche' consultadas son: el manuscrito de Francisco Ximénez (Ms. Newberry), ed. facsimilar de Agustín Estrada Monroy, *Popol Vuh*, José de Pineda Ibarra, Guatemala, 1973; versión paleográfica de Enrique Sam Colop, *Popol Wuj. Versión poética k'iche'*, Cholsamaj, Guatemala, 1999; versión de Adrián Chávez, *Pop Wuj: poema mito-histórico kí-che'*, Centro Editorial Vile, Guatemala, 1981.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> El número del folio se refiere a la división del manuscrito Newberry de Francisco Ximénez, según la edición de Estrada Monroy.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Empieza la p. 21 de la edición de Sam Colop. En este trabajo respeto la división en párrafos del Ms Newberry, marcándolos con un numeral progresivo y con pausas gráficas entre uno y otro. Así, cada número indica el principio de un nuevo párrafo.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Are, demostrativo, "ésta". Tiene también una función enfática "así".

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> *U-xe*', sustativo poseído en la tercera persona singular (*u*-), "raíz, principio".

Ojer tzij, "antigua palabra". En los diccionario modernos la expresión se encuentra con un significado adverbial "antiguamente". Otra traducción, entonces, podría ser: "ésta es la raíz antiguamente aquí del k'iche', éste es su nombre". Las primeras palabras (Are v xe oher) están en letras capitales en el manuscrito Newberry.

Waral, adverbio de lugar, "aquí".

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> *Xchi-qa-tz'ib'aj: xch-*, prefijo potencial; *qa*, pronombre sujeto de primera persona plural; *tz'ib'aj*, "escribir", de la raíz *tz'ib'*, "escritura, pintura".

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> *Xchi-qa-tikib'a': xch-*, prefijo potencial; *qa*, pronombre sujeto de primera persona plural; *tikib'a'*, de tikib'axik, "dejar fijo, dejar sembrado".

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> *U-tikari-b'al*, sustantivo abstracto (*-b'al*) del verbo *tikarem*, "empezar, lograr, poder". Se observa la relación de paranomasia con el verbo *tikik*, "sembrar".

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> *U-xe'na-b'al*, sustantivo abstracto (-b'al) poseído en la tercera persona singular, "su fundamento", de xe', "raíz".

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> *Puch* es partícula con valor retórico.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> X-b'an, x-, prefijo pretérito, forma pasiva del verbo b'anik, "hacer".

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> *Tinamit*, "ciudad fortificada", del náhuatl *tenamitl*, "muro, barrera".

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> *R-amaq*', sustantivo poseído en la tercera persona singular, "país, pueblo".

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> K'ut, partícula con valor retórico.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Xchi-qa-k'am: xch, prefijo potencial; qa, infijo de primera persona plural sujeto; k'am, del verbo k'amik, "traer, tomar, recibir".

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> *U-k'utuni-saxik*, del verbo *k'utik*, "mostrar, enseñar", causativo.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> *U-q'alajob'i-saxik*, del verbo *q'alajsaxik*, "aclarar".

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> *U-tzijoxik*, del verbo *tzikoxik*, "contar, comunicar".

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Ewaxi-b'al, forma abstracta de la raíz ewaj, "esconder, ocultar". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Saqirib'al, forma abstracta del verbo saqirem, "ponerse claro".

```
Saqinim Aq<sup>34</sup>
                                                                                                  Sis<sup>3</sup>
Tepew<sup>36</sup>
                                                                                                   Q'ukumatz<sup>37</sup>
                                                                                                   Corazón del lago<sup>38</sup>
                                                                                                   Corazón del mar<sup>39</sup>
                                                                                                   el que hace trastos verdes<sup>40</sup>
                                                                                                   el que hace jícaras verdes<sup>41</sup>,
así la palabra<sup>42</sup>
la definición<sup>43</sup>
el nombre<sup>44</sup> de la partera<sup>45</sup>
                      del abuelo<sup>46</sup>
                      Xpiyakok
                      Xmukane<sup>47</sup>, sus nombres, <sup>48</sup>el que cubre<sup>49</sup>
                      el que esconde<sup>50</sup>
                      dos veces<sup>51</sup> partera
dos veces abuelo, así se dice<sup>52</sup> en la palabra<sup>53</sup> k'iche'.
Ellos<sup>54</sup> contaron<sup>55</sup> todo<sup>56</sup> cómo lo hicieron<sup>57</sup> en la claridad de la existencia<sup>58</sup>
<sup>27</sup> Rumal, "por", complemento de agente.
<sup>28</sup> Tz'aq-ol, nombre de la deidad creadora k'iche', "Formador", de la raíz tz'aq, "formar, edificar muros". –Ol es un
sufijo agentivo.
<sup>29</sup> B'it-ol, nombre de la deidad creadora k'iche', "Creador", de la raíz b'it, "crear objetos de barro". -Ol es un sufijo
agentivo.
   Alom, "engendradora", del verbo alaxik, "parir, dar a luz por parte de una mujer".
<sup>31</sup> K'ajolom, "engendrador", de k'ajol, "hijo de hombre".
<sup>32</sup> Jun-ajpu, "uno-cazador"; nombre calendárico: jun, "numeral uno"; ajpu, décimo día del calendario k'iche', que
corresponde a ahau del calendario yucateco y a xochitl del calendario mexica. Wuch' es "tacuazín, tlacuache".
33 Utiw, "coyote".
^{34} Saqi-nim aq, "blanco gran jabalí". En los diccionarios modernos, aq está regisrado como "cerdo".
35 Sis, "pizote".
<sup>36</sup> Tepew, del náhuatl tepeuani (raíz verbal peua), "el vencedor, conquistador". (SR)
<sup>37</sup> Q'ukumatz, "quetzal-serpiente" de q'uq', "quetzal" y kumatz, "serpiente".
\widetilde{U}-k'ux, "su corazón"; cho, "lago".
<sup>39</sup> Palo, "mar".
<sup>40</sup> Aj-raxa laq: aj es el prefijo de profesión u origen; raxa, "verde"; laq, "trastos".
<sup>41</sup> Tzel, "jícara grande y batea". (SC: 21, nota 100)
<sup>42</sup> Ch-u-ch'axik, prefijo de tercera persona singular de cha', "decir".
<sup>43</sup> R-ach-b'ixik, del verbo b'ixik, "decir".
44 R-ach-tzijoxik, del verbo tzijonen, "hablar".
<sup>45</sup> Iyom, "partera, comadrona".
<sup>46</sup> Mamon, de la raíz mam, "abuelo".
<sup>47</sup> Se trata de la pareja de dioses creadores,
<sup>48</sup> Empieza la p. 22 de la edición de Sam Colop.
<sup>49</sup> Matzenel, "el que cubre", sustantivo de la raíz matzab'a, "cubrir, decir en secreto". (BB)
<sup>50</sup> Chuqenel, "el que esconde", sustantivo de la raíz chuq, "cubrir, esconder". (BB)
51 Kamul, "dos veces".
<sup>52</sup> Ch-u-ch'axik, prefijo de tercera persona singular de cha', "decir".
<sup>53</sup> Tzij, "palabra".
<sup>54</sup> Ta tiene valor temporal.
```

B'itol<sup>29</sup> Alom<sup>30</sup>

K'ajolom<sup>31</sup>, sus nombres

Junajpu Wuch'<sup>32</sup> Junajpu Utiw<sup>33</sup> en la claridad de la palabra<sup>59</sup>.

Esto escribiremos<sup>60</sup> ya dentro de la voz<sup>61</sup> de Dios<sup>62</sup>

ya en el cristianismo<sup>63</sup>

lo sacaremos<sup>64</sup> porque <sup>65</sup> ya no<sup>66</sup> existe el instrumento para ver<sup>67</sup>

el Popol Wuj<sup>68</sup>

la posibilidad de ver la luminosa<sup>69</sup> venida<sup>70</sup> del otro

lado<sup>71</sup> del mar

el cuento<sup>72</sup> de nuestra oscuridad<sup>73</sup>

la posibilidad de ver la luminosa vida, así se dice.

Existe<sup>74</sup> el libro original<sup>75</sup>

la antigua escritura también

solamente está oculta<sup>76</sup> la cara del que ve<sup>77</sup>

del que medita<sup>78</sup>.

Grande es el trabajo<sup>79</sup>

el relato<sup>80</sup>, pues, de cuando<sup>81</sup> se acaba<sup>82</sup> la formación de las esquinas<sup>83</sup> de todo el cielo

<sup>56</sup> *R-onojel*, "todo".

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> *X-ki-tzijoj*: forma incompletiva (*x*-) en tercera persona plural (*-ki*) del verbo *tzijoxik*, "contar algo a otra persona, comunicar, informar".

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> *R-uk*' es una partícula instrumental, que indica el instrumento con que se hace una acción. *X-ki-b'an*: forma incompletiva plural del verbo *b'anik*, "hacer".

<sup>58</sup> *K'olem*, "existencia". *Saqil*, "claridad, blancura" y también "verdad", sustantivo abstracto de *saq*, "blanco". Para Diago Guarchaj la traducción es "la claridad de la existencia".

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> *Tzi*, "palabra, verdad". Podría ser también del verbo *tzijik*, "encender, prender fuego". Los dos términos podrían formar una paranomasia y sugerir el valor de la palabra como chispa de claridad y verdad.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> *Xchi-qa-tz'ib'aj: xch-*, prefijo futuro; *qa*, pronombre sujeto de primera persona plural; *tz'ib'aj*, "escribir", de la raíz *tz'ib'*, "escritura, pintura". *Wa'e* podría ser una variante de *wa'*, demostrativo.

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> *U-ch'ab'al*, "voz, palabra", del verbo *ch'awem*, "hablar". El sufijo –*b'al* tiene un valor instrumental "algo por medio del cual se habla". La acepción: "palabra" no está registrada en los diccionario. Podría representar en este caso una ampliación del significado de la palabra "voz"; sin embargo considero significativo el uso de este vocablo. *Chi upam*, partículas locativas.

<sup>62</sup> Dios, en español en el texto.

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> *Christianoil*, palabra española adaplada a la morfología del k'iche' con el sujijo abstracto –il.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> *Xchi-q-elesaj: xch-*, prefijo futuro; *q-*, infijo, sujeto de primera persona plural del verbo *elesaxik* "sacar, quitar". Se observa que Bartolo Sis usa este mismo verbo en el breve prólogo al *Rabinal Achí*, para indicar la acción de recopilar el texto del drama. Probablemente se refiere al hecho de copiar un documento preexistente.

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> *R-umal* tiene un valor causal o modal.

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Maja introduce oraciones negativas.

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> *Il-b'al*, sustantivo instrumental del verbo *ilik*, "ver".

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> En el texto *popo vuh*, con minúscola y sin -l final. *Re* es artículo determinativo.

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Saq, adjetivo, literalmente "blanco, lo luminoso".

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> *Petenaq*, participio del verbo *petem*, "venir".

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> *Ch'aqa*, "otro lado, país lejano, en el extranjero, del otro lado del mar o del río".

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> *U-tzijoxik*, verbo sustantivado poseído en la tercera persona singular: "su cuento, su relato".

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> *Qa-muji-b'al:* sustantivo poseído en la primera persona plural (-*qa*), con sufijo instrumental (-*b'al*) de *muj*, "sombra". Por el significado que esta palabra tiene en las comunidades k'iche' contemporáneas, también en este contexto *muj* podría significar: "alma, lo que acompaña al hombre durante su vida, algo que da protección", y no sólo la formación de la vida del hombre de las tinieblas.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> K'o, forma impersonal que indica existencia.

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Nab'e, "primero, original". Wuj-il: "documento, libro".

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> Ewal, de la raíz verbal ewaj, "esconder, ocultar". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> *Il-ol*: raíz del verbo *ilik* con sufijo agentivo (-*il*): "el que ve".

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> B'is-ol: de la raíz verbal b'isoj, "meditar, deliberar", con sufijo agentivo (-ol): "el que medita". (BB) La raíz b'is tiene también el significado de "sentir tristeza".

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> *U-pe'oxik*: Brasseur registra la raíz *pe* con el significado de "trabajar". También según D. Guarchaj, *pe'oxik* significa "trabajar, ejecutar, realizar" (BB; DG)

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> *U-tzijoxik*, del verbo *tzijoxik*, "contar, relatar".

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> *Ta*, partícula temporal.

la tierra la formación en cuatro esquinas<sup>84</sup> la división en cuatro costados<sup>85</sup> su medida<sup>86</sup> la cuádruple ubicación de palos<sup>87</sup> el doble cercamiento con cuerdas<sup>88</sup> la tensión de lazos<sup>89</sup> en el cielo en la tierra las cuatro esquinas los cuatro costados, así es dicho por Tz'agol madre<sup>90</sup> padre nuestro<sup>91</sup> de la vida<sup>92</sup> de la humanidad<sup>93</sup> el que da el aliento<sup>94</sup> el que da el espíritu vital<sup>95</sup> <sup>96</sup>el procreador<sup>97</sup> el que da conciencia<sup>98</sup> a la población<sup>99</sup> luminosa

a los hijos de mujer luminosos

a los hijos de hombre luminosos<sup>100</sup> el que medita<sup>101</sup> el que piensa<sup>102</sup> en todo<sup>103</sup>

Folio 1v.

lo que existe<sup>104</sup> en el cielo

```
<sup>82</sup> K'is, del verbo k'isem, "acabarse, terminarse".
```

427

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> *Tz'uq*, "forma de cono", del verbo *tz'uqexik*, "formar algo en forma de cono". Brasseur registra el significado de *tz'uq* como "rincón, esquina". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> *U-kaj:* numeral cuatro poseído. Se observa la paranomasia entre el vocablo *kaj*, "cuatro" y el homófono *kaj*, "cielo". *Tz'uquxik*, "formar esquinas", de la raíz *tz'uq*.

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> *Xukutaxik*, de la raíz *xuk*, "estar arrodillado". Thomás de Coto registra también el significado de "costado, pecho". Para Diego Guarchaj es la base de los lados. (TC)

<sup>86</sup> R-etaxik, "su medir", del verbo etaxik, "medir".

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> Che'xik, "hacer un recinto, cercar con palos", de che', "palo".

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> *U-mej*, "su doble". *K'a'maxik*, "cercar con cuerda", de *k'a'm*, "cuerda". Según Diego Guarchaj, el significado sería: "doblar la cuerda para medir, la medición doblando la cuerda".

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> *U-yuq*, "su lazo", de *yuq*, "lazo o cuerda estirada".

<sup>90</sup> *U-chuch*, "su madre".

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> *U-q-ajaw*, de *ajaw*, "señor", sustantivo poseído en la tercera persona singular y en la primera plural.

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> K'aslem, de k'aslemaal, "vida". K'aslem es también "vela, desvelo".

<sup>93</sup> Winaqirem, de winaq, "hombre, gente".

<sup>&</sup>lt;sup>94</sup> Ab'anel: "el alentador", de ab', "aliento, aire, palabra". (FXa; DG)

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> K'uxlanel, de k'uxla'xik, "pensar", de la raíz k'ux, "corazón, el espíritu vital". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>96</sup> Empieza la p. 23 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>97</sup> Alay, del verbo alaxik, "procrear". R-ech, indica posesión y beneficio.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> K'uxlay, de la raíz k'ux, corazón. La palabra está vinculada con el pensamiento y la memoria.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> *Amaq*', "pueblo, país". Sam Colop registra el término k'iche' como *amaq*, que Tedlock traduce como el adverbio "siempre, eternamente". También Coto registra esta segunda traducción. (DT; TC)

<sup>&</sup>lt;sup>100</sup> Saqil es sustantivo abstracto, literalmente "la luz, la claridad".

B'is: de la raíz verbal b'isoj, "meditar, deliberar", con prefijo de origen y profesión (aj-): "el que medita". (BB)

<sup>102</sup> Na'oj, "idea, pensamiento", con prefijo de origen y profesión (aj-).

<sup>&</sup>lt;sup>103</sup> R-onojel, "todo".

la tierra el lago el mar.

```
3- Así es el relato<sup>105</sup> de lo que lo que todavía<sup>106</sup> queda en suspenso<sup>107</sup>
                               de lo que todavía queda en silencio 108
                               de lo que está silencioso<sup>109</sup>
                               de lo que todavía está sosegado<sup>110</sup>
                               de lo que todavía está en silencio<sup>111</sup>
                               de lo que está vacío<sup>112</sup> en el cielo.
4- Ésta es la primera<sup>113</sup> palabra<sup>114</sup> el primer cuento<sup>115</sup>: no hay<sup>116</sup> un hombre<sup>117</sup>
                                                   un animal<sup>118</sup>
                                                   pájaro 119
                                                   pez<sup>120</sup>
                                                   cangrejo<sup>121</sup>
                                                   árbol
                                                   piedra
                                                   cueva<sup>122</sup>
                                                   barranco<sup>123</sup>
                                                   paja<sup>124</sup>
                                                   bosque<sup>125</sup>
                                         sólo<sup>126</sup> el cielo existe<sup>127</sup>.
                                         no está visible 128 la superficie de la tierra 129
<sup>104</sup> K'ol, "existir, haber"; raíz verbal del verbo k'olik.
105 U-tzijoxik, del verbo tzikoxik, "contar, relatar". Las primeras palabras de esta oración (Are utzijoxik wa'e) están en
mayúscula en el Ms. Newberry.
<sup>106</sup> K'a: "todavía".
<sup>107</sup> Ka-tz'ininoq: forma incompletiva de la raíz tz'inin, "estar en suspenso, en silencio". (BB)
<sup>108</sup> Ka-chamamoq: forma incompletiva de la raíz cham, "silencio".
109 Ka-tz'inonik, forma incompletiva de la raíz tz'inin, "estar en silencio". En este caso, falta el adverbio k'a, "todavía"
en la composición morfológica de la palabra.
<sup>110</sup> Ka-silanik, forma incompletiva del verbo silanik, "estar sosegado, estar en paz". (BB)
111 Ka-lolonik, forma incompletiva de la raíz verbal lol, "estar en silencio, en abandono". Brasseur sugiere el significado
indicado como valor metafórico. (BB; FXa)
112 K-atolona, forma incompletiva del verbo tolonik, "desocupar".
<sup>113</sup> Nab'e, "primero, original".
114 Tzij, "palabra".
Uchan, del verbo uchaxik, "decir, contar que" en forma impersonal. Podría ser también la tercera persona singular
del verbo cha', "decir algo". Esta forma de usa en el estilo directo, para introducir las palabras de un personaje.
116 Maja indica una negación.
Winaq tiene el sentido genérico de "hombre, gente".
118 Chikop, "animal".
<sup>119</sup> Tz'ikin, "pájaro".
120 Kar, "pez, pescado".
<sup>121</sup> Tap, "cangrejo".
122 Jul, "cueva, hoyo".
123 Siwan, "barranco".
124 K'im, "paja".
125 K'iche'laj, "bosque".
<sup>126</sup> Xa, "solamente". Utukel, "solamente".
<sup>127</sup> K'olik, verbo que expresa existencia.
<sup>128</sup> Q'alaj, "claro, visible".
```

```
sólo el mar está reposado 130 en el cielo
                                                                                          todo.
No<sup>131</sup> hay nada que se junte<sup>132</sup>
                    que rechine<sup>133</sup>
                    uno que se mueva<sup>134</sup>
                    <sup>135</sup>nada que se haga por medio de ellos <sup>136</sup>
                    nada que haga ruido en el cielo
solamente no hay nada que esté levantado<sup>137</sup>
solamente está reposada<sup>138</sup> el agua solamente está nivelado<sup>139</sup> el mar solamente está reposado<sup>140</sup>
solamente no hay nada que exista<sup>141</sup>
solamente está en silencio 142
                    está dormido<sup>143</sup> en la oscuridad<sup>144</sup>
                                                  en la noche
solamente Tz'aqol
          B'itol
          Tepew
          Q'ukumatz
          Alom<sup>145</sup>
          K'ajolom<sup>146</sup> está en el agua clara<sup>147</sup>
                              está envuelto<sup>148</sup> en plumas de quetzal<sup>149</sup>
                                                  en plumas de ranchón<sup>150</sup>, por esto el nombre<sup>151</sup> de Q'ukumatz.
          son de gran conocimiento<sup>152</sup>
          son de gran pensamiento<sup>153</sup> sus esencias<sup>154</sup>.
129 U-wach ulew, literalmente "el ojo, el aspecto de la tierra". En k'iche' contemporáneo la expresión ha pasado a
indicar la tierra, en general.
<sup>130</sup> Remanik, "estar un líquido reposado, derramado", de la raíz rem.
<sup>131</sup> Maja, negación. B'i naki la', son partículas.
<sup>132</sup> Ka-molob'ik, del verbo moloj, "reunirse, juntarse", de la raíz mol.
133 K'akotzob'ik en Sam Colop, ka-qotzob'ik según Diego Guarchaj, de la raíz qotz, "rechinar palos o piedras".
<sup>134</sup> Ka-silob'ik, de la raíz sil, "sentir toque eléctrico". Ximénez y Coto traducen la raíz silo como "menearse, moverse".
   Empieza la p. 24 de la edición de Sam Colop.
136 Kumal en la versión de Sam Colop; kamal en el Ms. Newberry. Según Diego Guarchaj es k-umal, "por ellos". (DG)
Kab'an, del verbo b'anik, "hacer". Taj es la segunda parte de la negación.
   K'olik, "existir, haber, estar". Yakalik, de la raíz yak, "levantar".
138 Remanik, de la raíz rem, "estar reposado como líquido".
<sup>139</sup> Li'anik, del verbo li'anik, "ser plano, estar nivelado, acostado".
140 Utukel, "solamente".
141 K'olik, "existir, haber, estar".
<sup>142</sup> Ka-chamanik, de la raíz cham, "silencio, estar en silencio".
<sup>143</sup> Ka-tz'ininik, de la raíz tz'in, "estar dormido, deshabitado".
144 Q'equ'm, "oscuro, oscuridad".
<sup>145</sup> Alom, "engendradora", del verbo alaxik, "parir, dar a luz por parte de una mujer".
146 K'ajolom, "engendrador", de k'ajol, "hijo de hombre".
<sup>147</sup> Saqtetoj, de saq, "blanco, claro".
<sup>148</sup> Muqutal, del verbo muqik, "enterrar".
<sup>149</sup> Pa q'uq', literalmente "en quetzal".
Raxon es un ave de plumas azules, hoy en día casi extinto. Su nombre científico es Cotinga amabilis y es llamado
ranchón en Guatemala y azulejo real en México. (MG: 38)
<sup>151</sup> U-b'i-nam, de b'i, "nombre". Sustantivo poseído en la tercera persona singular (u-).
```

152 Nimaq, "grande". Etamanel, sustantivo con sufijo agentivo de eta'ma-b'al, "conocimiento, saber".

<sup>153</sup> *Aj-na'oj*, sufijo de oficio u origen (aj-) y sustantivo *na'oj*, "idea, pensamiento". <sup>154</sup> *Ki-k'oje'ik*, "su estado, su esencia", del verbo *k'oje'*, "estar". (SC, nota 3)

```
Así, pues, <sup>155</sup> solamente está <sup>156</sup> el cielo <sup>157</sup> también <sup>158</sup> está Uk'ux Kaj <sup>159</sup>, éste es el nombre del de la doble visión <sup>160</sup>, así se dice <sup>161</sup>.
5- Entonces vino 162, pues, su palabra 163 aquí 164
llegó<sup>165</sup> con<sup>166</sup> Tepew
                     Q'ukumatz aquí en la oscuridad
                                                      en la noche
habló<sup>167</sup> con<sup>168</sup> Tepew
                     Q'ukumatz
hablaron<sup>169</sup>
entonces <sup>170</sup> pensaron <sup>171</sup> entonces meditaron <sup>172</sup>
           se acordaron<sup>173</sup>
          juntaron sus palabras 174
                     sus pensamientos<sup>175</sup>
<sup>176</sup>entonces se aclaró<sup>177</sup>
entonces pensaron<sup>178</sup> entre sí bajo esta claridad<sup>179</sup>
entonces se aclaró lo que iba a ser el hombre 180
entonces pensaron en su creación<sup>181</sup>
                     en el nacimiento de los árboles<sup>182</sup>
                                                      de los bejucos<sup>183</sup>
                     en el sustentamiento de lo que sería vida<sup>184</sup>
<sup>155</sup> K'eje, "así pues, como", variante de k'aje. (SC, nota 4)
<sup>156</sup> K'o, "hay, está, existe".
157 Ri kaj, "el cielo".
158 Puch, "también". (SC, nota 5)
159 U-k'ux kaj, "Corazón del Cielo". Nombre de la deidad creadora.
160 Kab'-aw-il, kab', "dos, doble", y la raíz il, "ver". (DG)
<sup>161</sup> Ch-u-chaxik, del verbo ch'awem, "hablar, decir".
^{162} X-pe, forma incompletiva (x-) del verbo petem, "venir".
<sup>163</sup> U-tzij, "su palabra".
164 Waral, "aquí".
^{165} X-ul, forma completiva (x-) del verbo ulem, "llegar, regresar".
<sup>166</sup> K-uk', "con ellos".
<sup>167</sup> X-ch'aw, forma completiva del verbo ch'awem, "hablar".
<sup>168</sup> R-uk', "con él"
<sup>169</sup> X-e-cha', forma completiva (x-) plural (e-) de la raíz ch'a, "hablar".
^{170} Ta es partícula con valor temporal.
<sup>171</sup> X-e-na'ojinik, forma completiva (x-) plural (e-) de na'oj, "idea, pensamiento".
172 X-e-b'isonik, forma completiva (x-) plural (e-) de la raíz b'isoj, "meditar, deliberar". (BB)
173 X-e-riqo, forma completiva (x-) plural (e-) del verbo riqik, "encontrar". K-ib', sustantivo relacional en tercera
persona plural. La traducción literal de la expresión sería: "se encontraron a sí mismos".
^{174} X-ki-kuch, forma completiva (x-) plural (ki-) de la raíz kuch, "juntar, congregar". (BB) Ki-tzij, sustantivo poseído en
tercera persona plural.
<sup>175</sup> Ki-na'oj, sustantivo poseído en tercera persona plural.
<sup>176</sup> Empieza la p. 25 de la edición de Sam Colop.
<sup>177</sup> X-q'alaj, forma completiva de la raíz q'alaj, "claro, visible".
<sup>178</sup> X-ki-k'uxlaj, forma completiva (x-) plural (ki-) del verbo k'uxla'xik, "pensar". K-ib', sustantivo relacional en tercera
persona plural.
   <sup>9</sup> Xe', adverbio locativo, "debajo". (BB)
180 Puch, partícula. Puede tener un matiz potencial, "pues, entonces, también".
181 U-tz'uqik en Sam Colop. Para Diego Guarchaj es u-tzuqik, "su creación", forma poseída en la tercera persona
singular de la raíz tzuq, "sustentar, criar, brotar, nacer". (BB; DG)
<sup>182</sup> U-winagirik, del verbo winagirem, "completar algo, alcanzar, terminar una acción, nacer". (BB)
<sup>183</sup> K'a'm, "bejuco, cuerda, fibra".
<sup>184</sup> K'aslem, de la raíz k'as, "vivir". K'aslemal, "vida".
```

### nacimiento en la oscuridad en la noche, por Uk'ux Kaj Juraqan<sup>185</sup>, sus nombres:

Folio 2 r.

Kaqulja<sup>186</sup> Juraqan, el primero, <sup>187</sup> el segundo, <sup>188</sup> Ch'ipi Kaqulja<sup>189</sup> por tercera vez Raxa Kaqulja<sup>190</sup> pues tres<sup>191</sup> son Uk'ux Kaj.

```
Entonces llegaron <sup>192</sup> con Tepew
                              Q'ukumatz
entonces pensó<sup>193</sup> en la vida luminosa<sup>194</sup>:
"¿Cómo será para que se siembre 195
                    para que amanezca?<sup>196</sup>
¿Quién<sup>197</sup> será el que alimente<sup>198</sup>
                    que sustente 199?
¡Entonces que así sea<sup>200</sup>
          que se llenen<sup>201</sup>
          que esta agua salga<sup>202</sup>
                              se derrame<sup>203</sup>
          que nazca esta tierra<sup>204</sup>
          que tome consistencia, pues, por sí misma<sup>205</sup>!" Dice, pues.
"¡Que se siembre
que amanezca<sup>206</sup> el cielo
                    la tierra!
```

<sup>185</sup> Ju- r-agan, literalmente: "Uno su pie, su pierna", "El de un pie, de una pierna".

<sup>186</sup> Kaqulja, "rayo".

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Nab'e, "primero, original".

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> *U-kab*', "su segundo".

<sup>&</sup>lt;sup>189</sup> *Ch'ipi*, de la raíz *ch'ip*, "hijo menor, pequeño". La traducción del nombre sería "Rayo pequeño". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>190</sup> Rox chik, "tercera vez". Raxa, "verde". Para Brasseur significa también "súbito, precipitado". La traducción sería "Rayo verde" o "Rayo súbito". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> *Oxib*', "tres".

<sup>&</sup>lt;sup>192</sup> *X-e'ul*, forma completiva del verbo *ulem*, "llegar".

<sup>&</sup>lt;sup>193</sup> *X-na'ojinik*, forma completiva (*x*-) singular de *na'oj*, "idea, pensamiento".

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Saq, "blanco, luminoso". K'aselem, "vida, existencia".

<sup>&</sup>lt;sup>195</sup> *Jupa*, adverbio interrogativo. *Ta*, partícula con valor temporal. *Ch-awaxoq*, imperativo del verbo *awexik*, de la raíz aw, "sembrar la milpa".

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> Saqiro en el Ms. Newberry y saquiroq, según Sam Colop. Imperativo del verbo saqirem, "amanecer". La partícula puch puede tener un matiz potencial.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> Apachinaq, variante de *jachinaq*, pronombre interrogativo de persona.

<sup>198</sup> Tzuqul, sustantivo con sufijo de persona –ul del verbo tzuqik, "dar de comer, alimentar, sustentar".

<sup>&</sup>lt;sup>199</sup> *Cool* en el Ms. Newberry; *k'ool* según Sam Colop y *q'o'ol* según Diego Guarchaj. (DG) La raíz significa "sostener, mantener, alimentar".

<sup>&</sup>lt;sup>200</sup> *Ch-uxoq*, imperativo de la raíz *ux*, "ser".

K-ix-nojin, forma incompletiva (k-) en la segunda persona plural (ix-), del verbo nojem, "llenarse". Taj es una partícula que confiere valor subjuntivo.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> Ch-el, imperativo del verbo elem, "salir".

<sup>&</sup>lt;sup>203</sup> *Chi jama*', imperativo del verbo *jamik*, "vaciar, derramar líquido".

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Chi-winaqir, imperativo del verbo winaqirem, "terminar, completar, nacer".

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> *U-laqel*, de *laq*, "trasto, escudilla", palabra ceremonial que indica la tierra. La traducción sería: "que se haga trasto por sí misma". Diego Guarchaj sugiere también la posible interpretación de la palabra como *laq*', "consistencia". (DG) *R-ib*', sustantivo relacional en tercera persona singular.

<sup>&</sup>lt;sup>206</sup> Imperativos de los verbos *awerik* y *saqirem*.

```
No existe un instrumento de adoración<sup>207</sup>
          un istrumento de aclaración de nuestra creación
                                                  de nuestra formación<sup>209</sup>.
¡Que nazca el hombre formado
                             el hombre creado!" Dijo<sup>210</sup>, pues.
<sup>211</sup>Entonces, pues, nació la tierra por ellos<sup>212</sup>
solamente su palabra<sup>213</sup> fue su esencia<sup>214</sup> para el nacimiento de la tierra<sup>215</sup>.
"¡Tierra!" Dijeron.
Al instante<sup>216</sup> nació<sup>217</sup>
solamente como nube<sup>218</sup>
solamente como neblina<sup>219</sup> fue su nacimiento
en la aglomeración, pues, 220
entonces se asomaron<sup>221</sup> en el agua las montañas
inmediatamente<sup>222</sup> grandes montañas se engrandecieron<sup>223</sup>
solamente su magia<sup>224</sup>
solamente su encanto<sup>225</sup> creó<sup>226</sup> la idea<sup>227</sup> de las montañas
                                                            los valles
al instante<sup>228</sup> fue el nacimiento de los cipresales
                                                  los pinares de su superficie.
Así, pues, se alegró<sup>229</sup> Q'ukumatz:
"¡Bien llegaste<sup>230</sup> tú, Uk'ux Kaj
                    tú, Juraqan
                    tú también, Ch'ipi Kaqulja
                                        Raxa Kaqulja!
Saldrá bien<sup>231</sup> nuestra creación
nuestra formación". Dijo, pues.
Primero, pues, nació<sup>232</sup> la tierra
<sup>207</sup> Ma ta, negación. U-q'ijila-b'al, sustantivo poseído con sufijo instrumental (-b'al) de la raíz q'ijil, del verbo
q'ijiloxik, "adorar", de q'ij, "día, sol".
    U-q'ala'i-b'al, sustantivo poseído con sufijo instrumental o de lugar de la raíz q'alaj, "ser claro, visible".
Q^{209} Q^{a-t}z'^{a}q y Q^{a-b}i^{t} son sustantivos poseídos o de lugar en la primera persona plural Q^{a-1}.
<sup>210</sup> Xe-cha', forma completiva del verbo cha', "decir".
<sup>211</sup> Empieza la p. 26 de la edición de Sam Colop.
<sup>212</sup> X-winaqir, forma completiva de winaqirem, "completar, nacer". K-umal, "por medio de ellos".
<sup>213</sup> Ki-tzij, "su palabra de ellos".
<sup>214</sup> X-k'oje, forma completiva de la raíz k'oj, "tener, estar, ser". U-winagirik, "su formación, su nacimiento".
<sup>215</sup> Chi-winaqir ulew, literalmente "para nacer la tierra, para completarla".
<sup>216</sup> Lib'aj chi', "al instante, apresuradamente". (SC, nota 8)
<sup>217</sup> X-winaairik, forma completiva de winaqirem, "completar, nacer".
<sup>218</sup> Sutz', "nube".
<sup>219</sup> Mayul, palabra ceremonial, "nube, horizonte".
<sup>220</sup> Chi pupuje'ik, de la raíz puj, "hincharse, llenarse".
<sup>221</sup> X-tape en Sam Colop. Para Diego Guarchaj es xtope', forma completiva del verbo posicional top, "elevarse,
aparecer, asomarla punta". (DG)
   Jusuk', "inmediatamente".
^{223} X-u-xik, forma completiva de la raíz xi, "engrandecer". (FXa)
<sup>224</sup> Ki-nawal, sustantivo de origen náhuatl poseído en la tercera persona plural.
<sup>225</sup> Ki-pus, sustantivo poseído en la tercera persona plural. Brasseur registra el difrasismo nawal/ puz como "cosa
maravillosa/ encanto". (BB)
<sup>226</sup> X-b'anataj, forma completiva de la raíz b'an, "hacer".
<sup>227</sup> U-na'ojixik, "su pensar, su idear".
<sup>228</sup> Jusuk', "inmediatamente".
<sup>229</sup> X-ki'kot, en Sam Colop xkikot, "alegrarse, estar contento", forma completiva del verbo ki'kotem.
<sup>230</sup> Mi-x-at-ulik, segunda persona singular (at-) de la forma completiva (x-) del verbo ulem, "llegar".
<sup>231</sup> Xch-utzinik, forma futura (xch-) de la raíz utz, "bien, bueno".
```

```
los valles
se mostraron los caminos del agua<sup>233</sup>
caminaron<sup>234</sup> sus piernas entre<sup>235</sup> las montañas
solamente se muestra que existía<sup>236</sup> el agua entonces aparecieron<sup>237</sup> las grandes montañas
así, pues, fue el nacimiento de la tierra<sup>238</sup>
entonces nació<sup>239</sup> por Uk'ux Kaj
                                Uk'ux Ulew<sup>240</sup>, así se dice
pues primero la llenaron<sup>241</sup>
existió<sup>242</sup> el cielo
existió también la tierra en el agua
así, pues, hubo su planeamiento<sup>243</sup> entonces pensaron<sup>244</sup>
entonces meditaron<sup>245</sup> sobre su buen éxito
                                           su creación<sup>246</sup>
Folio 2 v.
                                                                 por ellos.
6- Entonces pensaron en los animales de las montañas<sup>247</sup>
                                los guardianes de los bosques<sup>248</sup>
                                todas las criaturas de las montañas<sup>249</sup>
                                los venados<sup>250</sup>
                                           pájaros<sup>251</sup>
                                           pumas<sup>252</sup>
                                           iaguares
                                           serpientes<sup>253</sup>
                                           víboras<sup>254</sup>
                                           cantiles<sup>255</sup>
                                           los guardianes de los bejucos<sup>256</sup>.
<sup>232</sup> Nab'e, "primero". X-winaqir, forma completiva de winaqirem, "completar, nacer".
<sup>233</sup> X-ch'ob'och'ox, forma completiva de la raíz ch'ob', "explicar, mostrar". U-b'e, "su camino".
<sup>234</sup> X-b'inije'ik, forma completiva de la raíz b'in, "caminar, andar".
<sup>235</sup> K'ole, tal vez tiene una relación con la raíz k'ol, "poseer, ser". Xo'l, "entre". (BB)
<sup>236</sup> Xe-k'oje, de la raiz k'oj, "ser, estar, tener".
<sup>237</sup> X-k'utunje'ik, forma completiva del verbo k'utunem, "aparecer".
<sup>238</sup> U-winaqirik, "su nacimiento".
<sup>239</sup> X-winaqirik, forma completiva.
<sup>240</sup> U-k'ux Ulew, "Corazón de la Tierra".
<sup>241</sup> X-ki-nojij, forma completiva (x-) plural (ki-) de la raíz noj, "lleno, llenar".
<sup>242</sup> X-k'olo, forma completiva de la raíz k'ol, "estar".
<sup>243</sup> U-no'jixik, "su planear, su pensar de él".
<sup>244</sup> X-ki-no'jij, forma completiva plural (ki-) de la raíz no'j, "idea, pensamiento".
<sup>245</sup> X-e-b'isoj, forma completiva (x-) plural (e-) de la raíz b'isoj, "meditar, deliberar". (BB)
<sup>246</sup> R-utzinik, de la raíz utz, "bueno". U-b'anatajik, de la raíz b'an, "crear".
<sup>247</sup> X-ki-no'jij, forma completiva (x-) plural (ki-). U-chikopil, sustantivo poseído, chikop, "animal".
<sup>248</sup> Chai-al, sustantivo con sufijo agentivo de chajixik, "vigilar, cuidar".
<sup>249</sup> U-winaq-il, sustantivo poseído, de winaq, "gente", en este caso con el sentido genérico de criaturas.
<sup>250</sup> Kyej, "venado".
<sup>251</sup> Tz'ikin, "pájaro".
<sup>252</sup> Koj, "puma". Está registrado como "león" en los diccionarios modernos.
<sup>253</sup> Kumatz, "serpiente"
<sup>254</sup> Sochoj, "víbora cascabel".
<sup>255</sup> Kanti, serpiente Bothrops atrox. (DT) El origen es del mayance occidental, c'an, "amarillo" y ti, "boca". (LC: 82)
```

las montañas

```
Dice Alom
         K'ajolom:"¿Solamente abandono<sup>257</sup>
                             tal vez<sup>258</sup> solamente silencio<sup>259</sup>hay entre los árboles
                                                                              los bejucos?
          ¡Así, pues, es bueno que haya guardianes!" Dijeron pues.
Entonces pensaron
          hablaron también:
inmediatamente nació el venado
el pájaro entonces repartieron^{260}, pues, las moradas^{261} del venado
                                                          del pájaro
-"¡Tú, venado, en las vegas de los ríos^{262}
                   en los barrancos dormirás<sup>263</sup>
                                       aquí estarás<sup>264</sup>
en la paja
en la yerba<sup>265</sup>
en los bosques<sup>266</sup> se multiplicarán<sup>267</sup>!
¡De cuatro en cuatro será su forma de caminar<sup>268</sup>
                             su forma de estar parados<sup>269</sup>!" Dijeron.
Entonces fijaron<sup>270</sup>, pues, las moradas de los pequeños pájaros
                                                 de los grandes<sup>271</sup> pájaros:
"¡Ustedes, los pájaros, sobre los árboles
                             sobre los bejucos tendrán sus moradas<sup>272</sup> ahí
                                                          harán sus casas<sup>273</sup> ahí
                                                 engendrarán<sup>274</sup> ahí
                                                 se multiplicarán<sup>275</sup> ahí sobre la rama del árbol
                                                                              sobre la rama del bejuco!"
Les dijeron a los venados
                   a los pájaros<sup>276</sup>.
<sup>256</sup> K'a'm, "bejuco, cuerda".
<sup>257</sup> Lolinik, de la raíz lol, "estar en silencio, en abandono". (BB)
<sup>258</sup> On, partícula dubitativa. (SC, nota 11)
<sup>259</sup> Tz'ininik, "estar en silencio como a media noche". (BB)
<sup>260</sup> X-ki-sipaj, forma completiva (x-) plural (ki-) del verbo sipaxik, "regalar, repartir dones".
<sup>261</sup> Ochoch, "casa, morada".
<sup>262</sup> B'e ja', literalmente "el camino de agua".
<sup>263</sup> K-at-war, del verbo warem, "dormirse", forma incompletiva con sentido imperativo de segunda persona singular
<sup>264</sup> K-at-k'oje, de la raíz k'o, "estar, tener, haber", con sentido imperativo.
<sup>265</sup> Sagul, "yerba, fruta". (BB)
<sup>266</sup> K'echelaj, variante de k'ichelaj, "bosque, selva".
<sup>267</sup> K-i-poqo, segunda persona plural (i-) de la raíz poqo, "nacer, brotar, engendrar". Iwib', forma reflexiva de segunda
persona plural (iw-).
 <sup>168</sup> Kajkaj, numeral cuatro distributivo. I-b'ini-b'al, sustantivo instrumental poseído en la segunda persona plural de la
raíz b'in, "caminar".
<sup>269</sup> I-chaka-b'al, sustantivo instrumental poseído en la segunda persona plural de la raíz chak, "estar parado como
cuadrúpedo".
<sup>270</sup> X-ki-ch'ik, forma completiva de ch'ik, "fijar, clavar".
<sup>271</sup> Ch'uti'n, "pequeño"; nima, "grande".
<sup>272</sup> K-ix-ochochin, forma incompletiva de segunda persona plural de la raíz ochoch, "casa, morada".
<sup>273</sup> K-ix-ja'in, forma incompletiva de segunda persona plural de la raíz ja'in, "hacer casa, vivienda". (BB)
<sup>274</sup> K-ix-poq, en Sam Colop. Para Diego Guarchaj es k-ix-poq', de poq'em, "engendrar".
<sup>275</sup> K-ix-k'iritaj en Sam Colop. Se trataría de la forma k-ix-k'iyitaj, "se multiplicarán", de la raíz k'iy, "mucho". (DG;
<sup>276</sup> Empieza la p. 28 de la edición de Sam Colop.
```

```
Entonces hicieron lo que habían de hacer<sup>277</sup> todos tomaron<sup>278</sup> sus lugares donde dormir<sup>279</sup>
                             sus lugares donde establecerse<sup>280</sup>.
Así, pues, a los animales<sup>281</sup> de la tierra dio<sup>282</sup> sus moradas Alom
                                                                     K'ajolom.
Se acabaron bien<sup>283</sup> todos los venados
                             los pájaros.
7- Entonces les fue dicho<sup>284</sup>, pues, a los venados
                             a los pájaros por Tz'aqol
                                                 B'itol
                                                 Alom
                                                 K'ajolom:
"¡Hablen
llamen<sup>285</sup>
gorjeen<sup>286</sup>
llamen!
Hablen uno por uno<sup>287</sup>
                   en cada especie<sup>288</sup>
                   en cada grupo<sup>289</sup>!"
Les fue dicho, pues, a los venados
                             a los pájaros
                             a los pumas
                             a los jaguares
                             a las serpientes.
"¡Digan<sup>290</sup>, pues, nuestros nombres alábenos<sup>291</sup>, pues, a nosotros que somos sus madres
                             a nosotros que somos sus padres!
¡Digan, pues,: Juraqan
                   Ch'ipi Kaqulja
                   Raxa Kaqulja
                   Uk'ux Kai
                   Uk'ux Ulew
                   Tz'aqol
<sup>277</sup> X-ki-b'ano, forma completiva plural de b'anik, "hacer". Ki-b'anoj, forma incompletiva plural del mismo verbo.
<sup>278</sup> X-u-k'amo, forma completiva singular del verbo k'amik, "tomar, aceptar, recibir", que sigue el singular del sujeto.
<sup>279</sup> Wara-b'al, "cama, lugar donde se duerme", sustantivo instrumental de waram, "dormirse".
<sup>280</sup> U-vakali-b'al, sustantivo instrumental. Brasseur registra la forma yacab'a, "establecerse". (BB)
<sup>281</sup> Chikop, "animal".
<sup>282</sup> X-u-ya'o, forma singular completiva de la raíz ya', "dar, ofrecer".
<sup>283</sup> X-utzininaq, "acabar bien, tener buen éxito", forma completiva de la raíz utz, "bien".
<sup>284</sup> X-e'uchax, forma completiva de cha', "decir".
<sup>285</sup> K-ix-ch'aw-oq, imperativo plural de ch'awem, "hablar". K-ix-sik'in-oq, imperativo plural de la raíz sik', "llamar".
<sup>286</sup> M-ix-yonolikinik, según Brasseur, "quedarse en silencio" y también "gorjear". Podría tener un significado negativo,
como en Tedlock y Chávez. (ACH; DT; BB)
  <sup>7</sup> Jujun-al, "uno por uno, cada uno".
Jutaq, distributivo. Ch'ob'-il, "especie, grupo", de ch'ob', "orden". (SC, nota 13)
<sup>289</sup> Molaj-il, "grupo, reunión", de la raíz mol, "juntar, agrupar".
<sup>290</sup> Ch-i-b'ij, "imperativo plural de b'ixik, "decir".
<sup>291</sup> K-oj-i-q'ajar-isaj: k-, prefijo del imperativo; oj-, infijo complemento directo de primera persona plural; i- infijo
sujeto de segunda persona plural. Sam Colop lee kojiqajarisaj. Brasseur registra la raíz q'ajar (gahar) con el significado
de "engrandecerce" y Coto con el de "alabar, esclarecerse". Para Diego Guarchaj el significado es "reconocer la gloria,
```

dar gloria". (BB; TC; DG)

```
Folio 3 r.
hablen
adórenos<sup>292</sup>!" Les fue dicho. <sup>293</sup>No se pudo<sup>294</sup>
pues no hablaron como gente<sup>295</sup>
solamente se humillan<sup>296</sup>
solamente hacen ruidos agudos<sup>297</sup>
solamente hacen ruidos sordos<sup>298</sup>
no daba resultado<sup>299</sup> la apariencia de sus palabras de manera diferente<sup>300</sup> gemía<sup>301</sup> cada uno de ellos<sup>302</sup>. Entonces oyeron eso<sup>303</sup> Tz'aqol
                               B'itol
                     que no se pudo
                     que no hablaban.
Dijeron entre si<sup>304</sup>:
"No se pudo
no diieron <sup>305</sup> nuestro nombre por el hecho de ser nosotros su creadores
                                         por el hecho de ser nosotros sus formadores: no estuvo bien".
Dijeron entre sí Alom
                     K'ajolom.
Les fue dicho, pues:
"Solamente ustedes cambiarán<sup>306</sup> porque no se pudo
                                         porque no hablaron
cambiamos<sup>307</sup>, pues, nuestra palabra:
                               lo que comen<sup>308</sup>
                               lo que mascan<sup>309</sup>
                               los lugares donde duermen
                               los lugares donde se establecen serán para ustedes<sup>310</sup> los barrancos
                                                                                                                  los bosques,
<sup>292</sup> K-ix-ch'awoq, inperativo plural de ch'awem, "hablar". K-oj-i-q'ijila': k-, prefijo imperativo; oj-, infijo complemento
directo de primera persona plural; i-, infijo de sujeto de segunda persona plural, del verbo q'ijilo'xik, "adorar".
   Empieza la p. 29 de la edición de Sam Colop.
<sup>294</sup> Ma...ta, negación; x-u-tzinik, "poder". (BB)
<sup>295</sup> Winaq, "gente".
<sup>296</sup> K-e-wach-elajik, elajik, "humillarse".
<sup>297</sup> K-e-k'aralajik, de la raíz k'ar, "hacer ruidos de vidrio".
<sup>298</sup> K-e-wojonik, de la raíz woj, "hacer ruidos de hojas de milpa y otros ruidos sordos".
<sup>299</sup> X-wachinik. forma completiva del verbo wachinem, "dar fruto, resultado".
<sup>300</sup> Jalajoj, "diferente". (SĈ, nota 14)
<sup>301</sup> X-k-oq'ib'ej, de la raíz oq', "llorar, gemir, cantar".
<sup>302</sup> Ki-jujunal, distributivo plural.
<sup>303</sup> X-ki-ta, forma completiva plural de la raíz ta, "oír".
<sup>304</sup> X-e-cha', forma completiva de cha', "hablar". Ki-b'il ki-b', pronombre reflexivo.
<sup>305</sup> U-b'ixik, de b'ixik, literalmente "su decir".
<sup>306</sup> K-ix-jalatajik, forma completiva plural en segunda persona (ix-) de la raíz jal, "cambiar".
^{307} X-qa-jal, forma completiva plural en la primera persona (qa-).
<sup>308</sup> Iw-echa', "su comida de animales, su pasto".
<sup>309</sup> I-k'uxun, forma poseída en la segunda persona plural, de la raíz k'ux, "masticar, roer".
<sup>310</sup> W-ech, preposición relacional en segunda persona plural, iw-ech, "de vosotros". M-ix-e'uxik, de la raíz ux, "ser".
(BB)
```

B'itol Alom K'ajolom

```
porque no se pudo nuestra adoración<sup>311</sup>
           no nos llamaron.
Todavía<sup>312</sup> habrá<sup>313</sup>
           habrá quien nos adore<sup>314</sup>
                      quien nos obedezca<sup>315</sup>.
                      nuestra creación<sup>316</sup> todavía.
Solamente acepten<sup>317</sup> su servicio<sup>318</sup> solamente su carne<sup>319</sup> se mastique<sup>320</sup>.
¡Entonces que así sea<sup>321</sup>!
¡que tributen<sup>322</sup>, pues!" Les fue dicho.
Entonces avisaron<sup>323</sup> a los pequeños animales
a los grandes animales que existían en la superficie de la tierra.
Entonces, pues, quisieron<sup>324</sup> probar<sup>325</sup> otra vez a adorarlos
quisieron enseñarles<sup>326</sup> otra vez quisieron empezar<sup>327</sup> otra vez sus rezos<sup>328</sup>.

329 Solamente no oían<sup>330</sup> sus voces recíprocamente<sup>331</sup>
solamente no sabían lograrlo<sup>332</sup>
solamente no lo hicieron<sup>333</sup>, pues.
Así, pues, ganaron su carne<sup>334</sup>
dieron su servicio: mordieron<sup>335</sup>
mataron<sup>336</sup> a los animales que existían aquí en la superficie de la tierra. Así, pues, fue el intento<sup>337</sup> otra vez de la gente creada
                                                        formada por<sup>338</sup> Tz'aqol
                                                                              B'itol
                                                                              Alom
                                                                              K'ajolom:
"Solamente, pues, intentamos<sup>339</sup> otra vez
<sup>311</sup> Qa-q'ijiloxik, "nuestro adorar".
<sup>312</sup> K'a, "todavía, aún".
<sup>313</sup> K'o, "hay, está".
<sup>314</sup> Q'ijilon-el, sustantivo con sufijo agentivo: "los que adoran".
Niman-el, sustantivo con sufijo agentivo de la raíz nim, "obedecer, respetar".
316 Qa-b'an, "nuestra creación".
<sup>317</sup> Ch-i-k'am, imperativo plural en la segunda persona del verbo k'amik, "tomar, aceptar, recibir".
<sup>318</sup> I-patan, "su carga, tributo, servicio de ustedes".
<sup>319</sup> I-tyo'jil, "su carne del cuerpo humano".
<sup>320</sup> Chi-kach'ik, imperativo del verbo kach'ik, masticar".
<sup>321</sup> Ch-ux-oq, imperativo de la raíz ux, "ser".
322 Ch-i-patanij, imperativo de patanixik, "servir".
<sup>323</sup> X-e-pixab'axik, forma completiva plural de pixab'axik, "aconsejar, mandar, avisar".
<sup>324</sup> X-r-aj, forma completiva singular de la raíz aj, "querer". Por el sentido, traduzco en la forma plural. (BB)
325 Ki-tij, forma incompletiva de la raíz tij, "probar, intentar". (BB)
326 Ki-titob'ej, "enseñar", forma incompletiva. (BB)
327 Ki-nuk'ik, "juntar, empezar, formar".
<sup>328</sup> Q'ijila-b'al, forma instrumental, "el objeto o el lugar por medio del cual se expresa adoración".
Empieza la p. 30 de la edición de Sam Colop.
<sup>330</sup> Ma, negación. X-ki-ta, forma completiva plural de la raíz ta, "oír, escuchar".
<sup>331</sup> Ki-ch'ab'al, "sus voces de ellos". Ki-b'il k-ib', pronombre recíproco plural.
<sup>332</sup> X-na-wachir: na, tiene el valor de "saber", wach de "dar fruto, dar resultado".
333 B'ana-taj, de b'anik, "hacer".
<sup>334</sup> X-e-ch'akataj, "ganar, vencer", forma completiva plural. Ki-tyo'jil, "su carne".
<sup>335</sup> X-e-tiyik, de la raíz ti, "morder, comer carne, picar".
<sup>336</sup> X-e-kam-isaxik, causativo plural, en forma completiva, de la raíz kam, "morir".
<sup>337</sup> U-tijtob'exik, "su intento, su prueba", de la raíz tij, "probar, intentar".
338 K-umal, forma preposicional plural.
```

```
Se ha acercado<sup>340</sup> su siembra
                    su amanecer<sup>341</sup>
hagamos a seres que nos alimenten<sup>342</sup>
                    que nos cuiden<sup>343</sup>.
¿Cómo es, pues, para que nos llamen<sup>344</sup>
                             que nos recuerden<sup>345</sup> también en la superficie de la tierra?
Intentamos<sup>346</sup> con nuestra primera creación
Folio 3 v.
                              nuestra formación
no salió bien<sup>347</sup> nuestra adoración<sup>348</sup>
                    nuestra revelación<sup>349</sup> también, por ellos.
¡Así, pues, intentamos la creación de seres obedientes<sup>350</sup>
                                                  seres respetuosos<sup>351</sup>
                                                  seres que alimenten
                                                  seres que cuiden!" Se dijo.
Así, pues, hubo su creación
                    su formación: de tierra
                                        de lodo<sup>352</sup> hicieron su carne<sup>353</sup>.
Vieron<sup>354</sup> que no estaba bien:
solamente se derriba<sup>355</sup>
solamente se moja<sup>356</sup>
solamente se empapa<sup>357</sup>
solamente se ablanda<sup>358</sup>
solamente se deshace<sup>359</sup>
solamente también se hace moho<sup>360</sup>
no mueve su cabeza<sup>361</sup>
solamente uno es el movimiento de su mirada<sup>362</sup>
<sup>339</sup> Tija, de la raíz tij, "probar, intentar". (BB)
<sup>340</sup> Mix-yopij, de yopij, "acercarse".
<sup>341</sup> R-awexik, sustantivo poseído de awex, "siembra". U-saqirik, sustantivo poseído de saquirem, "amanecer".
<sup>342</sup> Qa-b'ana', primera persona plural de b'anik, "hacer". Tzuq-ul, sustantivo con sufijo agentivo (-ul) del verbo tzuqik,
"alimentar, sostener con alimentación". Qe, complemento de primera persona plural.
   K'o-ol, sustantivo con sufijo agentivo (-ol) de la raíz k'o, "haber, tener, guardar, estimar".
<sup>344</sup> K-oj-si'ixoq, imperativo del verbo sik'ixik, "llamar, convocar, invitar". Oj- es pronombre personal de primera
persona plural complemento directo.

345 K-oj-nab'ax, probablemente de la raíz na', "acordarse, pensar". Chávez propone el significado de "anteponer", de
nab'e, "primero". (ACH) La traducción sería "que nos antepongan, nos hagan primeros".
346 Mi-x-qa-tijo, forma completiva de tij, "probar, intentar". 347 Mawi, negación. Mi-x-utzinik, de utz, "bueno".
^{348} Qa-q'ijiloxik, forma plural de q'ijiloxik, "adorar".
^{349} Qa-q'alajixik, forma plural de q'alajsaxik, "aclararse, revelarse".
<sup>350</sup> Aj-nim, aj, sufijo de oficio y origen; nimaj, "obedecer, reverenciar". (BB)
<sup>351</sup> Aj-xob', aj, sufijo de oficio y origen; xob', "tener miedo". (BB)
<sup>352</sup> Xoq'o'l, "lodo". (BB)
<sup>353</sup> Tyo'il, "carne del hombre".
<sup>354</sup> X-ki-ilo, forma completiva plural de ilik, "ver, mirar".
<sup>355</sup> Yojomanik, de yojik, "descomponer, derribar".
<sup>356</sup> Tzub'ulik en Sam Colop, tz'ub'ulik según Diego Guarchaj, de la raíz tz'ub', "mojar". (DG)
357 Neb'elik, "estar empapado, remojado".
358 Lub'anik, "estar empapado, aguado".
359 Wulanik, de la raíz wul, "destruir, descomponer, deshacerse".
<sup>360</sup> Chi'umarik, de la raíz umar, "musgo, moho". Chi indica el aspecto potencial. (DG)
<sup>361</sup> K'olol, "moverse algo redondo", de la raíz k'ol. U-jolom, "su cabeza". (DG)
<sup>362</sup> Jun, "uno". B'enaq, de la raíz b'e, "ir". U-wach, "mirada". Tiene también el significado de "rostro, aspecto".
```

```
solamente está fija<sup>363</sup> su mirada
<sup>364</sup>no mira hacia atrás<sup>365</sup>.
Habla primero<sup>366</sup>
pero no tiene pensamientos<sup>367</sup>
solamente se deshace directamente 368 en el agua
"No existe". Dijeron, pues, el que crea
                                       el que forma:
"Es nuestro agüero<sup>369</sup>
¡Que así sea!<sup>370</sup>
Solamente se prevé que no camine<sup>371</sup>
                             que no se multiplique<sup>372</sup>.
¡Que así sea!
Solamente haya consejo sobre eso<sup>373</sup>". Dijeron.
Entonces destruyeron<sup>374</sup>
         derribaron<sup>375</sup> su creación
                             su formación.
Dijeron, pues,:
¿Cómo lo podemos hacer<sup>376</sup> para que salga bien<sup>377</sup>
                                                que se logre<sup>378</sup> que nos adoren
                                                                    que nos llamen<sup>379</sup>?" Dijeron cuando lo pensaron
                                                          otra vez:
"Solamente decimos<sup>380</sup> a Xpiyakok
                                       Xmukane
                                       Junajpu Opossum
                                      Junajpu Coyote que intenten<sup>381</sup> su adivinación<sup>382</sup>
                                                                             su formación<sup>383</sup>".
Hablaron entre sí el que crea
                   el que forma.
Entonces les dijeron eso, pues, a Xpiyakok
<sup>363</sup> Ku'l, del verbo k'ulik, "estar sentado". Este verbo podría tener un matiz de inmobilidad. Chávez lee "estar hacia
abajo". (ACH)
<sup>364</sup> Empieza la p. 31 de la edición de Sam Colop.
365 Mawi, negación. Mukum, "mirar de lejos", de la raíz mukuj, según Brasseur; "mirar", según Ximénez. Chi rij, "hacia
su espalda, atrás".
<sup>366</sup> Ch'aw, del verbo ch'awem, "hablar". Nab'e, "primero".
<sup>367</sup> Maja, negación". U-na'oj, "su pensamiento, su idea".
<sup>368</sup> Ju-suk', literalmente "una dirección, uno directo, justo".
<sup>369</sup> Qa-wach lab'eq: Qa-wach, "nuestros rostros". Lab'eq, de lab'anik, "suave, aguado". Sam Colop según los
diccionarios coloniales interpreta toda la expresión como "agorar". Esta interpretación sería: "agoramos".
<sup>370</sup> Ta chuxoq, "que así sea".
<sup>371</sup> Lab'e, de lab' "agüero". Mawi, negación. Chi-b'inik, imperativo de b'inem, "caminar, andar".
<sup>372</sup> Chi-poq'otajik, imperativo de poq'em, "multiplicarse, reproducirse".
<sup>373</sup> U-na'oj, "su idea, su consejo, su pensamiento".
<sup>374</sup> X-ki-yoj, forma completiva plural de yojik, "destruir, derribar".
<sup>375</sup> X-ki-yoq', forma completiva plural de la raíz yoq', "vencer, humillar, derribar".
<sup>376</sup> Chi-qa-b'ano, imperativo plural de b'anik, "hacer".
<sup>377</sup> Ch-utzin, imperativo de la raíz utz, "bueno, bien".
<sup>378</sup> Ch-na-wachir, na, tiene el valor de "saber", wach de "dar fruto, dar resultado".
<sup>379</sup> Siq'iy según Sam Colop, ziquy en Ximénez. Probablemente sik'iy, de la raíz sik', "llamar, invitar". Q-ech,
complemento de segunda persona plural.
<sup>380</sup> Qa-b'ij, del verbo b'ixik, "decir", segunda persona plural.
<sup>381</sup> Ki-tija, de la raíz tij, "intentar, probar". (BB)
<sup>382</sup> U-q'ijixik, de q'ijinem, "adivinar".
<sup>383</sup> U-b'itaxik, "su formación", de la raíz b'it, "formar objetos de barro". (BB)
```

```
Xmukane.
Entonces les dijeron a los que ven lo distante<sup>384</sup>
                                      abuela del día<sup>385</sup>
                                       abuela de la claridad, es dicho por Tz'aqol
                                                                                      B'itol
Éstos son los nombres<sup>386</sup> de Xpiyakok
                                       Xmukane.
8- Dijeron, pues, <sup>387</sup> Juragan <sup>388</sup> con Tepew
                                      Q'ukumatz
<sup>389</sup>entonces dijeron al sacerdote<sup>390</sup>
                   al formador<sup>391</sup>
                   al analizador<sup>392</sup>: - "Que encuentren<sup>393</sup> solamente
                                      que averigüen solamente cómo podemos hacer gente formada
                                                                   cómo podemos hacer gente creada<sup>394</sup>
                                                                                                que alimente<sup>395</sup>
                                                                                                que sustente
                                                                                                que nos invoque<sup>396</sup>
                                                                                                que nos recuerde<sup>397</sup>.
Que entres<sup>398</sup> en plática<sup>399</sup>, pues, comadrona<sup>400</sup>,
                                                abuela nuestra
                                                abuelo nuestro
                                                Xpiyakok
                                                Xmukane".
Que sea sembrada<sup>401</sup>
```

<sup>384</sup> Nik'wachinel, "que ve lo distante". (SC, nota 20)

<sup>&</sup>lt;sup>385</sup> *R-ati't*, "su abuela".

<sup>&</sup>lt;sup>386</sup> Ki-b'i', "los nombres de ellos". Sustantivo poseído en la tercera persona plural (ki-).

<sup>&</sup>lt;sup>387</sup> K'u: es una partícula con valor retórico, "pues".

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup> Juragan, es el corazón del cielo. La etimología del nombre es jun-r-agan, "uno es su pie, su pierna". Se observa que esta definición está vinculada con su movimiento alrededor de su única pierna, para engendrar vida. Es una deidad celeste creadora.

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup> Empieza la p. 32 de la edición de Sam Colop

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> Ajg'ij es el sacerdote del sol, aun en las comunidades actuales. Se observa el prefijo masculino aj-de origen, oficio y actividad.

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup> Ajb'it, "el Formador", de la misma raíz de B'itol, "el Creador", una de las deidades principales del Popol Vuh. En algunas comunidades contemporáneas de Guatemala, la población le rinde todavía culto. Diego Guarchaj considera a Tz'aqol, B'itol como la única deidad, el creador del cielo y de la tierra. (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>392</sup> Nik'wachinel: Sam Colop interpreta el término como: "el que ve lo distante o que tiene capacidad para adivinar lo distante". (SC, nota 20). Se observa que la raíz wach está vinculada con la acción de observar, de analizar.

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> De la raíz verbal k'u, "encontrar". El verbo que sigue es sinónimo. En realidad no está indicada la persona gramatical, pero por el significado los verbos se refieren a Xpiyakok y Xmukane.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Se presenta el mismo par de verbos usados para definir a la deidad creadora. En este caso el binomio es: b'itoj/ tz'aqoj, "lo creado, lo formado". El sustantivo winaq indica al hombre en general, la humanidad o la colectividad.

<sup>&</sup>lt;sup>395</sup> Del verbo tzuuqik, "alimentar, sostener con alimentación". El complemento directo de primera persona plural es

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup> K-oj-sik'ix, k- es prefijo incompletivo; oj- es complemento directo de segunda persona plural; sik'ix, del verbo sik'ixik, "llamar, invitar, convocar".

<sup>&</sup>lt;sup>397</sup> K-oj-nab'ax, k- es prefijo incompletivo; oj- es complemento directo de segunda persona plural, de la raíz nab', "recordar". Posiblemente está vinculado con el verbo *na'ik*, "sentir, percibir, darse cuenta".

<sup>&</sup>lt;sup>398</sup> K-at-ok, segunda persona del modo incompletivo. El verbo es okeem, "entrar, llegar a ser".

<sup>&</sup>lt;sup>399</sup> Pa tzij, literalmente "en la palabra".

<sup>400</sup> *Iiyoom* es "comadrona, partera".

<sup>401</sup> Cha taj son partículas optativas según los diccionarios coloniales. (SC, nota 22)

## que amanezca<sup>402</sup> nuestra llamada<sup>403</sup> nuestra invocación

Folio 4 r.

```
nuestro recuerdo por parte del hombre creado
                                                                  el hombre formado
                                                                  el hombre muñeco<sup>404</sup>
                                                                  el hombre formado<sup>405</sup>.
Oue así sea.
Que aparezcan<sup>406</sup> sus nombres<sup>407</sup>, Junajpu Wuch'
                                               Junajpu Utiw<sup>408</sup>
                                               dos veces Alom<sup>409</sup>
                                               dos veces K'ajolom
                                               Nim Aq<sup>410</sup>
                                               Nima Sis<sup>411</sup>
                                               que prepara adornos
                                               que trabaja jovas<sup>412</sup>
                                               escultor
                                               carpintero
                                               que trabaja escudillas verdes<sup>413</sup>
                                               que trabaja jícaras<sup>414</sup> verdes
                                               que trabaja el copal<sup>415</sup>
                                               artesano<sup>416</sup>
                                               abuela de la luz
                                               abuela de la claridad, así son llamados por nuestra creación
```

417"Toca<sup>418</sup> los granos de maíz<sup>419</sup>

<sup>404</sup> Poy es "espantapájaros", generalmente situado en la milpa.

nuestra formación.

<sup>402</sup> Ch-awaxoq/ saqiroq. Ch- es prefijo optativo. Los verbos son awexik, "sembrar milpa", y saqirik, saqireem, "amanecer, blanquearse", de donde sagirik, "madrugada, aurora".

<sup>403</sup> Qa-sik'ixik: verbo substantivado poseído en la primera persona plural (qa-). El verbo sik'ixik significa literalmente "llamar, convocar, invitar". El término pareado tiene la misma forma substantivada poseída de tog'ixik, "pedir, ordenar, exigir".

<sup>405</sup> Anom es literalmente "la forma, la condición".

<sup>&</sup>lt;sup>406</sup> Chi-k'utun, optativo de k'utuneem, "aparecer".

 $<sup>^{407}</sup>$  I-b'i es un sustantivo poseído en la segunda persona plural, "sus/ vuestros nombres".

<sup>408</sup> Utiw, "coyote".

<sup>&</sup>lt;sup>409</sup> Alom, de alanem, "procrear". Tiene un matiz de procreación femenina, mientras que el término pareado hace énfasis en la línea de sucesión masculina. Alom significa "engendrador".

 $<sup>^{410}</sup>$  Aq en los diccionarios modernos está indicado como "cerdo, puerco". En este caso se refiere al jabalí.

<sup>411</sup> Sis, "pizote".

<sup>412</sup> *Yamanik*, es "esmeralda, piedra preciosa". *Aj*- es prefijo de oficio.

<sup>&</sup>lt;sup>413</sup> *Laq* es "trasto, escudilla". El color verde (*raxa*) podría indicar la energía sagrada del jade.

<sup>&</sup>lt;sup>414</sup> Diego Guarchaj interpreta la jícara verde como una de esfera en que se divide el mundo, en la cosmovisión k'iche' moderna. Ambas son azul-verde, pero la celeste está colocada arriba, la terrestre está en la parte inferior. (DG)

<sup>415</sup> Q'ol indica la resina en general, pero en este contexto ceremonial el término se puede referir a la resina que se ofrendaba a los dioses, copal o pom.

<sup>&</sup>lt;sup>416</sup> Ajtoltekat indica literalmente el lugar de origen de este grupo. Sin embargo, según Sam Colop, Tedlock y Diego Guarchaj, entre otros, este vocablo indica comúnmente a la categoría de los artesanos. Es posible interpretar una relación simbólica con la ciudad de Tula, en el centro de México. El diccionario de Rémi Siméon refiere el significado del término náhuatl toltecatl como sinónimo de artesano y artista, por las conocidas actividades artísticas de los toltecas. Así también en Recinos. (SC: 32, nota 23; DT, nota 58; AR: 167, nota 8; RS) <sup>417</sup> Empieza la p. 33 de la edición de Sam Colop.

<sup>418</sup> Chi-mala, optativo del verbo maalik, "sobar, agarrar suavemente, palpar".

```
los grano de tz'ite', 420:
que se haga 421
que salga de allí<sup>422</sup> si tenemos que grabar<sup>423</sup>
                              si tenemos que preparar<sup>424</sup>, pues, su boca
                                                                                sus ojos en la madera<sup>425</sup>", les fue dicho a
los sacerdotes.
Entonces, pues, fue su bajada<sup>426</sup>
                              su adivinación<sup>427</sup> de lo que tocó en el maíz
- "Día<sup>428</sup>
creación"- Les dijeron, pues, una abuela
                                        un<sup>429</sup> abuelo.
El abuelo es el que usa el tz'ite'; Xpiyakok es su nombre;
la abuela, pues, es sacerdotisa
es creadora en su pie<sup>430</sup>, Xmukane es su nombre.
Dijeron, pues, cuando dejaron sembrados <sup>431</sup> los días<sup>432</sup>: -"Que se encuentre<sup>433</sup>
                                                                                que se halle,
                                                                                diga,
                                                                                nuestro oído oye, 434
                                                                                hable
                                                                                platique.
                                                                                Que se encuentre la madera que se
necesita<sup>435</sup>.
                                                                      que sea tallada<sup>436</sup> también por el que crea
                                                                                                              el que forma
```

Si éste es el alimentador

419 Ixim indica exclusivamente "los granos del maíz".

<sup>421</sup> Optativo del verbo *b'aanik*, "hacer".

<sup>422</sup> Apanoq es adverbio locativo.

424 Se observa la raíz del adjetivo k'aak', "nuevo, hacer algo nuevo".

425 Literalmente "la boca/ los ojos del palo".

<sup>426</sup> Verbo substantivado poseído en la tercera persona singular, de *qaajem*, "bajar".

<sup>428</sup> *Q'iij* podría ser también "sol, tiempo".

<sup>429</sup> Se observa el uso del numeral *jun*, "uno", como artículo indeterminado.

<sup>431</sup> De *tikib'axik*, literalmente "dejar fijo, dejar sembrado". Se nota la raíz *tiikik*, "sembrar".

K'ulik, encontrarse con alguien. Forma optativa.

434 K-u-ta, del verbo tayik, "oír, escuchar".

<sup>&</sup>lt;sup>420</sup> La planta del *tz'ite'* se llama en México "colorín". Sus semilla se usan aún actualmente para hacer adivinaciones en las comunidades mayas de Guatemala. Según Diego Guarchaj los sacerdotes varones trabajan con el tz'ite' y las mujeres con los granos de maíz, indicando la carga simbólica del maíz como principio femenino. En el texto, Guarchaj interpreta el maíz como destinado a Xmukane y el tz'ite' a Xpiyakok. (DG) Por otro lado, Campbell señala el origen mayance occidental de la palabra, posiblemente ch'ol. (LC: 82)

<sup>&</sup>lt;sup>423</sup> *Chiq'ajaj*. Diego Guarchaj interpreta el verbo como optativo de *q'ajajem*, cantar un canto de persona o de animal. Sin embargo, por el significado es más probable que el verbo sea *q'ajik*, "quebrar, fracturar".

<sup>&</sup>lt;sup>427</sup> En k'iche' contemporáneo el término *q'ijilo'xik* significa "adoración, adorar". Se observa la raíz *q'iij*, "sol, tiempo, sacerdote". Es oportuno señalar, como posible significado, también el de "vaciar el contenido de un recipiente", del verbo homófono *q'ijiik*, que además constituye un par léxico con el vocablo anterior, "bajar". Es probable que ambos significados estuvieran sugeridos a la vez, en el recurso retórico de la paranomasia. La traducción sería, entonces, "ocurrió el bajar, el vaciar para la adivinación".

<sup>&</sup>lt;sup>430</sup> *Chi r-aqan*, literalmente "en su pie, en su pierna", tiene seguramente un significado ceremonial. Se observa que en los cantos rituales k'iche' contemporáneos el pie y la mano son símbolos de protección y ayuda a los hombres por parte de la deidad.

 $<sup>^{432}</sup>$  Q'iij, literalmente día, sol, tiempo. Por extensión metafórica también "creación, adivinación".

<sup>435</sup> Ch-ajawaxik, del verbo irregular ajawaxik, "querer, necesitar". (DG)

<sup>436</sup> *Chi-k'otox*, del verbo *k'otik*, "escarbar, tallar". (DG)

```
que amanezca!
Tú, maíz
tú, tz'ite'
tú, día
tú, creación, sirve<sup>437</sup>
                   envía tu mensaje", 438 - Le dijo al maíz
                                                        al día
                                                        a la creación.
"¡Que tengas respeto<sup>439</sup> hacia acá<sup>440</sup> tú, Uk'ux Kaj,
No castigues<sup>441</sup> la boca
                   el rostro de Tepew
Q'ukumatz!" Dijeron.
Entonces dijeron, pues, la verdad<sup>442</sup>: <sup>443</sup>"Serán buenos sus muñecos<sup>444</sup> de palo labrado<sup>445</sup>:
                                               hablarán
                                               platicarán<sup>446</sup> sobre la superficie de la tierra.
¡Que así sea!" Dijeron, pues.
Entonces dijeron
directamente se hicieron los muñecos de palo labrado.
A los hombres se parecían<sup>447</sup>
como hombres hablaban también
esta humanidad sobre la superficie de la tierra existió<sup>448</sup>
                                               se multiplicaron<sup>449</sup>
                                               tuvieron hijos de mujer<sup>450</sup>
                                               tuvieron hijos de hombre 451 los muñecos de palo labrado.
Pero no tenían corazón, pues,
pero no tenían pensamientos
         no tenían recuerdos de sus creadores
                                      sus formadores
Solamente siempre caminaban<sup>452</sup>
                            gateaban<sup>453</sup>
Folio 4 v.
<sup>437</sup> Del verbo chokonem, "servir, ser útil".
438 Del verbo taqik, "ordenar, mandar, enviar".
<sup>439</sup> K-at-k'ix, forma incompletiva en segunda persona singular de k'ixem, "tener vergüenza, respeto". K'ix significa
también "espina" y tal vez por eso muchos han traducido "sacrificador".
440 Uloq, partícula direccional
<sup>441</sup> Ma qajsaj, imperativo negativo de la raíz qaj, "bajar, castigar". (BB)
442 U-suk'ulikil, "su verdad, su cosa derecha".
<sup>443</sup> Empieza la p. 34 de la edición de Sam Colop.
<sup>444</sup> Ch-uxik, optativo de ux, "ser". I-poy, "sus muñecos", sustantivo poseído en la segunda persona plural.
<sup>445</sup> Ajam che', "madera labrada". Según la paleografía de Sam Colop, poy y ajam che' forman un difrasismo. (SC: 34)
446 Chi-tzijon, optativo de tzijonem, "hablar, platicar".
<sup>447</sup> X-e-winaq-wachinik, forma completiva plural, compuesta de winaq, "hombre" y la raíz wach, "parecer, ser la
448 X-e'uxik, forma completiva de ux, "ser".
<sup>449</sup> X-e-poq'ik, forma completiva plural de poq', "multiplicarse"
<sup>450</sup> Me'alanik, posiblemente variante de alanik, de alaxik, "parir, dar a luz", de al, "hijo de mujer".
<sup>451</sup> X-e-k'ajolanik, forma completiva plural de k'ajol, "hijo de hombre".
<sup>452</sup> X-e-b'inik, forma completiva plural de b'inem, "caminar, andar". Log', "siempre, a pesar de".
```

el sustentador, ¡que se siembre

<sup>453</sup> *X-e-chakanik*, forma completiva plural de *chakanem*, "gatear".

```
no se acordaban de Uk'ux Kaj
                             así, pues, aquí cayeron<sup>454</sup>.
Solamente fue un intento 455
                   una prueba<sup>456</sup> de gente.
Hablan primero
solamente secos<sup>457</sup> son sus rostros
no son consistentes<sup>458</sup> sus piernas
                             sus brazos
no tienen sangre<sup>459</sup>
         linfa<sup>460</sup>
no tienen sudor<sup>461</sup>
         resina462
secas son las mejillas<sup>463</sup>
máscaras<sup>464</sup> son sus rostros
rígidas<sup>465</sup> sus piernas
sus brazos falsa<sup>466</sup> su carne.
Así, pues, no pensaban<sup>467</sup> frente a<sup>468</sup> Tz'aqol
                                                B'itol
                                                el procreador de ellos<sup>469</sup>
                                                el ideador<sup>470</sup> de ellos.
Ésta fue la primera densa<sup>471</sup> humanidad que existió aquí sobre la superficie de la tierra.
9- <sup>472</sup>Así, pues, hubo su destrucción <sup>473</sup>
                   su aniquilación<sup>474</sup> también
                   hicieron morir<sup>475</sup> a los muñecos de palo labrado.
Entonces se pensó en su inundación de lluvia 476 por Uk'ux Kaj
                   una gran inundación hizo
<sup>454</sup> X-e-pai, forma completiva plural de la raíz pai, "caer". (BB) Chiri', podría ser de chi-ri', "aquí".
455 U-tijob' exik, "su intento, su prueba", de la raíz tij, "intentar".
456 U-wab'ab'exik, de wab'a, "demostrar, probar". (SC, nota 26)
457 Chaqi'j, "seco".
<sup>458</sup> Mana, negación. Sonol, "consistente". (SC, nota 27)
459 Ki-kik'el, "su sangre de ellos".
460 Ki-kimajil, "su sangre de ellos". Los dos términos son sinónimos. (SC, nota 28)
461 Ki-tiqowal, "su sudor de ellos". (SC, nota 29)
<sup>462</sup> Ki-kab'chijal, su resina de árbol o sebo de animal". (SC, nota 30)
463 Kotz, "mejillas". (SC, nota 31)
464 K'oj, "máscaras".
465 Ka-pichipoj, "tieso, rígido". (SC, nota 32)
466 Ka-yeyoj, Villacorta traduce como "comprimido", Recinos "amarillo", Chávez "sonaban", Tedlock "deforme". No
he encontrado interpretaciones convincentes. Ximénez registra la palabra yeyoh, posiblemente como participio de yeh,
"modo de mofar". (FXb) mientras que Basseta anota el verbo yeiobeh, "amagar, amenazar, contradecir". (DB)
<sup>467</sup> X-e-na'w, forma completiva plural de na'oj, "pensamiento".
468 Ch-wach, "frente a".
<sup>469</sup> Alay, de alaxik, "parir, dar a luz". Se refiere a una actividad femenina. Sam Colop lee q-ech, "de nosotros". Podría
ser k-ech, "de ellos".
<sup>470</sup> K'uxla'y, de k'uxla'xik, "pensar". Se observa la raíz k'ux, "corazón".
<sup>471</sup> Nab'e, "primero". Tzatz, "espeso, denso".
<sup>472</sup> Empieza la p. 35 de la edición de Sam Colop.
<sup>473</sup> Ki-k'isik, sustantivo poseído de k'isik, "terminar, acabar".
474 ki-ma'ixik, "su deshacerse, tornarse en nada", de ma, negación y ma'ij, "perder, destruir". (SC, nota 33)
<sup>475</sup> X-e-kamisax, forma causativa completiva de kamik, "morir".
<sup>476</sup> X-na'ojik, "se pensó". Ki-b'utik, sustantivo poséido, "su inundación, su lluvia abundante". (SC, nota 35)
```

llegó sobre las cabezas $^{477}$  de los muñecos de palo labrado. Fue de tz'ite' la carne del hombre cuando se labró $^{478}$  por Tz'aqol la mujer, sipaque<sup>479</sup>, pues, en la carne de la mujer se quiso<sup>480</sup> que entrara<sup>481</sup> por Tz'aqol No pensaban no hablaban, pues, frente a su formador su creador el hacedor de ellos el procreador de ellos como hombres. Así, pues, fue su muerte los inundaron: vino una gran resina<sup>482</sup> del cielo vino K'otk'owach<sup>483</sup>, su nombre escarbó<sup>484</sup> sus ojos<sup>485</sup> vino Kamalotz' les cortó sus cabezas<sup>486</sup> vino Kotzb'alam les comió sus carnes<sup>487</sup> vino Tukumb'alam les revolvió<sup>488</sup> les maltrató<sup>489</sup> sus huesos sus nervios<sup>490</sup> les molió<sup>491</sup> les despedazó<sup>492</sup> sus huesos. Hubo el despedazamiento 493 de sus rostros porque no tenían pensamientos frente a su madre frente a su padre<sup>494</sup> también Uk'ux Kaj Juraqan, sus nombres Por ellos se puso negra $^{495}$  la superficie de la tierra empezó $^{496}$  una lluvia negra $^{497}$ <sup>477</sup> X-pe, forma completiva de *petem*, "venir, llegar". *Ki-wi*, "sus cabezas". X-pe, forma completiva de petem, "cam, negativa", "Arabajo de madera". (SC, nota 37) 479 Sib'ak, llamada en Guatemala zipaque, es una planta de la familia de las tifáceas, usada para la fabricación de petates. (AR, nota 11)  $\frac{480}{X}$  X-r-aj, "forma completiva de aj, "querer, desear". (BB) <sup>481</sup> Okik, de okem, "entrar". <sup>482</sup> *X-pe*, forma completiva de *petem*, "venir". *Q'ol*, "resina, trementina". <sup>483</sup> K'otk'o-wach, del verbo k'otok'otem, "estar escarbando" y wach, "ojo, rostro". La traducción sería: "el que escarba los ojos". <sup>484</sup> *X-k'otin*, forma completiva de la raíz *k'ot*, "escarbar". 485 *U-b'aq' ki-wach*, "el hueso de sus rostros, sus ojos". <sup>486</sup> X-qupin, forma completiva de la raíz qup, "cortar". Ki-jolom, "sus cabezas". <sup>487</sup> *X-ti'o*, forma completiva de *ti'ik*, "comer, morder". *Ki-tyo'il*, "sus carnes". <sup>488</sup> *X-tukuwik*, forma completiva de la raíz *tuk*, "revolver, mezclar, mover con una paleta". (DG) <sup>489</sup> *X-kichowik*, de la raíz *kich*, "maltratar, mezclar, insultar". <sup>490</sup> Ki-b'ochil, "sus nervios". (DG) <sup>491</sup> X-k'ajixik, forma completiva de la raíz k'aj, "despedazar en muchos pedazos, picar". Sam Colop interpreta como xqajixik, pero en el Ms. Newberry se registra la forma cahixic. X-muchulixik, forma completiva de la raíz much, "despedazar, cortar en pedazos". 493 K'ajisa-b'al, sustantivo abstracto de la raíz k'aj, "moler, despedazar". 494 Ki-k-awaj, "su señor, su padre".

<sup>495</sup> K-umal, "por ellos". X-q'equ'marik, de la raíz q'eq, "negro", forma completiva.

```
lluvia de día
                    lluvia de noche.
Entraron<sup>498</sup> entonces los animales pequeños
                              los animales grandes
se desfiguraron 499 sus rostros con la madera
                                                  la piedra.
<sup>500</sup>Hablaron todas sus tinajas <sup>501</sup>
Folio 5 r.
                    sus comales<sup>502</sup>
                    sus escudillas<sup>503</sup>
                    sus trastos<sup>504</sup>
                    sus perros<sup>505</sup>
sus piedras de moler<sup>506</sup> cuantos había, todos<sup>507</sup> mostraron sus rostros:
"Dolorosas eran sus acciones contra nosotros or solo eran sus acciones contra nosotros"
a ustedes, pues, los comeremos<sup>511</sup>". Dijeron sus perros
                                                  sus aves de corral<sup>512</sup>.
Así pues la piedra de moler:
"Molíamos por ustedes<sup>513</sup> cada día
                                        cada día
                                        al atardecer<sup>514</sup>
                                        al amanecer
                                        siempre<sup>515</sup> joli
                                                            juk'i<sup>516</sup> hacían<sup>517</sup> nuestros rostros por ustedes
<sup>496</sup> X-tikarik, forma completiva de tikarem, "principiar, empezar, poder".
497 Jab', "lluvia".
^{498} X-ok, forma completiva de okem, "entrar".
<sup>499</sup> X-q'ut, forma completiva de q'ut, "deshacer, desfigurar, quebrar, hacer pedazos". Xkut en Sam Colop y xcut en el
Ms. Newberry. (DG)
<sup>500</sup> Empieza la p. 36 de la edición de Sam Colop.
501 Ki-q'eb'al, "sus tinajas".
502 Ki-xot, "sus comales".
503 Laq, "escudilla".
504 B'o'j, "trastos de barro".
<sup>505</sup> Tz'i', "perro".
506 Ka', "piedra de moler, metate".
Jarui pa'. En k'iche' moderno jar pa' es una forma interrogativa, "¿cuántos?". Ronojel, "todo".
<sup>508</sup> K'ax, "doloroso, díficil".
<sup>509</sup> X-i-b'an, forma completiva en la segunda persona plural de b'anik, "hacer". Chi q-e, "con nosotros, hacia nosotros".
<sup>510</sup> X-oi-i-tiyo, forma completiva de segunda persona plural (i-) con complemento directo en primera persona singular
(oj-) de ti'ik, "comer".
Xk-ix-qa-ti': xk-, prefijo potencial, ix-, complemento de segunda persona plural; qa-, sujeto de primera persona
plural; ti', "comer". En k'iche' moderno el término indica gallinas y pollos.
<sup>513</sup> X-oj-k'ok'onik, de k'ok', "moler fino". (SC, nota 38) Iw-umal, "por vosotros".
514 Xq'ek, "el anochecer". Saqirik, "el amanecer".
515 Amaq'el, "siempre, perpetuamente".
<sup>516</sup> Las palabras forman una onomatopeya.
<sup>517</sup> Verbo implícito.
```

```
así entonces era nuestro primer servicio<sup>518</sup> frente a ustedes cuando eran hombres<sup>519</sup>. Hoy<sup>520</sup>, pues, probarán<sup>521</sup> nuestra violencia<sup>522</sup>
                                  picaremos<sup>523</sup>
                                  moleremos<sup>524</sup> también sus carne". Les dijeron, pues, sus piedras de moler a ellos.
 Así, pues, sus perros hablaron
                                 entonces dijeron:
"¿Por qué<sup>525</sup> no nos dan<sup>526</sup> nuestra comida?
Solamente miramos<sup>527</sup>
solamente nos echan afuera<sup>528</sup>
                                 nos arrojan afuera<sup>529</sup>
nos arrojan atuera levantado signal está el palo por ustedes cuando comen signal levantado signal está el palo por ustedes cuando comen signal esta el palo por ustedes cuando comen signal esta el palo por ustedes el palo por ustede
 solamente así nos tienen<sup>532</sup>
 no podemos hablar.
¿No es que nos íbamos a morir<sup>533</sup> por ustedes, pues?
 ¿Cómo es que no se daban cuenta
no pensaban, pues?

Detrás de ustedes<sup>534</sup> nos perdíamos<sup>535</sup>.
¡Hoy, pues, probarán<sup>536</sup> los dientes<sup>537</sup> que están en nuestras bocas!
 ¡Los comeremos!" Dijeron los perros cuando mostraron sus caras.
 <sup>538</sup>Así, pues, sus comales
                 sus trastos les dijeron:
 "Dolorosas eran sus acciones contra nosotros:
 de tizne<sup>539</sup> son nuestras bocas
de tizne son nuestros ojos
siempre<sup>540</sup> cocemos<sup>541</sup> sobre el fuego
                                                  nos queman<sup>542</sup>.
 ¿Acaso no sentíamos dolor?
 ¡Lo probarán, pues,
<sup>518</sup> Qa-patan, "nuestro servicio, tributo". (BB)
519 Ix, pronombre sujeto de segunda persona plural.
520 Wa kamik, "hoy".
 <sup>521</sup> Xch-i-tij, potencial en la segunda persona plural, de tij, "probar".
<sup>522</sup> Qa-chuqab', "nuestra violencia, nuestra fuerza", de chuqab'aj, "tomar por fuerza, violentar".
523 Xch-i-qa-kech', potencial en primera persona plural (qa-) con pronombre de segunda persona plural (i-) de kech'ik,
"picar". Sam Colop lee xch-i-qa-ke'j. En el Ms. Newberry se registra xcica queech.
     Xch-i-qa-jok', potencial en primera persona plural (qa-) con pronombre de segunda persona plural (i-) de jok'ik,
 "moler algo tostado".
 525 Naki, partícula interrogativa. (SC, nota 40)
<sup>526</sup> Ch-i-ya', de ya'ik, "dar".
<sup>527</sup> K-oi-mukunik, forma incompletiva de la raíz muk, "mirar". (FXa)
<sup>528</sup> K-oj-i-kuxij, forma incompletiva de kuxij, "echar afuera gallinas o perros". (SC, nota 41) Uloq, direccional.
<sup>529</sup> K-oj-i-tzaq, de la raíz tzaq, "arrojar, lanzar". (FXa)
530 Yak-al, del verbo yakik, "levantar, guardar".
<sup>531</sup> K-ix-wa'ik, forma incompletiva plural de wa'ik, "comer".
<sup>532</sup> Xere, "solamente". K-oj-iw-ucha'aj, de ucha'aj, en la voz pasiva "ser tenido". (SC, notas 43 y 44)
 533 M-ix-oj-kamik, de kamik, "morir".
<sup>534</sup> W-ij, "vuestra espalda".
<sup>535</sup> X-oj-sach, forma completiva plural de sachik, "perder, olvidar, desviar".
 536 Xch-i-tij, "potencial en la segunda persona plural, de tij, "probar".
 537 Oa-b'aq, literalmente "nuestros huesos".
Empieza la p. 37 de la edición de Sam Colop.
<sup>539</sup> Xaq, "tiznado por el humo".
 540 Amag'el, "siempre, perpetuamente".
 <sup>541</sup> Oj-tzakal, de tzakik, "cocer". Sam Colop lee oj-tzagal.
 <sup>542</sup> K-oj-i-k'ato, "ustedes nos queman", del verbo k'atik, "quemar".
```

los quemaremos<sup>543</sup>!" Dijeron sus trastos. Todos mostraron sus rostros: Así, pues, las piedras sus tenamastes<sup>544</sup> brincando<sup>545</sup> van<sup>546</sup> del fuego directamente<sup>547</sup> a sus cabezas. Dolorosas fueron sus acciones contra ellos. A la carrera corren<sup>548</sup> quieren<sup>549</sup> subir<sup>550</sup> sobre las casas solamente al derrumbarse<sup>551</sup> las casas, se caen<sup>552</sup> abajo<sup>553</sup> quieren subir sobre los árboles se lanzan<sup>554</sup> abajo por los árboles Folio 5 v. quieren entrar en las cuevas solamente se cierran<sup>555</sup> las cuevas frente a ellos. Así, pues, fue la destrucción 556 de los hombres formados los hombres creados los que se echaron a perder<sup>557</sup> los que cambiaron su esencia humana<sup>558</sup>. Destruyeron<sup>559</sup> desmenuzaron<sup>560</sup> las bocas los rostros de todos ellos. Se ha dicho, pues, que la señal de ellos son los monos<sup>561</sup> que están en los bosques hoy. Se tuvo<sup>562</sup> esta señal, porque solamente palo se usó<sup>563</sup> en sus carnes por el que crea el que forma. Así, pues, los monos se parecen<sup>564</sup> al hombre la señal de un único grado de parentesco del hombre creado el hombre formado solamente muñecos solamente madera labrada. <sup>543</sup> *Xch-ix-qa-poroj*, potencial de *poroxik*, "quemar". 544 Ki-xk'ub', "sus tenamaste". <sup>545</sup> Chi-taninik, de tan, "zumbar, brincar", según Diego Guarchaj. Brasseur registra también el significado de "golpear llamando". (DG; BB) <sup>546</sup> Chi-pe, de petem, "venir". <sup>547</sup> *Tagal*, "directamente, irse derecho". (TC) <sup>548</sup> Anilab'ik, "carrera". (SC, nota 46) K-e-malmalijab', de malmatik, "correr, andar apresuradamente". 549 K-e-r-aj, de la raíz aj, "querer, desear". 550 Aq'anik, "subir", de aq'anem. <sup>551</sup> Wulik, de la raíz wul, "destruir, derrumbar". <sup>552</sup> K-e-tzaq, forma incompletiva plural de tzaqem, "caerse". <sup>553</sup> *Uloq*, partícula direccional. <sup>554</sup> K-e-ch'akix, según Sam Colop. Forma incompletiva plural. Que qha quix en el Ms. Newberry. Podría ser kek'aqix, de *k'aqik*, "tirar, aventar, arrojar". <sup>555</sup> *Chi-yuch*, "repeler, humillar, cerrar". (SC, nota 48) <sup>556</sup> *U-kayojik*, sustantivo poseído de *yojik*, "deshacer, desbaratar". <sup>557</sup> Tzix-el, sustantivo con sufijo agentivo de tzix, "echarse a perder". (SC, nota 50)) <sup>558</sup> *Tzalatzox-el*, sustantivo con sufijo agentivo de *tzalatzoxik*, "voltear, cambiar". (SC, nota 51) <sup>559</sup> *X-ma'ixik*, de la raíz *maij*, "destruir, perder, olvidar". (BB) <sup>560</sup> X-q'utuxik, que Sam Colop lee xk'utuxik. Probablemenete forma completiva de la raíz q'ut, "batir, desmenuzar, <sup>561</sup> Retal, "señal". K'oy, "mono".  $^{562}$  *X-k'oj*, forma completiva de *k'oj*, "nacer, aparecerse, tener". <sup>563</sup> *X-koj*, de *kojik*, "usar, poner, meter". <sup>564</sup> Chi-wachinik, "parecer, ser la imagen, representar". (BB)

10- <sup>565</sup>Así, pues, solamente un poco de luz opaca <sup>566</sup> hay sobre la superficie de la tierra. No hav sol. Uno, pues, se engrandece a sí mismo<sup>567</sup>, Wuqub' Kaqix<sup>568</sup> es su nombre. Existe primero el cielo la tierra solamente está cubierta<sup>569</sup> la superficie del sol Se dice, pues: "Así es clara señal de la gente que se ahogó<sup>570</sup> como de gente sagrada<sup>571</sup> es su apariencia<sup>572</sup>... "Yo soy grande frente a la gente creada la gente formada yo soy su sol yo soy su claridad yo soy también su luna. ¡Que así sea! Grande es mi claridad yo soy el instrumento del caminar<sup>573</sup> yo soy el instrumento del gatear<sup>574</sup> para el hombre porque mis ojos de metal<sup>575</sup> solamente resplandecen<sup>576</sup> como joyas<sup>577</sup> verdes esmeraldas<sup>578</sup> también mis dientes<sup>579</sup> son muy verdes<sup>580</sup> en las piedras así como la superficie<sup>581</sup> del cielo así mi nariz<sup>582</sup> brilla desde lejos<sup>583</sup> como la luna de metal, pues, es mi trono<sup>582</sup> clara es la superficie<sup>585</sup> de la tierra cuando salgo<sup>586</sup> frente a mi trono. Así, pues, yo soy el sol yo soy también la luna para los hijos de mujer<sup>587</sup> en la claridad los hijos de hombre<sup>588</sup> en la claridad. <sup>565</sup> Empieza la p. 39 de la edición de Sam Colop. <sup>566</sup> Saqnatanoj, "lugar a oscuras, a la luz de la luna". (SC, nota 53) Ju-b'iq', "un poco". <sup>567</sup> K-u-nimarisaj, forma incompletiva de nimarsaxik, "engrandecer". R-ib', sustantivo relacional en tercera persona plural. <sup>568</sup> Wuqub', "siete". *Kaqix*, "guacamaya". Sam Colop lo lee como *Kak'ix* en casi todos los pasos de la obra, pero en los diccionarios está registrada la forma kaqix como guacamaya. En el Ms. Newberry, Ximénex registra Caquix. <sup>569</sup> Ka-moymot, de la raíz moy, "ocultar, cubir, entrar la noche"-<sup>570</sup> *X-b'ut*, forma completiva de la raíz *b'ut*, "anegar". (BB) <sup>571</sup> Nawal, "espíritu". En este contexto tiene tal vez el significado de "ser sagrado, deidad". <sup>572</sup> *U-k'oje'ik*, de la raíz *k'oj*, "tener, ser, nacer, aparecer". <sup>573</sup> B'ini-b'al, "camino, sendero", sustantivo instrumental de b'inem, "caminar". <sup>574</sup> Chaka-b'al, sustantivo instrumental de chakanem, "gatear". <sup>575</sup> Puwaq, "metal", también "plata". En k'iche' moderno significa "dinero". U-b'aq nu-wach, literalmente "el hueso de mi cara", "mis ojos". <sup>576</sup> *Ka-tiltotik*, de la raíz *til*, "alumbrar". (BB) <sup>577</sup> *Yamanik*, "joya, esmeralda". <sup>578</sup> K'uwal, "esmeralda, joya, piedra preciosa, riqueza en joyas". (DG) <sup>579</sup> *W-e*, "mis dientes". <sup>580</sup> Rax kawakoj en Sam Colop, rax q'awakoj según Diego Guarchaj. Q'awakoj es sufijo superlativo, "ser muy verde, <sup>581</sup> *U-wa*, sinónimo de *u-wach*, "su superficie". <sup>582</sup> Nu-tza'm, "mi nariz". <sup>583</sup> Saq julujuj, "brillar". (SC, nota 56) Naj, "lejos". <sup>584</sup> *Nu-q'alib'al*, "mi trono". (DG) <sup>585</sup> Pak'e, "lo que está boca arriba, la superficie". <sup>586</sup> *K-in-el*, primera persona singular de elem, "salir". *Uloq*, partícula direccional.  $^{587}$  Al, "hijo de mujer". 588 *K'ajol*, "hijo de hombre".

¡Que así sea, porque lejos llega<sup>589</sup> mi vista"! Dice Wuqub' Kaqix. <sup>590</sup>No es el sol de verdad<sup>591</sup> Wuqub' Kaqix. Solamente se engrandece a sí mismo de sus alas<sup>592</sup> de su metal. Solamente alcanza<sup>593</sup> su vista el lugar donde camina<sup>594</sup> no a toda Folio 6 r. la raíz del cielo llega<sup>595</sup> su vista. No se ve<sup>596</sup> todavía la superficie del sol las estrellas tampoco ha amanecido. Así, pues, se alaba<sup>597</sup> a sí mismo<sup>598</sup> Wuqub' Kaqix como sol como luna. Solamente no ha aparecido<sup>599</sup> no se ha manifestado 600 la claridad del sol de la luna. Solamente deseaba<sup>601</sup> la grandeza el engrandecimiento. Eso fue cuando se hizo la aluvión a causa de los muñecos de madera labrada. Así, pues, contaremos<sup>602</sup> cuándo murió<sup>603</sup> Wuqub' Kaqix cuándo fue vencido<sup>604</sup> cuándo fue hecho el hombre por el que crea el que forma. 11- Éste, pues, es el principio de la derrota del temblar<sup>605</sup> también del honor<sup>606</sup> de Wuqub' Kaqix, por los dos muchachos<sup>607</sup>, Junajpu el nombre de uno Xb'alanke el nombre del segundo. Solamente son de doble visión<sup>608</sup>. <sup>589</sup> Naj, "lejos". K-opon, forma incompletiva de opanem, "llegar". <sup>590</sup> Empieza la p. 40 de la edición de Sam Colop. <sup>594</sup> *K-u-b'e*, forma completiva de la raíz *b'e*, "caminar". <sup>595</sup> *U-xe*', "su raíz, su principio". *K-opon*, de *opanem* "llegar". <sup>596</sup> K-iloq, del verbo ilik, "ver". <sup>597</sup> K-u-kob'isaj, "alabar, engrandecer". (SC, nota 60) <sup>598</sup> *R-ib*', sustantivo relacional. <sup>599</sup> K'utunoq, de k'utunem, "aparecer". 600 O'alajob'oq, de q'alajinem, "aclararse". 601 X-u-rayij, forma completiva de *rayixik*, "desear, querer". 602 Xch-qa-b'ij, futuro (xch-) en la primera persona plural (qa-) de b'ixik, "decir". 603 *X-kamik*, forma completiva de *kamik*, "morir". 604 X-ch'akatajik, voz pasiva de la raíz ch'ak, "ganar, vencer". (BB) Sam Colop lee xchakatajik. <sup>605</sup> *U-yiqoxik*, "su temblar, su estar inquieto". (SC, nota 62) 606 Q'ij, "sol, día", podría indicar también "el honor, la gloria". 607 Ka'ib', "dos". K'ajolab', "hijo de hombre, muchacho".

```
Ya que <sup>609</sup> veían el mal <sup>610</sup> que el que se engrandecía de sí mismo quería hacer <sup>611</sup> frente a Uk'ux Kaj,
dijo<sup>612</sup>, pues, el muchacho: "¡No es bueno que así sea!"
Todavía no viven<sup>613</sup> los hombres aquí sobre la superficie de la tierra. Así, pues, intentemos<sup>614</sup> tirar con la cerbatana<sup>615</sup> sobre su pasto<sup>616</sup>
                              tiremos con la cerbatana allí
                              pongamos su enfermedad<sup>617</sup>
entonces que acabe su riqueza<sup>618</sup>
                              <sup>619</sup>sus piedras verdes<sup>620</sup>
                              su metal
                              sus esmeraldas
sus joyas que brillaban<sup>621</sup>. Así, pues, lo hagan<sup>622</sup> todos los hombres que no nazca envidia<sup>623</sup> solamente por el metal.
¡Que así sea!" Dijeron los muchachos
                              cada uno de ellos<sup>624</sup> con la cerbatana en sus hombros<sup>625</sup>.
Así, pues, Wuqub' Kaqix tiene dos hijos: el primero es Sipakna<sup>626</sup>
                                                  el segundo, pues, Kab'raqan<sup>627</sup>
Chimalmat<sup>628</sup>, pues, es el nombre de su madre
                                                  la mujer de Wuqub' Kaqix.
Así, pues, Sipakna juega<sup>629</sup> con las grandes montañas: Chi Q'aq', <sup>630</sup>
                                                                      Junajpu
                                                                      Pek ul va'
                                                                      Xkanul
                                                                      Makamob'
                                                                      Julisnab'.
Así se dicen los nombres de las montañas que existían cuando amaneció<sup>631</sup>
608 Kab'awil, "ser de doble visión", característica de los dioses del Popol Vuh. Según Diego Guarchaj, se trata de la
capacidad de ver el pasado y el futuro y de tener dos niveles de interpretación de la realidad, propia de las dedidades
mayas desde la época prehispánica.
<sup>609</sup> R-umal, causal.
610 Itzel, "mal, maldad".
611 X-raj, forma completiva de r-aj, "querer, desear". U-b'an, "su acción".
<sup>612</sup> X-cha', forma completiva singular de cha', "decir".
613 Chi k'ase, de la raíz k'as, "vivir".
<sup>614</sup> Chi-qa-tij, imperativo (ch-) plural (qa-) de la raíz tij, "intentar".
615 U-wub'axik, "tirar con cerbatana".
616 R-echa', "pasto de animales". Se observa la distinción de wa, que es "comida de maíz de los hombres".
617 Chi-qa-koj, imperativo (ch-) plural (qa-) de kojik, "poner, usar, meter". U-yab', "su enfermedad". 618 Ta k'isoq, imperativo de k'isik, "terminar, acabar". U-q'inomal, "su riqueza", de q'inom, "rico".
<sup>619</sup> Empieza la p. 41 de la edición de Sam Colop.
620 U-xit, "sus piedras verdes estimadas, sus jades". (BB) Es un préstamo del náhuatl xiwitl, "jade", por influencia del
náhuatl de la Costa del Golfo, en que -iwi se transforma en -i. (LC:85)
<sup>621</sup> K-u-k'akab'ej en Sam Colop. Para Diego Guarchaj es k-u-q'aq'ab'ej, "brillar, relucir, resplandecer", forma
incompletiva singular. (DG)
622 Ch-u-b'ano, imperativo de b'anik, "hacer".
623 Q'aq'al, "pleito, calentamiento, envidia", de q'aq', "fuego, calor".
624 Ki-kab'-ichan, "cada uno de lo dos". (SC, nota 64)
625 Ki-telen, "llevan en sus brazos, en sus hombros", de tel, "brazo" y telexik, "llevar en los brazos". Ub', "cerbatana".
626 Sipakna, del náhuatl cipac(tli), "caimán, lagarto". (LC: 85).
627 Kab'-r-aqan, "dos sus pies, sus piernas".
628 Chimalmat: posiblemente deriva del k'iche' malmat, "arrastrar" y del náhuatl chimal, "escudo". (LC: 84) Chimalmat
es en la cultura náhutl la esposa de Mixcoatl y la madre de Quetzalcoatl. (MG: 36)
629 Chaj, "juego, juego de pelota", de echaj, "jugar". (DG)
630 El nombre de la montaña significa "en el fuego".
631 Chi-saqirik, "amanecer".
```

## solamente en una noche

651 Ch-aqan, de aqanem, "subirse".652 Juta, "cada". (SC, nota 69)

655 Ch-u-xe', "en su pie, su raíz".

653 X-iloma, forma completiva de ilik, "ver".

654 Ki-k'ak'alen, de k'ak'alen, "aguardar". (SC, nota 70)

Folio 6 v.

```
nacen por Sipakna.
Así, pues, Kab'raqan, se mueven las montañas<sup>632</sup> por él
                              tiemblan<sup>633</sup> las montañas pequeñas
las montañas grandes por él.
Solamente así el engrandecimiento de sí mismos<sup>634</sup> hacían los hijos de Wuqub' Kaqix
"Yo<sup>635</sup> aquí estoy, yo soy el sol" Decía Wuqub' Kaqix.
"Yo aquí estoy, yo soy el creador<sup>636</sup> de la tierra". Decía Sipakna.
"Yo, pues, separo<sup>637</sup> el cielo
          destruyo<sup>638</sup> toda la tierra" Decía Kab'raqan.
Solamente así los hijos de Wuqub' Kaqix
solamente así tomaban aquí <sup>639</sup> su grandeza detrás <sup>640</sup> de su padre.
Así, pues, el mal vieron los muchachos.
No se hacen<sup>641</sup> nuestras primeras madres
nuestros primeros padres.
Así, pues, se pensó<sup>642</sup> en su muerte
                             en su derrota<sup>643</sup> por los muchachos.
12- <sup>644</sup> Éste, pues, es el tiro de cerbatana <sup>645</sup> a Wuqub' Kaqix por los dos muchachos.
Nosotros diremos<sup>646</sup> la derrota<sup>647</sup> de cada uno de los que se engrandecen de sí mismos.
Así, pues, Wuqub' Kaqix tiene un árbol de nance<sup>648</sup> éste, pues, es el pasto<sup>649</sup> de Wuqub' Kaqix
éste llega<sup>650</sup> a la superficie del nance
sube<sup>651</sup> sobre el árbol cada<sup>652</sup> día
fue visto<sup>653</sup> que era su pasto por Junajpu
                                       Xb'alanke
aguardan<sup>654</sup>, pues, al pie<sup>655</sup> del árbol de nance a Wuqub' Kaqix
632 Chi-silab', de la raíz sil, "voltear, mover".
633 Chi-neb'owik, "temblar, menear". (SC, nota 66)
<sup>634</sup> K-ib', sustantivo relacional plural.
<sup>635</sup> En el Ms. Newberry se registra ix va, que Sam Colop lee in wa' "yo soy esto, aquí estoy".
636 B'an-ol, sustantivo con sufijo agentivo del verbo b'anik, "hacer".
637 Kiyow, "estorbar, separar, derribar".
638 Ch-in-wulij, de la raíz wul, "hacer ruido, destruir".
639 X-ki-k'am, forma completiva de k'amik, "aceptar, tomar". Ri', "aquí".
<sup>640</sup> Chi r-ij, "en su espalda".
641 Chi-b'antajoq, de b'anik, "hacer".
<sup>642</sup> X-na'ojix, forma completiva de na'oj, "pensar, idear".
643 Ki-sachik, "su pederse, su desviarse".
<sup>644</sup> Empieza la p. 42 de la edición de Sam Colop.
<sup>645</sup> U-wub'axik, "su tirar con la cerbatana", del verbo wub'aj, "tirar con cerbatana".
646 Xch-qa-b'ij, futuro plural del verbo b'ixik, "decir".
<sup>647</sup> Ki-ch'akatajik, "su derrota, su ser vencido, ganado", de ch'akik, "ganar, vencer".
648 Tapa'l, "nance".
<sup>649</sup> R-echa', "su pasto de animales".
650 Ch-ulo, de ulem, "llegar, regresar".
```

están escondidos  $^{656}$ ahí los dos muchachos entre las hojas  $^{657}$  del árbol entonces llegó  $^{658}$  Wuqub' Kaqix va directamente<sup>659</sup> sobre su pasto de nance. Así, pues, entonces tiró con la cerbatana Junajpú<sup>660</sup> llega derecho la bolita<sup>661</sup> de la cerbatana a su quijada<sup>662</sup> grita<sup>663</sup> cuando vino desde la cumbre del árbol va directamente a la superficie de la tierra. Rápidamente<sup>664</sup> Junajpu<sup>665</sup>, pues, con prisa<sup>666</sup> fue<sup>667</sup> en verdad<sup>668</sup> fue a capturarlo<sup>669</sup>. Así, pues, se cortó<sup>670</sup> un antebrazo<sup>671</sup> de Junajpu por Wuqub' Folio 7 r. Kaqix directamente $^{672}$  se cayó $^{673}$  para acá se torció $^{674}$  para acá desde la punta de su brazo $^{675}$  entonces soltó $^{676}$  a Junajpu Wuqub' Kaqix. Solamente, pues, bien hicieron no son vencidos<sup>677</sup> primero por Wuqub' Kaqix. Llevando<sup>678</sup>, pues, el antebrazo de Junajpu por Wuqub' Kaqix entonces se fue a su casa. Solamente, pues, llevando a cuestas<sup>679</sup> su quijada llegó "¿Qué le trajo a usted<sup>680</sup>?" Dijo, pues, Chimalmat, la esposa de Wuqub' Kaqix. "¿Qué va a ser? ¡Son los dos malvados<sup>681</sup> que me tiraron con la cerbatana! me movieron<sup>682</sup> mi quijada 656 Matzamoj, de la raíz matz, "estar en secreto, a escondidas". Ulo, partícula direccional. 657 *Xaq*, "hoja". 658 *X-opon*, forma completiva de *opanem*, "llegar". 659 Taqal, "directamente, recto". 660 X-ubaxik, forma completiva de wub'aj, "tirar con cerbatana". K-umal, preposición causal plural, con un complemento aparentemente singular (Junajpu). Tal vez en esta versión se omitió el nombre de Xb'alanke. Además en el Ms. Newberry está registrado en este paso el nombre se Junjunajpu, tal vez una equivocación por Junanpu. 661 *Ub'aq'*, "su hueso". Pienso que se trata de la bolita que se dispara de la cerbatana 662 *Kakate'*, "quijada, barbilla". 663 Ch-u-raqoj u-chi, expresión que significa "gritar" en la tercera persona singular. 664 Chi malmat, adv. "rápidamente, directamente". (DG) 665 También en este caso el Ms. Newberry registra Junjunajpu por Junajpu. 666 Anim, del verbo anim, "correr, apresurarse". <sup>667</sup> X-b'ek, forma completiva de b'enam, "irse". 668 Kitzij, "en verdad". 669 *U-chapa*', de *chapik*, "agarrar, capturar". <sup>670</sup> *X-qupix*, forma completiva de *qupixik*, "cortar tela, madera y carne". 671 *U-q'ab'*, "su antebrazo, de la mano al codo". <sup>672</sup> Ju-suk', "recto, directamente". <sup>673</sup> *X-tzaq*, forma completiva de *tzaqem*, "caerse". <sup>674</sup> *X-mejo*, forma completiva de *mejo*, "doblar, torcer". 675 Tzam, "la punta". *Û-teleb*', brazo, del codo al hombro. <sup>676</sup> *X-u-tzoqopij*, forma completiva de *tzoqopixik*, "soltar". 677 Ki-ch'akatajik, forma incompletiva de ch'akik, "vencer, ganar". 678 *U-k'aam*, Sam Colop lee *k'a'am*, "cuerda". Posiblemente es de la raíz *k'am*, "tomar, traer, aceptar". 679 *U-lotem*, de *lotej*, "llavar en brazos, en las manos". (SC, nota 73) <sup>680</sup> Naki pa, interrogativas. Mi-x-k'amow, interrogativa completiva de la raíz k'am, "tomar, traer, recibir". La es la forma de respeto singular.

<sup>681</sup> Ka'ib', "dos". K'axtok', "malvado".

Sobre el fuego se cuelgue<sup>687</sup> éste esté colgado<sup>688</sup> sobre el fuego cuando vengan a tomarlo<sup>689</sup> en verdad los malvados". Dijo Wuqub' Kaqix. Entonces colgó el antebrazo de Junajpu. Piensan Junajpu Xb'alanke. <sup>690</sup>Entonces hablaron con un abuelo<sup>691</sup> en verdad era blanco el pelo<sup>692</sup> de este abuelo con una abuela, pues, en verdad era humilde la abuela<sup>693</sup> solamente encorvados<sup>694</sup> como hombres ancianos<sup>695</sup> Saqi Nim Aq, <sup>696</sup> el nombre del abuelo Saqi Nima Tziz, <sup>697</sup> pues, el nombre de la abuela. Les dijeron, pues, los muchachos a la abuela el abuelo: "Acompáñenos<sup>698</sup> a ir a tomar<sup>699</sup> nuestro antebrazo con Wuqub' Kaqix. Solamente nosotros seguimos detrás de ustedes<sup>700</sup>: "Nuestros nietos 701 nos acompañan ha muerto<sup>702</sup> su madre su padre así, pues, siguen dan vueltas de nosotros entonces les regalamos<sup>704</sup> porque solamente sacar<sup>705</sup> los animales<sup>706</sup> de los dientes<sup>707</sup> es lo que hacemos" Dirán. "Así, pues, como niños<sup>708</sup> nos ve<sup>709</sup> Wuqub' Kaqix. <sup>682</sup> Mix-silib'ataj en Sam Colop, mix-silab'ataj según Diego Guarchaj, forma completiva de la raíz silab', "mover". <sup>683</sup> Ka-chuywaj, de chuyej, "aflojar, remover algo con los dedos". (SC, nota 74) <sup>684</sup> *W-e*, "mis dientes". <sup>685</sup> Ka-q'xow, de q'axowem, "doler". <sup>686</sup> Mi-x-nu-k'am, forma completiva singular de k'am, "traer, tomar". Uloq, partícula direccional, "para acá". <sup>687</sup> *Chi-xeke*, imperativo de la raíz *xek*, "colgar". <sup>688</sup> Chi-tzayab'a, imperativo de tzayab'axik, "colgar". (DG) <sup>689</sup> K-ul-ki-k'ama', forma compuesta plural del verbo ulem, "llegar, venir" y k'am, "tomar, traer, recibir". <sup>690</sup> Empieza la p. 43 de la edición de Sam Colop. 691 Mama', "abuelo". 692 R-ismal, "pelo de animal, plumas". <sup>693</sup> Kemel, "humilde". Podría ser k'emel, de k'emelik, "quebradizo". Ati't, "abuela". <sup>694</sup> Ke-luq'ukila, de luq'u, "encorvar, doblar para abajo". <sup>695</sup> *Rijitaq*, de *ri'j*, "anciano". 696 Saqi Nim Aq, "Blanco Gran Jabalí". 697 Saqi Nima Tziz, "Blanco Gran Pizote" <sup>698</sup> K-ix-qa-achb'ilaj taj: ix- es infijo de sujeto de segunda persona plural; qa- es sufijo de complemento de primera persona plural; de la raíz ach, "compañía, compañero". Chi-b'eta-k'ama', verbo compuesto de la raíz b'e, "ir" y k'am, "tomar, traer". <sup>700</sup> *K-oj-tere*, forma incompletiva plural, en primera persona, de *terenik*, "seguir". *W-ij*, "a su espalda de ustedes" <sup>701</sup> Oa-mam, de mam, "nieto, abuelo". <sup>702</sup> Kaminaq, participio perfectivo de kamik, "morir". <sup>703</sup> Kotila, de kotij, "rondar, dar vueltas". (SC, nota 76) <sup>704</sup> Ke-qa-sipaj, de sipaxik, "regalar". 705 Elesan, de elesaxik, "sacar, quitar". <sup>706</sup> *U-chikopil*, de *chikop*, "animal". <sup>707</sup> Eyaj, de la raíz ey, "diente". (BB)

por eso solamente se aflojan<sup>683</sup> mis dientes<sup>684</sup>

Primero lo traje para acá<sup>686</sup>.

duelen<sup>685</sup>.

solamente, pues, nosotros les damos<sup>710</sup> sus ideas<sup>711</sup>". Dijeron, pues, los dos muchachos. "¡Está bien!" Dijeron, pues. Folio 7 v. Así, pues, entonces se fueron. Colgándose<sup>712</sup>, pues, estaba Wuqub' Kaqix frente a su trono. Entonces pasaron<sup>713</sup> la abuela el abuelo juegan<sup>714</sup>, pues, los dos muchachos detrás de ellos entonces pasan al pie de la casa del señor grita<sup>715</sup> Wuqub' Kaqix por su diente entonces vio Wuqub' Kaqix al abuelo a la abuela que se acompañaban entre sí<sup>716</sup>. "¿De dónde vienen, abuelos nuestros?" Dijo, pues, el señor. "Solamente nos alimentamos<sup>717</sup> a nosotros, señor" Dijeron, pues. "¿Cuál<sup>718</sup> es su forma de alimentación? No los acompañan sus hijos<sup>719</sup>?" "No, señor, son nuestros nietos solamente, pues, les tenemos lástima<sup>720</sup> <sup>721</sup>lo que se da<sup>722</sup> una porción<sup>723</sup> el resto<sup>724</sup> se lo damos a ellos, señor". Dijeron, pues, la abuela Sufría<sup>725</sup>, pues, el señor por el dolor<sup>726</sup> de su diente solamente se esforzaba<sup>727</sup> mucho para hablar. "¡Ojalá me quede<sup>728</sup> con ustedes que me tengan lástima! "¿Qué hacen?" "¿Qué curan<sup>729</sup>?" Dijo, pues, el señor. <sup>708</sup> Aka'lab', de ak'al, "niño, niña". <sup>709</sup> Chi-r-ilo, de ilik, "ver". <sup>710</sup> *K-oj-yawik*, forma incompletiva plural de *ya'ik*, "dar, proporcionar". <sup>711</sup> *I-na'oj*, "las ideas de ustedes". <sup>712</sup> *Tzamal*, de la raíz tzam, "colgar". (DG) 713 *X-ekowik*, de la raíz *ek*, "pasar". (BB) Sam Colop lee *xe'ik'owik*. 714 *K-etz'eyaj*, de la raíz *etz'a*, "jugar". Sam Colop lee *ke'etzeyaj*. <sup>715</sup> K-u-raqui u-chi, expresión que significa "grita". <sup>716</sup> *K-ib*', sustantivo relacional plural. <sup>717</sup> Tzuqub'ey, de tzuqik, "alimentar, dar de comer". <sup>718</sup> Naki pa, interrogativas. <sup>719</sup> *Iw-alk'wal*, "su hijo de ustedes", de *alk'wa'laxel*, "hijo". <sup>720</sup> Ka-qa-toq'ob'aj ki-wach, expresión que significa tenerle lástima a alguien, del verbo toq'ob'axik, "tener lástima". <sup>721</sup> Empieza la p. 44 de la edición de Sam Colop. <sup>722</sup> *Ya'axel*, de *ya'ik*, "dar". <sup>723</sup> Pir, "pedazo, porción". (SC, nota 77) 724 Ch'aqap, "el resto". <sup>725</sup> K-utzin, de la raíz utz, "bueno", aquí con sentido contrario, "no estaba bien". Cabe señalar también que el verbo utzinik significa "llevar a buen fin, terminar, morir". (DG) <sup>726</sup> *U-q'oxom*, "su dolor". <sup>727</sup> K-u-nimaq wachij, verbo compuesto de nim, "grande" y wach, "aspecto". Toda la expresión significa "esforzarse

<sup>728</sup> Ta, partícula optativa. Sam Colop sugiere la lectura kanaj, por intabacanih del Ms. Newberry. Kanaj es del verbo

kanajem, "quedarse". Algunos traductores omiten el verbo y lo interpretan como expresión desiderativa.

"Solamente el animal de los dientes sacamos solamente los ojos<sup>730</sup> curamos solamente los huesos enderezamos<sup>731</sup>, usted señor". Dijeron, pues,. "¡Bueno, pues! Que se cure mi diente, en verdad duele<sup>732</sup> cada día no puedo llorar<sup>733</sup> no tengo sueño<sup>734</sup> por eso, con mis ojos. Solamente me tiraron<sup>735</sup> con la cerbatana dos malvados. Entonces no se pudo<sup>736</sup> que comiera mi pasto<sup>737</sup> por eso. ¡Así, pues, que me tengan lástima! Solamente se apriete<sup>738</sup> mi diente con las manos". "Está bien, señor: un animal es lo que le causa dolor<sup>739</sup>. Solamente entre su cambio<sup>740</sup> se saque<sup>741</sup> el de usted". "No está bien sacar mi diente, porque así yo soy señor mi adorno<sup>742</sup> son mis dientes con mis ojos". "¡Nosotros pondremos<sup>743</sup> su cambio hueso molido entrará<sup>744</sup>!" Así, pues, el hueso molido era solamente maíz blanco. "Está bien, sáquenmelo ayúdenme<sup>745</sup> para acá". Dijo, pues. Entonces se sacó

Folio 8 r.

pues el diente de Wuqub' Kaqix solamente maíz blanco como sustituto de su diente entró solamente era blanco resplandeciente<sup>746</sup> el maíz en su boca luego se bajó<sup>747</sup> su rostro ya no más señor parecía se acabaron<sup>748</sup> de sacar los dientes muy verdes<sup>749</sup> de su boca entonces se curaron los ojos de Wuqub' Kaqix

```
<sup>729</sup> Chi-kunaj, de kunaxik, "curar".
<sup>730</sup> U-b'aq u-wach, literalmente "el hueso de la cara".
<sup>731</sup> Chi-qa-wiqo, primera persona plural de wiqik, "angalanar, enderezar".
<sup>732</sup> Ka-q'oxowik, de q'oxowem, "duele".
<sup>733</sup> Ch-oq'itajik, de oq'ik, "llorar".
<sup>734</sup> Nu-waram, "mi sueño".
<sup>735</sup> Xi-ki-ub'aj, que Sam Colop lee x-in-ki-ub'aj, "me tiraron con la cerbatana".
<sup>736</sup> X-tikarik, forma completiva de tikarem, "empezar, poder".
<sup>737</sup> K-in-echajik, de echa', "pasto de animales".
<sup>738</sup> Ka-ch-u-yub', de yub'ik, "palpar, sobar, apretar". La raíz je significa "tirar con las manos". (TC)
<sup>739</sup> Ka-q'uxuwik, "que causa dolor". (SC, nota 81)
<sup>740</sup> Ch-ok, de okem, "entrar". U-k'exel, "su cambio", de la raíz k'ex, "cambiar". Sam Colop lee ik'exel.
<sup>741</sup> Ch-el, de elem, "sacar".
742 Nu-kawub'al, "mi adorno, atavío".
<sup>743</sup> Xch-qa-koj, futuro de kojik, "poner, meter". Sam Colop lee xchkakoj.
<sup>744</sup> Jok'om, de jok'ik, "moler". Xch-ok, futuro de okem, "entrar".
<sup>745</sup> Ch-i-to', imperativo plural de la raíz to', "ayudar, socorrer". (BB)
<sup>746</sup> Julujuj, de la raíz jul, "resplandecer, brillar". (BB)
<sup>747</sup> Jusu, "inmediatamente". X-qaj, forma completiva de qajem, "bajarse".
<sup>748</sup> X-k'is, forma completiva de verbo k'isik, "acabar, terminar".
<sup>749</sup> Rax q'awaq'oj, de rax, "verde" y q'awaq'oj, intensificativo. (DG)
```

entonces se despellejaron<sup>750</sup> sus ojos

se acabó de sacar el metal.

No lo entendía

solamente, pues, mira<sup>751</sup>.

<sup>752</sup>Entonces se acabó de sacar su engrandecimiento de sí mismo.

Solamente, pues, piensan Junajpu

Xb'alanke.

Entonces se murió, pues, Wuqub' Kaqix.

Entonces tomó, pues, su antebrazo Junajpu.

Se murió también Chimalmat

la esposa de Wuqub' Kaqix.

Así, pues, hubo la pérdida<sup>753</sup> de la riqueza<sup>754</sup> de Wuqub' Kaqix

entonces el curandero<sup>755</sup> tomó las joyas

las esmeraldas<sup>756</sup> de las que se engrandecía<sup>757</sup> aquí sobre la tierra<sup>758</sup>.

El espíritu sobrehumano<sup>759</sup> de la abuela

el espíritu sobrehumano del abuelo lo hicieron.

Entonces tomaron, pues, su antebrazo<sup>760</sup>

lo dejaron sembrado<sup>761</sup> allí

bien fue<sup>762</sup>.

Solamente por la muerte de Wuqub' Kaqix quisieron<sup>763</sup> que así hicieran. Como algo malo<sup>764</sup> vieron el engrandecimiento de sí mismo<sup>765</sup>.

Así, pues, se fueron los dos muchachos

solamente la palabra de Uk'ux Kaj cumplieron<sup>766</sup>.

13- Éstos, pues, son los hechos de Sipakna

el primer hijo de Wuqub' Kaqix.

"Yo soy el hacedor<sup>767</sup> de las montañas". Dice Sipakna. Así, pues, Sipakna se baña en la boca<sup>768</sup> de un río

entonces pasaron<sup>769</sup> cuatrocientos<sup>770</sup> muchachos arrastrando<sup>771</sup> un árbol como sostén<sup>772</sup> de su casa<sup>773</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>750</sup> *X-ch'olik*, forma completiva de *ch'olik*, "pelar, despellejar". Sam Colop lee *x-cholik*.

<sup>&</sup>lt;sup>751</sup> Ka-mukunik, de la raíz muk, "mirar desde lejos". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>752</sup> Empieza la p. 45 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>753</sup> *U-sachik*, "su perder, su olvidar".

<sup>&</sup>lt;sup>754</sup> *U-q'inomal*, sustantivo poseído de *q'inom*, "rico".

<sup>&</sup>lt;sup>755</sup> Aj-kun, sustantivo con prefijo de oficio u origen, del verbo kunaxik, "curar".

<sup>&</sup>lt;sup>756</sup> Yamanik, "joyas, esmeraldas".

<sup>&</sup>lt;sup>757</sup> *X-u-punab'ej*, de *punaj*, "alabar, engrandecer". (SC, nota 83)

<sup>&</sup>lt;sup>758</sup> En el Ms. Newberry siguen 11 líneas tachadas, que se repiten más adelante. Esto indica la presencia de un manuscrito alfabético de referencia anterior, que Ximénez está copiando.

<sup>&</sup>lt;sup>759</sup> Nawal, ya encontrado antes con el significado de "ser extraordinario, ser sagrado".

<sup>760</sup> Ki-q'ab', se observa que el sustantivo está poseído en la forma plural, "de ellos".

<sup>&</sup>lt;sup>761</sup> *X-tikitax*, forma completiva de la raíz *tik*, "sembrar, dejar sembrado, dejar fijo".

<sup>&</sup>lt;sup>762</sup> *X-uxik*, de la raíz *ux*, "ser".

<sup>&</sup>lt;sup>763</sup> *X-k-aj*, de la raíz *aj*, "querer, desear".

<sup>764</sup> Itzel, "malo"

<sup>&</sup>lt;sup>765</sup> *Ib*': en este caso el sustantivo relacional no se encuentra poseído.

<sup>&</sup>lt;sup>766</sup> *X-ki-b'ano*, forma completiva plural de *b'anik*, "hacer".

<sup>&</sup>lt;sup>767</sup> B'an-ol, sustantivo agentivo de b'anik, "hacer".

<sup>&</sup>lt;sup>768</sup> K-atinik, forma incompletiva de atinem, "bañarse". Ch-u-chi', "en la boca, la orilla".

<sup>&</sup>lt;sup>769</sup> X-ekowik, de la raíz ek, "pasar". (BB) Sam Colop lee xe'ik'owik.

<sup>&</sup>lt;sup>770</sup> Omuch', "cuatrocientos".

<sup>&</sup>lt;sup>771</sup> Jur, "arrastrar un palo, sacar jalando un palo, jalar a alguien".

<sup>&</sup>lt;sup>772</sup> *R-agan*, literalmente "su pie, su pierna".

<sup>773</sup> Ki-kab'al, "su casa de ellos". En los diccionarios actuales kab'al está registrado como "rancho". Tal vez el significado es el de "casa en el campo".

cuatrocientos caminan entonces cortaron<sup>774</sup>, pues, Folio 8 v. un gran árbol como dintel<sup>775</sup> de su casa. Así, pues, fue Sipakna llegó<sup>776</sup>, pues, con los cuatrocientos muchachos. "¿Qué hacen ustedes<sup>777</sup>, muchachos?" "Solamente el árbol no lo levantamos<sup>778</sup> en hombros<sup>779</sup>". "Yo lo llevaré en hombros<sup>780</sup>. <sup>781</sup>¿Hasta dónde llegan? ¿Cuál es su función<sup>782</sup> en sus corazones?". "Solamente es el dintel de nuestra casa" "Está bien". Dice, pues. Entonces lo arrastró, pues, lo llevó en hombros arriba<sup>783</sup> hasta la entrada de la casa de los cuatrocientos muchachos. "Solamente, pues, esté<sup>784</sup> con nosotros, muchacho". ¿Tienes madre padre?" "No." Dijo, pues. "Pedimos ayuda<sup>785</sup> para erigir<sup>786</sup> mañana<sup>787</sup> un árbol nuestro como sostén de nuestra casa". "Está bien." Dijo, pues. Así, pues, tomaron sus consejos los cuatrocientos muchachos: "¿Al muchacho, cómo podemos hacer para matarlo? Porque no está bien lo que hace solamente él solo<sup>788</sup> levantó<sup>789</sup> el árbol. Escarbamos<sup>790</sup> un gran hoyo<sup>791</sup> ahí entonces lo arrojamos abajo<sup>792</sup> en el hoyo. "Saca abajo<sup>793</sup> la tierra del hoyo", le decimos. Ahí entonces, pues, estando agachado <sup>794</sup> abajo en el hoyo <sup>774</sup> *X-ki-q'at*, forma completiva plural de *q'atik*, "cortar o divir en pedacitos carne, masa, cuero". 775 *U-wapalil*, "su dintel, solera". (SC, nota 85) <sup>776</sup> X-opon, forma completiva de opanem, "llegar a otra parte" <sup>777</sup> *Ix*, segunda persona plural de confianza, vosotros". <sup>778</sup> *Ka-qa-yako*, forma incompletiva de primera persona plural (*qa-*) del verbo *yakik*, "levantar". Chi-teleb'a, "en los brazos", de teleb', "brazo, del codo al hombro". <sup>780</sup> *Xch-in-telej*, futuro de primera persona singular de *telexik*, llevar en hombros" <sup>781</sup> Empieza la p. 46 de la edición de Sam Colop. <sup>782</sup> *U-chak*, "su trabajo". <sup>783</sup> Aq'anok, partícula direccional, del verbo aq'anem, "subirse".  $^{784}$  *K-at-k'oje*, segunda persona de la raíz *k'oj*, variante de *k'ol*, "ser, estar, aparecer. tener". <sup>785</sup> Ka-qa-ch'akimaj, forma incompletiva plural de ch'akimaj, "pedir prestado, pedir ayuda". (SC, nota 86) <sup>786</sup> Ch-u-wab'axik, "erigir".

<sup>&</sup>lt;sup>787</sup> Chwe'q, "mañana".

 $<sup>^{788}</sup>$  *U-tukel*, "él solo".

<sup>&</sup>lt;sup>789</sup> Mi-x-u-yak, forma completiva del verbo yakik, "levantar".

<sup>&</sup>lt;sup>790</sup> *Oa-k'oto*, primera persona plural de la raíz *k'ot*, "escarbar un foso"

<sup>&</sup>lt;sup>791</sup>  $\widetilde{J}ur$ , "hoyo, cueva".

<sup>&</sup>lt;sup>792</sup> Chi-qa-tzaq, primera persona plural de tzaq, "tirar, arrojar". Qajoq es partícula direccional "de arriba para abajo".

<sup>&</sup>lt;sup>793</sup> Ja-k'ama, de la raíz k'amik, "tomar, traer". *Qaja*, es partícula direccional "de arriba para abajo", del verbo *qajem*, "bajarse". Como indica Tedlock, en el Ms. Newberry la h de la palabra caha parece tachada. No sé decir si corresponde a la n, como sugiere Tedlock, o si en realidad se trata de una h. (DT)

entonces le arrojamos<sup>795</sup> abajo un gran árbol

Ahí, pues, entonces morirá en el hoyo". Dijeron, pues, los cuatrocientos muchachos.

Entonces escarbaron, pues, un gran hoyo

lejos<sup>796</sup> se bajó.

Entonces mandaron<sup>797</sup> a Sipakna:

"Nosotros somos muy amables<sup>798</sup> contigo

ve a escarbar otra tierra

nosotros no lo conseguimos<sup>799</sup>". Le fue dicho.

"Está bien". Dijo, pues.

Así, pues, bajó al hoyo.

"Llama<sup>800</sup> acá cuando esté escarbada la tierra

cuando lejos hayas bajado por ti mismo". Le fue dicho.

"¡Bien<sup>801</sup>!" Dijo, pues.

Entonces empezó<sup>802</sup> la excavación del hoyo.

Solamente, pues, su hoyo escarbó

su recipiente para sí mismo<sup>803</sup>

él sabía<sup>804</sup> de su muerte.

Entonces escarbó otro hoyo<sup>805</sup>

<sup>806</sup>al lado un segundo<sup>807</sup> hoyo escarbó para salvarse<sup>808</sup>.

"¿Cuánto falta<sup>809</sup>?" Le fue dicho, pues, hacia abajo por los cuatrocientos muchachos.

"Estoy haciendo mi escarbación

si los llamo hacia arriba<sup>810</sup>

entonces estará bien<sup>811</sup>

## Folio 9 r.

su escarbación". Dijo para acá Sipakna en el hoyo.

No escarbaba la parte baja del hoyo como su entierro<sup>812</sup>

solamente su hoyo escarbaba como lugar donde estar<sup>813</sup> para sí mismo.

Así, pues, entonces llamó hacia acá Sipakna

salvo<sup>814</sup> estaba, pues, ahí en el hoyo cuando llamó para acá.

<sup>&</sup>lt;sup>794</sup> *Pachal*, de *pachalik*, "estar agachado".

<sup>&</sup>lt;sup>795</sup> *Qa-tarij*, de *tarij*, "arrojar, tirar". (SC, nota 88)

<sup>&</sup>lt;sup>796</sup> Najt, "lejos, lejano".

<sup>&</sup>lt;sup>797</sup> *X-ki-taq*, forma completiva plural de *taqik*, "mandar, ordenar, enviar".

<sup>&</sup>lt;sup>798</sup> Oj kanij, según Sam Colop, oj k'anij según Diego Guarchaj, de k'anij, "amabilidad, ser amable". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>799</sup> *Mawi*, negación. *Ka-qa-riqo*, forma incompletiva plural de *riqik*, "hallar, conseguir".

<sup>800</sup> K-a-sik'in, de la raíz sik', "llamar, convocar".

<sup>&</sup>lt;sup>801</sup> We, "bien, está bien". La misma forma indica también el pronombre demostrativo y la preposición condicional.

<sup>&</sup>lt;sup>802</sup> *X-u-tikib'a*, forma completiva de la raíz *tik*, "comenzar, poder, lograr". Sam Colop lee *xutik'b'al*.

<sup>&</sup>lt;sup>803</sup> *U-k'olb'al*, "recipiente, lugar". *R-ib'*, sustantivo relacional en tercera persona.

<sup>&</sup>lt;sup>804</sup> *X-r-etamaj*, forma completiva de *eta'am*, "saber, conocer".

<sup>805</sup> Jun wi chi, "un diferente". (ACH)

<sup>&</sup>lt;sup>806</sup> Empieza la p. 47 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>807</sup> Tzalanem, de la raíz tzal, "lado, estar de lado". U-kab', "segundo".

<sup>&</sup>lt;sup>808</sup> *X-kolotaj*, forma completiva de *kolob'ej*, "librar, salvar".

<sup>&</sup>lt;sup>809</sup> *K-ajanik'an*, "¿es profundo, verdad?" de *ajanik'*, que indica profundidad. *Jani* es una forma interrogativa "cuánto". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>810</sup> *Xk-ix-nu-sik'ij*, forma potencial con pronombre sujeto de primera persona singular y complemento de segunda persona plural del verbo *sik'ixik*, "llamar, convocar".

<sup>811</sup> *Ch-utzinoq*, de la raíz *utz*, "bien, bueno".

<sup>812</sup> *U-xe*, "su pie, su raíz, su principio". (BB) *U-muqikil* según la lectura de Sam Colop, *vmoquiquil* en el Ms. Newberry, del verbo *muqik*, "enterrar".

<sup>&</sup>lt;sup>813</sup> K'ol-b'al, sustantivo instrumental y locativo del verbo k'olik, "estar, haber, existir".

```
"Vengan<sup>815</sup> a sacar<sup>816</sup> la tierra
                          el desperdicio<sup>817</sup> del hoyo que he escarbado
en verdad en profundidad se bajó por mí.
¿No oyen<sup>818</sup> mi llamada?
Así, pues, su llamada solamente forma el eco<sup>819</sup>
                                            así una salida
                                                     dos salidas donde ustedes están yo oigo". Dijo, pues
Sipakna desde su hoyo.
Ahí, pues, en silencio<sup>820</sup> llama hacia acá desde el hoyo.
Así, pues, se jala ahí su gran árbol por los muchachos
así también arrojaron hacia abajo el árbol al hoyo.
"No hay nadie que hable.
¡Oigámoslo cuando grite<sup>821</sup>
         cuando muera!" Dijeron, pues, entre sí
                          solamente hablan en secreto<sup>822</sup>
                           solamente esconde<sup>823</sup> el rostro cada uno de ellos, cuando arrojaron abajo el
árbol.
Así, pues, dijo
pues entonces gritó
solamente una vez llamó cuando bajó ahí el árbol.
"¡Vaya<sup>824</sup>! Bien salió
         bien lo hicimos.
Si hubiera empezado<sup>825</sup> sus hechos
                           sus trabajos
¿Qué sería
como primero se puso<sup>826</sup> con nosotros
                           entre nosotros<sup>827</sup> también,
                                   nosotros los cuatrocientos muchachos?". Dijeron, pues, contentos<sup>828</sup>.
"Está la hechura de nuestro licor<sup>829</sup> en tres días<sup>830</sup>
<sup>831</sup>festejando<sup>832</sup> los tres días también lo tomamos<sup>833</sup> por la ocupación<sup>834</sup> de nuestra casa, nosotros los
cuatrocientos muchachos". Dijeron.
814 Kolon, de kolik, "salvar, defender".
815 K-ix-petoq, imperativo de segunda persona plural de petem, "venir".
816 Ch-u-likama, de la raíz lik, "sacar algún líquido". Sam Colop lee chulik'ama'.
817 R-achaq, de achaq, "lo que sobra, el desperdicio".
818 Ma, negación. K-i-ta, segunda persona plural de tayik, "escuchar, oír".
819 Ka-xojanik, de la raíz xoj, "hacer eco con una cosa, bailar".
820 Matzal, de matzalik, "estar en silencio". (DG)
821 Ch-u-raquj u-chi', expresión que significa "gritar".
822 K-e-jaslajik, forma incompletiva de jaskuj, "decir algo en secreto". (SC, nota 92)
823 Chi-matzalaj, de matzal, "secreto, escondido".
824 Ok'a es una expresión de burla. (SC, nota 93)
825 Chi-tagen, de la raíz taq, "empezar, mandar, ordenar".
826 X-u-koj, de kojik, "meter, usar, poner".
<sup>827</sup> Qa-xo'l, "entre nosotros".
828 Ki-kekot, de ki'kotem, "estar contento, alegrarse".
829 Qa-ki, de ki, "maguey, licor de maguey". Bebida de maguey fermentada, correspondería al pulque de los nahuas.
(SC, nota 94)
830 Oxij, "entre tres días".
831 Empieza la p. 48 de la edición de Sam Colop.
832 K-e-lekowik, tercera persona plural de la forma incompletiva de lekow, "convivir, moverse, estar en fiesta". (DG)
833 Chi-q-uk'aj, de uk'ay, "tomar, beber". (TC)
```

cuando esté podrido<sup>839</sup>. Así, pues, llegue<sup>840</sup> en nuestro corazón cuando tomemos nuestro licor". Dijeron, pues. Oyó, pues, hacia acá Sipakna desde el hoyo cuando dijeron esto los muchachos. Folio 9 v. Al segundo día también entonces se amontonaron<sup>841</sup> las hormigas caminan amontonadas<sup>842</sup> entonces se encontraron<sup>843</sup> bajo el árbol. De todas partes<sup>844</sup> llevan en la boca<sup>845</sup> el vello<sup>846</sup> llevan en la boca las uñas<sup>847</sup> de Sipakna. Entonces vieron esto, pues, los muchachos. "Bien le fue al malvado<sup>848</sup> ven<sup>849</sup>: las hormigas se encontraron acá se amontonaron acá. De todas partes vello llevan en la boca tienen uñas. ¡Miren<sup>850</sup> lo que hicimos!" Dijeron entre sí. Así, pues, Sipakna sí estaba vivo<sup>851</sup> cortó<sup>852</sup> hacia acá el pelo de su cabeza<sup>853</sup> solamente corta<sup>854</sup> hacia acá las uñas con sus dientes se los da a las hormigas. Así, pues, que se había muerto pensaban los cuatrocientos muchachos. Luego, pues, se empezó<sup>855</sup> su licor en tres días entonces se emborracharon<sup>856</sup> también todos los muchachos estando borrachos todos los cuatrocientos muchachos no entienden<sup>857</sup>. <sup>834</sup> Laqab'eb'al, sustantivo instrumental y locativo de laqab'ej, "habitar en algún lugar, avecindarse". D. Guarchaj lo lee laq'ab'ej. (SC, nota 95; DG) Chuweq, de chwe'q, "mañana". Chi-q-ilo, de la raíz il, "ver" 836 *Chi-pe*, de *petem*, "venir". 837 Sanik, "hormiga". 838 Chuwinoq, de la raíz chuw, "hediondo". (BB) <sup>839</sup> Q'eyoq en SamColop. Para D. Guarchaj es q'ayoq, "estar podrido". (DG) 840 K-ul, de ulem, "llegar". 841 X-tub'ukij, de la raíz tub', "amontonar". (BB) <sup>842</sup> Ke-b'uchuwik, en k'iche' moderno b'uchku'rem, "caminar amontonados como hormigas". <sup>843</sup> *X-e-k'ulun*, forma completiva de *k'ulik*, "encontrarse personas o animales". <sup>844</sup> *Jumaj*, "de todas partes, de algunas partes, de cada parte". (SC, nota 96) <sup>845</sup> Ki-kayelo'n, forma incompletiva de kayexik, "morder, prensar con los dientes". <sup>846</sup> *Is*, "vello". 847 R-ixk'aq, "sus uñas". 848 K'axtok', "malvado". 849 Ch-iw-il, segunda persona plural de la raíz il, "ver". 850 Ch-ila', de la raíz il, "ver". 851 K'aslik, "estar vivo". <sup>852</sup> *X-u-q'at*, forma completiva de *q'atik*, "cortar, dividir en pedacitos". Sam Colop lee *xuqat*. 853 R-ismal, de ismal, "pelo de animal, pluma, vello". <sup>854</sup> K-u-q'ux, de la raíz q'ux, "cortar, limar". (BB)

<sup>855</sup> *X-tikar*, forma completiva de *tikik*, "empezar, iniciar, sembrar".

<sup>856</sup> X-e-q'ab'ar, forma completiva plural del verbo q'ab'arem, "emborracharse".

el segundo día también veremos si no vienen<sup>836</sup> hormigas<sup>837</sup> en la tierra cuando esté hediondo<sup>838</sup>

"Mañana veremos<sup>835</sup>

Luego también se derribó $^{858}$  la casa sobre sus cabezas por Sipakna acabaron $^{859}$  siendo aplastados $^{860}$  todos

ni uno

dos se salvaron<sup>861</sup> de los cuatrocientos muchachos

fueron matados por Sipakna

el hijo de Wuqub' Kaqix.

<sup>862</sup>Así, pues, mueren los cuatrocientos muchachos.

Se dijo, pues, que entraron en las estrellas <sup>863</sup> Motz <sup>864</sup>, éste es su nombre por ellos si es solamente claridad la palabra.

Así, pues, contaremos<sup>865</sup> la derrota<sup>866</sup> de Sipakna por los dos muchachos

Junajpu Xb'alanke.

14- Así, pues, es la derrota

la muerte de Sipakna.

Entonces se venció después por los dos muchachos

Junajpu

Xb'alanke.

Así se humillaron<sup>867</sup> los corazones de los muchachos

los cuatrocientos muchachos habían muerto por Sipakna.

Solamente peces<sup>868</sup>

solamente cangrejos<sup>869</sup> busca<sup>870</sup> en la orilla de los ríos<sup>871</sup>

así come<sup>872</sup> todos los días

durante el día vaga<sup>873</sup> para buscar su comida

la noche, pues,

Folio 10 r.

carga<sup>874</sup> las montañas.

Así, pues, se imita<sup>875</sup> un gran cangrejo por Junajpu

Xb'alanke

pues pusieron<sup>876</sup> como aspecto la clavaria<sup>877</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>857</sup> Ka-ki-na', forma incompletiva plural de na'o, "ideas, pensamientos".

<sup>858</sup> X-ulix, forma completiva de la raíz ul, "caerse". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>859</sup> *X-e-k'is*, forma completiva plural de *k'isem*, "terminarse, acabarse".

<sup>860</sup> Ch'ayatajik, de ch'ayik, "pegar, golpear".

<sup>&</sup>lt;sup>861</sup> *X-kolotaj*, forma completiva de *kolik*, "salvar, defender".

<sup>&</sup>lt;sup>862</sup> Empieza la p. 49 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>863</sup> *X-e'-ok*, forma completiva plural de *okem*, "entrar". *Ch'umilal*, de *ch'umil*, "estrella".

<sup>&</sup>lt;sup>864</sup> Motz: Sam Colop sugiere un juego verbal entre motz ("montón", según Brasseur), mutz, much ("amontonar", según Brasseur) y much'. Se refiere a la constelación de las Pléyades. (SC; 97; BB)

<sup>&</sup>lt;sup>865</sup> Chi-qa-bij, primera persona plural de b'ixik, "decir".

<sup>866</sup> U-ch'akatajik, sustantivo poseído del verbo ch'akik, "ganar, vencer".

<sup>&</sup>lt;sup>867</sup> K-u-yoq', de la raíz yoq', "humillar, vencer".

<sup>868</sup> Kar, "pez, pescado".

<sup>869</sup> Tap, "cangrejo".

<sup>870</sup> Ch-u-tzukuj, de tzukuxik, "buscar, cazar".

<sup>&</sup>lt;sup>871</sup> Tak, "orilla". A' en el Ms. Newberry por ja', como indica Sam Colop. (SC, nota 98)

<sup>&</sup>lt;sup>872</sup> R-echa'j, de echa'xik, "comer hierbas".

<sup>873</sup> Chi-wa'katik, de wa'katem, "pasear, vagar".

<sup>874</sup> Chi-r-eqaj, del verbo eqaxik, "cargar".

<sup>875</sup> *U-jalwachixik*, de *jalwachixik*, literalmente "cambiar una cosa por otra", de *jaluxik*, "engañar, falsear".

<sup>&</sup>lt;sup>876</sup> *X-ki-koj*, forma completiva plural de *kojik*, "usar, poner, meter".

<sup>877</sup> Ek', "pie de gallo, clavaria o manecillas". Posiblemente es la Clavaria flava de la familia de las clavariaceae.

```
así la parte inferior<sup>879</sup> del cangrejo fue<sup>880</sup>
en la hendidura<sup>881</sup>, pues, se despegan<sup>882</sup> las patas pusieron una piedra en forma de jícara<sup>883</sup> como lomo<sup>884</sup> del cangrejo cóncava<sup>885</sup>.
Así, pues, entonces lo pusieron dentro<sup>886</sup> la parte inferior de una cueva
                                                         la parte inferior de una gran montaña
                                                         Me'awan, el nombre de la montaña donde se venció.
Así, pues, entonces vinieron los muchachos para encontrar<sup>887</sup> a Sipakna en el río.
"¿A dónde vas<sup>888</sup> tú, muchacho?" Le fue dicho, pues, a Sipakna.
"No me voy,
solamente mi comida busco, muchachos". Dijo, pues, Sipakna.
"¿Cuál es tu comida?"
889"Solamente peces
solamente cangrejos, pero no 890 hav
                                     no los encuentro<sup>891</sup>
desde anteayer<sup>892</sup> me he quedado<sup>893</sup> sin comer
                   no aguanto 894 las ganas de comer 895". Dijo Sipakna a Junajpu
                                                                                     Xb'alanke.
"¡Un cangrejo está allá debajo del barranco
en verdad es un gran cangrejo!
¡Cómetelo!<sup>896</sup>
Solamente nos muerde<sup>897</sup>
quisimos agarrarlo<sup>898</sup>
nos espantamos<sup>899</sup> por él
¿nosotros no vamos a agarrarlo<sup>900</sup>?" Dijeron, pues, Junajpu
                                                                  Xb'alanke.
"Oue tengan lástima<sup>901</sup>
<sup>878</sup> Mak, de makow, "acto de recoger flores y frutas con los dedos". (SC, nota 99)
879 Xul, "la parte inferior" y también "la garganta".
<sup>880</sup> X-uxik, de la raíz ux, "ser". (BB)
<sup>881</sup> Pa jaq, de la raíz jaq, "abierto, abrir".
882 U-k'ok, Sam Colop lee ukok. Posiblemente de la raíz k'o, "despegar, desclavar".
<sup>883</sup> Tzel, "jícara grande y batea". (SC, nota 100)
<sup>884</sup> Wa-r-achaq, "la espalda, la parte posterior".
885 Jowojik, de la raíz jow, "ser coso vacía". Sam Colop lee rijowojik, tal vez de la palabra ij, "cáscara, concha".
<sup>886</sup> Ukoq, partícula direccional.
<sup>887</sup> X-ki-k'u. Sam Colop lee xkik'ulaj, forma completiva plural del verbo k'ulik, "encontrar".
<sup>888</sup> K-at-b'e, forma incompletiva de benam, "irse".
889 Empieza la p. 50 de la edición de Sam Colop.
<sup>890</sup> Xma, para Sam Colop es la forma dialectal o arcaica de ma, nagación.
891 Ka-nu-riqo, forma incompletiva en primera persona singular de riqik, "encontrar, conseguir".
<sup>892</sup> Kab'ijir, "anteayer".
893 Ch-in-kanaj, primera persona singular del verbo kanajem, "quedarse".
<sup>894</sup> Ka-nu-ch'ij, primera persona singular del verbo ch'ijik, "aguantar, hacer esfuerzo".
895 Wa'ij, literalmente "comilón, tragón".
<sup>896</sup> Ka-q'ij, expresión de díficil interpretación. Ka indica el aspecto verbal incompletivo. El verbo podría ser q'ijik
"vaciar, envasar"; Recinos traduce "bien es que lo comas" y Chávez "no aguantas comerlo". (AR; ACH) No he
encontrado una posible traducción. Ch-aw-echa'i, imperativo de segunda persona singular (aw-) de echa'xik, "comer
<sup>897</sup> K-oj-u-ti'o, forma incompletiva en la primera persona singular con complemento directo de segunda persona plural
del verbo ti'ik, "comer, morder".
<sup>898</sup> Qa-chapo, primera persona plural de chapik, "agarrar, capturar".
<sup>899</sup> Ka-qa-xib'ij, forma incompletiva en la primera persona plural de xib'ixik, "espantar, asustar". Q-ib' es el reflexivo
```

<sup>900</sup> La persona gramatical no está determinada, por eso podría ser también: "¿no vas a agarrarlo?".

se recogen<sup>878</sup> las clavarias que están en los bosques

en la persona correspondiente.

vengan a mostrarlo<sup>902</sup>, muchachos." Dijo Sipakna. "No queremos solamente entonces ve tú no hay posibilidad de perderse $^{903}$ solamente por el recorrido<sup>904</sup> del río ve tú tú, pues, ve derecho<sup>905</sup> allá debajo de una gran montaña como concha está<sup>906</sup> en el fondo del barranco solamente sal<sup>907</sup> allá." Dijeron Junajpu Xb'alanke. "¡Que me favorezcan<sup>908</sup> que me tengan lástima! No se podrá encontrar<sup>909</sup>, muchachos. Vengan, pues, a mostrármelo. Hay muchos bastantes<sup>910</sup> pájaros<sup>911</sup> vengan a tirar con la cerbatana yo sé dónde están." Dijo, pues, Sipakna. Se humilló<sup>912</sup> entró frente a los muchachos. Folio 10 v. "Si en verdad no lo agarras entonces solamente así regresaremos<sup>913</sup> por ti. No lo comimos<sup>914</sup> solamente inmediatamente muerde cuando nosotros boca abajo $^{915}$  desde afuera $^{916}$  entramos así, pues, se espanta cuando boca arriba<sup>917</sup> desde afuera entramos solamente por poco<sup>918</sup> no lo alcanzamos<sup>919</sup>. Así, pues, es bueno que boca arriba<sup>920</sup> entres desde afuera." Les fue dicho, pues. "Está bien". Dijo, pues, Sipakna. Entonces se fue, pues, en compañía 921 Sipakna <sup>901</sup> K-i-toq'ob'a, forma incompletiv en la segunda persona plural de toq'ob'axik wach, "favorecer, tener lástima". <sup>902</sup> *I-wab a*, segunda persona plural de la raíz *wab a*, "señalar, parar". (BB) <sup>903</sup> Sachi-b'al, sustantivo instrumental de sachik, "perder, alvidar, desviar". 904 R-aqan, literalmente "su pierna, su pie". 905 Tagal, "ir derecho". (TC) <sup>906</sup> Jowol, de jowolik, "estar vacío, hueco, estar posicionado como concha". Ula, de la raíz ul, "llegar". Con terminación −a adquiere el significado de "hospedarse, tener aposento" y ulaj, "caer". <sup>907</sup> *K-at-el*, forma incompletiva de *elem*, "salir". 908 Laqij b'a, de laqixik wach, "ganar amistad por medio de regalos". En el Ms. Newberry se registra la forma laquiba; Sam Colop lee laq'ij.  $^{909}$  X-u-k'ulu, de k'ulik, "encontrar". <sup>910</sup> K'i y xo son sinónimos, "muchos". 911 Tz'ikin, "pájaro". <sup>912</sup> *X-elajik*, forma completiva de *elajem*, "humillarse". (SC, nota 105) <sup>913</sup> *Xk-oj-tzalij*, potencial en la primera persona plural de *tzalijem*, "regresar". <sup>914</sup> *X-qa-tijo*, forma completiva en la primera persona plural de *tijik*, "tomar, comer". <sup>915</sup> Jupulik, "boca abajo". <sup>916</sup> Ub'ik: "allá, afuera". 917 Pak'alik, "boca arriba". <sup>918</sup> Sqaqi'n, literalmente "poco". Mawi, negación. Chi-qa-riqo, primera persona plural de riqik, "encontrar, conseguir". <sup>920</sup> Pak'alik, "boca arriba". 921 Ach-b'ilan, de ach, "compañía".

se fue

llegaron<sup>922</sup> debajo del barranco.

<sup>923</sup>Acostado de lado<sup>924</sup>, pues, el cangrejo con su roja concha patuda<sup>925</sup> estaba en el fondo del barranco

su engaño<sup>926</sup>.

"¡Está bien!" Se alegra<sup>927</sup>, pues, Sipakna.

"Ojalá<sup>928</sup> entrara ya en la boca, porque de veras es muy bueno para comer<sup>929</sup>."

Ouería comerlo.

solamente quería ponerse boca abajo 930

quería entrar.

Boca arriba<sup>931</sup>, pues, al cangrejo subía<sup>932</sup>

después, pues, salió hacia acá.

"¿No lo alcanzaste?" Le fue dicho, pues.

"No, solamente boca arrriba sube

solamente por poco no lo alcancé.

Así estaría bien si boca arriba entrara desde afuera." Dijo, pues.

Así, pues, boca arriba entró desde afuera

terminó, pues, de<sup>933</sup> entrar desde afuera

solamente la punta de sus piernas<sup>934</sup> todavía aparecía<sup>935</sup> hacia acá.

Terminó de tragarse<sup>936</sup>

se derrumbó<sup>937</sup> de arriba para abajo<sup>938</sup> una gran montaña sobre su corazón

no volvió<sup>939</sup> piedra fue<sup>940</sup> Sipakna.

Así fue la derrota de Sipakna por los muchachos

Junajpu

Xbalanke.

El era el hacedor de las montañas, dijo su cuento antiguamente <sup>941</sup>

el primer hijo de Wuqub' Kaqix.

Debajo de la montaña, Me'awan es su nombre, fue vencido.

Solamente un espíritu sobrehumano<sup>942</sup> venció al segundo que se engrandece a sí mismo.

<sup>943</sup>De otro, pues, contaremos su cuento.

<sup>&</sup>lt;sup>922</sup> *X-e-'opon*, forma completiva de *opanem*, "llagar".

<sup>923</sup> Empieza la p. 51 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>924</sup> *Tzalam*, de la raíz *tzal*, "acostado de lado".

<sup>925</sup> Kaq, "rojo". R-ij, "su cáscara, su concha". Wak'awoj, "la manera de pararse y de caminar del cangrejo". (SC, nota 106) La raíz wak' indica "tener muchas patas".

<sup>&</sup>lt;sup>926</sup> Ki-kumatzej, de la raíz matzej, "guardar un secreto, encubrir algo". (TC; BB)

<sup>927</sup> *Chi-ki'kot*, de *ki'kotem*, "estar contento, alegrarse". Sam Colop lee *chikikot*.

<sup>&</sup>lt;sup>928</sup> Karaj, expresión desiderativa.

<sup>&</sup>lt;sup>929</sup> Wa'ij, "comilón, tragón, con muchas ganas de comer".

<sup>&</sup>lt;sup>930</sup> *Jupunik*, variante de *jupulik*, "boca abajo".

Pak'al, de pak'alik, "boca arriba".

<sup>&</sup>lt;sup>932</sup> *X-aq'anik*, forma completiva de *aq'anem*, "subirse".

<sup>&</sup>lt;sup>933</sup> X-k'is, forma completiva de k'isik, "terminar, acabar".

<sup>934</sup> U-ch'ek, "sus piernas".

<sup>&</sup>lt;sup>935</sup> *X-k'utun*, forma completiva de *k'utunem*, "aparecer".

<sup>&</sup>lt;sup>936</sup> *B'iq'itajik*, de la raíz *b'iq'*, "tragar".

<sup>&</sup>lt;sup>937</sup> X-lilob', forma completiva de la raíz lil, "igualar como el suelo". (FXa)

<sup>&</sup>lt;sup>938</sup> *Oajoq*, partícula direccional.

<sup>&</sup>lt;sup>939</sup> X-solkopij, forma completiva de la raíz sol, "volver, regresar, voltearse". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>940</sup> *X-uxik*, forma completiva de la raíz *ux*, "ser". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>941</sup> *U-tzijoxik*, literalmente "su contar, su decir". *Ojer*, "antiguo, antiguamente".

<sup>&</sup>lt;sup>942</sup> Nawal: la palabra se ha presentado en los pasos anteriores del *Popol Vuh* con el significado de "ser sobrehumano, espíritu superior".

```
15- El tercero que se engrandece a sí mismo es el segundo 944 hijo de Wuqub' Kaqix
                                                       Kab'ragan es su nombre.
"Yo derribo<sup>945</sup> las montañas." Decía.
Pues así Junajpu
         Xb'alanke vencieron<sup>946</sup> a Kab'raqan.
Folio 11 r.
Dijeron Juraqan
         Ch'ipi Kagulia
         Raxa Kaqulja cuando hablaron<sup>947</sup> con ellos
                                                       Junajpu
                                                       Xb'alanke:
"Que al segundo hijo de Wuqub' Kaqix
que a este otro se venza<sup>948</sup>.
Solamente es mi palabra
porque no está bien lo que hacen<sup>949</sup> sobre la superficie de la tierra
                                     supera el sol<sup>950</sup> en la grandeza
                                                                en el peso<sup>951</sup>.
Pues no puede ser así. 952
¡Que se calme<sup>953</sup>, pues, para llevarlo allá donde está la salida<sup>954</sup> del sol!" Les dijo, pues, Juraqan a
los dos muchachos.
"¡Está bien, señor!
Se tiene que ir<sup>955</sup>
no está bien lo que vemos.
¿No existe usted
         usted, puesto como fundamento<sup>956</sup>
         usted, Uk'ux Kaj?" Dijeron, pues, los muchachos cuando encontraron 957 las palabras de
Juragan.
Así también Kab'raqan está derribando<sup>958</sup> las montañas
solamente apenas a un pequeño<sup>959</sup> golpe con el pie sobre la superficie de la tierra verdaderamente<sup>960</sup>
se destruyen<sup>961</sup> grandes montañas
<sup>943</sup> Empieza la p. 52 de la edición de Sam Colop.
<sup>944</sup> Kab', "segundo".
<sup>945</sup> Yoj-ol, sustantivo con sufijo agentivo de yojik, "descomponer, derribar, destruir".
<sup>946</sup> X-ch'akow, forma completiva de ch'akik, "ganar, vencer".
<sup>947</sup> X-ch'awik, forma completiva del verbo ch'awem, "hablar".
<sup>948</sup> Chi-ch'akatajik, potencial de ch'akik, "ganar, vencer".
<sup>949</sup> Ki-b'anoj, forma plural; probablemente la expresión se refiere a los tres personajes.
950 Ka-k-ik'owisaj, causativo de la raíz ik'ow, "pasar, sobrepujar", según Brasseur. (BB) Para Coto ik'owik significa
"aventajarse". (TC)
<sup>951</sup> Al-al, sustantivo abstracto de al, "pesado".
<sup>952</sup> Ch-uxik, potencial de la raíz ux, "ser". (BB)
<sup>953</sup> Chi-b'ochij, potencial de b'ochi'xik, "calmar, enamorar".
<sup>954</sup> R-ele-b'al, sustantivo abstracto poseído del verbo elem, "salir".
955 Ke'wi na. Sam Colop sugiere en nota la traducción "se tiene que ir". Sin embargo e'w tiene también el significado de
"está bien". (SC, nota 107)
<sup>956</sup> Yakalik, de la raíz yak, "levantar, poner un fundamento, poner". (BB; TC)
^{957} X-ki-k'ulib'a, forma completiva plural de la raíz k'ul, "encontrar".
958 Ka-tajin, verbo auxiliar que forma aspecto progresivo.
959 Ch'utinij, de ch'uti'n, "pequeño".
<sup>960</sup> Jusu, "inmediatamente, verdaderamente". (DG)
<sup>961</sup> Chi-wulij, del verbo wulixik, "destruir".
```

```
pequeñas montañas por él.
Entonces fue visto<sup>962</sup> por los muchachos:
"¿A dónde vas, muchacho?" Le dijeron a Kab'ragan.
"No me voy
solamente destruyo<sup>963</sup> las montañas
         también yo soy el derribador de ellas en el camino del sol
                                              en el camino de la claridad." Dijo, pues, cuando habló.
Les dijo, pues, Kab'ragan a ellos
                                     Junajpu
                                     Xb'anake:
"¿A qué vinieron?
No conozco sus rostros.
¿Cuáles son sus nombres?" Dijo Kab'raqan. <sup>964</sup>"No tenemos nombre
solamente somos cerbataneros
solamente somos cazadores con ligas 965 en las montañas
solamente somos pobres<sup>966</sup>
no hay nada nuestro, muchacho,
solamente por las montañas pequeñas
solamente por las montañas grandes caminamos, muchacho.
Así, pues, una gran montaña vimos
solamente a cada instante<sup>967</sup> crece<sup>968</sup> en verdad lejos<sup>969</sup> sube<sup>970</sup>
solamente sale<sup>971</sup>
          sobrepuja sobre todas las montañas.
Pues ni uno
dos pájaros tomamos<sup>972</sup> sobre su superficie, muchacho.
Pues de verdad tú derribas<sup>973</sup> todas las montañas, muchacho." Le dijeron Junajpu
                                                                                            Xb'alanke a Kab'ragan.
"¿De verdad vieron la montaña que dicen?
¿Dónde está?
¡La veré
la derribaré abajo<sup>974</sup>!
¿Dónde la vieron?"
"Allá está
Folio 11 v.
a la salida del sol." Le dijeron, pues, Junajpu
<sup>962</sup> X-k'ulutaj, forma completiva de k'ulutajem, "ser encontrado, ser visto".
<sup>963</sup> K-in-ulij, probablemente por k-in wulij, primera persona incompletiva del verbo wulixik, "destruir".
<sup>964</sup> Empieza la p. 53 de la edición de Sam Colop.
<sup>965</sup> Oj-tzarab'om, sustantivo que se forma de tzarab', "hierba, liga para cazar animales". (SC, nota 110)
966 Oj-meb'a', de meb'a', "pobre".
967 Kokil, adverbio, "a cada instante". (SC, nota 111)
<sup>968</sup> Ka-k'iyik, forma incompletiva de k'iyem, "crecer".
969 Najt, forma antigua de naj, "lejos". (SC, nota 112)
<sup>970</sup> K-aq'anik, forma incompletiva de aq'anem, "subirse".
<sup>971</sup> Ka-kupupik, forma incompletiva de la raíz kup, "salirse".
972 Mi-x-qa-k'am, forma completiva en la primera persona plural de k'amik, "tomar".
<sup>973</sup> K-a-wulij, forma incompletiva en la segunda persona singular de la raíz wul, "derribar".
<sup>974</sup> Qajoq, partícula deireccional.
```

## Xb'alanke

```
"Está bien.
Que se tome nuestro camino". Les fue dicho, pues, a los dos muchachos.
"¡No!
solamente agárranos<sup>975</sup> en el centro<sup>976</sup>
                              en medio de nosotros
estamos uno a tu izquierda<sup>977</sup>
          uno a tu derecha<sup>978</sup>
porque están nuestras cerbatanas
si hay pájaros tiramos con la cerbatana." Dijeron, pues.
Se alegran<sup>979</sup> probando<sup>980</sup> a tirar con la cerbatana.
Así, pues, entonces tiran con la cerbatana
no de tierra son las bolitas<sup>981</sup> de sus cerbatanas
solamente soplan<sup>982</sup> a los pájaros cuando tiran con las cerbatanas.
Se asombra<sup>983</sup>, pues, Kab'raqan.
Entonces fregaron 984, pues, su fuego los muchachos
          asaron<sup>985</sup>, pues, sus pájaros sobre el fuego.
<sup>986</sup>Uno de los pájaros, pues, lo desplumaron<sup>987</sup> con tizate<sup>988</sup> en la parte de arriba<sup>989</sup>
                                                 blanca tierra le pusieron<sup>990</sup>.
"Así, pues, le daremos éste
cuando respire<sup>991</sup>
cuando huela<sup>992</sup> también el olor<sup>993</sup> de nuestros pájaros.
¡Entonces sea vencido<sup>994</sup>!
Así, pues, con la tierra se cubrió<sup>995</sup> la parte de arriba del pájaro por nosotros.
¡En la tierra<sup>996</sup> lo hagamos caer<sup>997</sup>
así en tierra, pues, sea enterrado<sup>998</sup>!
Gran sabio<sup>999</sup> es un ser creado
                    un ser formado.
¡Que se siembre
975 Ka-chape, del verbo chapik, "agarrar, detener con la mano, tocar".
976 Nik'aj, "medio, mitad, centro".
<sup>977</sup> Ch-a-mox, "en-tu-izquierda", de mox, "mano, pie izquierdo".
<sup>978</sup> Ch-a-wikiq'ab', "en-tu-derecha", de wikiq'ab', "mano, pie derecho".
<sup>979</sup> Ke-ki'kot, en Sam Colop kekikot, "alegrarse, estar contento", forma completiva del verbo ki'kotem.
<sup>980</sup> Chi-ki-titob'elaj, de la raíz tij, "probar, intentar". (BB)
<sup>981</sup> U-b'aq ki-wub', literalmente "los huesos de sus cerbatanas".
982 Chi-k'uxlab'ij en Sam Colop. Para Diego Guarchaj es chi-kuxlab'ij, tercera persona plural de uxlab'ixik, "soplar".
<sup>983</sup> Ch-u-mayjaj, "mirar acatado, con maravilla". (TC)
<sup>984</sup> X-ki-b'aq, forma completiva plural de la raíz b'aq, "fregar, batir". (TC)
<sup>985</sup> X-ki-b'ol, forma coompletiva plural de b'olik, "asar, tostar".
<sup>986</sup> Empieza la p. 54 de la edición de Sam Colop.
^{987} X-ki-q'ul, forma completiva plural de q'ulik, "desplumar, pelar animales".
988 Sajkab', tizate, "yeso blanco que se usa para tejer".
^{989} R-ij, literalmente "sobre su cáscara, su espalda".
<sup>990</sup> X-ki-kojo, forma completiva plural de kojik, "usar, poner, meter".
<sup>991</sup> Jiq'onoq, del verbo jiq'ik, "jalar aire, respirar".
<sup>992</sup> Ch-u-siqa, del verbo siqik, "besar mano, oler".
<sup>993</sup> R-uxlab, "su olor".
<sup>994</sup> Ch'akajoq, imperativo de la raíz ch'ak, "ganar, vencer".
<sup>995</sup> X-chok, forma completiva de la raíz chok, "cubrir con tierra, untar tierra sobre un objeto". (DG)
996 P-ulew, "en la tierra".
<sup>997</sup> Chi-qa-tzaq, primera persona plural del verbo tzaqem, "caerse".
<sup>998</sup> Muq, del verbo muqik, "enterrar".
```

<sup>999</sup> Etamanel, sustantivo del verbo etamaxik, "saber".

```
que amanezca!" Dijeron los muchachos.
"Porque solamente desea<sup>1000</sup> su corazón<sup>1001</sup> comer
                                                             comer carne<sup>1002</sup>
así lo deseará el corazón de Kab'raqan". Decían entre sí Junajpu
                                                                       Xb'alanke.
Entonces asaron los pájaros
se cocía<sup>1003</sup> la grasa<sup>1004</sup> del asado chorrea<sup>1005</sup>
se forma la grasa<sup>1006</sup> de la piel de los pájaros huele<sup>1007</sup> fragante<sup>1008</sup> su olor.
Así, pues, Kab'raqan quiere comerlos<sup>1009</sup> solamente babea<sup>1010</sup> sus jugos<sup>1011</sup> en la boca solamente emite sonidos al tragar<sup>1012</sup> babea<sup>1013</sup> también su saliva<sup>1014</sup>
                                                  su baba<sup>1015</sup> por la fragancia de los pájaros.
Entonces les rogó<sup>1016</sup>:
"¿Cómo es su comida?
En verdad un sabroso<sup>1017</sup> olor siento.
¡Denme entonces un pedacito 1018!" Dijo, pues.
Entonces le dieron, pues, un pájaro a Kab'raqan
su derrota<sup>1019</sup>, pues.
Así, pues, acabó<sup>1020</sup> el pájaro.
Entonces se fueron, pues, llegaron 1021, pues, a la salida del sol
ahí está la gran montaña.
Así, pues, a Kab'ragan solamente se le desmayan <sup>1022</sup> las piernas
                                                                       los brazos
ya no tiene fuerza<sup>1023</sup>
1000 Chi-rayij, de la raíz ray, "desear".
1001 U-k'uxlal, de k'ux, "corazón".
1002 Chaq'uxik, "comer carne", de chaq', "gordo, carne". (SC, nota 113)
<sup>1003</sup> X-chaq'aj, forma completiva del verbo chaq'ajem, "cocerse una comida".
<sup>1004</sup> Q'an, "grasa".
1005 Yipowik, "chorrear". (SC, nota 114)
1006 Kab'chiyanik, "grasa de animal". (SC, nota 115)
1007 Koinik, forma intransitiva del verbo koij, "oler". (SC, nota 116)
^{1008} Simisoj, "cosa fragante, de buen olor". (SC, nota 117)
1009 R-echaxik, literalmente "comer hierbas, pasto de animales".
<sup>1010</sup> Ka-wajin, de la raíz waj, "babear". (BB)
1011 U-wa'al. Brassuer registra el término waal, "caldo". La raíz wal, además, está indicada en los diccionarios
modernos como "bañar". Chávez traduce el término como "jugo". (ACH) La palabra hace referencia a un líquido en la
boca "saliva, jugos".
<sup>1012</sup> Ka-b'iq'ilajik, que Sam Colop lee kab'ikilajik. Del verbo b'iq'ik, "emitir sonidos al tragar". (DG)
1013 Ka-kurulaj, del verbo kurulaj, "babear". (SC, nota 118)
1014 U-chub', de chub'aj, "saliva".
1015 U-k'axaj, "su baba".
<sup>1016</sup> X-u-tz'onoj, forma completiva del verbo tz'onoxik, "pedir a Dios" en los diccionarios contemporáneos.
<sup>1017</sup> Kus, "dulce, sabroso". (SC, nota 119)
1018 Sqaq'in, "un poquito".
1019 U-ch'akatajik, sustantivo poseído del verbo ch'akik, "vencer, ganar".
^{1020} X-u-k'is, forma completiva del verbo k'isik, "acabar, terminar".
<sup>1021</sup> X-e'opon, forma completiva de de opanem, "llegar".
1022 Tub'ul, de la raíz tub', "desmayarse". (FXa)
1023 Chi-kowin, de la raíz kow, "fuerza". (BB)
```

## Folio 12 r.

1040 Chaqab', "una parte".

```
por la tierra untada sobre la piel del pájaro que había comido
1024 no hizo nada, pues, en la montaña
no pudo<sup>1025</sup> derribarla.
Entonces se amarra<sup>1026</sup>, pues, por los muchachos
en la espalda le amarran sus brazos
se tuvo cuidado 1027 de sus brazos por los muchachos
se amarran, pues, sus tobillos <sup>1028</sup> juntos.
Así, pues, lo arrojaron abajo <sup>1029</sup>
en la tierra lo sepultaron<sup>1030</sup>.
Así, pues, fue la derrota de Kab'raqan.
así Junajpu
         Xb'alanke
no son numerables <sup>1031</sup> sus hechos aquí en la superficie de la tierra.
Así, pues, se contará el nacimiento 1032 de Junajpu
                                              Xb'alanke
Así primero contamos la derrota de Wuqub' Kaqix
                                              con Sipakna
                                              con Kab'raqan aquí sobre la superficie de la tierra.
16<sup>1033</sup>- Así, pues, diremos<sup>1034</sup> los nombres del padre<sup>1035</sup> de Junajpu
                                                                 Xb'alanke
repetimos<sup>1036</sup> sobre ellos
solamente repetimos su cuento
                            su narración 1037 también de la generación 1038 de Junajpu
                                                                                   Xb'alanke
solamente la mitad<sup>1039</sup> contaremos
solamente una parte<sup>1040</sup> del cuento de sus padres.
17- Ésta, pues, es su narración
éstos son los nombres de Jun Junajpu<sup>1041</sup>, así los llaman
<sup>1024</sup> Empieza la p. 55 de la edición de Sam Colop.
1025 X-u-tzinik, forma completiva de tzinik, "poder". (BB)
1026 Xim, de la raíz xim, "amarrar".
<sup>1027</sup> X-r-ilij, forma completiva de ilixik, "vigilar, mantener, tener cuidado".
1028 U-qui r-aqan, literalmente el cuello de sus pies, "sus tobillos". Tedlock interpreta el paso como una referencia a la
posición fetal, para su entierro. (DT: 253) U-kab'ichal, "juntos, en par". 

1029 X-ki-tarij, forma completiva plural de tarij, "arrojar, tirar". (SC, nota 88) Kajoq, partícula direccional.
1030 X-ki-muqu, forma completiva plural del verbo muqik, "enterrar".
1031 Mawi, negación. Ajilan, de ajixik, "contar cantidades".
1032 K-alaxik, "su nacimiento".
<sup>1033</sup> Empieza la p. 57 de la edición de Sam Colop.
<sup>1034</sup> Xchi-qa-b'ij, potencial (xch-) en la primera persona plural de b'ixik, "decir".
1035 Ki-q-ajaw. En esta como en las siguientes menciones, se observa el doble prefijo posesivo ki-q-("de ellos, de
nosotros"), presente también en las oraciones k'iche' contemporáneas. Diego Guarchaj señala que el infijo q- en esta
palabra ceremonial tiene un valor enfático y pierde la función referencial del adjetivo posesivo. (DG)
<sup>1036</sup> X-aa-aumui, en Sam Colop; xcacamuh en el Ms. Newberry. Según Diego Guarchaj se trata de la forma x-qa-kamuj,
Forma completiva de primera persona plural de kamuxik, "repetir". Para Sam Colop es del verbo qumuj, "beber". (SC,
<sup>1037</sup> U-tzijoxik, forma poseída de tzijoxik, "decir a otra persona, contar".
1038 Ki-k'ajolaxik, forma poseída de la raíz k'ajol, "hijo de hombre".
1039 Nik'aj, "medio, la mitad".
```

```
éstos, pues, son sus padres: Xpiyakok
                                     Xmukane
en la oscuridad<sup>1042</sup>
en la noche fueron engendrados Jun Junajpu
                                     Wuqub' Junajpu por Xpiyakok
                                                                 Xmukane.
Así, pues, Jun<br/> Junajpu a dos engendró ^{1043}\,
dos eran sus hijos: Jun B'atz', 1044 es el nombre del primero

Jun Chowen 1045, pues, el nombre del segundo.

Así, pues, el nombre de su madre 1046 es éste: Xb'aqiyalo 1047
así se llama<sup>1048</sup> la mujer de Jun Junajpu.
Así, pues, Wuqub' Junajpu no tiene mujer
solamente está solo 1049
solamente, pues, es su segundo
solamente es su esencia como hijo 1050
grande es su conocimiento
grande también su sabiduría
ellos son adivinos<sup>1051</sup> aquí en la superficie de la tierra<sup>1052</sup>
solamente es buena su esencia 1053
                            su nacimiento 1054 también.
Enseñaron 1055 el conocimiento 1056 frente a Jun B'atz'
                                              Jun Chowen
                                              los hijos de Jun Junajpu
                                              ellos, flautistas 1057
                                              ellos, cantores<sup>1058</sup>
                                              ellos, tiradores de cerbatana 1059
                                                       escribas 1060
                                              ellos, también
    En el Ms. aparece sólo el nombre de Jun Junajpu, pero los pronombres personales y los prefijos posesivos son
registrados en la forma plural. Es probable, como sugiere Tedlock, que haya una omisión involuntaria del nombre de
Wuqub' Junajpu. (TD)
Q'equm-al, sustantivo abtracto de la raíz q'eq, "negro".
<sup>1043</sup> Xe-r-alk'walaj, forma completiva transitiva de alk'walaxik, "procrear".
1044 Jun B'atz' es un nombre calendárico, que se refiere al primer día del calendario k'iche' (vinculado con el tiempo, el
hilo y el tejido). Francisco Ximénez traduce el nombre como "Uno Hilado". B'atz' significa también "mono zaraguate",
probablemente con significado ceremonial, ya que no se encuentra en los diccionarios modernos, pero sí en el de
Brasseur de Bourbourg. (BB)
<sup>1045</sup> Jun Chowen, nombre calendárico. Para Diego Guarchaj es otra palabra para referirse al mono. Francisco Ximénez
lo traduce como "uno que está en orden". (DG)

    1046 Ki-chuch, "su madre de ellos".
    1047 Xb'aqyalo, de difícil traducción. Su nombre está relacionado con los huesos (b'aq) o con la acción ceremonial de

enrollar un hilo (b'ak'). Ximénez lo traduce como "La de los huesos atados". (DG)
1048 Ch-u-cha'xik, de la raíz cha', "decir". Se observa la homofonía con la palabra ki-chuch, "su madre".
1049 U-laq'-el, de la raíz laq', "solo, que no tiene compañía". (DG)
1050 U-k'oje'ik, de k'oji'k, "nacer, ser, aparecer".
<sup>1051</sup> Nik'wachinel, "agorero", de nik', "mirar, considerar" y wach, "aspecto". (BB)
<sup>1052</sup> Empieza la p. 58 de la versión de E. Sam Colop.
<sup>1053</sup> Ki-k'oje'ik, de la raíz k'oj, "ser, nacer".
1054 Ki-yake'ik, de la raíz yake, "levantar, nacer". (BB)
^{1055} X-ki-k'utu, forma completiva de k'utik, "enseñar".
1056 Nawikil, de la raíz na', "sabiduría, ciencia, conocimiento".
^{1057} Aj-su', prefijo de oficio y profesión y su', "palito, flauta".
<sup>1058</sup> Aj-b'ix, de la raíz b'ixik, "decir". Podría ser "cantores" u "oradores".
<sup>1059</sup> Aj-pu, de pu, "cerbatana".
1060 Aj-tz'ib', de tz'ib'axik, "escribir".
```

```
escultores 1061
                                                   ellos joyeros<sup>1062</sup>
                                                   ellos, plateros<sup>1063</sup> eran Jun B'atz'
                                                                                  Jun Chowen.
 Así, pues, Jun Junajpu
el juego de pelota<sup>1064</sup> hacen todos los días solamente de dos en dos se enfrentan<sup>1066</sup> entre sí<sup>1067</sup> los cuatro todos juntos<sup>1068</sup> cuando se reúnen alegrándose<sup>1069</sup> en la cancha<sup>1070</sup> el gavilán<sup>1072</sup>
           observador de ellos<sup>1073</sup>
           mensajero<sup>1074</sup> de Juragan
                               Ch'ipi Kaqulja
Raxa Kaqulja.
Así, pues, el gavilán no está lejos <sup>1075</sup> de aquí sobre la superficie de la tierra
                               no está lejos de Xib'alb'a
luego<sup>1076</sup> llega<sup>1077</sup> al cielo con Juraqan.
 Se detuvieron<sup>1078</sup> aquí sobre la superficie de la tierra
se ha muerto <sup>1079</sup>, pues, la madre de Jun B'atz'
                                         Jun Chowen.
Así, pues, en el camino 1080 de Xib'alb'a jugaban a la pelota 1081
entonces los oyeron<sup>1082</sup> Jun Kame
                               Wuqub' Kame
                               los señores de Xib'alb'a
"¿Qué están haciendo 1083 sobre la superficie de la tierra?
Solamente hacen ruido con los pies<sup>1084</sup>
 <sup>1061</sup> Aj-k'ot, de k'otik, "escarbar".
 <sup>1062</sup> Aj-xit, de xit, "piedra verde muy estimada, jade". Es uun préstamo de náhuatl. (LC: 85; BB)
 Aj-puwaq, de pwaq, "dinero" en los diccionarios modernos, probablemente en referencia a la plata.
 1064 Sak', "juego de dados". (SC, nota 122) Según Campbell es un préstamo del proto-mixe-zoque sik, "frijol", usados
 en las adivinaciones. (LC: 83).
 <sup>1065</sup> Chaj, "juego de pelota, jugar a la pelota". (BB)
 <sup>1066</sup> Ki-k'ulelaj, forma incompletiva plural de k'ulik, "encontrarse persona o animales, enfrentarse a alguien".
<sup>1067</sup> K-ib', pronombre recíproco plural.
<sup>1068</sup> K-onojel, "ellos todos".
 1069 Ke-kuch, de kuchuj, "reunirse, juntarse". Mayjik, de mayjaj, "mirar acatado, con maravilla, alegrarse" (CT)
 1070 Jom, "cementerio o cancha para el juego de pelota". (SC, nota 123)
 1071 Ch-ul, del verbo uleem, "llegar":
 1072 Wok o wak, "gavilán" para Brasseur (vac). Según Tedlock se trata del halcón Herpetotheres cachinnans. (BB; DT,
 <sup>1073</sup> Il-ol, de la raíz il, "ver, observar", forma sustantivada.
 1074 U-samajel, "su mensajero". (BB)
1075 Mawi, negación. Naj, "lejos".
1076 Lib'aj, "luego, al instante".
 <sup>1077</sup> Ch-opon, del verbo opanem, "llegar". Chi, preposición locativa. Kaj, "cielo".
 <sup>1078</sup> X-e-yalui, forma completiva plural, de yalui, "detenerse, tardar". (SC, nota 124)
 <sup>1079</sup> X-kam-inaq, forma perfectiva singular de la raíz kam, "morir".
<sup>1080</sup> U-b'e'el, "su camino".
 <sup>1081</sup> X-e-chaj, forma completiva plural, "jugar a la pelota, juego de pelota".
 1082 X-ki-ta', forma completiva plural del verbo tayik, "escuchar, oír".
```

Naki pa, partículas interrogativas. Ka-b'an, forma incompletiva de b'anik, "hacer".
 K-e-nik'notik, "hacer ruido con los pies". Forma incompletiva plural. (SC, nota 125)

solamente hacen ruido con la boca 1085 Vayan a llamarlos 1086 aquí que vengan<sup>1087</sup> a jugar a la pelota venzámoslos<sup>1088</sup>, pues. <sup>1089</sup> Solamente no somos engrandecidos <sup>1090</sup> por ellos <sup>1091</sup> no tienen respeto no tienen, pues, vergüenza<sup>1092</sup> sus seres<sup>1093</sup> solamente corren de un lado para otro<sup>1094</sup> sobre nuestras cabezas". Dijeron, pues, todos los de Xib'alb'a<sup>1095</sup>. Entonces tomaron su consejo 1096 todos. Sus nombres son Jun Kame Wuqub' Kame los grandes gobernantes 1097 Así, pues, a todo señor le dan su cargo 1098 su poder también a cada uno de los señores por parte de Jun Kame Wuqub' Kame. Así, pues, Xik'iri Pat<sup>1099</sup> Kuchuma Kik' son los nombres de los señores. Así, pues, su oficio es enfermar la sangre<sup>1100</sup> de la gente. Así Ajal Puj Ajal Q'ana<sup>1101</sup> también son otros señores así, pues, su poder es hinchar<sup>1102</sup> a la gente que venga pus<sup>1103</sup> sobre<sup>1104</sup> las piernas que venga lo amarillo sobre sus rostros, ictericia 1105 se dice. Así, pues, los señores Ch'amya B'aq Ch'amya Jolom<sup>1106</sup> los de los bastones<sup>1107</sup> de Xib'alb'a <sup>1085</sup> K-e-juminik, "hacer ruido con la boca, gritar". (SC, nota 126) 1086 K-e-b'e, imperativo de la raíz b'e, "camino". Tagok, del verbo tagik, "enviar, ordenar, mandar". 1087 K-e-ul, imperativo del verbo ulem, "venir, llegar". 1088 K-e-qa-ch'ak, imperativo plural con complemento directo de primera persona plural (qa) del verbo ch'akik, "vencer, 1090 Maja, negación; qa-nimaxik, primera persona plural (qa) de la raíz nim, "grande". 1091 *K-umal*, "por parte de ellos, por su causa". 1092 K'ixob' en Sam Colop. Podría ser ki-xob', prefijo plural y la raíz xob', "pena, espanto" o k'ixob', de k'ixem, "tener vergüenza, respeto". K-uxik, de la raíz ux, "ser". 1094 K-e-jik'ik en Sam Colop, k-e-jikik según D. Guarchaj. Tercera persona plural de la forma incompletiva del verbo jikik, "correr, moverse de un lado para otro". (DG) <sup>1095</sup> K-onojel, "todos ellos". En el Ms. Newberry se encuentra conoh, corregido en konojel por E. Sam Colop. (SC, nota 1096 X-ki-k'am, forma completiva plural de k'amik, "tomar, recibir, traer". Ki-na'oj, forma poseída de na'oj, "idea, pensamiento, consejo". <sup>1097</sup> Nima'q, "grande". Q'atol tzij, q'atal tzij en k'iche' moderno: "juez, alcalde, gobernador". 1098 Ya'ol, "los dadores", de ya'ik, "dar". *U-patan*, "su servicio, su cargo". <sup>1099</sup> Xiquiripat: según Campbell podría ser un préstamo del q'eqchi, de xiq'i ri pat, de xic'-, "volar" y -pat, "costra". 1100 Kik', "sangre"; yab'ij, de yab'ij, "enfermar". <sup>1101</sup> Ajal Pui, "el que labra las materias"; Ajal q'ana, "el que hace la aguadija, el humor de las llagas". Ajal parece ser un préstamo del ch'ol ahal, "espíritu malo". (LC: 81) <sup>1102</sup> Chi-sipojik, de la raíz sipoj, "absceso, hinchazón". Puj, "pus, materia infectada". <sup>1104</sup> *R-ij*, "sobre", literalmente "su cáscara, su piel". 1105 Chuq'anal, literalmente "lo amarillo".

1106 B'aq, "hueso"; jolom, "cabeza".

solamente son de huesos sus bastones. Así, pues, la esencia de los bastones<sup>1108</sup> era enflaquecer<sup>1109</sup> a la gente de verdad<sup>1110</sup> en huesos en cabezas cuando mueren, solamente la parte interna<sup>1111</sup> del esqueleto<sup>1112</sup> se llevan<sup>1113</sup> así, pues, es el oficio Folio 13 r. de Ch'amya B'aq Ch'amya Jolom, sus nombres. Así, pues, también los señores Ajal Mes detrás de la casa delante de la casa enfrentarla solamente le procuran una desgracia 1117 entonces está en el camino tendida boca abajo<sup>1118</sup> en la superficie de la tierra entonces se muere. Así, pues, éstos son los poderes de Ajal Mes Ajal Toq'ob', dicen. Así, pues, los señores Xik<sup>1119</sup> Patan, sus nombres su poder es matar a la gente en el camino solamente de muerte repentina, se dice viene la sangre a la boca entonces muere vomitando 1120 sangre. Solamente cada uno de ellos tenía su oficio su cargo<sup>1121</sup> solamente pegar <sup>1122</sup> la garganta<sup>1123</sup> el corazón de la gente entonces muere en el camino solamente le pasa<sup>1124</sup> allá si camina<sup>1125</sup> 1107 R-aj-ch'ami: "alguacil". La palabra se refiere probablemente a un cargo ritual, de aj (prefijo de oficio) y ch'ami'y, "bastón". También en k'iche' moderno la palabra ajch'ami'y significa "alguacil". 1108 K-aj-ch'amy-al, forma poseída con sufijo abtracto (al) de ajch'ami'y. Se refiere a su actividad como alguaciles. 1109 Chi-b'aqir, de b'aq, "hueso". <sup>1110</sup> Oitzij, "en verdad". Xupam: forma contracta por xa u-pam. Xa, "solamente". U-pam, "dentro de, en su interior". (DG) <sup>1112</sup> Siyaj b'aq, "esqueleto". (SC, nota nota 128) 1113 Chi-k'amowik, de la raíz k'am, "llevar". <sup>1114</sup> Mes, "basura"; Toq'ob', "desgracia". Ajal podría ser un préstamo del ch'ol ahal, "espíritu malo". (LC: 81) 1115 K'ulwachij, del verbo k'ulik, "encontrarse" y wach, "rostro". En k'iche' moderno k'ulik uwach significa "contestar". 1116 Tza, locativo. Mes, "basura". 1117 Chi-ki-toq'o, "dan una desgracia", de toq'ob', "desgracia, lástima". El significado podría ser también "puyar el cuerpo, dar un picazón", de la raíz tog'. (BB) Jupulog, de jupulik, "estar boca abajo, tendido". 1119 Xik, "cierto gavilán, ala de ave, ramitas, varitas". F. Ximénez, Primera parte del tesoro de las lenguas ..., p. 195. Empieza la p. 60 de la edición de E. Sam Colop. 1120 Ch-u-xa'waxik, "arrojar, vomitar". Sam Colop, registra chuxawaxik. 1121 Ki-telela'on, "de teleb'a, "cargar en hombros". (SC, nota 129) 1122 Chi-ki-q'osij, "del verbo q'osixik, "batir, pegar con palo". 1123 *U-qulel*, de la raíz *qul*, "cuello, garganta".

1124 Chi-ki-k'ulmaj, de k'ulmaxik, "ocurrir, pasar algo".

```
si los encuentra<sup>1126</sup>.
Así, pues, los poderes de Xik
                             Patan son éstos.
Así, pues, contribuyeron 1127 con sus ideas
entonces fueron perseguidos
atormentados<sup>1128</sup> también Jun Junajpu
                             Wuqub' Junajpu.
Así deseaban<sup>1129</sup> los de Xib'alb'a los juguetes<sup>1130</sup> de Jun Junajpu
                                                Wuqub' Junajpu: el cuero 1131
                                                la pala<sup>1132</sup>
                                                las protecciones<sup>1133</sup>
                                                el penacho<sup>1134</sup>
                                                          la máscara también<sup>1135</sup>
                                                los atavíos<sup>1136</sup> de Jun Junaipu
                                                                             Wuqub' Junajpu.
Así, pues, contaremos<sup>1137</sup> su ida<sup>1138</sup> a Xib'alb'a.
Se quedaron<sup>1139</sup> atrás<sup>1140</sup>, pues, Jun B'atz'
                                      Jun Chowen
                                      los hijos de Jun Junajpu
estaba muerta su madre.
Se dirá<sup>1141</sup>, pues, la derrota<sup>1142</sup> de Jun B'atz'
                                      Jun Chowen por parte de Junajpu
                                                                   Xb'alanke.
18- Así, pues, vienen 1143 los mensajeros 1144 por parte de Jun Kame
                                                          Wuqub' Kame.
<sup>1145</sup>- "Vayan ustedes<sup>1146</sup> Señores del pop
                            guerreros<sup>1147</sup>
<sup>1125</sup> Apanoq, ad. locativo; we, partícula condicional; chi-b'inik, del verbo b'inem, "caminar".
1126 Chi k'ul, de k'ulik, "encontrar personas".
<sup>1127</sup> X-ki-kuch, forma completiva plural de kuchik, "contribuir".
1128 X-e-tza'ixik/ x-e-kotob'ax son sinónimos y significan "perseguir". Sam Colop propone una traducción pasiva. (SC,
notas 130 y 131)
<sup>1129</sup> X-ki-rayij, forma completiva plural de la raíz ray. "deseo".
1130 K-etz'ab'al, "sus juguetes de ellos".
1131 Ki-tz'um, "su cuero", o sea la protección de cuero del juego de pelota. (SC, nota 132)
1132 Ki-b'ate, "su argolla", instrumento para el juego de pelota según Sam Colop. Sin embargo, Campbell lo interpreta
como un préstamo del mayance occidental, del ch'ol o maya yucateco, con el significado de "pala". Véase en mopan
b'a:t, "hacha" y te:, "palo". También Diego Guarchaj lo interpreta como "palo para jugar a la pelota". (LC: 81; DG)
1133 Ki-pachq'ab', "su protección para los brazos y las manos". (SC, nota 134)
1134 Ki-yachwach, "su penacho". (SC, nota 135)
1135 Wachsot, "la máscara protectora". (SC, nota 136)
1136 Ki-kawub'al, "sus objetos de adorno". (SC, nota 137)
<sup>1137</sup> Xch-i-qa-b'ij, futuro en la primera persona plural de b'ixik, "decir, contar".
1138 Sam Colop corrige del Ms. Newberry qui bijc con ki b'eik. (SC, nota 138)
1139 X-e-kanaj, forma completiva plural de kanajem, "quedarse".
1140 Kanoq, adv. locativo.
1141 Ka-ch'uwi "se dirá". Sam Colop lee ka' chuwi chik.
1142 Ki-ch'akatajik, de la raíz ch'ak, "ganar, vencer", literalmente "su ser vencidos"...
<sup>1143</sup> Ki-petik, forma incompletiva plural de petem, venir".
1144 Samajel, "mensajero". (BB)
<sup>1145</sup> Empieza la p. 61 de la edición de Sam Colop.
<sup>1146</sup> Ix, segunda persona plural de confianza, "vosotros".
<sup>1147</sup> R-ajpop achij son títulos de los señores k'iche'. Achij es una carga militar.
```

```
que llamen<sup>1148</sup> a Jun Junajpu
                 Wuqub' Junajpu.
Díganles<sup>1149</sup> cuando lleguen con ellos<sup>1150</sup>:
- Que vengan <sup>1151</sup>- les dicen los señores a ustedes <sup>1152</sup>- aquí <sup>1153</sup> vengan a jugar a la pelota <sup>1154</sup> con nosotros <sup>1155</sup>
que se despierten 1156 nuestras caras con ellos
en verdad <sup>f157</sup> miramos con maravilla <sup>1158</sup> sus bocas <sup>1159</sup>
que vengan, pues,"- Dicen los señores.
-Que traigan aquí<sup>1160</sup>, pues, sus instrumentos<sup>1161</sup>
                            su pala
                            sus protecciones
folio 13 v.
que venga también su pelota<sup>1162</sup>- Dicen los señores.
"Digan entonces: vengan"- Les dijeron a los mensajeros.
Así, pues, sus mensajeros eran los tecolotes 1163
                                     Ch'ab'i<sup>1164</sup> Tecolote
                                     Juraqan Tecolote
Kaqix<sup>1165</sup> Tecolote
Jolom<sup>1166</sup> Tecolote, así se dicen los mensajeros de Xib'alb'a.
Así Ch'ab'i Tecolote, pues, solamente como un rayo aparece de repente 1167
así, pues, Juraqan Tecolote solamente como una pierna tiene su ala 1168
así Kaqix Tecolote como fuego en su espalda tiene su ala
así también Jolom Tecolote solamente 1169 su cabeza tiene
                                               piernas no tiene
                                     solamente alas tiene.
Los cuatro mensajeros señores del Pop son guerreros con dignidad<sup>1170</sup>
entonces vinieron, pues, desde Xib'alb'a
1148 Je-'-i-taqa', imperativo del verbo ir, infijo de segunda persona plural y la raíz taqik, "ordenar, mandar, enviar".
1149 K-ix-cha', imperativo de la forma plural de confianza de cha', "decir".
1150 K-ix-opon, forma plural de confianza de opanem, "llegar". K-uk', "con ellos".
<sup>1151</sup> K-e-pet-oq, imperativo de petem, "venir".
<sup>1152</sup> W-ech, de iw-ech "a vosotros". Forma de confianza.
1153 Waral, "aquí".
1154 Ke'-ul-chaja, verbo compuesto de ulem, "llegar" y chaj, "jugar a la pelota".
^{1155} Q-uk', "con nosotros".
1156 Qa-k'astaj, primera persona plural de k'astajem, "despertarse", probablemente con el significado de "divertirse".
Más adelante la expresión k'astaj wach significa "resuscitar, despertarse de la muerte".

    1157 Kitzij, "en verdad".
    1158 Ka-qa-mayjaj, primera persona plural de mayjaj, "mirar acatado, con maravilla". Brasseur registra también el

significado de "destruir", de la raíz mayij. (BB)
   Ki-chi', "sus bocas". Sam Colop transcribe k'i chi'.
1160 Chi-ki-k'am, del verbo k'amik, "tomar, traer". Uloq, partícula locativa.
<sup>1161</sup> Ki-chokonisan, sustantivo poseído del verbo chokonem, "servir, usar".
1162 Quic en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee kik', "sangre". Tiene también el significado de "resina, hule y por
extención también pelota".
1163 Tukur, "tecolote, lechuza".
1164 Chab, según Brasseur es "flecha, rayo". (BB)
<sup>1165</sup> Kaqix, "guacamaya". Registrado como Kak'ix en Sam Colop.
1166 Jolom, "cabeza, calavera".
<sup>1167</sup> Kopkik, "aparecer de repente". Cf. E. Sam Colop, op. cit., nota 139.
U-xik', "su ala", de xik'aj, "ala".
1169 Utukel, "solamente".
1170 K-e-qalem, "hombres con dignidad", forma plural de eqal, "dignidad". (DG)
```

juegan a la pelota, pues, Jun Junajpu Wuqub' Junajpu en la cancha Gran Xob' Karchaj<sup>1174</sup>, se dice. Así, pues, parados en alto 1175 los tecolotes sobre la cancha entonces soltaron sus palabras 1176 también cuentan ordenadamente <sup>1177</sup> las palabras de Jun Kame Wuqub' Kame Ajal Puj Ajal Q'ana Ch'amya B'aq <sup>1178</sup>Ch'amya Jolom **Xikiripat** Kuchumakik' Aial Mes Ajal Toq'ob' 1179 Xik<sup>1180</sup> Patan, los nombres de todos los señores. Se soltaron sus palabras por parte de los tecolotes. - "¿De veras así dice el señor Jun Kame Wuqub' Kame?-" - "En verdad así es"- dicen. - "Nosotros, pues, los acompañamos a ustedes<sup>1181</sup>--Que traigan acá todos sus juguetes 1182" - dicen los señores. - "¡Está bien! Que nos esperen<sup>1183</sup> vamos<sup>1184</sup> a despedirnos <sup>1185</sup> de nuestra madre"- Dijeron, pues. Fueron, pues, a su casa le dijeron, pues, a su madre –su padre <sup>1186</sup> ya estaba muerto: "¡Nos vamos! O Ustedes, nuestra madre aunque ahorita llegamos 1187 llegó<sup>1188</sup> el mensajero del señor para llevarnos<sup>1189</sup> <sup>1171</sup> *Lib'aj*, "rápidamente, pronto". <sup>1172</sup> *X-e'-ulik*, forma completiva plural de *ulem*, "llegar". 1173 Tagal. posiblemente es tak'al, "parado, en alto". Para la ubicación geográfica de este sitio, véase Tedlock (DT: 259-260) 1175 Tak'atoj, de tak'atik, "alto, recto" y de tak'atob'em, "aparecer de repente". 1176 X-ki-tzaq, de la raíz tzaq "soltar, dejar salir". Ki-tzij, "sus palabras". 1177 *U-cholik*, de *cholik*, "contar historias, poner en fila". <sup>1178</sup> Empieza la p. 62 de Sam Colop. Estos señores no están nombrados en otro paso del *Popol Vuh* en que aparecen los demás. 1180 Xik,"águila, gavilán". (DG) <sup>1181</sup> Achb'ilay, de la raíz ach, "compañero". Iw-e, "a ustedes", con la forma de confianza (vosotros). (BB) 1182 K-etz'ab'al, "sus juguetes". <sup>1183</sup> K-oj-iw-oyob'ej, sujeto de segunda persona plural de confianza (iw-) y complento de primera persona plural (oj-), de la raíz *ovob*' "esperar". (BB) <sup>1184</sup> Jo', optativo del verbo ir en la primera persona del plural. <sup>1185</sup> *Qa-pixab'aj*, primera persona plural de *pixab'axik*, "avisar, despedirse, aconsejar". (BB) 1186 *Ki-q-ajaw*, se observa la presencia del doble posesivo. 1187 Xa et k-ulik, et da un matiz diminutivo al verbo ulem, "venir". Sam Colop lo considera de tercera persona singular (vino), sin embargo por el sentido el verbo se refiere a los dos hermanos. 1188 Mix-ul, forma completiva de ulem, "venir". 1189 K'amol, de k'amik, "llevar, traer".

rápidamente<sup>1171</sup> llegaron<sup>1172</sup>, pues, parados en alto<sup>1173</sup> sobre la cancha

```
-Que vayan, dice, pues.- Nos dicen los mensajeros 1190 a nosotros.
Se quedará<sup>1191</sup> aquí, pues, esta pelota nuestra"- Dijeron, pues.
Así escarbaron<sup>1192</sup> atrás sobre la casa.
- "A nuestro regreso
así la usaremos 1193 otra vez.
Solamente toquen la flauta<sup>1194</sup>
solamente, pues, canten<sup>1195</sup>
                  escriban<sup>1196</sup>
                  esculpan esculpan esculpan nuestra casa
                  calienten también el corazón
folio 14 r.
                                                               de su abuela"-
les dijeron, pues, a Jun B'atz'
                           Jun Chowen.
Entonces se despidieron llora mucho 1199 su madre Xmukane.
<sup>1200</sup>- "Nos vamos
no morimos
no se aflijan 1201" - Dijeron cuando se fueron Jun Junajpu
                                                      Wuqub' Junajpu.
19- Así entonces se fueron Jun Junajpu
                           Wuqub' Junajpu
eran llevados en su camino por los mensajeros
entonces bajaron<sup>1202</sup> por el camino de Xib'alb'a
                          una cuesta escalonada 1203
bajaron, pues,
entonces, pues, salieron<sup>1204</sup> allá a la boca de un río violento<sup>1205</sup> en los barrancos
                                                                                 Nu' Barranco
                                                                                 K'ulku Barranco, sus nombres.
Los pasaron<sup>1206</sup>
pasaron, pues, por un río violento entre las estacas 1207
1190 Tagol, "mensajeros", de tagik, "enviar, mandar".
1191 Xch-i-kanaj, potencial de kanajem, "quedarse".
<sup>1192</sup> X-b'ekixima', b'ekixik, "quitar pedazos de tierra de una orilla".
<sup>1193</sup> Chi-qa-chokonisaj, primera persona plural del verbo chokonem, "servir, usar".
1194 K-ix-su'nanoq, imperativo de segunda persona plural de confianza (ix-) de la raíz su', "flauta".
1195 K-ix-b'ixanoq, imperativo de segunda persona plural de confianza (ix-) de b'ixanem, "cantar".
1196 K-ix-tz'ib'anoq, imperativo de segunda persona plural de confianza (ix-) de tz'ib'anem, "escribir".
1197 K-ix-k'otonoq, imperativo de segunda persona plural de confianza (ix-) de la raíz k'ot, "escarbar, esculpir".
1198 Ch-i-meq'oj, optativo de segunda persona plural de confianza (i-) de meq'ik, "calentar".
1199 Q'usq'uj ch-oq', (quz quz en el Ms. Newberry) expresión que significa "echar a llorar, llorar mucho". (SC, nota
Empieza la p. 63 de la edición de Sam Colop.
<sup>1201</sup> M-ix-b'isonik, forma plural (ix-) de confianza negativa de la raíz b'is, "sentir tristeza".
^{1202} X-e-qaj, forma completiva plural de qajem, "bajarse".
1203 Xuluxuj, de xuluxik, "pendiente, cuesta". Kumuk, "gradas".
<sup>1204</sup> X-e'-el, forma completiva plural de elem, "salir".
1205 Jal ja', "río rápido, violento". (SC, nota 144)
<sup>1206</sup> X-e'eko, forma completiva de la raíz ek, "pasar". (BB)
```

son innumerables <sup>1208</sup> las estacas los pasaron sin cortarse <sup>1209</sup> entonces llegaron<sup>1210</sup> a un río<sup>1211</sup> un río de sangre lo pasaron sin beber<sup>1212</sup> llegaron a otro río solamente<sup>1213</sup> de agua también no fueron vencidos 1214 solamente pasaron otra vez. Entonces llegaron, pues, a cuatro caminos cruzados <sup>1215</sup> pues los ganaron <sup>1216</sup> en los cuatro caminos cruzados uno era un camino roio 1217 uno, pues, era un camino negro<sup>1218</sup> camino blanco<sup>1219</sup> era uno uno, pues, era un camino amarillo<sup>1220</sup> los cuatro caminos. Así, pues, habló el camino negro: -"Oue me tomen a mí<sup>1221</sup> yo soy el camino del señor"- dijo el camino. Entonces, pues, los vencieron así empezaron 1222 el camino de Xib'alb'a. Entonces llegaron, pues, al lugar del petate <sup>1223</sup> de los señores de Xib'alb'a los vencieron luego, pues. Así los primeros sentados<sup>1224</sup> solamente eran muñecos<sup>1225</sup> solamente seres de palo<sup>1226</sup>, ataviados<sup>1227</sup> por los de Xib'alb'a. <sup>1228</sup> Así, pues, primeros los saludaron 1229: -"Buenos días<sup>1230</sup>, Jun Kame"- Le dijeron, pues, al muñeco. -"Buenos días, Wuqub' Kame"- Le dijeron al ser de palo. Pues no les contestaron<sup>1231</sup>. <sup>1207</sup> Simaj, "puntiagudo". (BB) 1208 Mawi ajilan, forma negativa del verbo ajilaxik, "contar". 1209 Mawi x-e-toq'otajik, forma negativa plural completiva de la raíz toq', "picar, cortar". 1210 Xe'-opon, del verbo opanem, "llegar". <sup>1211</sup> A' por *ja*', "agua". <sup>1212</sup> *X-k-ukaj*, forma completiva de *ukaj*, "beber". (SC, nota 148) 1213 Utukel, "solamente". <sup>1214</sup> *X-e-ch'akatajik*, forma completiva de *ch'akik*, "vencer, ganar". <sup>1215</sup> Xalqat b'e, "camino cruzado", de xal, "cosa cruzada, dividida". (BB) <sup>1216</sup> *X-e-ch'akataj*, forma completiva plural de *ch'akik*, "ganar". <sup>1217</sup> Kaqa, "rojo". Q'eqa, "negro". <sup>1219</sup> Saqi, "blanco". 1220 Q'ana, "amarillo". 1221 K-in-i-k'amo: del verbo k'amik, "tomar" con infijo sujeto de segunda persona plural de confianza (i-) y complemento directo de primera persona singular (in-). <sup>1222</sup> X-ki-taqej, forma completiva plural de taqexik, "empezar, comenzar". 1223 Ki-popo-b'al, forma poseída de pop, "petate". Por el sufijo locativo -b'al se puede referir a un lugar del consejo de los señores de Xib'alb'a. <sup>1224</sup> Kub'ul-el, de la raíz kub', "asentarse" y más adelante también con el significado de "sentarse". (BB) <sup>1225</sup> Poy, "muñeco, espantapájaros". 1226 Ajam che', "hechos de madera". 1227 Kawutalik, de la raíz kawu, registrada en Brasseur y en Coto, "ataviar, componer". (BB; TC) <sup>1228</sup> Empieza la p. 64 de la versión de E. Sam Colop. <sup>1229</sup> *X-ki-q'ijila*, forma completiva plural de *q'ijila*, "saludar, adorar". (BB) 1230 *Q'ala*, de *q'alaj*, "claridad, está claro". Forma de saludo. (SC, nota 151)

solamente emitieron ruido luego con una carcajada todos los señores porque los habían vencido en sus corazones ganaron a Jun Junajpu Wuqub' Junajpu se reían primero. Así, pues, dijeron luego a Jun Kame Wuqub' Kame:
-"Qué bien que hayan venido<sup>1234</sup>.
mañana<sup>1235</sup> bajen<sup>1236</sup> el aspecto folio 14 v. de su pala<sup>1237</sup>
de sus protecciones<sup>1238</sup>"- Dijeron, pues.
-"Siéntense<sup>1239</sup> en nuestros bancos<sup>1240</sup>"- Dijeron.
Solamente, pues, eran piedras quemantes<sup>1241</sup> los bancos que les dieron se quemaron 1242, pues, en los bancos en verdad se escabullieron 1243 en los bancos no se aliviaron<sup>1244</sup> se levantaron<sup>1245</sup> se quemaron sus nalgas 1246. Así, pues, se rieron luego los de Xib'alb'a se retorcían de la risa cobró fuerza la culebra de la risa en sus corazones en su sangre en sus huesos en la risa de todos los señores de Xib'alb'a. -"Solamente váyanse<sup>1249</sup> a su casa ahí se les lleve<sup>1250</sup> su ocote su cigarro<sup>1251</sup> al dormitorio<sup>1252</sup>"- dijeron, pues. Así, pues, llegaron a la Casa Oscura 1253 1231 Cha'kowik, de la raíz cha', "hablar". <sup>1232</sup> *X-e-jumujub*', como el siguiente *x-e-jumin*, "hacer ruido con la boca". (SC, nota 152) 1233 *Tze'*, literalmente "risa". <sup>1234</sup> Mi-x-ix-ulik, forma completiva de segunda persona plural de confianza de ulem, "llegar". 1235 Chuweq, de chwe'q, "mañana". <sup>1236</sup> Ch-i-qasa(j), imperativo de segunda persona plural de confianza, del verbo qasaxik, "bajar", El significado de la expresión es "enseñen su capacidad". (DG) *I-b'ate*, "su argolla de ustedes/ vosotros" o "su pala". (LC: 81) *U-wach*, su aspecto. 1238 *I-pachq'ab'*, "su protección para los brazos y manos". <sup>1239</sup> *K-ix-ku'loq*, imperativo en la segunda persona plural de *ku'lik*, "sentarse". <sup>1240</sup> Qa-tem, "nuestros bancos". 1241 K'atanalaj, "quemante, que quema", de la raíz k'at, "calor". <sup>1242</sup> *X-e-k'at*, forma completiva plural de la raíz *k'at*, "calor". <sup>1243</sup> *X-e-pisk'alij*, forma completiva de la raíz *pis*, "envolver" y también según Brasseur "escabullirse". (BB) <sup>1244</sup> *Mawi*, negación. *x-e-yakamarik*, "aliviar un dolor o una enfermedad". (SC, nota 154) <sup>1245</sup> *X-e-walejij*, forma completiva plural de *walej*, "levantarse, pararse". (BB) 1246 Ki-ku'li-b'al, sustantivo poseído en la tercera persona plural y sufijo instrumetal (-b'al) de ku'lik, "sentarse".

Así, pues, hicieron ruido <sup>1232</sup> los señores de Xib'alb'a con una carcajada <sup>1233</sup>

1249 *Jix*, imperativo del verbo ir en la segunda persona plural de confianza.

1247 X-e-pichicharik, forma completiva plural de pichichik, "descomponerse el estómago". (SC, nota 155)
 1248 X-winaqirije'ik, forma completiva de winaqirem, "cobrar energía, completar, acabar una construcción".

<sup>1250</sup> Ch-i-b'e ya'oq, forma optativa de ya'ik, "dar, Îlevar", con infijo complemento de segunda persona plural de

<sup>&</sup>lt;sup>1251</sup> *I-sik*', "vuestro cigarro, vustro tabaco".

<sup>&</sup>lt;sup>1252</sup> Wara-b'al, sustantivo con sufijo instrumental y locativo de waram, "dormirse".

solamente oscuridad había dentro 1254 de la casa.

Entonces tomaron, pues, su consejo los de Xib'alb'a:

-"Cortémoslos<sup>1255</sup> mañana<sup>1256</sup>

solamente se prevé que de verdad<sup>1257</sup>

que de verdad mueran por nuestros juguetes 1258

por nuestros instrumentos del juego de pelota<sup>1259</sup>"-

Dicen los de Xib'alb'a entre sí. 1260

Así, pues, su ocote<sup>1261</sup> solamente es un redondo<sup>1262</sup> pedernal<sup>1263</sup>

cuchillo 1264 blanco es el nombre del ocote

el ocote de Xib'alb'a

solamente es afilado 1265 su ocote

solamente inmediatamente hueso fragmentado 1266

duro<sup>1267</sup> es el ocote de Xib'alb'a.

Entraron, pues, Jun Junajpu

Wuqub' Junajpu dentro la Casa Oscura.

Entonces fueron a darles su ocote

solamente era uno su ocote ya encendido 1268

salieron<sup>1269</sup> con Jun Kame

Wuqub' Kame

con cada uno de sus cigarros ya encendidos

salieron con los señores

entonces los fueron a dejar con Jun Junajpu

Wuqub' Junajpu.

Estaban acuclillados <sup>1270</sup> ahí en la oscuridad entonces llegaron los que llevaban su ocote

con su cigarro

brilla<sup>1271</sup> el ocote cuando entró allá<sup>1272</sup>

su ocote encienden<sup>1273</sup>

cada uno de sus cigarros.

<sup>&</sup>lt;sup>1253</sup> Q'equma, de q'equ'm, "oscuro".

<sup>1254</sup> *U-pam*, literalmente "su interior" de *pamaj*, "interior, estómago".

<sup>1255</sup> K-e-qa-pusu, forma incompletiva de la raíz pus, "cortar con cuchillo, hacer una hendidura", con infijo sujeto de primera persona plural (qa-) y prefijo complemento de tercera persona plural (e-). El término pus es un préstamo del proto-mixe-zoque *pus*, "sacrificio, hacha de cortar, cuchillo". (LC: 83) <sup>1256</sup> *Chuweq*', "mañana". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>1257</sup> Jusu, "inmediatamente, de verdad" Lab'e, puede indicar "agüero". Diego Guarchaj lo interpreta como variación de la wi', partículas de adorno, "de una vez". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>1258</sup> *Q-etz'a-b'al*, "nuestros juguetes". La expresión se refiere a los instrumentos del juego de pelota.

Chaji-b'al, "instrumento del juego de pelota", de chaj, "juego de pelota, jugar a la pelota" y el sufijo instrumental (b'al). (BB)

<sup>1260</sup> Empieza la p. 65 de la edición de E. Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>1261</sup> Ki-chaj, "su ocote". La palabra podría indicar también la pelota. Se observa la relación fonética entre esta palabra y qachajib'al (instrumento del juego de pelota), de la línea anterior.

<sup>&</sup>lt;sup>1262</sup> K'olok'ik, "esférico, redondo".

<sup>1263</sup> Cha, de chay, "pedernal, navaja de pedernal".

<sup>1264</sup> Toq', "cuchillo, algo puntiagudo".

<sup>1265</sup> Juq'ul, de juq'u, "afilado, pulido". (SC, nota 157)

<sup>&</sup>lt;sup>1266</sup> Chi-yojyox, de la raíz yoj, "fragmentar, romper".

<sup>1267</sup> *Chi-k'ow*, de la raíz *k'ow*, "duro, hueco, tieso".

<sup>&</sup>lt;sup>1268</sup> *Tzijom*, participio de *tzijik*, "encender".

<sup>1269</sup> *X-el*, forma completiva de *elem*, "salir".

<sup>&</sup>lt;sup>1270</sup> Ch'okochoj, de la raíz ch'ok, "estar de cuclillas".

<sup>&</sup>lt;sup>1271</sup> Ka-juljut, de juljut, "resplandecer, brillar". (SC, nota 158)

<sup>&</sup>lt;sup>1272</sup> *X-ok*, forma completiva del verbo *okem*, "entrar".

<sup>&</sup>lt;sup>1273</sup> *Ki-tzija*, forma incompletiva plural de *tzijik*, "encender".

```
-" Que vengan a darlos al amanecer 1274
no los acaben<sup>1275</sup>
solamente, pues, vengan a dar todo junto 1276 su aspecto"- Les dicen los señores.
Dijeron
los vencieron, pues,:
acabaron el ocote
acabaron, pues, el cigarro que les habían dado.
Densas<sup>1277</sup> eran las pruebas<sup>1278</sup> de Xib'alb'a
muchas clases<sup>1279</sup> de pruebas:
así la primera
folio 15 r.
                   es la Casa Oscura
solamente hay oscuridad en su interior.
La segunda, pues, es la Casa donde Azota el Viento 1280, su nombre
un denso hielo 1281 hay en su interior
agudo murmullo 1282
agudo sonido<sup>1283</sup>
murmulla el hielo al entrar ahí en su interior.
La tercera, pues, es la Casa de los Jaguares, su nombre
solamente jaguares hay en su interior 1284
rechinan 1285
se amontonan rechinando los dientes 1286
rugen<sup>1287</sup>
están encerrados <sup>1288</sup> los jaguares en la casa.
Casa de los Murciélagos es el nombre de la cuarta prueba
solamente murciélagos hay en el interior de la casa
gritan<sup>1289</sup>
chillan<sup>1290</sup>
vuelan<sup>1291</sup>
están encerrados los murciélagos
<sup>1274</sup> Saqirik, "el amanecer".
1275 Chi-k'isik, de k'isik, "acabar, gastar".
1276 Ch-ul-ki-molob'a, de las raíces ul, de ulem, "llegar" y mol, "juntar".
1277 Tzatz, "espeso, mucho".
1278 U-tijo-b'al, de la raíz tij, con sufijo instrumental, "probar, enseñar".
<sup>1279</sup> K'ya, variante de k'i, "mucho". Molaj, "clase, tipo, especie".
1280 Xuxulim, del verbo onomatopeyico xuxul, "frotar, azotar el aire". Más adelante es definida como Tew ja, "Casa del
Frío". (DG)
1281 Tew, "frío, hielo".
^{1282} Xuruxuj, de la raíz xur, "sonar, murmullar". La palabra saq anteposta a un verbo o a un adjetivo le confiere un matiz
de intensidad. (DG)
<sup>1283</sup> K'arakoj, de la raíz k'ar, "sonar cosas vacía como botellas, piedras o cristales". La palabra saq anteposta a un verbo
o a un adjetivo le confiere un matiz de intensidad a la condición de las cosas. El ruido se puede referir al hielo. (DG)
<sup>1284</sup> Empieza la p. 66 de la edición de E. Sam Colop.
<sup>1285</sup> K-e-q'ich'owik, "rechinar"; keq'ichowik en Sam Colop. (DG)
1286 K-e-b'uchuwik, "amontonarse". Matat, "rechinar los dientes". (BB; SC, nota 159)
1287 K-e-ch'ikitit, para Diego Guarchaj sería kech'ititit, tercera persona plural de la forma incompletiva de ch'ititik,
"rugir". (DG)
1288 K-e'e-tzapim, de la raíz tzap, "encerrar".
1289 K-e-tzitzotik, de la raíz tzitz, "gritar como el ratón". (BB)
<sup>1290</sup> K-e-tz'itilajik, de la raíz tz'it, "cantar, gritar, chillar".
1291 K-e-ropop, de la raíz rop, "volar como aves".
```

La quinta, pues, es la Casa de las Navajas 1292, su nombre solamente pedernal hay en su interior están extendidos los pedernales blancos 1293 resuenan 1294 hacen ruido<sup>1295</sup> entre sí en la casa. Son las primeras pruebas de Xib'alb'a no entraron, pues, Jun Junajpu Wuqub' Junajpu en su interior solamente se dice el nombre ahí de las casas de las pruebas. Entonces entraron, pues, ahí Jun Junajpu Wuqub' Junajpu frente a Jun Kame Wuqub' Kame. -"¿Dónde<sup>1296</sup> está mi cigarro dónde está mi ocote que les fueron a dar a ustedes cuando anocheció 1297?"- Les fue dicho, pues. -"Lo acabamos<sup>1298</sup>, señor"-- "Está bien, hoy<sup>1299</sup> se han acabado sus días se mueren se van a perder<sup>1300</sup> los vamos a quebrar<sup>1301</sup> también aquí esconderán<sup>1302</sup> su rostro serán cortados<sup>1303</sup>"- Dijo Jun Kame Wuqub' Kame. Entonces los cortaron, pues, los enterraron <sup>1304</sup>, pues, en el lugar del sacrificio <sup>1305</sup> del juego de pelota, su nombre los enterraron. Se cortó<sup>1306</sup> la cabeza<sup>1307</sup> de Jun Junajpu solamente su tronco<sup>1308</sup> se enterró con su hermano menor<sup>1309</sup>.
-"Lleven<sup>1310</sup> su cabeza sobre <sup>1311</sup> el árbol sembrado<sup>1312</sup> en el camino"- Dijo, pues, Jun Kame Wuqub' Kame. <sup>1292</sup> Chaym, de chay, "navaja o punta de pedernal". (BB) <sup>1293</sup> Saqleloj. Verbo posicional, que indica la extensión de algo grande y blanco. (DG) 1294 Tzininik, de la raíz tzin, "resonar monedas o cosas de metal". <sup>1295</sup> Yojojik, de yojojem, "hacer ruido agua o aire". <sup>1296</sup> Apa, preposición locativa interrogativa.  $^{1297}$  X- $^{\prime}$ eq, forma completiva de  $^{\prime}$ eq, "ser negro". <sup>1298</sup> X-qa-k'iso, forma completiva de primera persona plural sujeto (qa-) de la raíz k'is, "acabar". Sam Colop propone xqaq'iso, probablemente en lugar de xqak'iso. Wa-kamik, "hoy". <sup>1300</sup> Xk-i-sachik, potencial en la segunda persona plural de sachem, "perderse, fallar". 1301 Xk-i-qa-q'up, sujeto de primera persona plural (qa-) y complemento directo en la segunda persona plural (i-), de la raíz q'up, "quebrar". <sup>1302</sup> *Xch-iw-ewaj*, futuro de segunda persona plural (*i-*) de *ewaj*, "esconder". (BB) <sup>1303</sup> *K-ix-pusik*, forma incompletiva de segunda persona plural de *pusik*, "cortar" en el sentido de "sacrificar". <sup>1304</sup> *X-e-muq*, forma completiva plural de *muqik*, "enterrar". 1305 Pusb'al, "lugar donde se corta, lugar del sacrificio". <sup>1306</sup> *X-q'at*, forma completiva singular de *q'atik*, "cortar carne". 1307 *U-jolom*, "su cabeza". 1308 *U-nimal*, "su tronco", de *nimal*, "tronco del cuerpo". (DG) 1309 *U-chaq*', "su hermano menor". <sup>1310</sup> Ch-i-ya', imperativo de segunda persona plural de ya'ik, "dar, entregar". <sup>1311</sup> *Xo'l*, preposición "entre", literalmente "entre las ramas". 1312 Tikil, de tikilik, "sembrado, fijo", de la raíz tik, "sembrar".

no salen de ahí.

Entonces fueron a llevar su cabeza sobre el árbol entonces dio frutos<sup>1313</sup>, pues, el árbol. No tenía fruto<sup>1314</sup> (cuando) no estaba colocada 1315 la cabeza de Jun Junajpu sobre el árbol. Así, pues, jícara<sup>1316</sup> llamamos hoy la cabeza de Jun Junajpu, así se dice. Entonces miraban con maravilla<sup>1317</sup>, pues, Jun Kame Wuqub' Kame el fruto del árbol. Por todas partes <sup>1318</sup> estaban sus frutos redondos <sup>1319</sup> no estaba visible<sup>1320</sup>, pues, la cabeza de Jun Junajpu solamente su aspecto era igual<sup>1321</sup> folio 15 v. a los frutos de la jícara. Lo ven todos los de Xib'alb'a cuando lo vienen a mirar<sup>1322</sup> De gran esencia <sup>1323</sup> era <sup>1324</sup> el árbol en sus corazones por lo que inmediatamente<sup>1325</sup> hizo cuando entró la cabeza de Jun Junajpu en su interior 1326. Dijeron, pues, los de Xib'alb'a entre sí: -"Que nadie corte<sup>1327</sup> su fruto que nadie tampoco<sup>1328</sup> entre ahí al pie<sup>1329</sup> del árbol"- Dijeron sentenciaron entre sí<sup>1330</sup> se recomendaron entre sí<sup>1331</sup> todos los de Xib'alb'a. Pues ya no estaba visible la cabeza de Jun Junajpu solamente ya era igual al fruto del árbol, jícara fue su nombre. Grande, pues, es su relato<sup>1332</sup> lo oyó una muchacha 1333 pues vamos a contar su llegada 1334. <sup>1313</sup> *X-wachin*, forma completiva de *wachinem*, "dar fruta". <sup>1314</sup> Maja, negación. U-wach, "su aspecto"; "su fruto" en este contexto. <sup>1315</sup> Ch'oko, "asentar, colocar". (SC, nota 162) 1316 Tzima, "guacal, jícara". <sup>1317</sup> *X-u-mayjaj*, "mirar acatado, con maravilla". (TC) 1318 Jumai, "de todas partes, de algunas partes, de cada parte". (SC, nota 96) 1319 K'olok'aq, "redondo, esférico". 1320 *Q'alaj*, "claro, visible". Junam, "mismo, igual, parecido". 1322 Ch-ul-ki-kayij, verbo compuesto de ulem, "llegar" y ka'yem, "mirar". <sup>1323</sup> *U-k'oje'ik*, "su ser", de la raíz *k'oj*, "ser, existir".  $^{1324}$  *X-ux*, forma completiva de la raíz *ux*, "ser". 1325 Jusu, "inmediatamente". 1326 Ch-u-xo'l, literalmente "en su medio, en su entre" 1327 Ma k'o ma, literalemente "no hay el que no...". Ch'upuwik, de ch'upik, "cortar fruta con la mano".  $^{1328}\,\textit{Nay pu},$  "también". En este caso "tampoco", por la expresión negativa. 1329 Ch-u-xe', "en su pie, en su raíz". <sup>1330</sup> *X-ki-q'ataj*, forma completiva plural de la raíz *q'at*, "establecer, sentenciar". *K-ib'*, pronombre recíproco. <sup>1331</sup> *X-ki-q'il*, forma completiva plural de *q'ilik*, "aconsejar que no se haga algo malo, recomendar". 1332 *U-tzijoxik*, forma poseída de *tzijoxik*, "decir a otra persona, contar". 1333 Q'apoj, "muchacha virgen". Se observa que entre los nahuas la virginidad de la mujer era muy estimada y el adulterio o la relación sexual ilícita era duramente castigada. <sup>1334</sup> *R-oponik*, sustantivo poeseído de *opanem*, "llegar a otra parte".

20- Éste, pues, es el relato de una muchacha

hija<sup>1335</sup> de un señor

Kuchumakik' es el nombre de su padre

Xkik<sup>,1336</sup>, pues, es el nombre de la muchacha.

21- Así oyó, pues, el relato del fruto del árbol

cuando es contado por su padre 1337

se maravilla luego cuando es contado.

-"¿No puedo ver<sup>1338</sup> el árbol del que se habla?
En realidad es sabroso<sup>1339</sup> su fruto del que se habla

del que oigo"- Dijo, pues.

Así se puso en camino solamente sola

llegó allá al pie del árbol sembrado 1340

en el lugar del sacrificio del juego de pelota estaba sembrado.

-"¡Ah! ¿Qué<sup>1341</sup> es el fruto de este árbol?

¿No es dulce lo que fructifica este árbol?

No se muere

no se pierde<sup>1342</sup>

Entonces cortaré <sup>1343</sup> uno" - Dijo, pues, la muchacha.

Entonces habló, pues, el hueso que estaba sobre el árbol:

-"¿Qué quieres<sup>1344</sup>?

solamente los huesos están colocados como objetos redondos <sup>1345</sup> en las ramas <sup>1346</sup> del árbol"- Dijo la cabeza de Jun Junajpu

cuando le habló a la muchacha.

- -"¿No los quieres?"- Dijo.
- -"Los quiero"- Dijo, pues, la muchacha.
- "Está bien.

Extiende <sup>1347</sup> aquí tu mano derecha <sup>1348</sup> así la veré <sup>1349</sup>"- Dijo el hueso.

-"Bien"- Dijo, pues, la muchacha.

Extendió su mano derecha arriba<sup>1350</sup> frente al hueso.

Así, pues, hace una salpicadura 1351 de su saliva 1352 el hueso

entonces, pues, llegó directamente en medio 1353 de la mano 1354 de la muchacha

<sup>1335</sup> *U-me'al*, "su hija". *Mi'al* en k'iche' moderno. (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>1336</sup> *X-kik'*: *x*- es prefijo femenino; *kik'* es "sangre, resina".

<sup>1337</sup> Empieza la p. 68 de la edición de Sam Colop.

<sup>1338</sup> Ki-na'oj-w-ila, verbo compuesto en la primera persona singular por el infijo w-, de na'oj, "idea, intención" e ila, de ilik, "ver".

<sup>&</sup>lt;sup>1339</sup> *Kus*, "dulce, sabroso". (SC, nota 119)

<sup>1340</sup> *Tikil*, de *tikilik*, "sembrado, fijo", de la raíz *tik*, "sembrar".

<sup>&</sup>lt;sup>1341</sup> *Naki*, partícula interrogativa.

<sup>1342</sup> Ki-sach, de sachem, "perderse, equivocarse".

<sup>&</sup>lt;sup>1343</sup> *Xch-in-ch'up*, futuro en la primera persona singular de *ch'upik*, "cortar fruta con la mano".

<sup>&</sup>lt;sup>1344</sup> K-a-rayij, forma incompletiva en la segunda persona singular (a-), de la raíz raj, "querer, desear". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>1345</sup> *K'olok'oxinaq*, de *k'olok'ik*, "ser redondo, estar colocado algo redondo". (BB)

 $<sup>^{1346}</sup>$  Q'ab', "rama" y q'ab'aj, "mano, brazo".

<sup>&</sup>lt;sup>1347</sup> Ch-a-lik'ib'a, optativo en segunda persona singular (a-) de la raíz lik', "tender, extender", que Sam Colop lee

<sup>1348</sup> A-wiki-q'ab', "tu mano derecha".

<sup>&</sup>lt;sup>1349</sup> *W-ila*, de *ilik*, "ver".

<sup>&</sup>lt;sup>1350</sup> Aq'anoq, adverbio de aq'anem, "subirse".

<sup>1351</sup> *Pitz*, de la raíz *pitz*, "reventar".

<sup>&</sup>lt;sup>1352</sup> Ka-b'an, forma incompletiva de b'anik, "hacer". U-chub', de chub'aj, "saliva".

<sup>1353</sup> Taqal, de taqalik,"mediano".

entonces se miró, pues, la mano inmediatamente la miró cuidadosamente 1355 ya no había, pues, saliva del hueso folio 16 r. en su mano. -"Solamente una señal<sup>1356</sup> he dado<sup>1357</sup> para ti con mi saliva mi baba<sup>1358</sup>. Así mi cabeza ya no sirve  $^{1359}$  en sí  $^{1360}$ solamente es un hueso ya no tiene carne 1361 solamente así, pues, es la cabeza de un gran señor solamente su carne 1362 hace bonita su apariencia así, pues, cuando se muere, se espanta<sup>1363</sup> atrás<sup>1364</sup> la gente por sus huesos. Así, pues, solamente es su hijo <sup>1365</sup> así, su saliva su baba es la esencia del hijo del señor también el hijo del pensador<sup>1366</sup> del orador<sup>1367</sup>. <sup>1368</sup>No se pierde<sup>1369</sup> al irse<sup>1370</sup> no se borra<sup>1372</sup> al cumplirse<sup>1371</sup> no se destruye<sup>1373</sup> tampoco la imagen del señor del hombre pensador del orador. solamente se queda<sup>1374</sup> su hija<sup>1375</sup> su hijo ¡Que entonces sea!<sup>1376</sup>. Así he hecho contigo<sup>1377</sup>. <sup>1354</sup> *P-u-q'ab'*, "dentro la mano, la palma de la mano".

```
<sup>1355</sup> X-u-nik'oj, de nik'oxik, "examinar cuidadosamente".
1356 Retal, "señal".
<sup>1357</sup> Mi-x-nu-ya', forma completiva en la primera persona singular (nu-) de ya'ik, "dar".
1358 Nu-k'axaj, "mi baba".
1359 Ka-chakon, de chakonem, "ser útil, servir". Tercera persona singular, forma incompletiva.
<sup>1360</sup> Chi wi, "en el pelo, arriba".
<sup>1361</sup> Maja, negación. U-chaq', "su carne". (SC, nota 165)
1362 U-tyo'jil, "su carne", de tyo'jil, "músculos, carne del cuerpo humano".
<sup>1363</sup> Ch-u-xib'ij, tercera persona de xib'ixik, "espantar, asustar".
1364 R-ij, "su espalda, su cáscara, su parte exterior".
<sup>1365</sup> U-k'ajol, "su hijo".
<sup>1366</sup> Na'-ol, forma sustantivada de na'oj, "idea". La traducción sería: "el pensador, el sabio".
<sup>1367</sup> Aj-u-chan, sufijo de oficio y raíz cha', "hablar".
<sup>1368</sup> Aquí empieza la p. 69 de la edición de E. Sam Colop.
1369 X-ma-chi-sach, forma completiva negativa (ma-) de sachik, "perder, olvidar".
<sup>1370</sup> Chi-b'ek, "en la ida, al ir".
<sup>1371</sup> Chi-tz'aqatajik, de la raíz tzacat, registrada en Brasseur, "ajustar, cumplir". (BB)
1372 Mawi, negación. Chup-el, de chupik, "apagar, borrar". Literalmente "no hay apagamiento".
<sup>1373</sup> Ma, negación. Pu, "también". Ma'ixel, de la raíz mayij, registrada en Brasseur, "destruir, perder, olvidar". (BB)
1374 Chi-kanajik, de kanajem, "quedarse".
1375 Me'al, mi'al en k'iche' moderno, "hija".
<sup>1376</sup> Ta, partícula temporal. Ch-ux-oq, de la raíz ux, "ser". Fórmula que se encuentra en otros pasos del PV.
1377 Mi-x-nu-b'an, de b'anik, "hacer", primera persona singular de la forma completiva. Ch-aw-e, "a ti, contigo".
```

¡Sube<sup>1378</sup>, pues, allá a la superficie de la tierra no te vas a morir, entre en palabras 1379! ¡Que entonces sea!"- Dijo la cabeza de Jun Junajpu

Wuqub' Junajpu.

Solamente eran sus ideas 1380 cuando lo hicieron

era la palabra de Juragan

Ch'ipi Kaqulja

Raxa Kaqulja a ellos.

Así, pues, hubo el regreso <sup>1381</sup> de la muchacha a su casa muchos <sup>1382</sup> consejos <sup>1383</sup> le había dicho a ella.

Inmediatamente, pues, engendró 1384 a su hijo 1385 en su vientre 1386 solamente por la saliva.

Así, pues, fue el nacimiento de Junajpu

Xb'alanke.

Entonces llegó, pues, a su casa la muchacha

se cumplieron<sup>1387</sup>, pues, seis meses<sup>1388</sup>. Entonces fue comprendido su aspecto<sup>1389</sup> por su padre

Kuchumakik', es el nombre de su padre.

22- Así también hubo el descubrimiento de la muchacha por su padre entonces vio que ya tenía un hijo.

Entonces contribuyeron 1391, pues, con sus ideas los señores

Jun Kame Wuqub' Kame con Kuchumakik'.

-"Así mi hija tiene un hijo<sup>1392</sup>, o señores, solamente tuvo una relación sexual ilícita 1393" - Dijo, pues, Kuchumakik cuando llegó con los señores.

-"Está bien, pregúntale<sup>1394</sup> (la verdad) entonces si no la dice<sup>1395</sup> que se corte<sup>1396</sup>, pues, que lejos vayan a cortarla 1397,"-

487

<sup>&</sup>lt;sup>1378</sup> *K-at-aq'an*, segunda persona de *aq'anem*, "subirse".

<sup>&</sup>lt;sup>1379</sup> *K-at-ok*, segunda persona singular de *okem*, "entrar".

<sup>1380</sup> Ki-na'oj, "sus ideas de ellos".

<sup>1381</sup> *U-tzalijik*, "su regresar", de *tzalijem*, "regresar".

<sup>&</sup>lt;sup>1382</sup> K'va, variante de k'i, "mucho".

<sup>1383</sup> Pixab', "consejo".

<sup>1384</sup> X-winaqir, forma completiva de winaqirem, "completar la construcción de algo".

<sup>&</sup>lt;sup>1385</sup> *R-al*, "su hijo o hija de mujer". No está especificado el número.

<sup>1386</sup> Chi u-pam, "en su interior, en su estómago".

<sup>&</sup>lt;sup>1387</sup> *X-tz'aqat*, forma completiva probablemente de la raíz *tzacat*, registrada en Brasseur, "ajustar, cumplir". (BB)

<sup>1388</sup> Waqib, "numeral seis". Ik, "luna, mes".

<sup>&</sup>lt;sup>1389</sup> X-na-wachil, forma completiva; probablemente verbo compuesto de na, de na'oj, "idea, conociemiento", y wach,

<sup>&</sup>lt;sup>1390</sup> *U-natajik*, de la raíz *nat*, "descubrir algo oscuro".

<sup>&</sup>lt;sup>1391</sup> *X-ki-kuch*, forma completiva plural de *kuchik*, "contribuir".

<sup>1392</sup> Nu-me'al k'o chi r-al, literalmente "mi hija hay su hijo".

<sup>&</sup>lt;sup>1393</sup> *U-jox-b'al*, sustantivo instrumental poseído de *joxowem*, "cometer adulterio, fornicar".

<sup>1394</sup> Ch-a-k'oto u-chi', de k'otik, segunda persona singular, "escarbar, estudiar". La expresión k'otik uchi' significa "examinar, pregunar".

<sup>&</sup>lt;sup>1395</sup> Ta ma k-u-b'ij, literalmente "entonces no dice", de b'ixik, "decir".

<sup>&</sup>lt;sup>1396</sup> Pus, "cortar", en el sentido de sacrificar.

```
-"Está bien, o estimados<sup>1398</sup> señores"- Dijo, pues.
Así, pues, hizo su petición<sup>1399</sup> a su hija:
-"¿Quién es el dueño 1400 de tu hijo que está en tu vientre, o hija mía?"- Dijo, pues.
-"No tengo hijo,
folio 16 v.
o padre mío estimado<sup>1401</sup>.
No hay varón de quien conozca<sup>1402</sup> el rostro"- Dijo, pues.
-"Está bien.
En realidad tú eres una fornicadora.
Llévenla<sup>1403</sup>
córtenla, o Ajpop Achij, 1404
tráiganme 1405 acá su corazón dentro de una jícara 1406
que los señores lo guarden 1407 hoy" - les dijo, pues, a los tecolotes.
Los cuatro entonces se pusieron en camino guardan boca arriba<sup>1408</sup> la jícara cuando se pusieron en camino
levantan<sup>1409</sup> a la muchacha
llevan la blanca punta<sup>1410</sup>
          el instrumento del sacrificio.
-"No pueden<sup>1411</sup> matarme, o mensajeros<sup>1412</sup>
porque no 1413 he tenido ninguna relación sexual.
Lo que está en mi vientre solo se engendró
así fui a admirar 1414 la cabeza de Jun Junajpu
la que está en el lugar del sacrificio del juego de pelota.
¡Absténganse<sup>1415</sup> de hacerlo entonces, pues,!
¡No me corten, o mensajeros!"- Dijo la muchacha cuando habló.
-"¿Qué pondremos<sup>1416</sup> en lugar<sup>1417</sup> del corazón<sup>1418</sup>?
<sup>1397</sup> Chi-b'e-pusu', verbo compuesto de b'e, "ir, caminar" y pus, "cortar, sacrificar".
1398 Alaq, con respecto a la referencia a los señores en algunas líneas antes (ix, "vosotros"), en este caso se usa el
pronombre de respeto alaq, "ustedes". <sup>1399</sup> X-u-tz'onoj, forma completiva de tz'onik, "pedir, hacer una petición".
<sup>1400</sup> Apa, interrogativa. Aj-choq'e, con sufijo agentivo. Coto y Ximénez registran la expresión ah chok como "dueño".
(TC, FXb) Sin embargo podría tratarse también de una referencia sexual, ya que el verbo choq'ik, significa "pinchar,
puyar, meter una cosa con punta en algo suave".
<sup>1401</sup> Lal, forma de respeto "usted".
<sup>1402</sup> W-eta'm, primera persona singular de eta'maxik, "conocer, saber".
<sup>1403</sup> Ch-e'k, optativo de la raíz ekah, registrada en Brasseur, "llevar". (BB)
1404 Son títulos militares: "Guerreros del petate".
<sup>1405</sup> Chi-k'ama', de k'amik, "traer".
<sup>1406</sup> Tzel, registrado en Brasseur como "jícara" (zel). (BB)
<sup>1407</sup> Chi-ki-k'ololej, tercera persona plural de k'ololexik, "estimar, guardar, encoger". Recinos y Villacorta proponen
"volver frente a" y Tedlock "tener en sus manos".
<sup>1408</sup> Ki-tik'em, forma plural incompletiva de la raíz tik', "poner una vasija boca arriba, estar algo boca arriba".
<sup>1409</sup> Ki-ch'elem, forma plural incompletiva de la raíz ch'el, "levantar algo".
1410 Tok', según Brasseur es "lanza, pedernal" y el verbo correspondiente "herir". En k'iche' moderno indica algo en
forma de cono, como la punta de un palo. (BB)
<sup>1411</sup> Ch-u-tzinik, forma singular de tzinic, registrado en Brasseur, "poder". (BB)
<sup>1412</sup> Ix samajel, "vosotros/ ustedes mensajeros". (BB)
<sup>1413</sup> Mawi, negación. Nu-joxb'al, literalmente: "mi relación sexual", de jox-b'al, sustantivo instrumental poseído de
joxowem, "cometer adulterio, fornicar".

1414 Nu-mayjaj, de mayjaj, "mirar con maravilla".
1415 K'ek'e, "negarse a hacer algo, abstenerse". (SC, nota 168)
<sup>1416</sup> Naki, partícula interrogativa. Xch-qa-koj, futuro de kojik, "usar, poner, meter".
```

<sup>1417</sup> *U-k'ex-el*, sustantivo del verbo *k'exik*, "cambiar, mudar". Literalmente "su cambio".

```
Nos fue dicho allá por tu padre:
-Traigan acá su corazón
lo examinarán minuciosamente 1419 los señores
lo admirarán<sup>1420</sup>
compararán<sup>1421</sup> su composición<sup>1422</sup>.
En seguida<sup>1423</sup> tráiganlo acá en una jícara
                   depongan <sup>1424</sup> abajo <sup>1425</sup> su corazón dentro de la jícara-
¿No nos fue dicho así allá?
¿Qué entregaremos, pues, en la jícara?
Nosotros queremos<sup>1426</sup> en primer lugar que no mueras"- Dijeron, pues, los mensajeros.
-"Está bien.
No es de ellos 1427 este corazón.
¡Entonces que así sea!
Que no esté aquí su casa<sup>1428</sup>
que no obliguen 1429, pues, a la gente a morir.
Así en realidad de ustedes sean en realidad los fornicadores
así también sea de él <sup>1430</sup> Jun Kame
                            Wuqub' Kame<sup>1431</sup>
solamente la sangre
solamente la cabeza<sup>1432</sup> sea de él
entonces que así sea
que se queme<sup>1433</sup> frente a ellos
que no se queme este corazón frente a ellos.
¡Entonces que así sea!
Usen 1434, pues, el fruto del árbol"- Dice, pues, la muchacha.
Roja, pues, la savia 1435 del árbol salió 1436
se juntó en la jícara
se encogió por sí sola 1438
redondo 1439 fue el substituto 1440 del corazón
1418 K'ux; iqux en el Ms. Newberry , con prefijo posesivo de segunda persona plural probablemente por un error del
copista, como observa Sam Colop, (SC, nota 169)
<sup>1419</sup> Xchi-ki-tzololej, futuro plural de la raíz tzololej, "examinar minuciosamente" (DG)
1420 Xchi-ki-tzaqix, futuro plural de la raíz tzaq, "admirar, extrañar". (DG)
<sup>1421</sup> Xchi-ki-junam-wachij, verbo compuesto de junam, "mismo, igual" y wach, "aspecto, apariencia", "comparar".
1422 U-tz'aqik, de tz'aq, "construir, su construcción".
1423 Ch-anim, "a la carrera, rápido".
<sup>1424</sup> Ch-i-k'olob'a, optativo de k'olob'axik, "poner al suelo". (DG)
<sup>1425</sup> Qajoq, "de arriba para abajo".
Ka-q-aj, primera persona plural (q-) de la raíz aj, "querer".
<sup>1427</sup> K-ech, preposición poseída en la forma plural, "de ellos".
<sup>1428</sup> Mawi, negación. Waral, "aquí". Ch-uxik, optativo de ux, "ser".
<sup>1429</sup> Ch-i-ch'ij, optativo en la segunda persona plural de ch'ijik, "aguantar, tolerar, obligar".
<sup>1430</sup> R-ech. Sam Colop lee rech, "de él". En el Ms. Newberry no está clara la forma: podría ser vech (wech, "mío").
<sup>1431</sup> Aquí empieza la p. 71 de la edición de Sam Colop.
<sup>1432</sup> Jolomax, de jolom, "cabeza". Según Tedlock se refiere a los nódulos de linfa de las plantas. (DT, nota 64)
<sup>1433</sup> Chicut en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee chicat (chik'al). Siguiendo a Sam Colop, del verbo k'atanem,
"quemar".
<sup>1434</sup> Ch-i-kojo, optativo en la segunda persona plural de kojik, "poner, usar, meter".
1435 U-wa'l, de la raíz wa'l, "segregar, supurar, crecer las plantas".
<sup>1436</sup> X-elik, forma completiva de elem, "salir".
<sup>1437</sup> X-k'ul, forma completiva de la raíz k'ul, "encontrar, juntarse, enfrentarse".
<sup>1438</sup> X-u-won r-ib', forma completiva reflexiva (r-ib') de wonik, "encogerse".
1439 K'olok'ik, "esférico, redondo".
<sup>1440</sup> U-k'ex-el, sustantivo poseído de k'exik, "cambiar, trocar".
```

cuando se exprime<sup>1441</sup>, pues, la savia roja del árbol. Así, pues, como sangre la savia del árbol salía el substituto de la sangre entonces se encogió 1442 la sangre ahí dentro la savia roja del árbol así, pues, como de sangre fue su superficie 1443 roja brillante <sup>1444</sup> ya encogida <sup>1445</sup> en la jícara cuando el árbol, pues, fue cortado <sup>1446</sup> por la muchacha Ch'u'j <sup>1447</sup> Árbol Rojo, se dice, folio 17 r. así, pues, sangre fue llamado por las cabezas de sangre

la sangre<sup>1448</sup>, se dice.

-"Allá, pues, serán amados<sup>1449</sup>

lo que está en la supercifie de la tierra sea de ustedes"- Les dijo, pues, a los tecolotes.

-"Está bien, muchacha.

Vete<sup>1450</sup>

nosotros te acompañamos 1451 arriba

solamente camina 1452 hacia arriba

nosotros primero entregamos lo que substituye<sup>1453</sup> el aspecto de tu corazón frente a los señores"-Dijeron, pues, los mensajeros.

Entonces llegaron, pues, frente a los señores

todos esperaban su regreso<sup>1454</sup>

- -"¿Salió bien<sup>1455</sup>?"- Dijo, pues, Jun Kame.
- Sí, salió bien, o señores,

su corazón está abajo<sup>1456</sup> en la jícara"-"Está bien, lo veo<sup>1457</sup>, pues,"-Dijo, pues, Jun Kame.
Entonces lo levantó<sup>1458</sup> en alto<sup>1459</sup> con los dedos rompió<sup>1460</sup> la piel de la sangre<sup>1461</sup>

era de rojo brillante la superficie de la sangre.

<sup>1441</sup> Yitz', raíz que significa "exprimir, retorcer, ordenar".

<sup>&</sup>lt;sup>1442</sup> *X-u-k'olo*, forma completiva de *k'ololexik*, "encoger".

<sup>&</sup>lt;sup>1443</sup> *R-ij*, "su piel, su cáscara".

<sup>1444</sup> Kaq-lujluj, "rojo brillante".

<sup>&</sup>lt;sup>1445</sup> K'olom, participio de la raíz k'ol, "encogida como bala".

<sup>&</sup>lt;sup>1446</sup> X-q'up. Xcop en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee xq'up, forma completiva de q'upik, "quebrar, cortar ramas".

<sup>1447</sup> Ch'u'j: Tedlock traduce la expresión como "Croton Cochinilla". Para Recinos se trata del Croton Sanguifluus, planta tropical con la savia roja. (DT:100; AR, nota 16) <sup>1448</sup> *Jolomax*, de *jolom*, "cabeza".

<sup>1449</sup> K-ix-loq'ox, forma pasiva en la segunda persona plural de loq'oxik, "apreciar, amar'.

<sup>&</sup>lt;sup>1450</sup> Xcabe ba en el Ms. Podría ser xk-a-b'e, potencial singular, "vete", o x-qa-b'e, forma completiva en la primera persona plural, "nos fuimos". Opto por la primera posibilidad.

<sup>&</sup>lt;sup>1451</sup> *Qa-wab'a*, de la raíz *wab'*, "invitar, acompañar".

<sup>&</sup>lt;sup>1452</sup> Cabin, en el Ms. Qa-b'in, "nosotros caminamos, nuestro caminar".

<sup>1453</sup> *U-k'exe-wach*, de *k'exik*, "cambiar". Literalmente "su substituto-apariencia". *U-wa*, literalmente "su este".

<sup>&</sup>lt;sup>1454</sup> *K-e-tzele-wachin*, verbo compuesto de "regresar-ver", "esperar el regreso". (SC, nota 172)

<sup>1455</sup> X-utzinik, de la raíz utz, "bueno". La traducción sería "salió bien, se concluyó".

<sup>&</sup>lt;sup>1456</sup> Xe, "abajo".

<sup>&</sup>lt;sup>1457</sup> W-ila, primera persona de ilik, "ver".

<sup>&</sup>lt;sup>1458</sup> Chuyey, "levantar con los dedos". (TD, nota 65)

<sup>&</sup>lt;sup>1459</sup> Aq'anoq, "arriba".

<sup>1460</sup> Ka-turur, "desatar, romper, arrojar".

<sup>&</sup>lt;sup>1461</sup> Komaj, "sangre", registrado en Brasseur. (BB)

-"¡Bien! Aticen 1462 el aspecto del fuego Pónganlo sobre el fuego"- Dijo, pues, Jun Kame. Así también lo salpicaron 1463 sobre el fuego el olor<sup>1464</sup>, pues, sintieron los de Xib'alb'a Terminan por levantarse<sup>1465</sup> ahí todos inclinándose<sup>1466</sup> ahí arriba<sup>1467</sup> en realidad dulce sentían el humo 1468 de la sangre. Así, pues, ellos se inclinaban ahí cuando se fueron los tecolotes los acompañantes 1469 de la muchacha. la fueron a llevar<sup>1470</sup> arriba a través de un hoyo<sup>1471</sup> sobre la tierra regresaron<sup>1472</sup> abajo<sup>1473</sup> los acompañantes. Así, pues, fueron vencidos los señores de Xib'alb'a por la muchacha fueron engañados. 1474 23- Así, pues, estaban con su madre Jun B'atz' Jun Chowen entonces llegó, pues, una mujer, Xkik' es su nombre. Cuando llegó, pues, la mujer Xkik' con la madre de Jun B'atz' tenía un hijo en su vientre poco era<sup>1475</sup> todavía para que nacieran<sup>1476</sup> Junajpu Xb'alanke, son sus nombres. Cuando llegó, pues, la mujer frente a la abuela le dijo, pues, la mujer a la abuela: -"He llegado<sup>1477</sup>, o madre estimada, yo soy su nuera<sup>1478</sup> yo soy también su hija<sup>1479</sup>, o madre estimada"- Dijo cuando entró ahí con la abuela. -"¿De dónde vienes<sup>1480</sup> tú aquí? ¿Están mis hijos? ¿No se murieron en Xib'alb'a? Estos dos, pues, aquí son su señal<sup>1481</sup> su palabra<sup>1482</sup> también: Jun B'atz'  $^{1462}$  Lu', "atizar, avivar". (SC, nota 173)  $^{1463}$   $X\text{-}ki\text{-}chaq'ij}$ , forma completiva plural de chaq', "cocer una comida, salpicar". <sup>1464</sup> *K'ok'*, "olor, aroma". <sup>1465</sup> K'is-yakataj, verbo compuesto de k'isem, "terminar, acabar", e yakik, "levantar". <sup>1466</sup> *X-e-ch'ike*, forma completiva plural de *ch'ike*, registrado en Coto, "inclinarse". (TC) <sup>1467</sup> Empieza la p. 72 de la edición de Sam Colop. 1468 *U-sib'el*, "su humo", de sib'. 1469 Wab'ay, de la raíz wab', "acompañar". <sup>1470</sup> *X-u-ki-ya*', de *ya'ik*, "dar" <sup>1471</sup> Chi jul, "en un hoyo". <sup>1472</sup> *X-tzalij*, forma completiva de *tzalijem* "regresar". <sup>1473</sup> *Qajoq*, adv. de *qajem*, "bajar" <sup>1474</sup> X-e-moy-wachixik, verbo compuesto de moy, "ciego" y wach, "mirada, aspecto". En k'iche' moderno el verbo significa "ocultar hechos, encubrir". <sup>1475</sup> Sqaqi'n, "un poco". 1476 K-e-yakeyik, de yakik, literalmente "levantar". <sup>1477</sup> Mix-in-ulik, forma completiva en la primera persona singular (in-) de ulem, "llegar". 1478 Alib', "su nuera". <sup>1479</sup> Alk'wal la, "su hija de usted", con la forma de respeto, de alk'wa'laxik, "procrear". <sup>1480</sup> *Apa*, part. interrogativa. *K-at-pe*, segunda persona singular de *petem*, "venir". 1481 K-etal, "su señal de ellos". <sup>1482</sup> Ki-tzijel, de la raíz tzij, "palabra".

Jun Chowen, son sus nombres.

```
Si a verlos<sup>1483</sup> vienes<sup>1484</sup>
sal<sup>1485</sup> afuera<sup>1486</sup> de aguí"- Le fue dicho a la muchacha por la abuela.
-"En realidad soy su nuera
hace tiempo que lo sov<sup>1487</sup>
Folio 17 v.
de Jun Junajpu esto traigo 1488
ellos están vivos 1489
no se han muerto Jun Junajpu
                   Wuqub' Junajpu
solamente su manifestación clara 1490 de sí han hecho, o suegra mía estimada.
<sup>1491</sup> Así, pues, verán el aspecto de lo que traigo"- Le dijo, pues, a la abuela.
Así, pues, se enojan<sup>1492</sup> Jun B'atz'
                            Jun Chowen
solamente la flauta
solamente cantos hacen
solamente en escrituras 1493
solamente en esculturas 1494 trabajan 1495 cada día.
Así, pues, estaba tranquilo 1496 el corazón de la abuela.
Le dijo, pues, la abuela:
-"No te quiero 1497 como nuera
solamente lo que está en tu vientre es fruto de tu relación sexual deshonesta 1498.
¡Eres una malvada<sup>1499</sup>!
Ya murieron mis hijos de quienes hablas"- Dijo, pues, la abuela.
-"¿Es verdad ésta que tú me dices?
Está bien. ¿Tú eres mi nuera?
Te escucho 1500
anda<sup>1501</sup>, pues,
ve a traer<sup>1502</sup> nuestra comida<sup>1503</sup> para que coman<sup>1504</sup>.
<sup>1483</sup> Aw-ila, segunda persona de ilik, "ver". We, condicional.
1484 K-at-pe, segunda persona de petem, "venir".
<sup>1485</sup> K-at-el, imperativo de segunda persona singular de elem, "salir".
1486 Ub'ik, adv., "fuera".
<sup>1487</sup> X-k'o, "fue, hubo", con sentido temporal.
<sup>1488</sup> Ucaam en el Ms. Newberry; Sam Colop lo lee uka'm, pero podría ser también uk'am, "su llevar, su traer", de
k'amik, "llevar, traer".
1489 K'aslik, "vivo".
<sup>1490</sup> U-k'ut-b'al, sustantivo instrumental poseído de k'utik, "enseñar, mostrar". R-ib', pronombre reflexivo singular.
<sup>1491</sup> Empieza la p. 73 de la edición de Sam Colop.
<sup>1492</sup> Ke-q'aq'al, "se enojan" de q'aq'al, "airarse." (TC)
<sup>1493</sup> Tz'ib'anik, "escritura", de tz'ib'anem, "escribir".
<sup>1494</sup> K'otonik, "escultura", de k'otik, "escarbar".
1495 Ki-chakij, de chak, "trabajo".
<sup>1496</sup> Kub'ul, "sentarse, tranquilizarse, estar con esperanzas". (DG)
<sup>1497</sup> Xma-k-aw-aj, de la raíz aj, "desear".
<sup>1498</sup> A-jox-b'al, sustantivo instrumental poseído de joxowem, "cometer adulterio, fornicar".
<sup>1499</sup> K'axtok', "malvado, demonio".
1500 K-a-nu-ta'o, de tayik, "escuchar, oír".
<sup>1501</sup> J-at, segunda persona del imperativo del verbo ir, "vaya, vete".
<sup>1502</sup> J-a-k'amik, verbo compuesto del verbo ir ja ("ve") y k'amik, "traer".
```

<sup>1503</sup> *Q-echa*', "nuestra comida de animales, pasto para herbívoros".

```
ve a cosechar<sup>1505</sup> en una gran red
vuelve<sup>1506</sup>
Tú eres mi nuera, como he opido"- Le dijo a la muchacha.
-"Está bien"- Dijo, pues.
Así, pues, se fue a la planta<sup>1507</sup>.
estaba la planta de Jun B'atz'
                   Jun Chowen
su camino había sido abierto 1508 por ellos
lo siguió<sup>1509</sup>, pues, la muchacha
llegó, pues, a la planta.
Solamente, pues, había una planta de maíz
no había dos
          tres
había creado un fruto suyo.
Entonces se acabó 1510 el corazón de la muchacha.
Ven<sup>1511</sup> que yo soy una pecadora<sup>1512</sup>
soy una deudora<sup>1513</sup>. ¿Dónde tomaré<sup>1514</sup> en una red la comida<sup>1515</sup> que me ha dicho?"- Dijo, pues.
Así el guardián<sup>1516</sup> de la comida tuvo su invocación<sup>1517</sup> por ella:
-" Entonces ven<sup>1518</sup> aquí
entonces ven
párate<sup>1519</sup> Xtoj<sup>1520</sup>
         Xq'anil<sup>1521</sup>
         Xkakaw<sup>1522</sup>
          <sup>1523</sup>ustedes que cuecen el maíz<sup>1524</sup>
          tú guardián de la comida de Jun B'atz'
                                                 Jun Chowen"-
Entonces tomó, pues, el pelo de la mazorca<sup>1525</sup>
el pelo que está en la parte de arriba de la mazorca madura 1526
1504 Ki-wa'ej, que Sam Colop lee qiwa'ej. Sin embargo en este caso probablemente el verbo está en la tercera persona
plural, de wa'ik, "comer. <sup>1505</sup> Jach'a, del verbo jach'ik, "tapiscar, cosechar maíz".
<sup>1506</sup> Chi-petik, de petem, venir".
<sup>1507</sup> Ab'ix, "milpa".
Jokam, participio de jokik, "sacar tierra, amontonar tierra con la mano o la pala".
1509 X-u-taqei, forma completiva de taqexik, "comenzar, empezar". Brasseur sugiere el significado de "seguir" para el
mismo verbo. (BB)
<sup>1510</sup> X-k'is, forma completiva de k'isik, "acabar, terminar".
<sup>1511</sup> K-i-il, segunda persona plural de ilik, "ver".
<sup>1512</sup> Mak-ol, forma sustantivada de mak, "pecado".
<sup>1513</sup> K'as-b'ol, forma sustantivada de k'asaj, "deuda".
<sup>1514</sup> Apa, part. interrogativa. Xch-in-k'am, futuro en la primera persona singular de k'amik, "tomar".
1515 Echa', "comida de animales, pasto".
1516 Chaj-al, forma sustantivada de chajixik, "vigilar, cuidar".
1517 U-sik'ixik, "su invocar, su llamar".
<sup>1518</sup> T-ul, expresión oscura. Podría ser de ulem, "venir", pero t- es el prefijo verbal en q'aq'chikel y no en k'iche'.
Ximénez registra el verbo tul, con el significado de "poner diligencia en lo que se hace". (FXb)
<sup>1519</sup> Tak'al-oq imperativo de tak'alik, "parar".
1520 X-toj; x- es prefijo femenino; toj, "ofrenda, paga".
1521 X-q'anil, x- es prefijo femenino; q'anil, "amarillo".
<sup>1522</sup> X-kakaw, x- es prefijo femenino; kakaw, "cacao".
<sup>1523</sup> Empieza aquí la p. 74 de la edición de Sam Colop.
1524 Tziya, de tziyaxik, "quitar la cáscara del maíz, cocerlo".
<sup>1525</sup> Tzami'y, "pelo canche, pelo de la mazorca".
<sup>1526</sup> Jal, "mazorca madura".
```

los arrancó<sup>1527</sup> arriba no cosechó<sup>1528</sup> las mazorcas maduras arregló<sup>1529</sup>, pues, las hierbas<sup>1530</sup> como mazorcas maduras en la red se llenó<sup>1531</sup> la gran red.
Entonces vino, pues, la muchacha solamente, pues, los animales<sup>1532</sup> cargaban<sup>1533</sup> la red cuando vino fueron a llevarla<sup>1534</sup> allá<sup>1535</sup> a un rincón<sup>1536</sup> de la casa así como si fuera su carga llegó<sup>1537</sup> así la vio la abuela así, pues, entonces la abuela vio la comida que estaba en una gran red. -"De dónde ha venido<sup>1538</sup> la comida por ti<sup>1539</sup>? ¿Se echó a perder<sup>1540</sup> terminó<sup>1541</sup> has traído<sup>1542</sup> nuestra planta aquí? Voy a ver"- Dijo, pues, la abuela. Entonces se fue, pues,

folio 18 r.

fue a ver la planta.

Así solamente había una planta de maíz

solamente, pues, estaba visible 1543 el lugar donde había estado 1544 la red a sus pies.

Rápidamente 1545, pues, se fue la abuela

llegó, pues, a su casa

le dijo, pues, a la muchacha:

"Así ésta es su señal

en realidad eres mi nuera

veré tus obras<sup>1546</sup>

los que están (en ti) ya son hombres sabios 1547"- Le dijo, pues, a la muchacha.

## 24- Así, pues, luego contaremos el nacimiento<sup>1548</sup> de Junajpu Xb'alanke

<sup>1527</sup> *X-u-b'oq*, forma completiva de *b'oqik*, "arrancar". Mawi, negación. X-u-jach', forma completiva de jach'ik, "tapiscar, cosechar maíz". 1529 Chi-kaw, de kawuj, "componer, arreglar, juntar". 1530 Echa', "comida de animales, pasto". <sup>1531</sup> *X-q'axinik*, forma completiva. Brasseur registra la raíz *cax*, "rellenar". (BB) 1532 Chikop, "animal". 1533 X-eqan, forma completiva de eqaxik, "cargar". <sup>1534</sup> *X-b'e-ki-ya'*, verbo compuesto de *b'e*, "camino, ir", e *ya'ik*, "dar". <sup>1535</sup> *Ukoq*, part. direccional. 1536 Xukut, "esquina", de la raíz xuk, "rodilla, estar arrodillado". (TC) <sup>1537</sup> *X-oponik*, del verbo *opanem*, "llegar a otro lado". <sup>1538</sup> Apa, part. interrogativa. Mix-pe, de petem, "viene". 1539 Aw-umal, "por ti, por tu causa". 1540 Mix-e'aq'alab'a, de q'alab'a, "echar a perder". <sup>1541</sup> *Mix-k'is*, forma completiva de *k'is*, "acabar". <sup>1542</sup> A-k'am, segunda persona de k'amik, "traer, tomar". 1543 O'alaj, "claro, visible". U-k'olib'al, forma instrumental poseída de la raíz k'um, "ser": "su existencia, el lugar de su presencia". 1545 Anim, "a la carrera, rápido". 1546 Chi-w-il, de ilik, "ver". A-b'anoj, sustantivo poseído de b'anik, "hacer". <sup>1547</sup> Na-winaq, de na'oj, "idea, conocimiento" y winaq, "gente, hombres". <sup>1548</sup> K-alaxik, forma poseída en la tercera persona plural, de alaxik, "parir, dar a luz".

25- Así, pues, su nacimiento contaremos entonces se halló<sup>1549</sup> el día de su nacimiento entonces dio a luz<sup>1550</sup> la muchacha, Xkik' es su nombre. No los vio la abuela cuando nacieron en seguida<sup>1551</sup> nacieron<sup>1552</sup> los dos recién nacidos, Junajpu Xb'alanke, son sus nombres 1553. En una montaña 1554 nacieron. Entonces entraron en la casa pero no se duermen<sup>1555</sup> -"Ve a arrojarlos<sup>1556</sup> afuera en realidad hacen mucho ruido 1557" - Dijo, pues, la abuela. Así, pues, los pusieron entre las hormigas 1558 dulce<sup>1559</sup>, pues, duermen ahí. Los sacaron<sup>1560</sup>, pues, de ahí los pusieron sobre las espinas 1561. Así, pues, deseaban Jun B'atz' Jun Chowen que murieran cuando estaban entre las hormigas que murieran cuando estaban sobre las espinas. Lo deseaban por su alboroto 1562 su molestia<sup>1563</sup> también Jun B'atz' Jun Chowen. No eran recibidos <sup>1564</sup> en casa por sus hermanos mayores <sup>1565</sup> al principio <sup>1566</sup> solamente no los conocían<sup>1567</sup> solamente, pues, en la montaña crecieron 1568. Eran, pues, grandes flautistas cantores Jun B'atz' Jun Chowen crecieron<sup>1569</sup>, pues, grandes sufrimientos 1570 dolores<sup>1571</sup> pasaron<sup>1572</sup> <sup>1549</sup> *X-u-riq*, forma completiva de *riqik*, "hallarse, encontrarse, conseguir". 1550 X-alan, de alaxik, "parir, dar a luz". 1551 Lib'aj, "luego, de buena gana". <sup>1552</sup> X-e-yake'ik, de yakej, "nacer la criatura, acostarse". (SC, nota 178) <sup>1553</sup> Empieza la p. 75 de la edición de Sam Colop. 1554 Pa juyub', "en una montaña". <sup>1555</sup> *K-e-warik*, forma incompletiva de *waram*, "dormirse". 1556 Je'-a-tzaqa, verbo compuesto de je' y tzaqik, "perder, caer, arrojar". 1557 Chach ki-chi' "hacer mucha bulla con sus bocas". (SC, nota 179) <sup>1558</sup> Pa sanik, literalmente "en la hormiga". <sup>1559</sup> Kus, "dulce, sabroso". (SC, nota 119) 1560 Xe'-el, forma completiva de elesaxik, "sacar". <sup>1561</sup> *K'ix*, "espinas". <sup>1562</sup> Ki-chakimal, "su alboroto, su tumulto". (SC, nota 180) <sup>1563</sup> Ki-kaqwachib'al, de kaqwachixik, "molestar"; "su molestia". <sup>1564</sup> *X-e-k'ulax*, forma completiva de *k'ulaxik*, "recibir a personas". 1565 Ki-chaq', "sus hermanos menores", pero por el sentido Sam Colop sugiere k-atz, "sus hermanos mayores". (SC, nota 181) <sup>1566</sup> Nab'ek, "primero, en primer lugar". 1567 K-eta'm, forma plural de eta'maxik, "conocer, saber". <sup>1568</sup> *X-e-k'iy*, forma completiva plural de *k'iyem*, "crecer". <sup>1569</sup> *X-e-nimaqir*, de *nimaqirem*, forma completiva, "crecer", de *nim*, "grande". (TC) <sup>1570</sup> K'axk'ol, "sufrimiento", de k'ax, "difícil, doloroso".

sufrieron<sup>1573</sup>. Eran grandes sabios<sup>1574</sup> solamente así flautistas cantores también escribas escultores eran. Todo salía bien<sup>1575</sup> por ellos Solamente sabían que habían nacido solamente eran hombres sabios eran los substitutos 1576 de sus padres los que se habían ido a Xib'alb'a se habían muerto sus padres. Eran grandes sabios Jun B'atz Jun Chowen En sus corazones todo lo sabían al principio cuando nacieron sus hermanos menores<sup>1577</sup> 1578 no salía 1579, pues, afuera 1580 su sabiduría 1581 por su molestia 1582 solamente sobre ellos bajó 1583 la humillación 1584 de sus corazones. No había obras que los dañaran<sup>1585</sup> por parte de Junajpu Xb'alanke. folio 18 v. Solamente, pues, lo que hacían era tirar con la cerbatana cada día no eran amados 1586 por su abuela, Jun B'atz' Jun Chowen no les daban su comida de maíz<sup>1587</sup> habían hecho la comida<sup>1588</sup> habían comido Jun B'atz' Jun Chowen cuando llegaban 1589. <sup>1571</sup> Ra'il, "dolor, sufrimiento(SC, nota 182) <sup>1572</sup> X-e'-ik'ow, forma completiva de la raíz ik, registrada en Brasseur, "pasar, sobrepujar". La misma raíz (ikah) significa "cargar". (BB) X-e-k'axk'o-b'isaxik, forma completiva plural del verbo compuesto de k'axk'ol, "sufrimiento" y b'isaxik, "entristecerse". (BB) 1574 Etamanel, de eta'maxik, "saber". Sustantivo con sufijo agentivo. 1575 Ch-utzin, de la raíz utz, "bueno". <sup>1576</sup> *U-k'exel*, "su substituto, su cambio", de *k'ex*, "cambiar". 1577 Ki-chaq', "Sus hermanos menores". <sup>1578</sup> Aquí empieza la p. 76 de la edición de Sam Colop. <sup>1579</sup> *X-el*, forma completiva de *elem*, "salir". <sup>1580</sup> Apanoq, adv. locativo. Nawikil, de la raíz na', "sabiduría, ciencia, conocimiento". <sup>1582</sup> Ki-kaq-wachib'al, "su molestia", de kaqwachixik, "molestar". <sup>1583</sup> K-ij, "su espalda, su superficie". X-qaj, forma completiva de qajem, "bajarse". 1584 *U-yoq'*, sustantivo poeseído. Brasseur registra la raíz *yog* (*yoq'*), "vencer, humillar, derrotar". En k'iche' moderno el verbo yoq'ik significa "burlarse de". Yoq' es "burla".La traducción podría ser también: "la burla de sus corazones". 1585 B'anoj, "obra, hecho", sustantivo del verbo b'anik, "hacer". Poy-saxik, verbo causativo de poy, "muñeco, espantapájaros". La traducción literal sería: "hacer muñeco". La misma raíz significa también "envenenar, dañar". (BB) <sup>1586</sup> Ke-loq'oxik, de logoh (loq'ojik), "amar, querer". (BB) Ki-wa, de wah, "comida hecha de masa". 1588 X-b'aninaq, de b'anik, "hacer". Wa'im, "comer".

1589 Ke-w-ulik, de ulem, "llegar".

No se calientan<sup>1590</sup> se enojan<sup>1591</sup> solamente aguantan<sup>1592</sup> pues conocen su esencia<sup>1593</sup> así lo ven claramente. Traen, pues, sus pájaros 1594 cuando llegan cada día los comen 1595, pues, Jun B'atz' Jun Chowen no les dan nada a los dos 1596 Junajpu Xb'alanke. Solamente, pues, (música) con la fauta cantos hacen Jun B'atz' Jun Chowen. Entonces llegaron también Junajpu Xb'alanke pero ya sus pájaros no traen entraron ahí se calentó, pues, la abuela: -"¿Por qué, pues, traen pájaros?"- Les dijo, pues, a Junajpu Xb'alanke. -"Así es, abuela nuestra, solamente se atoraron 1597 nuestros pájaros sobre el árbol"- Se dijo, pues. -"Pues no subimos sobre el árbol por ellos, abuela nuestra, queremos entonces que nuestros hermanos mayores vengan con nosotros que vayan allá a bajar 1598 los pájaros" - Dijeron, pues. -"Está bien. Vamos con ustedes al amanecer"- Dijeron, pues, sus hermanos mayores. Entonces los vencieron<sup>1599</sup>  $^{1600}$ ya habían tomado, pues, sus consejos  $^{1601}$  los dos sobre la derrota  $^{1602}$  de Jun B'atz' Jun Chowen -"Solamente cambiamos<sup>1603</sup> su esencia que sea dentro de nuestra palabra entonces que así sea por los grandes dolores que nos han hecho a nosotros. Oue muriéramos que nos perdiéramos<sup>1604</sup> también querían ellos, nosotros sus hermanos menores, así, pues, como muchachos<sup>1605</sup> íbamos allá en sus corazones así, pues, los vencemos. <sup>1590</sup> K-e-q'aq'arik, forma incompletiva plural de q'aq'arem, "calentarse, empeorarse, propagarse". 1591 Oyowarik, de oyowarem, "enojarse". <sup>1592</sup> Chi-ki-kuyu, forma incompletiva plural de kuyuyexik, "aguantarse". 1593 Ki-k'oje'ik, "su ser, su esencia". 1594 Ki-tz'ikin, "sus pájaros". <sup>1595</sup> Ki-ti, forma incompletiva plural de *tijik*, "comer, beber". La raíz *ti* es "carne, comer carne". (BB) <sup>1596</sup> K-ech, part. relacional, "de ellos"; ki-kab'-ichal, "ambos, los dos". <sup>1597</sup> *Mix-e-tanatob*', forma completiva plural de *tanatob*', "atorarse, trabarse". (SC, nota 183) <sup>1598</sup> Chi-b'e ta, optativo de b'e, "ir, caminar". Ki-qasaj, forma incompletiva plural de qasaj, "bajar". (TC) <sup>1599</sup> *X-e-ch'akowik*, forma completiva de *ch'akik*, "vencer, ganar". <sup>1600</sup> Empieza la p. 77 de la edición de Sam Colop. <sup>1601</sup> X-k'aminaq, de k'amik, "tomar, traer". Ki-na'oj, "sus ideas, consejos". 1602 Ki-ch'akik, de ch'akik, "vencer, derrotar". <sup>1603</sup> *Qa-tzolq'omij*, primera persona plural de *tzolq'omixik*, "voltear de un lado para otro". X-oj-sach, forma completiva en la primera persona plural de sachem, "perderse, fallar". <sup>1605</sup> Ala, "muchacho". (DG)

Solamente hagamos su señal"- Se dijeron uno con otro.

Entonces fueron, pues, allá al pie del árbol

O'ante<sup>1606</sup> es su nombre.

Los acompañaron 1607, pues, sus hermanos mayores cuando fueron.

Empezaron 1608, pues, a tirar con la cerbatana

no eran contables 1609 los pájaros que sobre el árbol silban 1610

miraban con maravilla, pues, sus hermanos mayores cuando vieron los pájaros.

Así, pues, ni un pájaro baja<sup>1611</sup> ahí al pie del árbol.
-"Nuestros pájaros no bajan<sup>1612</sup> aquí.

Solamente vayan a bajarlos 1613 aquí"- Les dijeron, pues, a los hermanos mayores.

folio 19 r.

-"Está bien"- Dijeron, pues.

Así, pues, subieron 1614 sobre el árbol

aumentó, pues, el árbol

se hinchó su parte interna<sup>1615</sup>.

Así, pues, querían bajar ahí

pero no era bueno que bajaran ahí desde la cumbre del árbol Jun B'atz'

Jun Chowen.

Dijeron, pues, ahí desde la cumbre del árbol:

-"¿Cómo nos agarramos 1616, o nuestros hermanos menores? ¡Que nos tengan lástima! 1617

Es que este árbol espanta<sup>1618</sup> si lo vemos, o hermanos menores nuestros"- Dijeron ahí desde la cumbre del árbol.

Dijeron, pues, Junajpu

Xb'alanke<sup>1619</sup>:
-"Desaten<sup>1620</sup> sus pantalones<sup>1621</sup>

amárrenlos 1622 debajo de su vientre con las puntas alargadas 1623

jálenlos<sup>1624</sup> atrás

así, pues, es buena su caminada"- Les fue dicho por los hermanos menores.

-"¡Bien!"- Dijeron, pues.

<sup>1606</sup> Q'ante ("madre del cacao"), según Campbell es un préstamo del mayance occidental, con el significado de "árbol amarillo". El morfema te, "árbol" en las lenguas mayances occidentales corresponde a che' del k'iche' e indica que se trata de un préstamo de otra lengua. (LC: 82)

K-ach-b'ilan, de la raíz ach, "compañero, acompañar".

<sup>&</sup>lt;sup>1608</sup> *X-ki-tikib'a*, forma completiva plural, de la raíz *tik*, "comenzar".

<sup>1609</sup> Mawi, negación. Ajilan, forma adjetival de axilaxik, "contar cantidades".

<sup>&</sup>lt;sup>1610</sup> K-e-ch'ititik, "gorjear, silbar, hacer el ruido de animal". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>1611</sup> K-e-qaj, forma incompletiva plural de qajem, "bajarse".

<sup>&</sup>lt;sup>1612</sup> K-e-qaj, X-e-qaj, forma incompletiva plural de qajem, "bajarse".

J-ix-qasaj, verbo compuesto con j-"ir" y segunda persona plural de qasaj, "bajar".

<sup>&</sup>lt;sup>1614</sup> *X-e'-aq'anik*, forma completiva plural de *aq'anem*, "subirse".

<sup>&</sup>lt;sup>1615</sup> X-sipoj, forma completiva de sipojem, "hincharse, crecer cosas como pan".

<sup>&</sup>lt;sup>1616</sup> *Jupa*, part. interrogativa. *K-oj-u-chanik*, primera persona plural de la forma incompletiva de *chanij*, "agarrarse". (SC, nota 184)

<sup>&</sup>lt;sup>1617</sup> Tog'ob' ga-wach, de tog'ob'axik wach, "tener lástima". Sam Colop lee togob'.

<sup>&</sup>lt;sup>1618</sup> Ka-xib'in, forma incompletiva singular de xib'ixik, "espantar" y xib'inel, "susto, espanto".

<sup>&</sup>lt;sup>1619</sup> Empieza la p. 78 de la edición de Sam Colop.

<sup>1620</sup> *Ch-i-kira*', potencial en la segunda persona plural de *kirik*, "desatar".

<sup>1621</sup> *I-wax*, "sus pantalones". (SC, nota 185)

<sup>&</sup>lt;sup>1622</sup> Ch-i-xima', potencial en la segunda persona plural de ximik, "amarrar, atar".

<sup>&</sup>lt;sup>1623</sup> Najtik, de naj, "lejos, largos" y najtinem, "dilatar, tardar". *U-tza'm*, "su punta".

<sup>1624</sup> Ch-i-jureje', potencial en la segunda persona plural dela raíz jur, "jalar, colgar".

Entonces jalaban, pues, la punta de sus pantalones 1625 solamente inmediatamente las suyas eran colas 1626 solamente como monos<sup>1627</sup> se hizo su aspecto<sup>1628</sup>. Así, pues, se fueron sobre los árboles 1639 por las montañas pequeñas 1630

por las montañas grandes

fueron por los bosques

hacen ruido<sup>1631</sup>

se columpian<sup>1632</sup> en las ramas de los árboles.

Así, pues, fueron vencidos Jun B'atz'

Jun Chowen por Junajpu

Xb'alanke

solamente por su espíritu divino<sup>1633</sup> entonces lo hicieron.

Entonces, pues, llegaron a su casa

dijeron, pues, al llegar con su abuela

con su madre:

-"Abuela nuestra, ¿qué es lo que encontraron<sup>1634</sup> nuestros hermanos mayores? Solamente estaban sanos sus aspectos<sup>1635</sup> cuando se fueron

así como animales son"- Dijeron, pues.

-"Si algo<sup>1636</sup> les han hecho a sus hermanos mayores, ustedes,

me han destruido 1637

me han abatido<sup>1638</sup>

entonces que no hayan hecho así a sus hermanos mayores, o ustedes"- Les dijo la abuela a Junajpu Xb'alanke.

Le dijeron, pues, a la abuela:

-"No se angustie<sup>1639</sup>, abuela nuestra

verá otra vez la cara de nuestros hermanos mayores

volverán.

Así, pues, ésta es su prueba<sup>1640</sup>, o abuela nuestra

que no se ría<sup>1641</sup>.

Probamos su suerte 1642, Dijeron, pues.

<sup>&</sup>lt;sup>1625</sup> Ki-to'k, "sus pantalones" o lienzo con el cual se sujetaban los pantalones. (SC, nota 186)

<sup>&</sup>lt;sup>1626</sup> *Ki-je*', "sus colas".

<sup>&</sup>lt;sup>1627</sup> *K'oy*, "mono".

<sup>&</sup>lt;sup>1628</sup> *X-ki-wachib'ej*, forma completiva plural de *wach*, "aspecto".

<sup>1629</sup> Che', "los árboles". El plural se debe a la partícula taq.

<sup>1630</sup> Ch'uti, de ch'uti'n, "pequeño".

<sup>&</sup>lt;sup>1631</sup> K-e-wojon, forma incompletiva plural de wojoje, "hacer ruido con hojas".

<sup>1632</sup> Ki-silaj, de siloj, "menearse, columpiarse".

<sup>&</sup>lt;sup>1633</sup> Ki-nawal, "su espíritu sobrenatural".

<sup>1634</sup> Mix-ki-k'ulwachij, forma completiva plural del verbo k'ulik, "encontrarse" y wach, "rostro": "encontrar, suceder, acaecer". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>1635</sup> Rax ki-wach, de rax, "verde, azul, crudo, sano" y wach, "aspecto". En k'iche' moderno la expresión significa "ser afortunado". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>1636</sup> We, condicional. Naki, part. interrogativa.

<sup>&</sup>lt;sup>1637</sup> Mix-in-i-q'alab'a, forma completiva en la segunda persona plural sujeto (i-) y complemento en la primera persona singular (in-) de q'alab'a, "echar a perder". (SC, nota 188)

<sup>&</sup>lt;sup>1638</sup> Mix-in-i-ch'ikib'a, forma completiva en la segunda persona plural sujeto (i-) y complemento en la primera persona singular (in-) de ch'ikib'a, "baiar la cabeza". (TC)

<sup>1639</sup> Mix-b'isonik, forma de imperativo negativo de la raíz b'is, "sentir tristeza". Los hermanos usan la forma plural de confianza para hablar con la abuela (ix-, "vosotros").

<sup>1640</sup> *U-tijowik*, de la raíz *tij*, "enseñar, probar". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>1641</sup> Laq'i en Sam Colop. Para D. Guarchaj es laqi, negación. Mix-tze'nik, imperativo negativo de tze'nem, "reírse".

<sup>&</sup>lt;sup>1642</sup> Qa-tija, "probamos", primera persona plural de tij. Ki-q'ij, "sus días, su suerte".

Así, pues, se pusieron<sup>1643</sup> a tocar la flauta Junajpu-Mono tocaron con la flauta.

26- Así también cantaron

tocaron la flauta tocaron el tambor<sup>1644</sup>

cuando tomaron sus flautas

sus tambores.

Entonces se sentó 1645 también su abuela con ellos entonces tocaron la flauta

los llamaron<sup>1646</sup> con la flauta

con el canto

entonces se llamó<sup>1647</sup>

folio 19 v.

Junajpu-Mono, éste es nombre de la melodía de la flauta.

Entonces entraron ahí, pues, Jun B'atz'

Jun Chowen

bailaban<sup>1648</sup> cuando llegaron. Así, pues, entonces los miró<sup>1649</sup> la abuela

sus malas 1650 caras vio la abuela

entonces se rio

no aguantaba<sup>1651</sup> la risa la abuela.

solamente inmediatamenete se fueron

ya no vio sus caras. levantándose<sup>1652</sup> se fueron al bosque.

-"¿Qué ha hecho, abuela nuestra?

Solamente cuatro veces lo probaremos<sup>1653</sup>

solamente tres veces va los llamaremos 1654 con la flauta

con el canto

aguante la risa<sup>1655</sup>.

Oue se pruebe, pues,!"- Dijeron Junajpu

Xb'alanke.

Así tocaron la flauta

entonces entraron ahí

bailaban 1656 cuando llegaron al centro 1657 de la casa

<sup>&</sup>lt;sup>1643</sup> *X-ki-tikib'a*, forma completiva plural de la raíz *tik*, "comenzar".

<sup>&</sup>lt;sup>1644</sup> *X-e-q'ojomanik*, forma completiva plural "tocar un instrumento" como tambor o marimba, en k'iche' moderno.

<sup>1645</sup> *X-kub'e*, de la raíz *kub'*, "asentarse", con el significado de "sentarse" también en otros pasos del PV. (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>1646</sup> *X-e-sik'ix*, forma completiva plural de *sik'ixik*, "llamar, convocar".

<sup>&</sup>lt;sup>1647</sup> *X-u-b'ina'j*, forma completiva singular de *b'ina'xik*, "llamarse, usar por nombre".

<sup>&</sup>lt;sup>1648</sup> *K-e-xajowik*, forma incompletiva plural de *xajowem*, "bailar".

<sup>&</sup>lt;sup>1649</sup> *X-muq'un*. Coto registra una forma *mukuh*, "mirar". Posiblemente la transcripción sería *xmukun*.

<sup>1650</sup> Itzel, "malo" de itz, "hacer mal". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>1651</sup> X-u-kuy, forma completiva singular de kuyik, "aguantar, perdonar".

En el Ms. Newberry *eiacatic*, que Sam Colop lee *k-e-yakatik*, probablemente de la raíz *yak*, "levantarse". Brasseur registra la raíz yacatah, "levantarse". (BB)

<sup>1653</sup> Kaj-mul, "cuatro veces". Xchi-qa-tijo, futuro en la primera persona plural de tijoxik, "enseñar, probar".

<sup>1654</sup> Ox-ul, "tres veces". Xk-e-qa-sik'ij, futuro de sik'ixik, "llamar, convocar".

<sup>&</sup>lt;sup>1655</sup> Ki-ch-i-kiyu, segunda persona plural de kuyik, "agantar". I-tze, "su risa". Sustantivo poseído en la segunda persona plural, "su risa/ vuestra risa". Los gemelos se dirigen a la abuela con la forma *ix* (vosotros). <sup>1656</sup> *K-e-xajow*, forma incompletiva plural de *xajowem*, "bailar".

llegaron ya 1664 bailaron. Solamente, pues, aguantó<sup>1665</sup> la risa su abuela. Subieron<sup>1666</sup>, pues, ahí sobre el muro de protección<sup>1667</sup>. Rojas<sup>1668</sup> brillantes<sup>1669</sup> eran las orillas de sus ojos estaban llena de pelos<sup>1670</sup> sus bocas sobaban<sup>1671</sup> sus labios sus rostros intentan<sup>1672</sup> limpiarse<sup>1673</sup> con ellos. Cuando los vio, pues, la abuela así se multiplicó la risa de su abuela. No vio, pues, sus caras por ser causa de la risa de la abuela. -"Solamente esta vez, pues, abuela nuestra, los invitaremos 1675 afuera 1676 por cuarta vez, pues,"-Tocaron la flauta pero ya no llegaron por cuarta vez inmediatamente 1677 se fueron a los bosques. <sup>1657</sup> *U-nik'ajal*, "su centro", de *nik'aj*, "centro, medio, mitad". *U-wa*, preposición. <sup>1658</sup> Kukus, "muecas". (DG) <sup>1659</sup> Ka-ki-taqchi'j, forma completiva plural de taqchi'xik, "inducir, incitar, instigar". 1660 Lib'aj, "luego, al instante". (BB) <sup>1661</sup> *Tze'-b'al*, instrumental de *tze'*, "risa". <sup>1662</sup> Xiririk, "cosa rolliza o barriguda". (SC, nota 190) 1663 Chilita, de chiyilik, "moverse el pelo". Je', "cola". <sup>1664</sup> Empieza la p. 80 de la edición de Sam Colop. <sup>1665</sup> Ch-u-kuyuka, tercera persona singular de kuyik, "aguantar". <sup>1666</sup> Xe'-aq'an, forma completiva plural de aq'anem, "subirse". 1667 Ch-u-q'atanaj tz'aq, de q'atanaj, de q'atexik, "proteger, impedir, estorbar", y tz'aq, "muro": "muro de protección de la casa". <sup>1668</sup> Kaq, "rojo". <sup>1669</sup> *Ruxruj*, para Brasseur "rojo brillante como los ojos del mico". (BB) 1670 Mutzuma'q, forma plural de mutzumik, "estar lleno de pelos". (DG) <sup>1671</sup> K'imal, en Sam Colop, de k'imaj, "cubrir con paja". Para Diego Guarchaj, sería ki-mal, tercera persona plural de malik, "sobar". (SC, nota 191; DG) 1672 Makama, "tentando". Forma verbal registrada en Basseta, de macamatic (makamatik), "andar tentando como ciego". (DB) <sup>3</sup> Ki-joq'ik, de joq'ij, "escardar, limpiar". <sup>1674</sup> *X-poq'olij*, forma completiva de *poq'em*, "abundar, multiplicarse". 1675 Xk-e-qa-pixab'aj, futuro en la primera persona plural de pixab'axik, "avisar, invitar, aconsejar, hacer por última 1676 Ub'ik, adv., "fuera". <sup>1677</sup> Jusu, "inmediatamente". 501

en realidad era muy chistoso<sup>1661</sup> su aspecto de monos barrigudos<sup>1662</sup> bajo sus vientres

con las colas que se mueven<sup>1663</sup> en la boca de

solamente cosas divertidas <sup>1658</sup> hacían solamente incitaron <sup>1659</sup> la risa de la abuela.

Cuando entraron ahí, pues, se rio mucho la abuela.

Solamente esta tercera vez probaremos"- Dijeron Junajpu

En seguida<sup>1660</sup> se rio la abuela

Así se fueron a las montañas. -"¿Qué hacemos, abuela?

Tocaron la flauta ya

Le dijeron, pues, a su abuela:

-"Nosotros lo probamos, pues, o abuela nuestra,

primero llegaron

pues probamos su llamada<sup>1678</sup>. No se aflija<sup>1679</sup>, pues,

nosotros estamos aquí

nosotros, sus nietos<sup>1680</sup>.
Solamente sea amada <sup>1681</sup> como nuestra madre, abuela nuestra.

Se acuerden<sup>1682</sup> de nuestros hermanos mayores.

¡Que así sea entonces!

Ellos estuvieron aquí

se llamaban<sup>1683</sup> Jun B'atz'

Jun Chowen,

folio 20 r.

así dicen"- Dijeron Junajpu

Xb'alanke.

Ellos son invocados 1684 por los flautistas

los cantores

la antigua gente. 1685

Así también los invocan los escribas

los escultores.

Antiguamente se transformaron en animales 1686

fueron monos solamente porque se engrandecían a sí mismos

humillaban<sup>1687</sup> a sus hermanos menores

así eran esclavos <sup>1688</sup> en sus corazones

así, pues, hubo su destrucción 1689

entonces se perdieron 1690 Jun B'atz'

Jun Chowen.

fueron animales.

Así, pues, ellos hicieron la perpetuación 1691 de su casa

solamente eran flautistas

grandes cosas hicieron cuando estaban con la abuela

con su madre.

<sup>1678</sup> Ki-sik'ixik, "su llamada, su convocación".

<sup>&</sup>lt;sup>1679</sup> *M-ix-b'isonik*, forma plural (*ix-*) de confianza negativa de la raíz *b'is*, "sentir tristeza".

<sup>&</sup>lt;sup>1680</sup> I-wiy, como iwi' mam, "sus nietos". (SC, nota 193)

<sup>&</sup>lt;sup>1681</sup> Ch-i-loq'oj, segunda persona plural de loq'oxik, "amar, estimar".

<sup>1682</sup> K-e-nab'ax, tercera persona plural de la forma completiva de la raíz nabah (nab'aj) registrada por Coto, "acordarse de algo, pensar".

<sup>&</sup>lt;sup>1683</sup> *X-e-b'ina'j*, forma completiva plural de *b'ina'xik*, "llamarse, usar por nombre".

<sup>&</sup>lt;sup>1684</sup> *X-e-sik'ix*, forma completiva plural de *sik'ixik*, "llamar, convocar".

<sup>&</sup>lt;sup>1685</sup> Oier, "antigua".

<sup>&</sup>lt;sup>1686</sup> X-e-chikop-irik, de chikop, "animal"; forma completiva plural: "animalizarse, transformarse en animales".

<sup>1687</sup> X-ki-yoq', forma completiva de la raíz yog (yoq') "vencer, humillar, derrotar", registrada por Brasseur. En k'iche' moderno el verbo *yoq'ik* significa "burlarse de". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>1688</sup> K-alab'il, de la raíz alabih (alab'ij), "esclavizar". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>1689</sup> Empieza aquí la p. 81 de la edición de Sam Colop. Ki-ma'ixik, "su destrucción" de la raíz mayij, registrada en Brasseur, "destruir, perder, olvidar". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>1690</sup> X-e-sachik, forma completiva plural de sachem, "perderse, olvidarse".

<sup>&</sup>lt;sup>1691</sup> R-amaq'elal, de amagelah (amaq'elaj), "perpetuar". Amaq'el, "siempre". (BB)

```
frente a su madre.
Primero hicieron la milpa.
-"Solamente trabajamos la milpa, o abuela nuestra
                                                o madre nuestra"- Dijeron.
-"No se aflija,
estamos nosotros
         nosotros sus nietos
         nosotros los substitutos 1694 de nuestros hermanos mayores" - Dijeron, pues, Junajpu
                                                                                                          Xb'alanke.
Entonces tomaron, pues, sus hachas 1695
                                      sus azadones de palo 1696 llevados al hombro 1697
se fueron, pues, con cada una de sus cerbatanas que llevaban al hombro 1698.
Salieron<sup>1699</sup> de su casa
entonces avisaron<sup>1700</sup>, pues, a su abuela que les llevara la comida.
-"A medio día<sup>1701</sup> venga a traernos<sup>1702</sup> nuestra comida<sup>1703</sup>, o abuela nuestra"- Dijeron.
-"Está bien, o nietos míos"- Dijo, pues, la abuela.
Así, pues, entraron ahí en su milpa.
Solamente clavaron<sup>1704</sup> el azadón en la tierra
solamente, pues, labraba la tierra 1705 el azadón
no labraba la tierra el azadón solo<sup>1706</sup>
así, pues, el hacha
solamente la clavaban en el tronco<sup>1707</sup> de los árboles
solamente en las ramas 1708 de los árboles
quitando tierra 1709
botando árboles <sup>1710</sup>
quitando todos los árboles
los bejucos<sup>1711</sup>.
Amontonados<sup>1712</sup> ya cortados<sup>1713</sup> estaban los árboles
1692 X-ki-tikib'a, forma completiva plural de tikarem, "empezar". Podría ser también de tikib'axik, "dejar fijo, dejar
sembrado".
1693 Ki-k'utb'al, "su enseñanza, su instrucción".
1694 Ki-k'exel, "su cambio", de k'exik, "cambiar, trocar".
1695 K-ikaj, "sus hachas".
1696 Ki-mixkina, "su azadón de palo". (SC, nota 194)
1697 Ki-xokem, "llevar el azadón al hombro".
<sup>1698</sup> X-ki-telej, forma completiva plural de telexik, "llevar en los brazos o al hombro".
1699 Xe'el, de elem, "salir". Forma completiva plural.
<sup>1700</sup> X-ki-pixab', forma completiva plural de pixab'axik, "avisar, aconsejar, invitar".
<sup>1701</sup> Chi-tik'oj na q'ij, "a medio día", en k'iche' moderno tik'il q'ij.
<sup>1702</sup> Ch-i-b'e-ya', verbo compuesto de b'e, "ir" e ya'ik, "dar". Segunda persona plural de confianza (i-).
1703 Wa, "comida de maíz".
<sup>1704</sup> X-ki-ch'ik'ib'a, forma completiva plural de la raíz chic, registrada en Brasseur, "sembrar, cultivar, clavar". (BB)
<sup>1705</sup> Chi-tajin, de tajixik, "voltear la tierra, labrarla".
1706 Utukel, "solamente".
1707 Ch-u-tolok', literalmente "en su axila, en su seno del árbol".
<sup>1708</sup> Ch-u-q'ab', de q'ab'aj, "mano, brazo". Literalmente "en su brazo del árbol"
<sup>1709</sup> Chi-b'ek, de la raíz b'ek, "caerse pedazos, quitar tierra de la orilla".
^{1710} \it Chi-lajlajik, de la raíz \it laj, "botar árboles, extender".
<sup>1711</sup> K'a'am, "bejucos".
<sup>1712</sup> Chakach'oj, de chakach'ik, "amontonar". Kaq, puede ser un prefijo del verbo; la raíz cak (kaq) significa "tirar".
<sup>1713</sup> Chi-q'atij, de q'atik, "cortar pedazos".
```

su enseñanza<sup>1693</sup> de ellos frente a su abuela

27- Entonces empezaron<sup>1692</sup>, pues, sus obras

esto lo hacía solamente un hacha. Así, pues, el azadón mucho<sup>1714</sup> había cortado<sup>1715</sup> no eran contables<sup>1716</sup> las hierbas <sup>1717</sup> las espinas <sup>1718</sup> que había hecho solamente un azadón no era contable lo cortado solamente en las montañas pequeñas en las montañas grandes que había hecho caer. Entonces avisaron, pues, a un animal, Xmukur, es su nombre. Lo hicieron sentar<sup>1719</sup> arriba, sobre un gran tronco<sup>1720</sup> le dijeron, pues, Junajpu Xb'alanke: -"Mira a la abuela que viene a traernos nuestra comida inmediatamente canta<sup>1721</sup> cuando venga folio 20 v. así, pues, agarremos 1722 el azadón con el hacha"--" Está bien"- Dijo, pues, Xmukur. Así, pues, hacen tiros con la cerbatana en realidad no trabajan la milpa. Así, pues, canta Xmukur en seguida<sup>1723</sup> van uno agarra el azadón uno, pues, agarra el hacha. Envuelven<sup>1724</sup> su pelo voluntariamente<sup>1725</sup> frota<sup>1726</sup> la tierra en sus manos uno solamente así se ensucia<sup>1727</sup> la cara. Así en realidad era como un labrador de la milpa<sup>1728</sup>. Así, pues, uno voluntariamente se tira 1729 astillas de madera 1730 a la cabeza así en realidad era como el que corta la madera 1731. Entonces fueron vistos por su abuela así, pues, comen<sup>1732</sup> en realidad no han trabajado la milpa <sup>1714</sup> *Tzatz*, "espeso". <sup>1715</sup> Q'upuj, de q'upik, "quebrar ramas verdes". <sup>1716</sup> Ajilan, "contable". 1717 Tum, "hierbas a trechos". (BB) <sup>1718</sup> *K'ixik*, "espinas". <sup>1719</sup> *X-ki-t'uyub'a*, forma completiva plural de la raíz *t'uy*, "sentarse, asiento". 1720 Kuta'm, "tronco de árbol cortado". <sup>1721</sup> *K-at-oq'ik*, de *oq'ik*, "cantar, llorar", segunda persona singular. <sup>1722</sup> Chi-qa-chap, primera persona plural de chapik, "agarrar, detener, empezar". 1723 Anim, "a la carrera, rápido". 1724 Chi-ki-pis, tercera persona plural de pisik, "envolver en tela, papel y hojas". <sup>1725</sup> Xaloq', "voluntariamente, a propósito". 1726 Ch-u-b'aqala, de la raíz bakal (b'aqal), "barrenar, frotar". (TC). <sup>1727</sup> Chu-tz'iloj, de tz'il, "sucio". <sup>1728</sup> Ab'ixom, sustantivo agentivo de ab'ix, "milpa".

<sup>1729</sup> Ch-u-puq'ij, de puq'ixik, "tirar agua".

<sup>1731</sup> Q'atoj, "corte, siega, lo cortado". Che'el, sustantivo agentivo de che', "árbol".

<sup>1732</sup> *K-e-wa'ik*, forma incompletiva plural de *wa'im*, "comer".

1730 U-web'al che', "astillas"

504

voluntariamente les fue llevada su comida. Entonces se fueron, pues, a su casa. -"En realidad estamos cansados <sup>1733</sup>, o abuela nuestra" - Dicen al llegar <sup>1734</sup>. Voluntariamente sacuden <sup>1735</sup> estiran<sup>1736</sup> también las piernas los brazos frente a su abuela. Se fueron, pues, al segundo 1737 día llegaron, pues, a la milpa se acababan de levantar <sup>1738</sup> otra vez todos los árboles los bejucos se habían juntado 1739 entre sí todos las hierbas las espinas, cuando llegaron. -"¿Quién nos ha burlado<sup>1740</sup>?"- Dijeron, pues. Así, pues, lo han hecho todos los animales pequeños los animales grandes: el puma el jaguar el venado el conejo<sup>1741</sup> el gato del monte<sup>1742</sup> el coyote<sup>1743</sup> el jabalí<sup>1744</sup> el pizote<sup>1745</sup> los pequeños pájaros los grandes pájaros, ellos lo hicieron solamente en una noche lo habían hecho. Así, pues, dejaron sembrada<sup>1746</sup> la milpa otra vez. Solamente se hizo por sí la tierra con el corte de los árboles 1747. Entonces tomaron, pues, su consejo sobre el corte de los árboles la quebradura de las ramas <sup>1748</sup> también. -"Solamente vigilemos<sup>1749</sup> nuestra milpa invano<sup>1750</sup> lo hacemos de allá para acá<sup>1751</sup> acaso no lo encontramos <sup>1752</sup>, Dijeron, pues, cuando tomaron su consejo. <sup>1733</sup> Mix-oj-kosik, primera persona plural de kosem, "cansarse". <sup>1734</sup> K-e'-oponik, forma incompletiva plural de oponem, "llegar a otro lado". <sup>1735</sup> *Chi-ki-k'ikij*, en Sam Colop, *chi-ki-kik'ij* para D. Guarchaj, de *kik'ixik*, "sacudir". (DG) <sup>1736</sup> Chi-ki-yuq, tercera persona plural de yuqik, "estirar cosas o el cuerpo". 1737 Ch-u-ka, "en el segundo". <sup>1738</sup> K'is-yaka-tajinaq, verbo compuesto de k'is, "gastar, acabar, terminar" e yak, "levantar". 1739 *U-chapom*, "su agarrar", de *chapik*, "agarrar, detener, empezar". <sup>1740</sup> Apachinaq, pronombre interrogativo. K-oj-mich'owik, de mich'o, "escardar" y también "engañar, burlar". (SC, nota <sup>1741</sup> *Umul*, "conejo". Empieza la p. 83 de la edición de Sam Colop. 1742 Yak, "gato montés". 1743 Utiw, "coyote". 1744 Aq, "jabali", "puerco" en k'iche' moderno. <sup>1745</sup> Sis, "pizote". <sup>1746</sup> *X-ki-tik'ib'a*, forma completiva plural de *tik'ib'axik*, "dejar sembrado, dejar fijo". <sup>1747</sup> *Q'atoj*, "el corte, cortado". 2 upuj, de q'upik, "quebrar ramas verdes". Qa-waraj, primera persona plural de waraxik, "velar, cuidar, vigilar". Ana, de la raíz an, "mientras, entretanto". Ana wi, "en balde, invano". Tiene también valor interrogativo. <sup>1751</sup> *Ulo*, partícula direccional, "de allá para acá".

```
-"¿Quién nos burló<sup>1753</sup>, o abuela nuestra?
Gran pajonal<sup>1754</sup>
gran bosque también era nuestra milpa
cuando llegamos antes<sup>1755</sup>, o abuela nuestra"- Le dijeron, pues, a su abuela
                                                                también a su madre.
-"Nos iremos, pues,
vigilaremos, porque no está bien que hagan esto a nosotros"- Dijeron.
Así, pues, se cobijaron<sup>1756</sup>
así, pues, van<sup>1757</sup> hacia los árboles cortados
así, pues, iban a escondidas <sup>1758</sup>
folio 21 r.
estaban escondidos<sup>1759</sup> ahí
cuando se juntaron<sup>1760</sup> todos los animales
solamente juntos se sentaron <sup>1761</sup> entre ellos todos los animales pequeños
                                                       los animales grandes.
Así, pues, estaba fijo el corazón de la noche 1762 cuando vinieron
hablaban 1763 todos cuando vinieron
así son sus palabras:
-";Se levanten juntos 1764 los árboles
se levanten juntos los bejucos!"- Dijeron cuando llegaron.
Se amontonan<sup>1765</sup> bajo los árboles
                  bajo los bejucos cuando se esparcieron 1766
                                    cuando aparecieron<sup>1767</sup> frente a ellos<sup>1768</sup>.
Así, pues, primero estaba el puma
                           el jaguar
querían agarrarlos<sup>1769</sup>
no se entregaron.
Entonces se esparcieron el venado
                           el conejo
solamente, pues, de las colas los agarraron
solamente se quebró <sup>1770</sup> quedándose <sup>1771</sup> la cola del venado en sus manos.
<sup>1752</sup> Oa-rigo, primera persona plural de rigik, "encontrar, hallar". Lagi, negación, "acaso no". Tiene también valor
interrogativo.
<sup>1753</sup> K-oj-mich'owik, de mich'o, "escardar" y también "engañar, burlar". (SC, nota 197)
1754 K'im, "paja".
<sup>1755</sup> Mi'er, "rato de tiempo, antes". (TC)
<sup>1756</sup> X-e-b'atz'onik, forma completiva plural de b'atz', "envolver, hacer envoltorio, cobijarse, prepararse para la guerra".
(SC, nota 199)
   Ki-b'ik, probablemente contracción de la forma ki-b'eik, "van". (DG)
1758 X-e-matzeje, forma completiva plural de la raíz matz, "andar silenciosamente, andar con paso ligero".
<sup>1759</sup> Muqumuxinaq, de la raíz muq, "cubrir, enterrar".
<sup>1760</sup> X-e-kuchu k'u k-ib', forma completiva plural de kuchuj ib', "juntarse, reunirse".
<sup>1761</sup> X-ki-sep, forma completiva plural de sep, "juntar, sentarse en el suelo". (SC, nota 200)
1762 Tik'il u-k'ux aq'ab', "estar parado, fijo el corazón de la noche, ser la media noche".
<sup>1763</sup> X-e-ch'awije'ik, forma completiva plural de ch'awem, "hablar".
1764 Yaklin, de yak, "levantar" y lin, "estrechar".
<sup>1765</sup> K-e-neb'eb'ik, de la raíz neb', "amontonarse, agruparse, hacer hileras". (BB)
<sup>1766</sup> X-e-yopijik, forma completiva plural de yopih (yopij), "derramar". (BB)
<sup>1767</sup> X-e-k'utun, forma completiva plural de k'utunem, "aparecer".
<sup>1768</sup> Empieza la p. 84 de la ediciónde Sam Colop.
1769 Ki-chapo, de chapik, "agarrar".
```

Llegaron, pues, a la casa.

```
Entonces se tomó la cola del venado
con la cola del conejo se cortaron<sup>1772</sup> sus colas.
No se entregaron el gato montés
                             el coyote
                              el jabalí
                             el pizote.
Pasaron<sup>1773</sup> todos los animales frente a Junajpu
                                                 Xb'alanke.
Arden<sup>1774</sup>, pues, sus corazones porque no los han agarrado.
Vino, pues, otro
por último<sup>1775</sup> brincaba<sup>1776</sup>
cuando vino
así, pues, le cortaron el paso<sup>1777</sup> atraparon<sup>1778</sup> al cuello<sup>1779</sup> el ratón<sup>1780</sup>.
Así también lo agarraron
lo apretaron<sup>1781</sup> a la nuca<sup>1782</sup> querían estrangularlo<sup>1783</sup>
quemaron<sup>1784</sup> su cola en el fuego.
Entonces se tomó la cola del ratón
no tiene pelo<sup>1785</sup> su cola.
Así también sus ojos entonces se querían jalar <sup>1786</sup> por parte de los muchachos Junajpu
                                                                                                  Xb'lanke.
-"No me voy a morir por ustedes
no es su oficio<sup>1787</sup> la milpa
hay algo propio de ustedes"- Dijo el ratón.
-"¿Qué es propio de nosotros?
¡Habla, pues,!"- Le dijeron los muchachos al ratón.
-"Suéltenme<sup>1788</sup> entonces, pues,
mi mensaje<sup>1789</sup> está en mi vientre
así, pues, se lo diré
<sup>1770</sup> X-q'upukub', "quebrar ramas verdes".
<sup>1771</sup> Kanajoq, literalmente "quedado", participio de kanajem, "quedarse".
<sup>1772</sup> X-tzaq'ataq, de q'ato, "cortar". (SC, nota 201)
<sup>1773</sup> X-e'-ik'owik, forma completiva de la raíz ik'ow, registrada en Brasseur, "pasar, sobrepujar". (BB)
1774 Chi-k'atat, de k'atik, "quemar".
1775 U-xamb'e, "su último, detrás". (SC, nota 202)
<sup>1776</sup> Ka-tzotzotik, tal vez de la raíz tzop, "brincar como ave".
<sup>1777</sup> X-ki-q'atej, forma completiva plural de q'atexik, "estorbar, cortar el paso.
<sup>1778</sup> X-ki-se, forma completiva plural de se, "atrapar, coger". (SC, nota 203)
1779 Pa qul, "en el cuello", de qulaj, "cuello, garganta". Todos traducen cul como "trapo, paño, red", posiblemente de
quul, "bejuco, red" o de k'ul, "chamarra, poncho". Sin embargo me parece posible que se haga una contraposición entre
las colas de los animales anteriores y el cuello del ratón.
<sup>1780</sup> Ch'oh, "ratón".
<sup>1781</sup> X-ki-yotej, forma completiva plural de yote, "abollar apretando". (BB)
<sup>1782</sup> R-ij-u-wi', literalmente r-ij, "su espalda, su cáscara, su parte exterior"; u-wi', "su pelo".
<sup>1783</sup> Ki-b'iyo, de b'iyo, "ahogar, estrangular". (SC, nota 204)
<sup>1784</sup> X-ki-poroj, forma completiva plural de poroxik, "quemar, incendiar".
1785 R-ismal, de ism, "pelo", sustantivo poseído.
1786 Biyik, "jalar el pescuezo, estrangular". Brasseur registra la raíz biy, "ahogar con las manos, chupar". (BB)
<sup>1787</sup> I-patan, "su cargo, su oficio".
<sup>1788</sup> K-in-i-tzoqopij, segunda persona plural sujeto (i-) y complemento de primera persona singular (in-) de tzopixik,
<sup>1789</sup> Nu-tzij, literalmente "mi palabra".
```

```
denme entonces un poquito <sup>1790</sup> de comida <sup>1791</sup>"- Dijo el ratón. <sup>1792</sup>
-"Luego te damos la comida
habla primero"- Se le dijo.
-"Está bien.
Así de sus padres, Jun Junajpu
                             Wuqub' Junajpu, son sus nombres,
                             los que se murieron en Xib'alab'a, ahí están los juguetes 1793
los dejaron colgados <sup>1794</sup> sobre la casa: sus palos <sup>1795</sup>
                                       sus protecciones 1796
                                       su pelota<sup>1797</sup> también.
Solamente no se muestra <sup>1798</sup> frente a ustedes por su abuela
porque por esto murieron sus padres"-
-"¿En realidad lo sabes<sup>1799</sup>?"-. Le dijeron, pues, los muchachos
folio 21 v.
                                                                                         al ratón.
Grandemente se alegraron <sup>1800</sup> sus corazones cuando oyeron el cuento <sup>1801</sup> de la pelota.
Cuando habló el ratón
entonces le dieron, pues, su comida al ratón.
Ésta, pues, es su comida: maíz
                             pepitas de ayote<sup>1802</sup>
                             chile<sup>1803</sup>
                             frijol<sup>1804</sup>
                             pataxte<sup>1805</sup>
                             cacao.
-"Esto es tuyo.
si<sup>1806</sup> algo<sup>1807</sup> está escondido<sup>1808</sup>
                   oculto en la basura<sup>1809</sup>
es tuyo
róelo 1810, Le fue dicho, pues, al ratón por Junajpu
                                                 Xb'alanke.
<sup>1790</sup> Sai'n, "un pedacito, poquito".
<sup>1791</sup> W-echa', "mi pasto para animales".
<sup>1792</sup> Empieza la p. 85 de la edición de Sam Colop.
<sup>1793</sup> K-etz'ab'al, "sus juguetes".
<sup>1794</sup> Xekel, de xekelik, verbo posicional, "colgar". (DG)
<sup>1795</sup> Ki-b'ate, "su argolla", o "pala", instrumentos para el juego de pelota. (SC, nota 133; LC: 81)
<sup>1796</sup> Ki-pachq'ab', "su protección para los brazos y manos". (SC, nota 134)
<sup>1797</sup> Quic en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee kik', "sangre, resina, pelota".
<sup>1798</sup> Ka-k'ut, tercera persona singular de k'utik, "enseñar, mostrar".
<sup>1799</sup> Aw-eta'm, segunda persona singular de eta'maxik, "saber".
<sup>1800</sup> X-ki'kot, en Sam Colop xkikot, "alegrarse, estar contento", forma completiva del verbo ki'kotem.
<sup>1801</sup> U-tzijel, literalmente "su palabra, su relato".
1802 Sakil, "pepitas de ayote, de jícara". Según Campbell es un préstamo del proto-mixe-zoque sik, "frijol", usados en las
adivinaciones. (LC: 83)
<sup>1803</sup> Ik, "chile".
1804 Kinaq', "frijol".
1805 Peq, "pataxte, tipo de cacao".
<sup>1806</sup> We, condicional.
<sup>1807</sup> Naki, part. indefinita.
<sup>1808</sup> K'u'n, de k'u'ik, "ocultar, esconder".
<sup>1809</sup> K'utajinaq, participio perfecto de k'u'ik, "esconder". Chi mes, "en la basura".
<sup>1810</sup> Ch-a-k'uxu, imperativo de segunda persona singular de k'uxik, "mascar, roer".
```

```
-"Está bien, muchachos,
¿Qué digo<sup>1811</sup> si lo ve su abuela?"- Dijo, pues. -"No se pierda<sup>1812</sup> tu corazón.
Nosotros estamos (aquí)
nosotros pensamos 1813 cuál es la respuesta a la abuela.
Solamente inmediatamente te ponemos arriba en la esquina 1814 de la casa
cuando estés asido<sup>1815</sup> arriba
inmediatamente llega ahí donde dejaron colgado esto<sup>1816</sup>.
Ahí, pues, miramos al techo<sup>1817</sup> de la casa
así como si solamente en nuestra comida<sup>1818</sup> miráramos"- Le dijeron, pues, al ratón.
Entonces se aconsejaron durante una noche
tomaron sus consejos Junajpu
                             Xb'alanke.
Así, pues, a mediodía llegaron.
28- No era visible<sup>1819</sup> el ratón lo llevaban <sup>1820</sup> cuando llegaron.
Uno directamente<sup>1821</sup> entró en casa
uno, pues, entró en el rincón de la casa
en seguida<sup>1822</sup> puso arriba al ratón.
Entonces pidieron 1823, pues, su comida a su abuela: -"Machaque 1824 nuestra comida
queremos chile machucado 1825, o abuela nuestra"- Dijeron, pues.
Así, pues, se machacó su comida
una escudilla 1826 de sopa 1827 fue puesta 1828 delante de ellos.
Solamente era un engaño 1829 para su abuela
                                      su madre también.
Habían terminado 1830, pues, el agua de la tinaja 1831
-"En realidad tenemos sed<sup>1832</sup>
traiga nuestro atol<sup>1833</sup>"- Le dijeron a su abuela.
<sup>1811</sup> K-in-w-u-chaj, de la raíz cha', "decir".
<sup>1812</sup> Chi-tzaq, de tzaqik, "perder, abortar".
<sup>1813</sup> K-oj-no'jinik, primera persona plural de no'ixik, "pensar, idear".
1814 Xkin, registrado en Brasseur como xquin, "esquina, rincón". (BB)
<sup>1815</sup> Joko, de la raíz hoc (jok), "coger". (TC).
<sup>1816</sup> Empieza la p. 86 de la edición de Sam Colop.
<sup>1817</sup> Tum, "paja, rama" y entonces "techo".
<sup>1818</sup> Qa-ti', "nuestra comida" de ti'ik, "comer".
Q'alaj, "ser visible, claro".
<sup>1820</sup> K-u-k'am, que Sam Colop lee kuk'a'm, de k'amik, "tomar, llevar, traer".
<sup>1821</sup> Yakalik, "directamente".
<sup>1822</sup> Lib'aj, "luego, inmediatamente".
<sup>1823</sup> X-ki-tz'onoj, forma completiva plural de tz'onoxik, "rogar, pedir". En k'iche' moderno se usa en contextos
1824 Ch-i-q'utu (que Sam Colop lee chik'utu), segunda persona plural de confianza de la raíz q'ut, "machacar, hacer
 <sup>1825</sup> Q'utu'm, "chile seco machucado, chirmol". Ik, "chile".
Laq, "escudilla".
<sup>1827</sup> U-wa'l, "su jugo, su sopa".
<sup>1828</sup> X-tikib'ax, forma completiva de tikib'axik, "dejar fijo, dejar sembrado".
<sup>1829</sup> Ki-mich'b'al, sustantivo instrumental de mich'o, "burlar, engañar".
<sup>1830</sup> X-ki-tzajisaj, forma completiva plural de la raíz tzah (tzaj), "agotar, terminar, secar". (BB; TC)
<sup>1831</sup> Q'eb'al, "tinaja".
<sup>1832</sup> Chaqij qa-chi', de chaqijchi', "sed", poseído en la primera persona plural (qa-).
```

```
-"Bien"- Dijo, pues.
Entonces se fue.
Así, pues, comen<sup>1834</sup> ahí
en realidad, pues, entonces no tienen hambre 1835
solamente era para esconder<sup>1836</sup> lo que hacían.
Entonces vieron, pues, al ratón dentro de su chirmol
estaba redondo 1837 ahí el ratón detrás de la pelota
que colgaba del techo de la casa.
Cuando lo vieron en su chirmol
entonces mandaron<sup>1838</sup>, pues, a un zancudo<sup>1839</sup>
es un animal el zancudo como el mosquito 1840
llegó a la orilla del agua
así, pues, perforó<sup>1841</sup> la superficie de la tinaja de la abuela.
Solamente derramándose<sup>1842</sup>, el agua sale<sup>1843</sup> de la superficie de la tinaja
lo intenta<sup>1844</sup>
pero no tapa<sup>1845</sup> la superficie de la tinaja.
-"¿Qué hizo nuestra abuela?
nos ahogamos<sup>1846</sup> por el agua<sup>1847</sup>
<sup>1848</sup>nos morimos<sup>1849</sup> de sed"- Le dijeron, pues, a su madre cuando la mandaron<sup>1850</sup> afuera<sup>1851</sup>.
Así, pues,
folio 22 r.
                    mordió<sup>1852</sup> ahí el ratón la pelota
se cayó<sup>1853</sup> ahí desde el techo de la casa con los palos
                                                             las protecciones
                                                             el cuero.
Los arrebataron<sup>1854</sup>, pues.
Así fueron a esconderlos 1855 en el camino
                                         el camino del juego de pelota.
<sup>1833</sup> Ch-i-k'ama, seguna persona plural de k'amik, "llevar, traer, tomar". Q-uk'ya', "nuestro atol de maíz".
<sup>1834</sup> K-e-wa, posiblemente kewa', tercera persona plural de la forma incompletiva de va (wa'), "comida de maíz, comer".
K-e-numik, tercera persona plural de la forma incompletiva de numik, "hambre".
<sup>1836</sup> Ki-moy-wachi-b'al, sustantivo instrumental de moywachixik, "ocultar un hecho, cubrir".
<sup>1837</sup> K'olon, de k'olonik, verbo posicional, "estar como objeto redondo". (DG)
<sup>1838</sup> X-ki-taq, forma completiva de taqik, "mandar, enviar".
<sup>1839</sup> Xa'n, "mosquito, zancudo".
<sup>1840</sup> Us, "mosquito".
<sup>1841</sup> X-u-woro, forma completiva singular de la raíz wor, "perforar, agujerar".
<sup>1842</sup> Yakal, de la raíz yacabah (yakab 'aj), "echar en el suelo, deslindar". (TC)
<sup>1843</sup> Ch-el, de elem, "salir".
<sup>1844</sup> Ch-u-tijo, de la raíz tij, "enseñar, probar". (TC)
<sup>1845</sup> Chi-tz'apitaj, de tz'apixik, "cerrar, tapar".
1846 Jisab'al, sustantivo instrumental, registrado en Basseta con el significado de "el lugar donde se ahorca". (DB)
<sup>1848</sup> Empieza la p. 87 de la edición de Sam Colop.
<sup>1849</sup> K-oj-utzin, "morimos". La raíz utzin puede tener también el significado de "fallecer, morir". (TC)
<sup>1850</sup> X-ki-taq, forma completiva plural de taqik, "mandar, enviar".
<sup>1851</sup> Ub'ik, adv., "fuera".
<sup>1852</sup> X-u-kaq'at, forma completiva singular de cag (kaq'), "mascar, morder". ". (BB)
<sup>1853</sup> X-qaj, forma completiva singular de qajem, "bajar".
<sup>1854</sup> X-ki-majixtaxtaj, forma completiva plural de la raíz maj, "arrebatar" y de majik, "quitar". (BB)
```

<sup>1855</sup> X-b'e-kewaj, verbo compuesto de b'e, "ir" y ewaj, "esconder, ocultar". (BB)

Así, pues, fueron con su abuela a la orilla del agua.

Estaban<sup>1856</sup> entonces, pues, su abuela

su madre tapando 1857 la superficie de la tinaja cada una de ellas.

Así, pues, entonces llegaron

cada uno, pues, tenía la cerbatana cuando llegaron a la orilla del agua.

-"¿Qué han hecho?

Solamente se cansaron nuestros corazones 1858

nos venimos"- Dijeron.

-"Miren la superficie de la tinaja

no se tapa"- Dijo la abuela. En seguida<sup>1859</sup>, pues, la taparon. Juntos<sup>1860</sup> se vinieron

primeros delante de su abuela.

Así, pues, se quedó la pelota.

29- Contentos<sup>1862</sup>, pues, se fueron a jugar a la pelota en la cancha. Mucho tiempo<sup>1863</sup> jugaron a la pelota solos<sup>1864</sup> barrieron<sup>1865</sup> la cancha de sus padres.

Entonces los oyeron, pues, ahí los señores de Xib'alb'a.

-"¿Quién<sup>1866</sup> empezó<sup>1867</sup> otra vez el juego<sup>1868</sup> sobre nuestras cabezas?
¿No les da vergüenza<sup>1869</sup> el ruido que hacen<sup>1870</sup> aquí?

¿No se murieron Jun Junajpu

Wuqub' Junajpu

los que querían engrandecerse frente a nosotros? ¡Vayan, pues, a convocarlos<sup>1871</sup>"- Dijeron, pues, Jun Kame

Wuqub' Kame.

Todos los señores de Xib'alb'a los llamaron ahí

dijeron, pues, a sus mensajeros 1872:

-"Díganles cuando lleguen

-Que vengan- dicen los señores 1873-

Aquí jugaremos a la pelota con ellos

en siete días jugaremos- Dicen los señores.

Díganles, cuando lleguen"- Les dijeron, pues, a los mensajeros.

"Entonces vinieron por el gran sendero 1874

<sup>1856</sup> Ka-tajin, verbo auxiliar que expresa aspecto progresivo.

<sup>&</sup>lt;sup>1857</sup> *Tz'api*, de la raíz *tz'ap*, "cerrar, tapar".

<sup>&</sup>lt;sup>1858</sup> Mix-kos, de kosem, "cansarse".

<sup>&</sup>lt;sup>1859</sup> Lib'aj, "luego, al instante".

<sup>&</sup>lt;sup>1860</sup> Junam, "mismo, igual, parecido". En este caso "juntos, del mismo modo".

<sup>&</sup>lt;sup>1861</sup> *U-kanajik*, "su quedarse", del verbo *kanajem*, "quedarse".

<sup>&</sup>lt;sup>1862</sup> K-e-ki'kot, en Sam Colop kekikot, "alegrarse, estar contento", forma incompletiva del verbo ki'kotem.

<sup>&</sup>lt;sup>1863</sup> Najt, "largo tiempo", adv. de najtinem, "tardar, dilatar".

<sup>&</sup>lt;sup>1864</sup> Ki-tukel, "solos".

 $<sup>^{1865}</sup>$  *X-ki-mes*, forma completiva plural de *mesik*, "barrer".

<sup>&</sup>lt;sup>1866</sup> Apachina, part. interrogativa.

<sup>1867</sup> *Mix-u-tikib'a* forma completiva de la raíz *tik*, "comenzar".

<sup>1868</sup> Etz'anem, "juego"., véase etz'ab'al, "juguete".

<sup>&</sup>lt;sup>1869</sup> *K-e-k'ixib'ik*, forma incompletiva plural de *k'ib'iexik*, "avergonzarse".

<sup>&</sup>lt;sup>1870</sup> K-e-nik'not, de nik'notik, "hacer ruido con los pies". Forma incompletiva plural. (SC, nota 125)

<sup>1871</sup> Je i-taqa, imperativo del verbo ir, infijo de segunda persona plural y la segunda persona plural del verbo taqik, "enviar, ordenar, mandar".

<sup>1872</sup> Ki-samajel, "sus mensajeros".

<sup>&</sup>lt;sup>1873</sup> Empieza la p. 88 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>1874</sup> Kok, "camino, sendero".

pues el camino de los muchachos hacia su casa así que se concluía 1875 en su casa.

Solamente directamente 1876, pues, los mensajeros llegaron con su abuela. Estaban jugando a la pelota 1877, pues,

cuando llegaron ahí los mensajeros de Xib'alb'a.

-"En realidad, que vengan, dicen los señores"- Dijeron, pues, los mensajeros de Xib'alb'a.

Entonces fue indicado 1878 el día por los mensajeros de Xib'alb'a.

- -"En siete días les hagan reverencias <sup>1879</sup>"- Le fue dicho ahí a Xmukane. -"Está bien, serán enviados <sup>1880</sup>, o mensajeros"- Dijo la abuela.

Se fueron, pues, los mensajeros

se regresaron<sup>1881</sup>.

Entonces se acabó<sup>1882</sup> el corazón de la abuela.

-"¿A quién diré<sup>1883</sup> que mande a llamar a mis nietos?

folio 22 v.

¿No fue en realidad solamente de Xib'alb'a la llegada de los mensajeros antiguamente cuando se fueron a morir sus padres?"- Dijo la abuela.

Entonces entró<sup>1884</sup> en la casa sola. Así, pues, bajó<sup>1885</sup> ahí un piojo<sup>1886</sup> a su falda<sup>1887</sup> así, pues, lo agarró<sup>1888</sup> arriba<sup>1889</sup>

entonces, pues, lo puso en su mano caminando sin ruido 1890, pues, el piojo iba. -"O tú, nieto mío 1891,

¿quisieras hacerme un mandado 1892?

Ve a llamar a mis nietos a la cancha del juego de pelota"- Le dijo al piojo.

Entonces vinieron mensajeros 1893.

-Llegó un mensajero con su abuela-

les dices al llegar

-en siete días lleguen

dice el mensajero de Xib'alb'a-

dice su abuela-

les dices"- Le dijo al piojo.

<sup>&</sup>lt;sup>1875</sup> *Togol*, de la raíz *tok* (*tog*), "concluir, llegar a un lado". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>1876</sup> Yakal, "directamente".

<sup>&</sup>lt;sup>1877</sup> K-e-chajik, forma incompletiva plural de chaj, "jugar a la pelota". Podría ser también k-echa'jik, de echa'xik, "comer hierbas". La traducción sería "estaba comiendo".

<sup>&</sup>lt;sup>1878</sup> *X-choye*, forma completiva de *choyexik*, "señalar, indicar". (DG)

<sup>1879</sup> K-e-tz'elewachixik, forma incompletiva plural de tz'elewachixik, "hacer reverencias, honrar, tener respeto a personas mayores".

<sup>&</sup>lt;sup>1880</sup> Xk-e-b'e-tagog, futuro plural de la raíz b'e, "ir" y del verbo tagik, "enviar".

<sup>&</sup>lt;sup>1881</sup> *X-e-tzalijik*, forma completiva plural de *tzalijem*, "regresar".

<sup>&</sup>lt;sup>1882</sup> *X-k'is*, forma completiva de *k'isik*, "acabar, terminar".

<sup>&</sup>lt;sup>1883</sup> *Xchi-w-u-chaj*, futuro de la raíz *cha'*, "decir".

<sup>&</sup>lt;sup>1884</sup> Ch-ok, de okem, "entrar". Sam Colop lee ch-oq', de oq'ik, "llorar".

 $<sup>^{1885}</sup>$  *X-qaj*, forma completiva de *qajem*, "bajarse".

<sup>&</sup>lt;sup>1886</sup> *Uk*, "piojo".

<sup>&</sup>lt;sup>1887</sup> Ch-u-k'ayaq, "en su falda". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>1888</sup> X-u-chap, forma completiva singular de *chapik*, "agarrar, detener, empezar".

<sup>&</sup>lt;sup>1889</sup> Aq'anoq, adverbio de aq'anem, "subirse".

<sup>1890</sup> Chi-malmatib', de malmatem, "caminar animalitos pequeños sin hacer ruido".

<sup>&</sup>lt;sup>1891</sup> W-iy, "mi nieto".

<sup>&</sup>lt;sup>1892</sup> K-a-nu-taqo, de taqik, "ordenar, mandar, enviar".

<sup>&</sup>lt;sup>1893</sup> Taqon-el, sustantivo con sufijo agentivo de taqik, "enviar, mandar".

Entonces se fue caminando sin ruido se fue. Pues un muchacho estaba sentado<sup>1894</sup> en el camino Tamasul<sup>1895</sup> es el nombre del sapo<sup>1896</sup>. -"¿A dónde vas?"- Le dijo, pues, el sapo al piojo 1897. -"Tengo mi mensaje<sup>1898</sup> en mi vientre Voy con los muchachos"- Le dijo el piojo a Tamasul. -"Está bien. Tú no corres<sup>1899</sup>, veo"- Le fue dicho, pues, al piojo por el sapo. -"¿No quieres que te trague 1900? Verás que corro<sup>1901</sup> llegaremos a la carrera 1902,"--"Está bien, pues,"- Le dijo el piojo al sapo. Así, pues, entonces fue tragado por el sapo. Caminando mucho tiempo pues, se fue entonces caminaba sin correr. Así, pues, entonces encuentra <sup>1905</sup>, pues, una gran serpiente <sup>1906</sup>, Sagikas es su nombre. -"¿A dónde vas, Tamasul, o muchacho?"- Le fue dicho al sapo por Saqikas. -"Soy mensajero mi mensaje está en mi vientre"- Le dijo, pues, el sapo a la serpiente. -"No corres, veo. Yo entonces llegaré a la carrera"- Le dijo, pues, la serpiente al sapo. -"Anda<sup>1907</sup>"- Le fue dicho. Así, pues, el sapo fue tragado por Saqikas. Entonces tomó su comida 1908 la serpiente tragan sapos hoy día 1909. A la carrera <sup>1910</sup> la serpiente entonces se fue. Fue encontrada, pues, la serpiente por el gavilán<sup>1911</sup>, un gran pájaro fue tragada, pues, la serpiente por el gavilán así, pues, llegó a la cancha del juego de pelota. Entonces tomó su comida el gavilán 1912 comen<sup>1913</sup> serpientes en las montañas. <sup>1894</sup> Kub'ul, de la raíz kub', "asentarse, sentarse". (BB) <sup>1895</sup> Tamasul, del náhuatl tamaso:l-in, "sapo". (LC: 85) <sup>1896</sup> *Xpeq*, "sapo". <sup>1897</sup> Empieza la p. 89 de la edición de Sam Colop. <sup>1898</sup> *Nu-tzij*, literalmente "mi palabra". <sup>1899</sup> *K-at-anik*, segunda persona en la forma incompletiva de *anik*, "correr". (SC, nota 207) <sup>1900</sup> K-a-nu-b'iq'o, primera persona singular sujeto (nu-) de b'iq'ik, "tragar". <sup>1901</sup> K-in-anik, primera persona singular de anik, "correr". 1902 *Ch-anim*, de *anik*, "correr": "rápidamente, a la carrera". <sup>1903</sup> *X-riq'taxik*, forma completiva de *riq'*, "tragar". (DG) <sup>1904</sup> Naj, "lejos, mucho rato". <sup>1905</sup> K'ul, del verbo k'ulik, "encontrar a personas o animales en el camino". 1906 Kumatz, "serpiente". <sup>1907</sup> K-at-ojoq, imperativo del verbo ir. Catoho en el Ms. Newberry. (SC, nota 208) <sup>1908</sup> *R-echa*', "su comida, su pasto". 1909 Wa-kamik, "hoy". <sup>1910</sup> Chan, en el Ms. Newberry, que Colop lee chanim, "a la carrera". (SC, nota 209) 1911 Wak, "gavilán" para Brasseur (vac), registrado en la forma wok, en la p. 58 de la edición de Sam Colop. Según

Tedlock se trata del halcón Herpetotheres cachinnans. (BB; TD, nota 114; SC, nota 210)

<sup>1913</sup> K-e-ti'ow, forma incompletiva plural de ti'ik, "comer".

1912 Xik, "gavilán".

Cuando llegó, pues, el gavilán se paró<sup>1914</sup> sobre la pared<sup>1915</sup> del juego de pelota. Se alegran<sup>1916</sup>, pues, Junajpu Xb'alanke jugando a la pelota. Cuando llegó, pues, el gavilán entonces gritó<sup>1917</sup> el gavilán: folio 23 r. -"¡Wak ko! ¡Wak<sup>1918</sup> ko!"- Decía su grito<sup>1919</sup> -"; Wak ko!"--"¿Quién grita?1920 ¡Que vangan nuestras cerbotanas!"- Dijeron. 30- Así, pues, le tiraron<sup>1921</sup> con la cerbotana al gavilán pues la bolita de la cerbotana<sup>1922</sup> (dio) en medio<sup>1923</sup> de su ojo. rodando<sup>1924</sup>, se cayó ahí. En realidad, pues, fueron a agarrarlo 1925 así le rogaron 1926: -"De dónde vienes?"- le dijeron, pues, al gavilán. -"Tengo un mensaje en mi vientre que me curen 1927 el ojo primero así, pues, hablaré"- Dijo el gavilán. -"Está bien"- Le dijeron, pues. Así sacaron 1928 un poco 1929 de la superficie 1930 de la pelota del juego de pelota lo pusieron<sup>1931</sup> en el rostro del gavilán. Pelota que picotea<sup>1932</sup>, fue llamado<sup>1933</sup> por ellos. En seguida<sup>1934</sup> fue corregida<sup>1935</sup> por ellos <sup>1914</sup> *Xqhacachob*' en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee *xchakachob*'. Coto registra la forma *chacachoxin*, "pararse". (TC) <sup>1915</sup> *U-tz'iutz'il*, "su pared circundante". (SC, nota 211) <sup>1916</sup> K-e- *ki'kot*, en Sam Colop *kekikot*, "alegrarse, estar contento", forma incompletiva del verbo *ki'kotem*. <sup>1917</sup> X-oq', de oq'ik, "llorar". Podría ser también xok, del verbo okem, "entrar". En este caso la traducción sería: "entró, se acercó". 1918 Se observa que wak es también "gavilán". Lo que dice el gavilán de podría leer como: wak k'o, "aquí está el gavilán". <sup>1919</sup> *R-oq'ib'al*, sustantivo instrumental de *oq'ik*, "llorar, gritar". <sup>1920</sup> Empieza la p. 90 de la edición de Sam Colop. <sup>1921</sup> *X-ki-wub'aj*, forma completiva plural de *wub'*, "cerbotana". <sup>1922</sup> *U-b'aq*, "su hueso", literalmente. 1923 Taqal, de taqalik,"mediano". Podría ser también de taqik, "mandar, enviar", o sea "lo enviaron", pero en este caso la forma no tiene aspecto verbal. 1924 Chi-setet, de setetem, "rodarse". <sup>1925</sup> X-b'e-ki-chapa', verbo compuesto de b'e, "ir", y chapik, "agarrar". <sup>1926</sup> X-ki-tz'onoj, forma completiva plural de tz'onik, "pedir, hacer una petición". <sup>1927</sup> Ch-i-kunaj, segunda persona plural del imperativo del verbo kunaxik, "curar". <sup>1928</sup> *X-k-elesaj*, forma completiva plural de *elesaxik*, "sacar". 1929 Sqaqi'n, "un poco". 1930 *R-ij*, "su piel, su superficie, su espalda". <sup>1931</sup> *X-ki-koj*, forma completiva plural de *kojik*, "usar, poner". 1932 Lotz kik', de lotz, "picotear, agujerar, espinar" y kik', "sangre, resina, pelota". En k'iche' moderno el verbo lotz significa "picotear de un ave", entonces es probable que se mantenga una referencia al pájaro. <sup>1933</sup> *X-u-b'ina'j*, forma completiva singular de *b'ina'xik*, "llamarse, usar por nombre". Lib'aj, "luego, al instante".

-"¡Habla, pues,!"-Le dijeron al gavilán. Así, pues, vomitó<sup>1937</sup> una gran serpiente. -"¡Habla!"- Le dijeron a la serpiente. -"Bien"- Dijo, pues. Entonces vomitó un sapo. -"¿Dónde está tu mensaje<sup>1938</sup>? ¡Cuéntalo!"- Le fue dicho, pues, al sapo. -"Mi mensaje está en mi vientre"- Dijo, pues, el sapo. Así, pues, probó<sup>1939</sup> a vomitar<sup>1940</sup> no vomitaba solamente babeaba<sup>1941</sup> su boca lo probaba no vomitaba. así, pues, lo querían pegar<sup>1942</sup> los muchachos. -"Tú eres un malvado<sup>1943</sup>"- Le fue dicho. Entonces le golpearon<sup>1944</sup> el trasero<sup>1945</sup> con el pie le bajaron 1946 el hueso del trasero con el pie. Lo probó, pues, solamente baba tenía en la boca. Así, pues, le abrieron 1947 la boca al sapo fue abierta por los muchachos buscaron<sup>1948</sup> en la boca solamente, pues, el piojo estaba pegado<sup>1949</sup> a los dientes<sup>1950</sup> del sapo solamente estaba en la boca 1951 no lo había tragado 1952 solamente así como un trago. Así, pues, fue vencido 1953 el sapo. No está claro 1954 el aspecto de la comida que le dieron no corre<sup>1955</sup> solamente fue la comida<sup>1956</sup> de las serpientes. <sup>1935</sup> *X-ka-ch'oj*, en Sam Colop. Para Diego Guarchaj es de la raíz *choj*, "enderezarse". (DG) 1936 U-muq'ub'al, en Sam Colop. Para Diego Guarchaj sería u-mukub'al, "su vista", de la raíz mukuj, "mirar", registrada por Coto. (TC; DG) <sup>1937</sup> X-u-xa'waj, forma completiva singular de xa'waxik, "arrojar, vomitar". 1938 *A-taqikil*, sustantivo poseído del verbo *taqik*, "enviar, mandar". <sup>1939</sup> *X-u-tij*, forma completiva singular de *tijoxik*, "enseñar, probar". <sup>1940</sup> Xab'ik, de xab'em, "arrojar, vomitar". 1941 *Ch-u-k'axaj*, de *k'axaj*, "baba". 1942 Ch'ayik, "golpear, pegar". 1943 K'axtok', "malvado, malo". <sup>1944</sup> X-yik', de la raíz yiq (yik'), "mover, sacudir, golpear". (TC) 1945 R-achaq, "caderas, trasero". <sup>1946</sup> *X-qaj*, forma completiva de *qajem*, "bajarse". <sup>1947</sup> X-ki-rech', forma incompletiva plural de rech'ik, "hacer una abertura larga, abrir". <sup>1948</sup> *X-ki-tzukuj*, forma completiva plural de *tzukuxik*,"buscar". <sup>1949</sup> Nak'al, "pegado", de nak'alik, "pegar, aplastar". 1950 Ch-u-ware, "en su diente", de ware 'aj, "diente". <sup>1951</sup> Empieza la p. 91 de la edición de Sam Colop. <sup>1952</sup> *Mana*, negación. *X-u-b'iq'o*, forma completiva plural de *b'iq'ik*, "tragar". <sup>1953</sup> X-ch'akataj, forma completiva de ch'akik, "ganar". <sup>1954</sup> *Q'alaj*, "claro, visible". 1955 Ch-anik, de anik, "correr".

1956 U-chaq', "carne, comida", de chaq', "cocer una comida, salpicar".

buena otra vez fue la vista<sup>1936</sup> del gavilán.

-"Habla"- Le dijeron, pues, al piojo.

Entonces dijo su mensaje:

- -"Dice su abuela, o muchachos,
- -Ve a llamarlos.

Vino el que los cita

viene<sup>1957</sup> de Xib'alba'

es mensajero de Jun Kame

Wuqub' Kame.

-Oue en siete días vengan acá vamos a jugar a la pelota.

folio 23 v.

Que vengan también sus juguetes: la pelota

los palos

las protecciones

el cuero.

Así se diviertan<sup>1958</sup> aquí.-

Dicen los señores.

-En realidad vino- Dice su abuela.

Entonces he venido yo.

En realidad lo dice su abuela llorando 1959

invocando<sup>1960</sup>, su abuela.

He venido yo"-

-"¡No es cierto!" Dijeron, pues, los muchachos en sus corazones

cuando lo oyeron. Inmediatamente<sup>1961</sup> se fueron

llegaron, pues, con su abuela

solamente a despedirse<sup>1962</sup> de su abuela fueron.

31- "Nos vamos<sup>1963</sup>, abuela nuestra,

solamente nos despedimos de usted.

Ésta, pues, es una señal de nuestra palabra:

Lo dejaremos<sup>1964</sup> cada uno de nosotros sembraremos<sup>1965</sup> una mazorca<sup>1966</sup> en medio<sup>1967</sup> de nuestra casa

la sembraremos

es la señal de nuestra muerte si se secan <sup>1968</sup>.

1969-¡Se han muerto!-

dice usted cuando se seca.

<sup>&</sup>lt;sup>1957</sup> Ka-pe, de petem, "venir".

<sup>&</sup>lt;sup>1958</sup> *Chi-k'astaj*, de *k'astajem*, "despertarse", probablemente con el significado de "divertirse".

<sup>&</sup>lt;sup>1959</sup> K-oq'ik, de oq'ik, "llorar".

<sup>1960</sup> Ka-sik'inik, de la raíz sik', "llamar, invocar, gritar".

<sup>&</sup>lt;sup>1961</sup> Jusu, "inmediatamente".

<sup>1962</sup> Pixab'ay, de pixab', "despedirse, aconsejar".

<sup>&</sup>lt;sup>1963</sup> Jo' na, fórmula de saludo.

<sup>&</sup>lt;sup>1964</sup> *Xchi-qa-kanaj*, primera persona plural del futuro de *kanaj*, "quedarse, dejar".

<sup>&</sup>lt;sup>1965</sup> *Xchi-qa-tik*, primera persona plural del futuro de *tik*, "sembrar".

<sup>&</sup>lt;sup>1966</sup> Aj, "elote, caña".

<sup>1967</sup> Ch-u-nik'ajal, de nik'ak, "centro, medio".

<sup>1968</sup> We, condicional. Chi-chaqijik, de chaqijem, "secarse".

<sup>&</sup>lt;sup>1969</sup> Empieza la p. 92 de la edición de Sam Colop.

Si vienen brotes<sup>1970</sup>, pues, -¡Están vivos<sup>1971</sup>!- Dice usted, pues. O abuela nuestra, o madres nuestra, no lloren<sup>1972</sup>. Ahí está la señal de nuestra palabra que se queda con ustedes 1973, Dijeron. Cuando se fueron, una (mazorca) sembró Junajpu otra, pues, había sembrado Xb'alanke. Solamente en casa las sembraron no en las montañas ni tampoco en tierra verde<sup>1974</sup> sino en tierra seca<sup>1975</sup> en medio de su casa las sembraron ahí. Entonces se fueron, pues, cada uno con su cerbatana bajaron a Xib'alb'a. En seguida<sup>1976</sup> bajaron por unas gradas<sup>1977</sup> pasaron<sup>1978</sup>, pues, sobre diferentes<sup>1979</sup> barrancos solamente entre<sup>1980</sup> los pájaros<sup>1981</sup> pasaron así los pájaros Molay, es su nombre. Pasaron, pues, sobre un río de pus 1982 sobre un río de sangre era el instrumento de su derrota 1983 en los corazones de los de Xib'alb'a. No se inquietaron 1984 solamente sobre sus cerbatanas pasaron. Salieron 1985, pues, ahí frente a cuatro caminos cruzados 1986 solamente conocían, pues, los caminos de Xib'alb'a: el camino negro el camino blanco el camino rojo el camino verde. Así, pues, enviaron<sup>1987</sup> a un animal, zancudo<sup>1988</sup> es su nombre. Es el que trae<sup>1989</sup> las noticias<sup>1990</sup> <sup>1970</sup> Tux, "brote, retoño". 1971 *K'aslik*, "vivo, despierto".

1972 *Mix-oq'ik*, imperativo negativo de *oq'ik*, "llorar". <sup>1973</sup> Ka-kanajik, forma incompletiva singular de kanaj, "quedarse, dejar". <sup>1974</sup> Rax, "verde, cruda". 1975 Chaq'ij, "seco", de chaqijem, "secarse". 1976 Lib'aj, "luego". 1977 Kumuk, "gradas". <sup>1978</sup> *X-e'-ik'ow*, forma completiva de la raíz *ik*, registrada en Brasseur, "pasar, sobrepujar". (BB)  $^{1979}$  Jal~ja', podría ser la forma jalajoj, "diferentes". 1980 Ch-u-xo'l, preposición "entre", <sup>1981</sup> Tz'ikin, "pájaros". <sup>1982</sup> *Puj*, "pus". <sup>1983</sup> *Ch'ak-b'al*, sustantivo con sufijo instrumental del verbo *ch'akik*, "vencer, ganar". 1984 Mawi, negación. X-ki-yikow, de yikaj, "inquietar, solecitar". <sup>1985</sup> *X-e'-el*, forma completiva plural de *elem*, "salir". <sup>1986</sup> Xalqat b'e, "camino cruzado", de xal, "cosa cruzada, dividida". (BB) <sup>1987</sup> *X-ki-taq*, forma completiva plural del verbo *taqik*, "enviar, ordenar, mandar". <sup>1988</sup> Xa'n, "zancudo, mosquito". 1989 K'amol, sustantivo con sufijo agentivo de k'amik, "tomar, traer": "el que trae". 1990 Ki-ta', sustantivo poseído del verbo tayik, "oír, escuchar".

```
-"A cada uno pícalo<sup>1991</sup>
primero pica al que está sentado 1992 primero 1993
termina<sup>1994</sup> de picarlos todos
solamente sea tuyo lo de chupar <sup>1995</sup> la sangre de la gente en el camino" - Se dijo, pues, al zancudo.
folio 24 r.
-"Está bien"- Dijo, pues, el zancudo.
Entonces entró en el camino negro
llegó, pues, detrás 1996 de los muñecos hechos de madera 1997.
Los primeros sentados <sup>1998</sup> estaban adornados <sup>1999</sup>
al primero picaron<sup>2000</sup>
no habló
picó a otro, pues,
entonces picó al segundo que estaba sentado
éste no habló
picó, pues, al tercero
así el tercero que estaba sentado era Jun Kame:
-"¡Ay!"- Dijo, pues, cuando lo picó.
-"¿Qué es?"- Dijo Jun Kame.
-"¿Oué es, Jun Kame?"-
-"¿Qué es lo que le ha picado?"-
-";Ay!"-
-"¿Qué es lo le ha picado?"- Dijo el cuarto que estaba sentado.
-"¿Qué es Wuqub' Kame?"-
-"¿Qué es lo le ha picado?"- Dijo el quinto que estaba sentado.
-";Ay!;Ay!"- Dijo.
-"Xikiripat"- le dijo Wuqub' Kame.
-"¿Qué es lo le ha picado?"- Dijo, pues.
Picó al sexto que estaba sentado:
-";Ay!"-
-"¿Qué es, Kuchumakik'?"- Le dijo Xikiripat.
-"¿Qué es lo le ha picado?"- Dijo, pues.
Entonces picó al septimo que estaba sentado:
-"¡Ay!"- Dijo, pues.
-"¿Qué es, Ajal Puj?"- Le dijo Kuchumakik'.
-"¿Qué es lo le ha picado?"- Dijo, pues.
Entonces picó al octavo que estaba sentado:
-"¡Ay!"- Dijo, pues.
-"¿Qué es, Ajal Q'ana?"- Le dijo Ajal Puch.
<sup>1991</sup> K-e'-a-ti'o, segunda persona del imperativo de ti'ik, "morder, picar una mosca".
1992 Kub'ul-el, de la raíz kub', "asentarse". (BB)
<sup>1993</sup> Empieza la p. 93 de la edición de sam Colop.
1994 Ch-a-tzakonisaj, de la raíz tzakon, registrada en Coto, "acabar, terminar, concluir". (TC)
<sup>1995</sup> Ch-a-tzub'aj, segunda persona de la raíz tzub', "chupar". (BB)
^{1996} R-ij, literalmente "su espalda, su piel, su cáscara".
<sup>1997</sup> Ajam che', "hechos de madera".
<sup>1998</sup> Ku'lel, sustantivo con sufijo agentivo de ku'lik, "sentarse".
1999 Kawtalik, de la raíz kawu, registrada en Brasseur y en Coto, "ataviar, componer". (BB; TC)
<sup>2000</sup> X-ki-tiyo, aunque por el sentido se esperaría una forma singular, está registrado el plural de ti'ik, "morder, picar una
mosca".
```

lo mandaban afuera.

```
-"¿Qué es lo le ha picado?"- Dijo, pues.
```

Entonces picó al noveno que estaba sentado:

- -";Ay!"- Dijo.
- -"¿Qué es, Ch'amya B'aq?"- Le dijo Ajal Q'anal.
- -"¿Qué es lo le ha picado?"- Dijo, pues.

Entonces picó al décimo que estaba sentado:

- -"¡Ay!"- Dijo, pues.
- -"¿Qué es, Ch'amya Jolom?"- Le dijo Ch'amya B'aq.
- -"¿Qué es lo le ha picado?"- Dijo, pues.

Entonces picó al undécimo que estaba sentado:

- -";Ay!"- Dijo, pues.
- -"¿Qué es, (Xik')<sup>2001</sup>?"- Le dijo Ch'amya Jolom.
- -"¿Qué es lo le ha picado?"- Dijo, pues.

Entonces picó al duodécimo que estaba sentado:

- -"¡Ay!"- Dijo, pues.
- -"¿Qué es, Patan?"- Le dijo.
- -"¿Qué es lo le ha picado?"- Dijo, pues.

Entonces picó al décimotercero que estaba sentado:

- -"¡Ay!"- Dijo, pues.
- -"¿Qué es, Kik' Re?"- Le dijo Ajal Patán.
- -"¿Qué es lo le ha picado?"- Dijo, pues.

Entonces picó al décimocuarto que estaba sentado:

- -"¡Ay!"- Dijo, pues.
- -"¿Qué es, Rixk'aq?"- Le dijo Kik' Re.
- -"¿Qué es lo le ha picado?"- Dijo, pues. Así, pues, fue la revelación<sup>2002</sup> de sus nombres

los dijeros todos unos a otros

mostraron <sup>2003</sup> sus rostros

dijeron sus nombres.

folio 24 v.

De cada uno por cabeza<sup>2004</sup> hubo la revelación por parte de ellos así se dijo el nombre de cada uno que estaba sentado en su rincón<sup>2005</sup> ni un nombre perdieron<sup>2006</sup>.

Se terminó<sup>2007</sup> la revelación de los nombres de todos

cuando fueron picados por un pelo $^{2008}$  de la pierna $^{2009}$  de Junajpu lo arrancó $^{2010}$  afuera $^{2011}$ 

en realidad no era el zancudo el que los picó

fue a oír los nombres de todos por parte de Junajpu

<sup>&</sup>lt;sup>2001</sup> Como observa Sam Colop este nombre es omitido en el Ms. Newberry, pero se deduce por la lista de los señores de Xib'alb'a presentada en otros pasos del *Popol Vuh*. (SC, nota 219)

<sup>&</sup>lt;sup>2002</sup> *U-b'ixik*, literalmente "su decir".

 $<sup>^{2003}</sup>$  *X-ki-k'ut*, forma completiva plural de *k'utix*, "enseñar, mostar".

<sup>&</sup>lt;sup>2004</sup> Chi joloman, de jolom, "cabeza". Podría tener también el significado de "soberano, señor".

<sup>&</sup>lt;sup>2005</sup> Xukut, "esquina", de la raíz xuk, "rodilla, estar arrodillado". (TC).

<sup>&</sup>lt;sup>2006</sup> X-ki-sach, forma completiva plural de de sachem, "perderse, fallar".

<sup>&</sup>lt;sup>2007</sup> K'is, "acabar, terminar".

<sup>&</sup>lt;sup>2008</sup> *R-ismal*, "su pelo".

<sup>&</sup>lt;sup>2009</sup> *U-wach u-ch'ek*, "su aspecto, su frente de la pierna". *Ch'ek* es la parte que va de la rodilla al pie.

<sup>&</sup>lt;sup>2010</sup> *X-u-mich*', forma completiva singular de *mich*'ik, "arrancar hierbas o pelos".

<sup>&</sup>lt;sup>2011</sup> *Ub'ik*, adv., "fuera".

## Xb'alanke.

Así, pues, se fueron

entonces llegaron, pues, ahí donde estaban los de Xib'alb'a<sup>2012</sup>.

- -"Saluden<sup>20</sup>13 a los señores"- Se dijo.
- -"A los que están sentados"- Dijo uno que los incitaba<sup>2014</sup>.
- -"No son señores

solamente son muñecos hechos de palo"- Dijeron cuando llegaron.

Así, pues, los saludaron: 2015

-"Buenos días Jun Kame

buenos días Wuqub' Kame

buenos días Xikiripat

buenos días Kuchumakik'

buenos días Ajal Puj

buenos días Ajal Q'ana

buenos días Ch'amya B'aq

buenos días Ch'amya Jolom

buenos días Xik'

buenos días Patan

buenos días Kik' Re

buenos días Kik' Rixk'aq"- Dijeron cuando llegaron.

Se terminó<sup>2016</sup> (el reconocimiento) de todos sus rostros

dijeron todos sus nombres

no olvidaron<sup>2017</sup> un solo nombre.

Así, pues, entonces esto se deseaba<sup>2018</sup> para ellos

que entonces no se dejaran<sup>2019</sup> sus nombres.

-"Siéntense<sup>2020</sup> ahí"- Les dijeron, pues. Querían (que se sentaran)<sup>2021</sup> sobre el banco<sup>2022</sup>

pero no quisieron.

-"Éste no es nuestro banco

solamente es una piedra que asa<sup>2023</sup>"- Dijeron Junajpu

Xb'alanke.

No los vencieron<sup>2024</sup>.

-"Está bien, vayan<sup>2025</sup> a la casa"- Les dijeron.

Así, pues, entonces entraron en la Casa de la Oscuridad<sup>2026</sup>

no los vencieron ahí.

Ésta es la primera prueba<sup>2027</sup> de Xib'alb'a<sup>2028</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2012</sup> Empieza la p. 95 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>2013</sup> Ch-i-q'ijila', imperativo en la segunda persona plural de q'ijila, "saludar, adorar". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2014</sup> *Taqchi'nel*, sustantivo con sufijo agentivo de *taqchi'xik*, "instigar, persuadir, incitar".

<sup>&</sup>lt;sup>2015</sup> *X-e-q'ala'inik*, de *q'alaj*, "claro", *q'ala* es una forma de saludo: "saludarse". (SC, nota 221)

<sup>&</sup>lt;sup>2016</sup> *X-k'is*, forma completiva singular de *k'isik*, "acabar, terminar".

<sup>&</sup>lt;sup>2017</sup> *X-ki-sach*, forma completiva plural de *sachik*, "perder, olvidar".

<sup>&</sup>lt;sup>2018</sup> *X-ajawax*, forma completiva singular de *ajawaxik*, "querer, desear".

<sup>&</sup>lt;sup>2019</sup> *X-kanaj*, forma completiva singular de *kanajem*, "quedarse". La traducción literal sería: "no se quedó su nombre por

<sup>&</sup>lt;sup>2020</sup> *K-ix-ku*', imperativo en la segunda persona plural de *ku'lik*, "sentarse".

<sup>&</sup>lt;sup>2021</sup> X-e-r-ajoq, según Sam Colop, de la raíz aj, querer, forma completiva plural. Chávez lee xeraj ok, del verbo okem, "entrar", y traduce "querían que entraran".

<sup>&</sup>lt;sup>2022</sup> Tem, "banco, silla".

<sup>&</sup>lt;sup>2023</sup> *Chojim*, de la raíz *choj*, "asar carne, chojinear".

<sup>&</sup>lt;sup>2024</sup> X-e-ch'akatajik, forma completiva plural de ch'akik, "ganar, vencer".

<sup>&</sup>lt;sup>2025</sup> *J-ix*, imperativo en la segunda persona plural del verbo ir.

<sup>2026</sup> Q'equma, de q'equ'm, "oscuro".

en ésta, pues, entraron.

Éste, pues, era el principio<sup>2029</sup> de su derrota en los corazones de los de Xib'alb'a.

Primero entraron en la Casa de la Oscuridad.

Así, pues, les fueron a dar<sup>2030</sup> su ocote<sup>2031</sup> encendido<sup>2032</sup>

cuando llegaron

con cada uno de sus cigarros <sup>2033</sup>por los mensajeros de Jun Kame.

-"Éste es su ocote- Dice el señor.

-Que vengan a dar el ocote al amanecer<sup>2034</sup> con los cigarros, que vengan todos enteros<sup>2035</sup>- Dice el señor"- Dijo el mensajero

cuando llegó.

-"Está bien"- Dijeron, pues.

No encendieron<sup>2036</sup>, pues, el ocote solamente su homólogo rojo<sup>2037</sup>

folio 25 v.

así la cola<sup>2038</sup> de la guacamaya<sup>2039</sup>. Así vieron el ocote los guardianes<sup>2040</sup>.

Así, pues, los cigarros,

solamente unas luciérnagas<sup>2041</sup> pusieron<sup>2042</sup> sobre los cigarros. Una noche se tardaron<sup>2043</sup> por ellos.

-"Ya los vencimos"- Decían los guardianes.

No se había acabado el ocote

solamente así era su aspecto

así, pues, los cigarros

no los habían encendido

solamente así era su aspecto.

Fueron a darlos a los señores:

-"¿Quiénes son?

¿De dónde han venido?

¿Quiénes los engendraron<sup>2044</sup>

los parieron<sup>2045</sup>?

En realidad arden<sup>2046</sup> nuestros corazones porque no está bien lo que nos hacen.

```
<sup>2027</sup> U-tijo-b'al, de la raíz tij, con sufijo instrumental, "probar, enseñar".
```

<sup>&</sup>lt;sup>2028</sup> Empieza la p. 96 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>2029</sup> *U-tikarik*, sustantivo poseído de *tikarem*, "poder, comenzar".

<sup>&</sup>lt;sup>2030</sup> X-b'e-ya'oq, verbo en la forma incompletiva, compuesto de b'e, "ir"; e ya'ik, "dar".

<sup>&</sup>lt;sup>2031</sup> Ki-chaj, "su ocote".

<sup>&</sup>lt;sup>2032</sup> *K-a-tilowik*, de la raíz *tilop*, "encender, prender madera". (TC)

 $<sup>^{2033}</sup>$  Ki-sik', "su cigarro, su tabaco".

<sup>&</sup>lt;sup>2034</sup> Saqarik, "amanecer".

<sup>&</sup>lt;sup>2035</sup> Ch-ul-ki-molob'a, de las raíces ul, de ulem, "llegar" y mol, "juntar".

 $<sup>^{2036}</sup>$  *X-ki-tzij*, forma completiva plural de *tzijik*, "encender".

<sup>&</sup>lt;sup>2037</sup> Kaqai, de kaq, "rojo". U-kex-wach, de wach, "su aspecto, rostro". Kex, "el homólogo, compañero, algo igual". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>2038</sup> U-je', "su cola".

<sup>&</sup>lt;sup>2039</sup> Kaqix, "guacamaya".

<sup>&</sup>lt;sup>2040</sup> Waranel, sustantivo con sufijo agentivo de waraxik, "vigilar, velar".

<sup>&</sup>lt;sup>2041</sup> *Q'aq'a chikop*, "luciérnagas", literalmente "de fuego animales".

 $<sup>\</sup>widetilde{X}$ -ki-kojo, forma completiva plural de kojik, "poner, usar".

<sup>&</sup>lt;sup>2043</sup> Yokowik, de la raíz yok, "alargar, tardarse". (SC nota 222)

<sup>&</sup>lt;sup>2044</sup> *X-k'ajolanik*, forma completiva de la raíz *k'ajol*, "hijo de hombre".

<sup>&</sup>lt;sup>2045</sup> X-e'-alanik, forma completiva del verbo alanem, "procrear". Está relacionado con la procreación femenina, ya que alaxik significa "parir, dar a luz".

Son raros<sup>2047</sup> sus rostros es rara también su esencia"- Se decían unos con otros. Entonces, pues, los mandaron a llamar todos los señores: -"Juguemos a la pelota, muchachos"- Dijeron. Entonces fueron interrogados<sup>2048</sup> por Jun Kame Wuqub' Kame: -"¿De dónde vienen? Díganlo, muchachos"- Dijeron, pues, los de Xib'alb'a a ellos<sup>2049</sup>. -"¿De dónde venimos? ¡No lo sabemos!"- Solamente dijeron no hablarón más. -"Está bien. Vamos a jugar a la pelota, muchachos"- Dijeron los de Xib'alb'a a ellos. -"Está bien"- Dijeron. -"Pues, usaremos <sup>2050</sup> esta pelota nuestra" - Dijeron los de Xib'alb'a. -"¡No! Usaremos la nuestra"- Dijeron los muchachos. -"¡No! Usaremos la nuestra"- Dijeron los de Xib'alb'a. -"Está bien"- Dijeron los muchachos. -"Pues, es sólo una chispa<sup>2051</sup>"- Dijeron los de Xib'alb'a. -"¡No! Es sólo una cabeza<sup>2052</sup>, decimos"- Dijeron los muchachos. -"¡No!"- Dijeron los de Xib'alb'a. -"Está bien"- Dijo Junajpu. Entonces se cayó<sup>2053</sup> ahí por los de Xib'alb'a la pelota fue mandada<sup>2054</sup> frente al palo<sup>2055</sup> de Junajpu. Así, pues, entonces vieron<sup>2056</sup> los de Xib'alb'a el cuchillo blanco<sup>2057</sup> cuando salió del interior de la pelota rebotando<sup>2058</sup>, se fue sobre la tierra de la cancha del juego de pelota. -"¿Qué es?"- Dijo Juanjpu Xb'alanke. -"Sólo la muerte quieren para nosotros. ¿No fueron a llamarnos?<sup>2059</sup> ¿No han ido sus mensajeros? En realidad ¡Que nos tengan lástima<sup>2060</sup>! Solamente ya nos vamos"- Les dijeron los muchachos. Así, pues, esto se deseaba<sup>2061</sup> <sup>2046</sup> Ka-k'atat, forma incompletiva singular de k'atik, "quemar". Sam Colop lee kaq'atat. <sup>2047</sup> *Jalan*, "raro, diverso, contrario", de la raíz *jal*, "cambiar". (BB) <sup>2048</sup> *X-e-tz'onox*, forma completiva plural de la raíz *tzonoh* (*tz'onoj*), "pedir", registrada en Brasseur. (BB) <sup>2049</sup> Empieza la p. 97 de la edición de Sam Colop. <sup>2050</sup> *Chi-qa-koj*, imperativo en la primera persona plural de *kojik*, "usar, poner". 2051 Juchil, en Sam Colop. Para Guarchaj es juch'il, de juch', "quemar", o sea "una quemada, una chispa". (DG) <sup>2052</sup> Jolom, "cabeza". Para Diego Guarchaj, es jalom, de jal, "cambio". (DG)  $^{2053}$  *X-tzaq*, forma completiva de *tzaqem*, "caerse".

```
<sup>2054</sup> U-taqal, literalmente "su envío".
<sup>2055</sup> B'ate, "argolla" o "pala". (LC: 81)
<sup>2056</sup> X-k-il, forma completiva plural de ilik, "ver".
<sup>2057</sup> Toq', "cuchillo, algo puntiagudo de pedernal". Para Diego Guarchaj es tok' y tiene relación con el fuego. (DG)
<sup>2058</sup> Chi-tzininik, de la raíz tzin, "bailar, rebotar pelota". Sam Colop lee chitz'ininik; en este caso la traducción sería
"pega", de la raíz tz'in, "pegar".

2059 X-oj-b'e'-i-taqa, verbo compuesto de b'e, "ir" y taqik, "mandar, enviar".
<sup>2060</sup> Tog'ob' qa-wach, de tog'ob'axik wach, "tener lástima".
<sup>2061</sup> X-ajawax, forma completiva singular de ajawaxik, "querer, desear".
```

folio 25 v.

para los muchachos

que inmediatamente murieran ahí en la cancha<sup>2062</sup>

que fueran vencidos.

Así no fue.

Solamente los de Xib'alb'a fueron vencidos por los muchachos.

-"No se vayan, muchachos,

juguemos a la pelota

solamente usaremos<sup>2063</sup> la suya"- Se dijo, pues, a los muchachos.

-"Está bien"- Dijeron, pues.

Así, pues, entró su pelota

entonces, pues, bajó<sup>2064</sup> el juego<sup>2065</sup>. Así, pues, cortaron<sup>2066</sup> sus premios<sup>2067</sup>:

- -"¿Qué ganaremos?"- Dijeron los de Xib'alb'a.
- -"Pues enséñenos<sup>2068</sup>" Solamente dijeron los muchachos.
- -"Solamente ganamos cuatro jícaras<sup>2069</sup> de flores<sup>2070</sup>" Dijeron los de Xib'alb'a.
- -"Está bien.

¿Qué flores?"- Dijeron los muchachos a los de Xib'alb'a.

-"Un manojo<sup>2071</sup> de flores amontonadas<sup>2072</sup> rojas

uno de flores amontonadas blancas

uno de flores amontonadas amarillas

uno de las grandes<sup>2073</sup>"- Dijeron los de Xib'alb'a.

-"Está bien"- Dijeron los muchachos.

Entonces bajó, pues, su juego<sup>2074</sup> con iguales<sup>2075</sup> fuerzas<sup>2076</sup>

denso<sup>2077</sup> era el juego de los muchachos.

Solamente, pues, eran muy buenas (las intenciones) de sus corazones

cuando los muchachos se dieron para la derrota.

Estaban muy contentos, pues, los señores de Xib'alb'a cuando los vencieron.

-"Bien lo hemos hecho.

Primero los vencimos <sup>2078</sup>"- Dijeron los de Xib'alb'a.

- -"¿De dónde nos van a traer las flores?"- Dijeron sus corazones.
- -"En realidad a la madrugada<sup>2079</sup> nos darán nuestras flores.

Ganamos, pues,"- Les fue dicho, pues, a los muchachos Junajpu

Xb'alanke por los de Xib'alb'a.

<sup>&</sup>lt;sup>2062</sup> Chi cha, tal vez por chi chaj, "en el juego de pelota".

<sup>&</sup>lt;sup>2063</sup> Ka-qa-kojo, forma incompletiva en la primera persona plural de kojik, "usar, poner".

<sup>&</sup>lt;sup>2064</sup> *X-qai*, forma completiva singular de *qajem*, "bajarse".

<sup>&</sup>lt;sup>2065</sup> Empieza la p. 98 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>2066</sup> *X-ki-choy*, forma completiva de *choyik*, "cortar", tal vez con el sentido de establacer.

<sup>&</sup>lt;sup>2067</sup> Ki-ch'akon, sustantivo del verbo ch'akik, "vencer, ganar".

<sup>&</sup>lt;sup>2068</sup> *K-i-k'ut*, segunda persona plural del verbo *k'utik*, "enseñar, mostar".

<sup>&</sup>lt;sup>2069</sup> *Tzel*, registrado en Brasseur como "jícara" (*zel*). (BB)

Kotz'i'j, "flor, vela, placenta".

<sup>&</sup>lt;sup>2071</sup> Tikab': "manojo". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>2072</sup> Muchij, puede ser un tipo de flor, (much', "chipilín"). Sam Colop observa que muchij y muchit derivan de la raíz much'u, "desmenuzar" o much', "amontonar". (SC, nota 225)

<sup>&</sup>lt;sup>2073</sup> *Nima'q*, en Sam Colop, posiblemente de *nimaq*, "grande".

<sup>&</sup>lt;sup>2074</sup> Ki-cha, por kichaj, "su juego de pelota".

<sup>&</sup>lt;sup>2075</sup> Junam, "igual, mismo".

<sup>&</sup>lt;sup>2076</sup> Ki-chuqab', de la forma chucab (chuqab'), registrada por Brasseur, "violencia, desafío". Sam Colop lee kichuq'ab'.

<sup>&</sup>lt;sup>2077</sup> *Tzatz*, "espeso, mucho".

<sup>2078</sup> *Mix-e-qa-ch'ako*, de *ch'akik*, "ganar, vencer", primera persona plural (*qa-*).

<sup>&</sup>lt;sup>2079</sup> Aq'ab', "noche, madrugaar".

```
-"Éstá bien.
A la madrugada vamos a jugar"- Dijeron, pues, cuando se despidieron entre sí<sup>2080</sup>.
Así, pues, entraron los muchachos en la Casa de las Navajas<sup>2081</sup>
la segunda prueba de Xib'alb'a.
Así, pues, se quería que fueran cortados <sup>2082</sup> por las navajas <sup>2083</sup>
que rápidamente 2084 lo fueran 2085 en sus corazones
que murieran, pues, en sus corazones.
No murieron.
Entonces les hablaron a las navajas
cuando las avisaron:
"Es de ustedes toda la carne<sup>2086</sup> de los animales"- Les dijeron a las navajas.
No se movieron<sup>2087</sup>
solamente en todo el cielo<sup>2088</sup> estaban las navajas.
Así, pues, estuvieron ahí en la Casa de las Navajas por la noche
entonces llamaron<sup>2089</sup> a todas las hormigas<sup>2090</sup>:
folio 26 r.
-"Hormigas chay<sup>2091</sup>
hormigas zompopo<sup>2092</sup>, que vengan
                            que vayan 2093 todas ustedes
                            traigan todos los aspectos de las flores
                            el premio<sup>2094</sup> de los señores"-
-"Está bien"- Dijeron, pues.
Entonces se fueron las hormigas
todas trayendo<sup>2095</sup> las flores de las siembras<sup>2096</sup> de Jun Kame
                                                                  Wuqub' Kame.
Antes<sup>2097</sup>, pues, habían avisado a los guardianes<sup>2098</sup> de las flores de Xib'alb'a:
-"Miren nuestras flores
no dejen que roben<sup>2099</sup> porque ganamos a los muchachos.
¿No se vino por nuestro premio por ellos?
¡No!
<sup>2080</sup> X-e-pixab'an, forma completiva plural de pixab', "consejo, mandamiento, hacer algo por última vez, despedida".
<sup>2081</sup> Chayim, de chay, "obsidiana, navaja".
<sup>2082</sup> Xecatacox en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee xek'atak'ox. Probablemenete de q'at, "cortar", forma
completiva plural.
<sup>2083</sup> Cha, por chay, "obsidiana, navaja".
<sup>2084</sup> Ch-anim, "a la carrera".
<sup>2085</sup> Tai, part. que forma el modo subjuntivo y que expresa que la acción no se ha actualizado.
<sup>2086</sup> Tyo'jil, "carne del cuerpo humano".
<sup>2087</sup> X-e-silab', de la raíz sil, "moverse, sentir toque eléctrico". Ximénez y Coto traducen la raíz silo como "menearse,
moverse". (FXa; TC)
<sup>2088</sup> Kaj, "cielo, espacio".
<sup>2089</sup> X-ki-sik'ij, forma completiva plural de sik'ixik, "llamar, citar".
<sup>2090</sup> Sanik, "hormiga".
<sup>2091</sup> Chay, tipo de hormiga, en relación de chay, "obsidiana, navaja".
<sup>2092</sup> Empieza la p. 99 de la edición de Sam Colop. Ch'eken, tipo de hormiga llamada "zompopo" en Guatemala.
<sup>2093</sup> K-ix-ojoq, imperativo en la segunda persona plural del verbo ir.
<sup>2094</sup> Ki-ch'akon, sustantivo del verbo ch'akik, "vencer, ganar".
^{2095} E k'amo, sustantivo de k'amik, "traer": "las que traen, trayendo".
<sup>2096</sup> U-tiko'm, sustantivo poseído de tikik, "sembrar".
<sup>2097</sup> Mi'eroq, "antes, hace tiempo".
<sup>2098</sup> Chajal, sustantivo con sufijo agentivo de chajixik, "vigilar".
<sup>2099</sup> Eleq'axik, de la raíz elegah (eleq'aj), registrada por Brasseur, "robar, hurtar". (BB)
```

Vigilen<sup>2100</sup> por una noche"--"Está bien"- Dijeron, pues. No se dieron cuenta<sup>2101</sup> de nada los guardianes de la siembra solamente vanamente<sup>2102</sup> gritaban<sup>2103</sup> en las ramas de los árboles la siembra también. Se van a agachar<sup>2104</sup> ahí solamente, pues, diciendo<sup>2105</sup> sus palabras<sup>2106</sup>: -"Xpurpuweq<sup>2107</sup> Xpurpuweq"- Decía uno cuando gritaba<sup>2108</sup>. -"Pujuyu Pujuyu"- Decía cuando gritaba Pujuyu, es su nombre. Dos eran los guardianes de la siembra la siembra de Jun Kame Wuqub' Kame. No se dan cuenta de las hormigas que roban lo que vigilan<sup>2109</sup> amontonándose<sup>2110</sup> hormigueando<sup>2111</sup> acarrean<sup>2112</sup> las flores. van a cortar<sup>2113</sup> las flores ahí sobre los árboles recogen<sup>2114</sup> con ellos las flores al pie de los árboles. Solamente así gritan los guardianes no se dan cuenta que les cortan<sup>2115</sup> sus colas que les cortan sus alas<sup>2116</sup>.
Así, pues, sacuden<sup>2117</sup> las flores baian ahí van a cortarlos ahí<sup>2118</sup> en seguida, pues, se llenaron<sup>2119</sup> cuatro jícaras de flores puestos boca arriba<sup>2120</sup>, pues, cuando amaneció. Así, pues, llegó el mensajero el enviado: -" Que vengan- Dice el señor-Que inmediatamente traigan nuestro premio"- Les fue dicho, pues, a los muchachos. <sup>2100</sup> Ch-i-waraj, waraxik, "velar". Otros leen la negación como parte de la misma oración y consideran como verbo de origen waram, "dormirse". *X-ki-na*', de *na'oj*, "idea, pensamiento". <sup>2102</sup> *Loq*, "inútilmente, vanamente". <sup>2103</sup> Ki-raqui ki-chi', forma incompletiva de raqoi chi', "gritar". <sup>2104</sup> *K-e-b'e-chakala*, verbo compuesto de *b'e*, "ir", y *chakalik*, "parado, estacionado, agachado". <sup>2105</sup> Ki-ch'ab'ej, de ch'ab'exik, "hablar con alguien". <sup>2106</sup> *Ki-b'ix*, de *b'ixik*, "decir". <sup>2107</sup> Xpurpuweq, expresión que reproduce el canto del mochuelo, llamado en k'iche' con el nombre onomatopéico de purpuweq. Ch-og'ik, de og'ik, "llorar, chillar". <sup>2109</sup> Ki-chajem, sustantivo poeseído de *chajixik*, "vigilar", literalmente "su vigilado". <sup>2110</sup> Ka-b'olowik, de la raíz b'olo, registrada en Coto, "ir mucha gente". (TC) <sup>2111</sup> Ka-tukuwik, de la raíz tuc (tuk), "hormiguear, formar enjambre". (TC) <sup>2112</sup> Eray, de la raíz er, "acarrear, llevar". <sup>2113</sup> *Ka-b'e-q'atowa*, verbo compuesto de *b'e*, "ir" y *q'atik*, "cortar". <sup>2114</sup> Ka-sik'ow, de sik'ik, "recoger". <sup>2115</sup> Ka-qux, forma incompletiva de la raíz kux (qux), registrada en Brasseur, "cortar, limar". (BB) <sup>2116</sup> Je', "cola"; xik'aj, "ala". <sup>2117</sup> Ka-kirixik, de la raíz quir (kir), "sacudir, esparcir". (TC) <sup>2118</sup> *Ka-b'e-q'atowa*, verbo compuesto de *b'e*, "ir" y *q'atik*, "cortar". Empieza la p. 100 de la edición de Sam Colop. <sup>2119</sup> *X-noj*, forma completiva singular de *nojem*, "rellenarse". <sup>2120</sup> *Tik'itoj*, de *tik'ilik*, "estar boca arriba como vaso o plato".

-"Está bien"- Dijeron, pues.

Puestas boca arriba las flores, pues,

cuatro jícaras se fueron

entonces llegaron, pues, frente a los señores

los señores

toma las flores

es dulce<sup>2121</sup> su aspecto.

Así, pues, fueron vencidos los de Xib'alb'a.

Solamente hormigas habían enviado los muchachos

solamente en una noche las habían recogido<sup>2122</sup> las hormigas

entonces las ponen en una jícara.

Así, pues, se pusieron pálidos<sup>2123</sup> todos los de Xib'alb'a

folio 26 v.

blancas eran sus caras por las flores.

Así, pues, mandaron a llamar a los guardianes de las flores.

-"¿Por qué dejaron que robaran nuestras flores?

Son nuestras flores las que vemos"- Les dijeron a los guardianes.

-"No nos dimos cuenta, señor,

sufrieron<sup>2124</sup> nuestras colas"- Dijeron, pues. Así rompieron<sup>2125</sup>, pues, sus bocas fue el pago<sup>2126</sup> por el robo de lo que vigilaban.

Así, pues, fue la derrota de Jun Kame

Wuqub' Kame por Junajpu

Xb'alanke.

Ésta fue la raíz<sup>2127</sup> de sus obras.

Entonces llevaron su boca rota<sup>2128</sup>

la boca del mochuelo<sup>2129</sup> está rota hoy.

Así, pues, entonces bajó el juego de pelota

así igual jugaban. Terminaron<sup>2130</sup>, pues, de jugar

entonces se despidieron unos de otros.

- -"Hasta mañana"- Dijeron los de Xib'alb'a.
- -"Está bien"- Dijeron los muchachos cuando terminaron<sup>2131</sup>.

## 32- Entraron, pues, en la Casa del Frío<sup>2132</sup>

no se podía contar<sup>2133</sup> el frío

había un denso hielo<sup>2134</sup> en la casa

<sup>&</sup>lt;sup>2121</sup> Kus, "dulce, sabroso".

<sup>&</sup>lt;sup>2122</sup> *X-ki-chap*, forma completiva plural de *chapik*, "agarrar, detener, empezar".

<sup>&</sup>lt;sup>2123</sup> *X-e-saq-k'aje*, forma completiva plural de la raíz *saq*, "blanco".

<sup>&</sup>lt;sup>2124</sup> X-kuy, orma completiva singular de kuyik, "aguantar". T. de Coto registra la raíz cuy, "sufrir". Cf. T. de Coto, op. cit.. Sam Colop lee xquy.

<sup>&</sup>lt;sup>2125</sup> *X-jix*, forma completiva singular de la raíz *hix* (*jix*), "rasgar, romper".

<sup>&</sup>lt;sup>2126</sup> Ki-toj-b'al, "su instrumento de pago".

<sup>&</sup>lt;sup>2127</sup> *U-xe*, "su raíz, su principio".

<sup>&</sup>lt;sup>2128</sup> *Jereb'aq*, de la raíz *her* (*jer*), "romper la punta". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>2129</sup> Purpuweq, "mochuelo".

<sup>&</sup>lt;sup>2130</sup> *X-k-elej*, forma completiva plural de *elej*, "acabar, dar por terminado". (SC, nota 228)

<sup>&</sup>lt;sup>2131</sup> Empieza la p. 101 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>2132</sup> *Tew*, "frío".

<sup>&</sup>lt;sup>2133</sup> *Mawi ajilan*, forma negativa del verbo *ajilaxik*, "contar".

la Casa del Frío. Inmediatamente se acabó<sup>2135</sup> el frío por su obra<sup>2136</sup>

un prodigio<sup>2137</sup>.

Se perdió<sup>2138</sup> el frío por los muchachos.

No murieron

solamente estaban vivos<sup>2139</sup> cuando amaneció.

Así, pues, querían los de Xib'alb'a que se murieran ahí.

No fue así

solamente, pues, era bueno su aspecto cuando amaneció.

Se posicionaron en el aire<sup>2140</sup> ahí los enviados de ellos

se fueron los guardianes

-"¿Cómo es que no se han muerto?"- Decían los señores de Xib'alb'a. Miraban con admiración<sup>2141</sup> las obras de los muchachos Junajpu

Xb'alanke.

33- Así, pues, entraron en la Casa de los Jaguares

era densa la presencia de jaguares

era la Casa de los Jaguares.

-":No nos muerdan<sup>2142</sup>!

Esto es lo propio de ustedes"- Les dijeron a los jaguares.

Así, pues, esparcieron 2143 huesos frente a los animales. Así, pues, hacen ruido 2144 ahí sobre los huesos.

-"; Acabaron bien<sup>2145</sup>!

Comieron<sup>2146</sup> sus corazones.

Así, pues, se han entregado

sus huesos mastican<sup>2147</sup>"- Dijeron

folio 27 r.

los guardianes. Todos sus corazones estaban dulces<sup>2148</sup> por esto.

No se murieron.

Solamente era bueno su aspecto

salieron ahí de la Casa de los Jaguares.

-"¿Qué gente es?

¿De dónde han venido?"- Decían todos los de Xib'alb'a.

## 34- Así, pues, entraron en el fuego

<sup>2134</sup> Tzatz, "espeso, mucho". Saq-b'oqom, "algo blanco como la nieve".

<sup>&</sup>lt;sup>2135</sup> *X-tzaj*, forma completiva de la raíz *tzah* (*tzaj*), "agotar, terminar, secar". (BB; TC)

<sup>&</sup>lt;sup>2136</sup> Kutzinaq, "acabado por obra de ellos". (SC, nota 229)

<sup>&</sup>lt;sup>2137</sup> Mayb'al, "prodigio". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2138</sup> *X-sach*, forma completiva de *sachem*, "perderse, olvidarse".

<sup>&</sup>lt;sup>2139</sup> K'aslik, "vivo".

<sup>&</sup>lt;sup>2140</sup> Xekel, del verbo xekelik, "colgar, posicionar". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>2141</sup> *X-ki-mayjaj*, forma completiva plural de *mayjaj*, "mirar acatado, con maravilla".

<sup>&</sup>lt;sup>2142</sup> Mawi, negación. K-oj-i-tiyo, imperativo en la segunda persona plural del verbo ti'ik, "morder, picar".

<sup>&</sup>lt;sup>2143</sup> *X-ki-puk'ij*, forma completiva del verbo *puk'*, "esparcir, rociar". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2144</sup> *K-e-paq'aq'ik*, de la raíz *pa3a3*, (*paq'aq'*), registrada en Coto, "comer rápidamente, roer, hacer ruido".

<sup>&</sup>lt;sup>2145</sup> X-e'-utzinik, "terminar, llegar a buen fin".

<sup>&</sup>lt;sup>2146</sup> Mix-u-tij, forma completiva singular de tijik, "comer, beber".

<sup>&</sup>lt;sup>2147</sup> *Ka-k'uxuxik*, forma incompletiva de *k'uxik*, "masticar, roer".

<sup>&</sup>lt;sup>2148</sup> Ki', "dulce, sabroso".

una casa de fuego solamente sólo fuego había en su interior. No se quemaron<sup>2149</sup> por eso solamente asados<sup>2150</sup> solamente chamuscados<sup>2151</sup>. Así, pues, era bueno su aspecto cuando amaneció. Así quieren que inmediatamente se mueran ahí dentro, donde pasan<sup>2152</sup>. No es así, así se pierden<sup>2153</sup> los corazones de los de Xib'alb'a por eso. 35- Los metieron<sup>2154</sup> en la Casa de los Murciélagos<sup>2155</sup> solamente murciélagos había en el interior de la casa una casa de murciélagos-kama<sup>2156</sup>, grandes animales. Así, pues, sus trompas eran sus instrumentos de muerte<sup>2157</sup> inmediatamente llega a su fin<sup>2158</sup> el que llegue<sup>2159</sup> frente a ellos. Estaban en su interior solamente en sus cerbatanas durmieron $^{2160}$ no fueron mordidos<sup>2161</sup> por los que estaban en la casa. Ahí, pues, se entregaron uno fue, un murciélago-kama del cielo había venido. Solamente la manifestación<sup>2162</sup> de sí mismo entonces había hecho porque hubo su petición<sup>2163</sup> su consejo. Durante una noche, pues, los murciélagos hacen ruido<sup>2164</sup> -"Kilitz" Kilitz"- Dicen dicen durante una noche. Cesan<sup>2165</sup> un poco<sup>2166</sup> no se mueven<sup>2167</sup> los murciélagos ahí están agachados<sup>2168</sup> en la punta<sup>2169</sup> de la cerbotana. Dijo, pues, Xb'alanke: <sup>2149</sup> *X-e-k'atik*, forma completiva plural de *k'atik*, "quemar". <sup>2150</sup> B'olol, participio del verbo b'olik, "asar, tostar". <sup>2151</sup> *Tzimaj*, tal vez de la raíz *tzij*, "prender fuego, encender". <sup>2152</sup> K-e'-ik'ow, forma incompletiva de la raíz ik, registrada en Brasseur, "pasar, sobrepujar". (BB) <sup>2153</sup> Ka-sachem, forma incompletiva singular de "perderse, fallar". <sup>2154</sup> *X-e-koj*, forma completiva plural de *kojik*, "usar, poner, meter". <sup>2155</sup> Sotz'in, de sotz', "murciélago". <sup>2156</sup> Kama-sotz', palabra compuesta de sotz', "murciélago" y probablemente kamik, "muerte". 2157 Ki-tza'm, "sus narices". Ki-kamisa-b'al, sustantivo instrumental poseído de kamik, "muerte". <sup>2158</sup> *K-utzinik*, de la raíz *utz*, "llegar a buen fin, concluir". <sup>2159</sup> Ch-opon, del verbo opanem, "llegar". <sup>2160</sup> *X-e-war*, forma completiva plural de *waram*, "dormirse". <sup>2161</sup> *X-e-tiyik*, forma completiva plural de *ti'ik*, "morder, picar". <sup>2162</sup> *U-k'utb'al*, sustantivo instrumental de *k'utik*, "enseñar, mostrar". <sup>2163</sup> Ka-ki-tz'onoj, de tz'onoxik, "pedir, rogar". <sup>2164</sup> K-e-b'ujujik, forma incompletiva plural de la raíz buh (b'uj), registrada en Brasseur, "sonar, hacer ruido". (BB) <sup>2165</sup> *X-tane*, de la raíz *tan*, que Brasseur registra como "cesar, parar". (BB) <sup>2166</sup> Sqaqi'n, "un poco". <sup>2167</sup> K-e-silob'ik, forma incompletiva plural de la raíz silo "menearse, moverse". (FXa; TC) <sup>2168</sup> Chakal, de chakalik, "agacharse, estar parado". <sup>2169</sup> *Tza'm*, "la punta".

-"Cuánto es, lo voy a ver"- Dijo, pues. Así, pues, quiere mirar<sup>2171</sup> fuera de la boca de la cerbatana quiere ver fuera el amanecer. Así, pues, entonces se cortó<sup>2172</sup> su cabeza por el murciélago-kama manco<sup>2173</sup> fue ahí el tronco<sup>2174</sup> de Junajpu -"¿Cómo es<sup>2175</sup>? ¿Ha amanecido?"- Dijo Xb'alanke. 2176 No se movía Junajpu. -"¿Qué fue? ¿No se ha ido Junajpu? folio 27 v. ¿Qué se le ha hecho?"-No se mueve solamente emite sonidos por la garganta<sup>2177</sup>. Así, pues, se avergüenza<sup>2178</sup> Xb'alanke: -"¡Pobres de nosotros!<sup>2179</sup> Ya nos dejamos vencer<sup>2180</sup>"- Dijo, pues. Ahí, pues, fueron a colgar<sup>2181</sup> su cabeza sobre la cancha del juego de pelota solamente era la decisión de Jun Kame Wuqub' Kame. Se alegran todos los de Xib'alb'a por la cabeza de Junajpu. Así, pues, entonces mandó a llamar a todos los animales: el pizote el jabalí todos los animales pequeños los animales grandes. En la noche<sup>2182</sup> solamente por la madrugada<sup>2183</sup> entonces preguntó<sup>2184</sup>, pues, por su comida. -"¿Cuál es su comida de cada uno de ustedes, pues,? Los he llamado<sup>2185</sup> aquí para que traigan su comida"- Les dijo, pues, Xb'alanke a ellos. -"Está bien"- Dijeron, pues. Entonces se fueron a tomar lo de ellos entonces, pues, llegaron todos: <sup>2170</sup> *Janik*', part. interrogativa temporal. <sup>2171</sup> Mukum, de la forma mukuh, "mirar". (TC) <sup>2172</sup> *X-qupix*, forma completiva de *qupixik*, "cortar papel, madera y carne". <sup>2173</sup> *Qupul*, part. de *qupixik*, "cortar". Literalmente "cortado". 2174 *U-nimal*, "su tronco", de *nimal*, "tronco del cuerpo". <sup>2175</sup> Jucha'lik, "cómo está". (SC, nota 231) <sup>2176</sup> Empieza la p. 103 de la edición de Sam Colop. <sup>2177</sup> Chi-kosos, en Sam Colop. Para D. Guarchaj es chi-qosos, "roncar, salir el aire por la garganta". (DG)  $^{2178}$  *X-u-k'ix b'ij*, forma completiva de *k'ixb'exik*, "avergonzarse". <sup>2179</sup> Agaroq, exclamación de desesperación. <sup>2180</sup> Yan, "vergüenza, falta, derrota". (SC, nota 103) <sup>2181</sup> *X-b'e-k'ola*, verbo compuesto de *b'e*, "ir", y *k'ola*, de la raíz *colo*, registrada en Brasseur, "colgar". (BB) <sup>2182</sup> Ch-aq'ab', "en la noche, por la noche". <sup>2183</sup> *R-aq'ab'al*, "su madrugada, su noche". <sup>2184</sup> *X-u-tz'onoj*, forma completiva de *tz'onik*, "pedir, hacer una petición". <sup>2185</sup> K-ix-nu-taq, primera persona singular sujeto (nu-) y segunda persona plural complemento (ix-) de taqik, "mandar, enviar".

-"Junajpu,

¿Ves cuánto<sup>2170</sup> es para el amanecer?"-

había solamente los que habían ido a traer tierra. Diferentes<sup>2188</sup> eran las comidas de los animales (pequeños<sup>2189</sup>) de los animales grandes. Así, pues, por último<sup>2190</sup> se ha quedado el pizote<sup>2191</sup> el chilacayote<sup>2192</sup> fue a traer botándolo<sup>2193</sup> con su trompa llega. Así, pues, entró como substituto 2194 de la cabeza de Junajpu en seguida se escarbaron<sup>2195</sup> sus ojos. Muchos sabios del cielo llegaron así Uk'ux Kaj Juraqan llegó a estar ahí $^{2196}$ llegó a encontrarse<sup>2197</sup> ahí en la Casa de los Murciélagos. No temprano<sup>2198</sup> se acabósu rostro bueno fue solamente así su piel<sup>2199</sup> salió<sup>2200</sup> hermosa<sup>2201</sup> solamente así habló. Así, pues, quería amanecer se enrojeció<sup>2202</sup> la raíz del cielo. -"Tizna<sup>2203</sup>, viejo<sup>2204</sup>"- Le fue dicho al tacuazín<sup>2205</sup> -"Bien"- Dijo el viejo cuando estaba tiznando. así, pues, cuando estaba oscureciendo $^{2206}$ . Cuatro veces $^{2207}$  tiznó el viejo. Tizna el tacuazín- dice la gente hoy. Solamente, pues, el rojo el azul se concluía cuando fue sembrada $^{2208}$  su esencia. -"¿No será buena la apariencia<sup>2209</sup> de Junajpu?"-<sup>2186</sup> *Q'umar*, "palo podrido". Tz'alik, "hojas para envolver los tamales", en k'iche' moderno. <sup>2188</sup> Jalajoj, "diferentes". <sup>2189</sup> Ch'uti, "pequeño" falta en el Ms. Newberry y lo introduce Sam Colop por el sentido. <sup>2190</sup> *U-xamb'e*, "su último, detrás". (SC, nota 202) <sup>2191</sup> Sis, "pizote".  $^{2192}$  Q'oq', "chilacayote".  $\widetilde{K}$ -u-b'ulq'utij, (que Sam Colop lee kub'ulkutij) de la raíz b'ul "botar, vaciar". <sup>2194</sup> Jalwachib'al, sustantivo instrumental de jalwachixik, "cambiar una cosa por otra". <sup>2195</sup> *X-k'otox*, dela raíz *k'ot*, "escarbar". <sup>2196</sup> Empieza la p. 104 de la edición de Sam Colop. <sup>2197</sup> *X-ul-u-k'u*, verbo compuesto de *ul*, "llegar" y *k'u*, que podría ser la raíz de *k'ulik*, "encontrar". <sup>2198</sup> Atan, atam en k'iche' moderno, "temprano". <sup>2199</sup> *U-ch'uq*, "su cobertura, su piel". (SC, nota 234) <sup>2200</sup> X-wachinik, forma completiva de wachinem, "dar fruto, fructificar". <sup>2201</sup> Jeb'el, "hermoso, lindo". <sup>2202</sup> Kaq-tarin, de kaq, "rojo" y tarin, que se usa en forma compuestas como saq taraton, "blanquear". (DG) <sup>2203</sup> *K-a-xaqi*, imperativo en la segunda persona singular de *xaq*, "tizne". <sup>2204</sup> Ama, "viejo". (BB) <sup>2205</sup> Wuch', "tlacuache, tacuazín". (BB) <sup>2206</sup> Q'equmar, de q'equmarsaxik, "oscurecer". 2207 Kaj-mul, "cuatro veces". <sup>2208</sup> *X-u-tik'ib'a*, forma completiva singular de *tik'ib'axik*, "dejar sembrado, dejar fijo".

había solamente los que habían ido a traer madera podrida<sup>2186</sup>

había solamente los que habían ido a traer hojas<sup>2187</sup> había solamente los que habían ido a traer piedras

```
-"Sí, es buena"- Dijo, pues.
Solamente como de hueso era su cabeza
folio 28 r.
así, pues, en realidad era su cabeza.
Así, pues, entonces hicieron sus pláticas
                    se aconsejaron entre sí:
-"No juegues a la pelota
solamente amágalo<sup>2210</sup>
solamente yo solo lo voy a hacer"- Le dijo, pues, Xb'alanke.
Así, pues, entonces avisó a un conejo<sup>221</sup>:
-"Que estés entonces ahí sobre la cancha del juego de pelota que estés dentro de las agallas del árbol<sup>2212</sup>"- Le fue dicho al conejo por Xb'alanke.
-"Al llegar<sup>2213</sup> la pelota hacia ti
pues sal<sup>2214</sup>
así, pues, yo lo haré"- Le fue dicho al conejo.
cuando lo avisó por la noche.
Así, pues, amaneció
solamente era bueno el aspecto de ambos<sup>2215</sup>.
36-Bajó, pues, su juego de pelota
colgaba<sup>2216</sup>, pues, la cabeza de Junajpu sobre la cancha del juego de pelota.
-"Ya ganamos
ustedes lo han hecho
lo han dado<sup>2217</sup>
se han entregado"- Dijeron, pues.
Solamente, pues, gritaba<sup>2218</sup> Junajpu:
-"Tira<sup>2219</sup> la cabeza sobre la pelota"- Dicen<sup>2220</sup>.
-"No la pases allá<sup>2221</sup>
amaguémoslo<sup>2222</sup>"-
Así, pues, perdieron<sup>2223</sup> la pelota los señores de Xib'alb'a
se le enfrentó<sup>2224</sup>, pues, Xb'alanke derecho<sup>2225</sup> dio la pelota frente al palo<sup>2226</sup>
<sup>2209</sup> Cha-ch-ux, "de la raíz ux, "ser". Sam Colop lee ch-u-chax, probablemente de la raíz cha', "decir", pero por el
sentido prefiero la primera posibilidad.
<sup>2210</sup> Yekuj, "amenazar, amagar". Aw-ib', pronombre reflexivo de segunda persona singular. (SC, nota 238)
<sup>2211</sup> Umul, "conejo".
<sup>2212</sup> Pixc, "bollota, fruto de la encina" y también "agalla de un árbol". Por el sentido prefiero la segunda posibilidad.
(TC)
<sup>2213</sup> Ch-opon, de opanem "llegar a otra parte".
<sup>2214</sup> K-at-elik, segunda persona singular de elem, "salir".
<sup>2215</sup> Ki-kab'ichal, "ellos dos".
<sup>2216</sup> K'olan, de la raíz colo, registrada en Brasseur, "colgar". (BB)
<sup>2217</sup> K-i-ya'n, posiblemente segunda persona plural de ya'ik, "dar, entregar", forma incompletiva.
<sup>2218</sup> Sik'in, de la raíz sik', "llamar, invocar, gritar".
<sup>2219</sup> Ch-a-k'aqa, segunda persona singular de k'aqik,"tirar, aventar".
<sup>2220</sup> Empieza la p. 105 de la edición de Sam Colop.
<sup>2221</sup> K-a-q'axow, segunda persona singular del imperativo de q'axem, "cruzar, pasar a otro lado".
<sup>2222</sup> Chi-yekow, de yekoj, "amagar, amenazar". Q-ib : pronombre reflexivo de primera persona plural.
<sup>2223</sup> X-e-tzaqow, forma completiva plural de tzaqik, "perder".
2224 X-u-k'ul, forma completiva singular de k'ulik, "encontrar".
<sup>2225</sup> Tagal, de tagalik,"mediano".
<sup>2226</sup> B'ate, "argolla" o "pala". (LC: 81)
```

deteniéndose<sup>2227</sup>.

Entonces salió inmediatamente, pues, la pelota brincando<sup>2228</sup> sobre la cancha del juego de pelota solamente uno

solamente dos por primera cosa fue directamente entre las agallas del árbol.

Entonces salió, pues, el conejo

brincando<sup>2229</sup> se fue

iba perseguido<sup>2230</sup>, pues, entonces por los de Xib'alb'a.

Clamando<sup>2231</sup>

gritando<sup>2232</sup> iban detrás del conejo

acabaron de irse<sup>2233</sup> todos los de Xib'alb'a.

Así, pues, rápido tomaron<sup>2234</sup> la cabeza de Junajpu

rápido plantó<sup>2235</sup> el chilacayote<sup>2236</sup> Xb'alanke

así, pues, fueron a poner<sup>2237</sup> el chilacayote sobre la cancha del juego de pelota.

En realidad la cabeza era la cabeza de Junajpu

se alegraron ambos.

Así, pues, van a buscar<sup>2238</sup> la pelota los de Xib'alb'a

así, pues, rápido tomaron la pelota entre las agallas del árbol.

Entonces los llamaron, pues,:

-"Vengan,

ésta es nuestra pelota

la encontramos 2239, Dijeron

Era su posesión<sup>2240</sup>, pues.

Entonces llegaron los de Xib'alb'a.

-"¿Qué es

folio 28 v.

lo que vimos?"- Dijeron, pues.

Entonces empezaron<sup>2241</sup> a jugar a la pelota

el mismo juego, pues, hicieron ambos.

Así, pues, fue tirado<sup>2242</sup> el chilacayote por Xb'alanke

reventando<sup>2243</sup> el chilacayote

se cayó en la cancha.

aclarando sus semillas<sup>2244</sup> frente a ellos.

<sup>&</sup>lt;sup>2227</sup> *Tanenik*, de la raíz *tane*, "pararse, detenerse". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>2228</sup> Xik'ow, de la raíz xik', "brincar, volar".

<sup>&</sup>lt;sup>2229</sup> K'oxk'otik, "brincar, saltar". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>2230</sup> Oqotal, de la raíz ok (oq), "seguir, acompañar". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2231</sup> *K-e-kuminik*, de la raíz *humin*, "clamar, hablar". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>2232</sup> K-e-ch'aninik, en Sam Colop, k-e-chaninik para D. Guarchaj, "gritar". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>2233</sup> *X-e-k'is-b'e*, forma completiva plural de *k'is*, "terminar" y *b'e*, "ir".

<sup>&</sup>lt;sup>2234</sup> *X-ki-k'ami-xtaj*, forma completiva plural del verbo *k'amik*, "tomar" y el adverbio *xtaj*, "presto". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2235</sup> *X-tiki-xtaj*, forma completiva singular del verbo *tikik*, "sembrar, plantar" y el adverbio *xtaj*, "presto". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2236</sup> *Q'oq'*, "chilacayote".

<sup>&</sup>lt;sup>2237</sup> X-b'e-ki-k'ub'a', verbo compuesto de b'e, "ir" y k'ub', que Brasseur registra como "asentar". Coto registra también la raíz *cube*, "amontonar". (BB; TC)

<sup>&</sup>lt;sup>2238</sup> *K-e-b'e-tzukun*, verbo compuesto de *b'e*, "ir", y *tzukun*, "buscar".

<sup>&</sup>lt;sup>2239</sup> *Mix-qa-riqo*, forma completiva en la primera persona plural de *riqik*, "encontrar, hallar".

<sup>&</sup>lt;sup>2240</sup> Ki-k'olem, "su posesión", de k'olik, "haber, tener".

<sup>&</sup>lt;sup>2241</sup> *X-ki-tikib'a*, forma completiva plural de *tikik*, "sembrar, empezar". Sam Colop lee *xkitik'ib'al*.

<sup>&</sup>lt;sup>2242</sup> *X-k'aqataj*, forma completiva de *k'aqik*,"tirar, aventar".

<sup>&</sup>lt;sup>2243</sup> *Puk'ab'in*, de la raíz *puk*, registrada en Coto, "caerse la fruta". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>2244</sup> *U-saqilal*, "su claridad" y también "sus semillas de calabaza".

-"¿Quiénes van a tomarla? ¿Dónde está el que la tiene que tomar?"- Dijeron los de Xib'alb'a. Así, pues, fueron vencidos los de Xib'alb'a por Junajpu Xb'alanke. 2245 Grande fueron sus sufrimientos<sup>2246</sup> no se murieron con todo lo que les hicieron. 37- Así, pues, éste es el recuerdo<sup>2247</sup> la muerte de Junajpu Xb'alanke. Así, pues, su recuerdo su muerte contaremos. Entonces aconsejaron, pues, hicieron todos los sufrimientos que deseaban hacerles. no se murieron por las pruebas de Xib'alb'a no fueron vencidos por todos los animales que muerden<sup>2248</sup> que están en Xib'alb'a. Así, pues, entonces mandaron a llamar a dos adivinos<sup>2249</sup> así son videntes<sup>2250</sup> sus nombres son Xulu' Pakam son sabios<sup>2251</sup> -"Si tal vez les pregunta<sup>2252</sup> los señores de Xib'alb'a sobre nuestra muerte junten<sup>2253</sup> sus pensamientos porque no hemos muerto no nos han vencido ni hemos perdido<sup>2254</sup> en sus pruebas solamente ni siquiera los animales han entrado contra nosotros así, pues, ésta es la señal que está en nuestros corazones una piedra para asar<sup>2255</sup> es el instrumento de nuestra muerte por ellos. Se han juntado<sup>2256</sup> todos los de Xib'alb'a pero en realidad nosotros no morimos. Así, pues, será su idea ésta que les decimos: - Si se les pregunta por ellos sobre nuestra muerte cuando nos quemen 2257. ¿Qué dirán, ustedes Xulu' Pakam? Si les dicen: -¿No estaría bien que derramáramos<sup>2258</sup> sus huesos al barranco?-- "No estaría bien. <sup>2245</sup> Empieza la p. 106 de la edición de Sam Colop. <sup>2246</sup> K'axk'ol, "sufrimiento", de k'ax, "difícil, doloroso". <sup>2247</sup> Na'b'al, de na'oj, "idea, pensamiento", sustantivo instrumental, literalmente significa "sentido". 2248 *Tiyonel*, "que muerde", de la raíz *ti*', "morder". <sup>2249</sup> Nik'wachinel, "adivino", de nik'wachinij, "adivinar la suerte". <sup>2250</sup> *Ilol*, sustantivo de *ilik*, "ver": "los que ven". 2251 Eta'manel, sustantivo de eta'maxik, "saber, conocer": "los que conocen". <sup>2252</sup> We, condicional. K-oj-tz'onoxik, forma incompletiva de tz'onoxik, "rogar, pedir". W-e, "a vosotros". <sup>2253</sup> Ka-ki-nuk'ik, "juntar, empezar, formar". <sup>2254</sup> Mix-qa-sach, forma completiva en la primera persona plural de sachem, "perderse". El sentido de la frase es

<sup>2255</sup> Chojim, de la raíz choj, "asar carne, chojinear".

<sup>2257</sup> *K-oj-k'atoq*, de *k'atik*, "quemar".

2256 Mix-e-kuchu kib', forma completiva plural de kuchuj ib', "juntarse, reunirse".

<sup>2258</sup> *Chi-qa-tix*, primera persona plural de *tixik*, "derramar un líquido".

<sup>533</sup> 

solamente luego se despertarían<sup>2259</sup> sus rostros- Les dirán. <sup>2260</sup> -¿No estaría bien, pues, que solamente los colgáramos<sup>2261</sup> folio 29 r.

sobre los árboles?-

Entonces les dirán a ustedes.

-No estaría bien

solamente, pues, verían sus rostros- Les dirán.

Entonces les dirán a ustedes por tercera vez:

-¿No estaría bien que arrojáramos sus huesos al río<sup>2262</sup>?-

si así, pues, les fuera dicho por ellos

-Es bueno que así mueran

así, pues, estaría bien que molieran<sup>2263</sup> sus huesos en la piedra así como se muele<sup>2264</sup> la harina<sup>2265</sup> de maíz<sup>2266</sup>

que cada uno sea molido<sup>2267</sup>, pues. Así, pues, los arrojen afuera<sup>2268</sup> al río

donde baja<sup>2269</sup> la fuente<sup>2270</sup>

que vayan por las montañas pequeñas

las montañas grandes- Ustedes les dirán, pues.

Entonces que manifiesten 2271 nuestros consejos

que les aconsejamos"- Dijeron Junajpu<sup>2272</sup>

Xb'alanke.

Cuando lo aconsejaron ya conocían su muerte.

Así, pues, se prepara una gran piedra que asa así como una hoguera <sup>2273</sup> hicieron los de Xib'alb'a grandes tiznes <sup>2274</sup> le pusieron <sup>2275</sup>.

Así, pues, llegaron los mensajeros

los que los acompañaban<sup>2276</sup>

los mensajeros de Jun Kame

Wuqub' Kame.

-"Que vengan,

vamos con los muchachos

vayan a ver

<sup>&</sup>lt;sup>2259</sup> *Chi-k'astaj*, plural de *k'astajem*, "despertarse". El sentido de la expresión es "resuscitar".

<sup>&</sup>lt;sup>2260</sup> Empieza la p. 107 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>2261</sup> *Chi-qa-xekeb'a*, primera persona plural de *xek*, "colgar".

<sup>&</sup>lt;sup>2262</sup> R-aqan ja', literalmente "la pierna del agua".

<sup>&</sup>lt;sup>2263</sup> *Ch-i-jok*', segunda persona plural de *jok*'ik, "moler cosa tostada". Sam Colop lee *chijok*.

<sup>&</sup>lt;sup>2264</sup> Chi-ke'x, de ke'xik, "moler".

<sup>&</sup>lt;sup>2265</sup> Kajim, de k'aj, "harina".

<sup>&</sup>lt;sup>2266</sup> Jal, "mazorca madura".

<sup>&</sup>lt;sup>2267</sup> Chi-ke'ik, de la raíz ke', "moler".

<sup>&</sup>lt;sup>2268</sup> Ub'ik, adv., "fuera".

<sup>&</sup>lt;sup>2269</sup> Qaj, de qajem, "bajarse".

<sup>&</sup>lt;sup>2270</sup> K'wa', "fuente", en k'iche' moderno "pozo".

<sup>&</sup>lt;sup>2271</sup> Ch-i-k'utunisaj. Coto registra el verbo qutuniçah, "aparecer, manifestarse, revelarse". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>2272</sup> Xhun ajpu en el Ms. Newberry, que Tedlock interpreta como un prefijo diminutivo en contraste con el padre Jun Junajpu. (SC, nota 245)

<sup>&</sup>lt;sup>2273</sup> Chojib'al, sustantivo instrumental de *choj*, "asar carne, chojinear".

<sup>2274</sup> *Xaq*, "tizne".

<sup>&</sup>lt;sup>2275</sup> *X-ki-kojo*, forma completiva plural de *kojik*, "meter, poner, usar".

<sup>&</sup>lt;sup>2276</sup> Achb'ilay, de la raíz ach, "compañero".

los quemamos<sup>2277</sup>- Dijo el señor, muchachos"- Les fue dicho. -"Está bien"- Dijeron, pues. Rápidamente se fueron llegaron, pues, a la boca de la hoguera. Ahí los querían obligar<sup>2278</sup> a un juego<sup>2279</sup>:
-"Brincamos<sup>2280</sup> sobre nuestras bebidas<sup>2281</sup> cuatro veces volemos<sup>2282</sup> cada uno de nosotros, muchachos"- Les fue dicho, pues, por Jun Kame. -"No nos engañen<sup>2283</sup> ¿No conocemos, pues, nuestra muerte, señores?<sup>2284</sup> ¡Miren!"- Dijeron. Entonces enfrentaron<sup>2285</sup> sus rostros ambos<sup>2286</sup> extendieron<sup>2287</sup> sus brazos boca abajo<sup>2288</sup> se fueron a la hoguera. Ahí, pues, murieron ambos. Se alegran, pues, todos los de Xib'alb'a mandando<sup>2289</sup> sus gritos<sup>2290</sup> mandando sus silbidos<sup>2291</sup>. -"¡Los vencimos! En realidad no se habían entregado tan pronto 2292." - Dijeron. Así, pues, mandaron a llamar a Xulu' se habían quedado<sup>2293</sup> sus palabras solamente así le fue preguntado dónde irían sus huesos. folio 29 v. Cuando hicieron la adivinación <sup>2294</sup> los de Xib'alb'a molieron<sup>2295</sup> sus huesos los arrojaron al río no fueron lejos<sup>2296</sup> solamente en seguida bajaron al fondo del agua. Hermosos<sup>2297</sup> muchachos volvieron a ser <sup>2277</sup> *Chi-b'e-ta-k-ila*, tercera persona plural sujeto y *k-ix-qa-chojij*, segunda persona plural complemento. <sup>2278</sup> *X-e-r-aj-ch'ij*, verbo compuesto de *r-aj*, "querer" y *cĥ'ijik*, "aguantar, obligar". 2279 Etz'anem, "juego". <sup>2280</sup> Oa-ch'opij, primera persona plural de la raíz ch'op, "saltar, brincar". <sup>2281</sup> Oa-ki, "nuestra bebida". (TC) Qa-xik'aj, "nuestra ala". La raíz xik' significa también volar. Coto registra también el significado de "bara, hoguera" por la palabra xiqay (xik'ay). (TC) K-oj-i-mich', de la raíz mich'o, "escardar" y también "engañar, burlar". (SC, nota 197) <sup>2284</sup> Empieza la p. 108 de la edición de Sam Colop.  $\frac{1}{X-ki-k'ula-wachij}$ , de k'ulik, "encontrar" y wach, "aspecto", forma completiva plural. <sup>2286</sup> Ki-kab'ichal, "ellos dos, ambos". <sup>2287</sup> *X-ki-rip*, forma completiva plural de *ripik*, "extender". <sup>2288</sup> *Jupujuj*, "boca abajo". (TC) <sup>2289</sup> Taqal, podría ser adv.: "directamente" o verbo, de taqik, "mandar, enviar". <sup>2290</sup> Ki-yuyub', "sus gritos", de yuyub', "gritar". (TC) <sup>2291</sup> Ki-xulq'ab', "silbidos, chiflidos". (SC, nota 246) Atan, "pronto, temprano". <sup>2293</sup> *X-kanaj*, forma completiva de *kanaje*, "quedarse". <sup>2294</sup> *X-e-q'ijin*, forma completiva plural de *q'ij*, "sol, tiempo, suerte".  $^{2295}$  *X-jok*', forma completiva de *jok*'*ik*, "moler cosa tostada". Sam Colop lee *xjok*. <sup>2296</sup> Naj, "lejos". <sup>2297</sup> Cha'om, "hermosos, lindo". (TC)

solamente así su apariencia fue aparecieron<sup>2298</sup> luego. 38- Al quinto<sup>2299</sup> día aparecieron fueron vistos en el agua por la gente los dos tenían el aspecto de hombres-peces<sup>2300</sup>. Cuando fue visto su aspecto por los de Xib'alb'a los buscaron<sup>2301</sup>, pues, en el agua.
Al amanecer del día siguiente<sup>2302</sup> aparecen dos pobres<sup>2303</sup> con trapos<sup>2304</sup> en sus rostros con trapo en su espalda de trapo, pues, sus abrigos<sup>2305</sup> no estaba hecho su aspecto cuando fueron vistos por los de Xib'alb'a raro<sup>2306</sup> era lo que hacían solamente el baile del pujuy<sup>2307</sup> el baile de la comadreja<sup>2308</sup> solamente el armadillo<sup>2309</sup> bailaban solamente el ciempiés<sup>2310</sup> solamente el de los zancos<sup>2311</sup> bailaban luego<sup>2312</sup>. Muchas maravillas<sup>2313</sup> hacían luego incendiaban<sup>2314</sup> casas así en realidad ardían<sup>2315</sup> en seguida, pues, las formaban<sup>2316</sup> otra vez. Muchos en Xib'alb'a los miraban. Así, pues, se cortaban<sup>2317</sup> entre sí se mataban uno a otro tendidos<sup>2318</sup> al suelo como muertos primero se mataban entre sí solamente en seguida se despertaba<sup>2319</sup> su aspecto. Solamente miraban los de Xib'alb'a sus obras. Todo lo hacían como el principio<sup>2320</sup> de la derrota de los de Xib'alb'a por parte de ellos. <sup>2298</sup> *X-e-k'utun*, forma completiva plural de *k'utunem*, "aparecer". <sup>2299</sup> *R-ob'ix*, "su quinto". <sup>2300</sup> Winaq kar, "hombre-pez". <sup>2301</sup> *X-e-tzukux*, forma completiva plural de *tzukuxik*, "buscar algo perdido". <sup>2302</sup> X-chuweqa', "mañana", de chuvak, "mañana, día". (TC) <sup>2303</sup> *Meb'a'*, "pobre". <sup>2304</sup> Atz'iyaq. de atz'yaq, "tela, ropa".  $2^{305}$  *Ki-k'u'*, forma poseída de *k'ul*, "chamarra, abrigo". Sam Colop lee *kiq'u'*.  $2^{306}$  *Jalan*, "raro, diverso, contrario", de la raíz *jal*, "cambiar". (BB) <sup>2307</sup> Pujuy es el animal citado anteriormente encargado de vigilar las flores de Xib'alb'a. 2308 Kux, "comadreja". (BB) <sup>2309</sup> Ib'oy, "armadillo". <sup>2310</sup> Xtz'ul, "ciempies". (BB) <sup>2311</sup> Ch'itik, "ir sobre zancos", de ch'itnajem, "ir con dificultad sobre zapatos altos". <sup>2312</sup> Empieza la p. 109 de la edición de Sam Colop. <sup>2313</sup> K'ya, "mucho". Mayjab'al, sustantivo instrumental del verbo mayjaj, "mirar acatado, con maravilla". (TC)

<sup>2314</sup> *X-ki-poroj*, forma completiva plural de *poroxik*, "quemar, incendiar".

<sup>2320</sup> *U-xe'najik*, sustantivo poseído de *xe'naj*, "principiar". (SC, nota 248)

<sup>2316</sup> Chi-winaqir, de winaqirem, "formar, llegar a cabo, terminar".
 <sup>2317</sup> Chi-pusik, del verbo pusik, "cortar, hacer una hendidura".
 <sup>2318</sup> Pune, de la raíz pun, "extender al suelo, tirar, algo extendido".

<sup>2315</sup> Chi-k'atik, de la raíz k'at, "quemar, ser caliente".

<sup>2319</sup> *K'astaj*, de *k'astajem*, "despertare".

<sup>536</sup> 

39- Así, pues, hubo la llegada de la noticia de sus bailes al oído<sup>2321</sup> de los señores Jun Kame Wuqub' Kame. Dijeron cuando la overon: -"¿Quiénes son los dos pobres<sup>2322</sup>? ¿En realidad es lindo<sup>2323</sup>? ¿En realidad, pues, son bonitos<sup>2324</sup> sus bailes? Todo lo hacen"- se dijo, pues. Su noticia<sup>2325</sup> llegó con los señores dulce es lo que oyeron. Entonces los adularon<sup>2326</sup>, pues, sus mensajeros enviados para que llegaran: -"Que vengan a hacer nuestro espectáculo<sup>2327</sup> los miraremos con maravilla los miraremos también - Dicen los señores - Les dirán a ellos"- Les fue dicho a los mensajeros. Llegaron, pues, con los bailarines<sup>2328</sup> entonces les dijeron el mensaje de los señores. folio 30 r. -"No queremos porque en realidad nos da pena<sup>2329</sup> ¿No nos daría vergüenza<sup>2330</sup> entrar ahí en la casa de los señores? porque son malas<sup>2331</sup> nuestras caras. ¿Solamente no son grandes nuestros ojos con la pobreza<sup>2332</sup>? ¿Solamente no se ve que solamente somos bailarines? ¿Qué diremos a ellos, nuestros compañeros pobres<sup>2333</sup>? Hay deseo<sup>2334</sup> también de nuestros bailes<sup>2335</sup> se divierten<sup>2336</sup> sus rostros con nosotros. Pues, no haríamos así con los señores. Así, pues, no queremos, mensajeros"- Dijeron, pues, Junajpu Xb'alanke. Colpearon<sup>2337</sup> sus rostros de dolor<sup>2338</sup> de molestia<sup>2339</sup> <sup>2321</sup> Xikin, xiquin en Brasseur, "oreja". (BB) 2322 *Meb'a'*, "pobre". <sup>2323</sup> Kus, "dulce, sabroso". <sup>2324</sup> Jeb'elik, "hermoso, lindo". <sup>2325</sup> Ki-tzijoxik, "su palabra de ellos, su noticia", de tzijoxik, "decir a otra persona, avisar, informar". <sup>2326</sup> X-b'ochi'xik, "enamorar, decir cosas lindas para convencer". (DG) <sup>2327</sup> Qa-ka'y, literalmente "paisaje, mirador, máscara, espejo", de ka'yem, "ver, mirar". <sup>2328</sup> Xajol, sustantivo con sufijo agentivo de xajoj, "baile". <sup>2329</sup> *K-oj-xob'ik*, primera persona plural de la raíz *xob'*, "pena, espanto". (DG) <sup>2330</sup> *K-oj-k'ixb'ik*, primera persona plural de la raíz *k'ix*, "vergüenza" y del verbo *k'ixem*, "tener vergüenza". <sup>2331</sup> Itzel, "malvado, malo". <sup>2332</sup> *Meb'a'*, "pobre". <sup>2333</sup> *Q-ach-meb'a'*, forma compuesta poseída, de *ach*, "compañero" y *meb'a'*, "pobre". <sup>2334</sup> *Rayij*, de la raíz *ray*, "deseo, desear". <sup>2335</sup> Empieza la p. 110 de la edición de Sam Colop.

<sup>2336</sup> Ka-ki-k'astaj, forma plural de k'astajem, "despertarse", aquí como en otros pasos del Popol Vuh con el significado

de "divertirse".

<sup>2337</sup> *X-e-lejeb'ex*, forma completiva plural de *lejeb'exik*, "golpear tortillas, tortillear". (DG)

<sup>2338</sup> *Ra'il*, de la raíz *ra'*, "dolor, desdicha". <sup>2339</sup> *K'ax*, "difícil, doloroso, daño":

537

con molestia mestamente<sup>2340</sup> se fueron por lo pronto<sup>2341</sup> no querían caminar muchas veces los obligaron<sup>2342</sup> solamente iban y venían<sup>2343</sup> los mensajeros frente a ellos para llevarlos<sup>2344</sup> entonces se fueron, pues, con los señores 40- Llegaron, pues, con los señores entrando con humildad<sup>2345</sup> inclinando<sup>2346</sup> sus caras llegaron se humillaron<sup>2347</sup> doblándose<sup>2348</sup> agachándose<sup>2349</sup> se negaron en trapos<sup>2350</sup>. En realidad con el aspecto de pobres llegaron. Entonces les fue preguntado<sup>2351</sup>, pues, cuáles eran sus montañas<sup>2352</sup> su pueblo<sup>2353</sup> también les fue preguntado también quién era su madre su padre. -"¿De dónde han venido?"- Les dijeron. -"No lo sabemos, señor, no conocemos el aspecto de nuestra madre de nuestro padre éramos pequeños<sup>2354</sup> cuando murieron"- Solamente dijeron. Ya no hablaron más. -"Está bien. Hagan, pues, nuestro espectáculo<sup>2355</sup>. ¿Qué desean? Su recompensa<sup>2356</sup> les daremos"- Dijeron. -"No queremos. En realidad nos da miedo<sup>2357</sup>"- Les dijeron a los señores. -"No tengan miedo no se espanten<sup>2358</sup>. Bailen. primero, bailando, córtense<sup>2359</sup> uno con otro <sup>2340</sup> Kaq, se usa en el verbo compuesto de kaq-wachixik, para indicar "molestia". Tal vez intensifica el significado de ra'il, "daño". <sup>2341</sup> Atan, "temprano, en seguida". <sup>2342</sup> *X-e-ch'ijik*, forma coompletiva plural de *ch'ijik*, "aguantar, obligar". <sup>2343</sup> Chi-machka'ij, de mach cay, "ir y venir a menudo". (SC, nota 251)  $^{2344}$  K'amol sustantivo de k'amik, "llevar, traer, tomar". Literalmente "los que llevan"  $^{2345}$  K-e-mochochik, "entrar con humildad", forma incompletiva plural. <sup>2346</sup> Chi-ki-xulela, de la raíz xul, "doblar, inclinar". (BB) <sup>2347</sup> *X-ki-kemelaj*, de *kemelaj*, "humillarse". (SC, nota 253) <sup>2348</sup> Chi-ki-luq', de la raíz luq', "caerse, doblar, andar caído, con sobrero caído". <sup>2349</sup> Chi-ki-pach, de la raíz pach, "agacharse". <sup>2350</sup> Chi-mayo, de mayj, "negarse, mimitizarse". Atz'yaq, "tela, ropa". (SC, nota 254) <sup>2351</sup> *X-tz'onox*, forma completiva de *tz'onoxik*, "rogar, pedir". <sup>2352</sup> Ki-juyub'al, "sus montañas". <sup>2353</sup> K-amaq', "pueblo". <sup>2354</sup> Chutik-oq, "pequeños". <sup>2355</sup> *Qa-ka'y*, literalmente "paisaje, mirador, máscara, espejo", de *ka'yem*, "ver, mirar". <sup>2356</sup> *Iw-ajil*, "su sueldo, recompensa". <sup>2357</sup> *Ka-qa-xib'ij*, primera persona plural de *xib'ixik*, "espantar, asustar" <sup>2358</sup> Mix-xob'ik, imperativo negativo en la segunda persona plural de la la raíz xob' "espantar, dar pena". (DG) Empieza la p. 111 de la edición de Sam Colop.

incendien<sup>2360</sup> mi casa hagan todo lo que conocen queremos mirarlos. Así a causa<sup>2361</sup> de nuestros corazones fueron a llamarlos, o pobres, les daremos su recompensa"- Dijeron, pues. Entonces empezaron<sup>2362</sup> sus cantos sus bailes. Entonces llegaron, pues, todos

folio 30 v.

los de Xib'alb'a

se amontonaron<sup>2363</sup> para verlos<sup>2364</sup>.

Todos los bailaron:

bailaron el de la comadreja

bailaron el del pujuy

bailaron el del armadillo.

Les dijo, pues, el señor:

-" Corten mi perro<sup>2365</sup>

que se despierte <sup>2366</sup> su rostro por ustedes"- les dijo.

-"Bien" - Dijeron.

Entonces cortaron al perro

se despertó su rostro.

En realidad estaba alegre<sup>2367</sup> el perro

cuando se despertó su rostro

meneando su cola<sup>2368</sup>

cuando se despertó su rostro.

Les dijo, pues, el señor:

-"Incendien<sup>2369</sup> mi casa"- Les dijo.

Entonces, pues, incendiaron la casa del señor

estando amontonados <sup>2370</sup> todos los señores en la casa

no se quemaron<sup>2371</sup>.

En seguida la volvieron a completar<sup>2372</sup> en ningún momento<sup>2373</sup> estuvo perdida<sup>2374</sup> la casa de Jun Kame.

Los miraban con maravilla, pues, todos los señores,

solamente así, pues, bailando

```
<sup>2359</sup> K-ix-pusu', forma incompletiva plural de la raíz pus, "cortar con cuchillo, hacer una hendidura",
<sup>2360</sup> Ch-i-poroj, segunda persona plural de poroxik, "quemar, incendiar".
<sup>2361</sup> Uma, "a causa de, por causa de". (DG)
<sup>2362</sup> X-ki-tikib'a, forma completiva plural de la raíz tik, "comenzar".
<sup>2363</sup> X-e-pulik, forma completiva plural de la raíz pul, "llenarse, congregarse". (TC)
<sup>2364</sup> Kay-el, sustantivo con sufijo agentivo de ka'yem, "mirar".
<sup>2365</sup> Nu-tz'i', "mi perro".
<sup>2366</sup> Chi-k'astaj, de k'astajem, "despertarse".
<sup>2367</sup> Ki'kot, "alegrarse, estar contento", del verbo ki'kotem.
<sup>2368</sup> Ch-u-saqb'isala', de saqb'isaj, "meneo". U-je', "su cola". (SC nota 255)
<sup>2369</sup> Ch-i-poroj, , segunda persona plural de poroxik, "quemar, incendiar".
<sup>2370</sup> Pulinaq, de la raíz pul, "la raíz pul, "rellenarse, congregarse". (TC).
<sup>2371</sup> X-e-k'atik, forma completiva plural de k'atik, "quemar".
<sup>2372</sup> X-k-utzinisaj, forma completiva plural de la raíz utzin, "completar, llegar a buen fin".
<sup>2373</sup> Jusu, "inmediatamente, poco tiempo".
<sup>2374</sup> Sachik, de sachem, "perderse".
```

mucho se alegraban.

Les fue dicho, pues, por el señor

-"Maten, pues, a un hombre

córtenlo, pero que no muera"- Les fue dicho, pues.

-"Está bien"- Dijeron. Entonces agarraron<sup>2375</sup>, pues, a un hombre<sup>2376</sup>

así lo cortaron

sacaron<sup>2377</sup> arriba, pues, el corazón del hombre lo guardaron<sup>2378</sup> frente a los señores.

Miraban, pues, con maravilla Jun Kame

Wuqub' Kame.

En seguida, pues, se despertó el rostro del hombre por ellos.

Estaba muy contento su corazón cuando se despertó su rostro.

Los señores los miraban con maravilla.

-"Córtense ustedes mismos

que lo veamos.

En realidad nuestros corazones desean<sup>2379</sup> sus bailes"- Dijeron, pues, los señores.

-"Está bien, señor"- Dijeron, pues.

Así, pues, se cortaron a sí mismos

así, pues, se cortó X-Junajpu por Xb'alanke

uno por uno le partió<sup>2380</sup> las piernas

le sacó la cabeza

la guardó allá lejos

le sacó<sup>2381</sup> ahí el corazón

lo puso suavemente<sup>2382</sup> entre las hojas<sup>2383</sup>. Se emborracharon<sup>2384</sup>, pues, todos los señores de Xib'alb'a al verlos<sup>2385</sup>.

Solamente uno era el que estaba bailando de un lado a otro<sup>2386</sup>: Xb'alanke.

-"Levántate<sup>2387</sup>"-

folio 31 r.

Le dijo, pues.

En seguida, pues, se despertó su rostro.

Mucho se alegraron

solamente así se alegraron los señores

solamente lo que hacían, alegraba el corazón de Jun Kame

Wuqub' Kame

así como si bailaran sentían.

<sup>&</sup>lt;sup>2375</sup> *X-ki-chap*, forma completiva plural de *chapik*, "agarrar, detener, empezar".

<sup>&</sup>lt;sup>2376</sup> Empieza la p. 112 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>2377</sup> *X-ki-poq'oj*, forma completiva plural de *poq'em*, "abundar, multiplicarse, sacar algo".

<sup>&</sup>lt;sup>2378</sup> *X-ki-k'olob'a*, forma completiva plural de la raíz *k'ol*, "guardar, ser cosa redonda"

<sup>&</sup>lt;sup>2379</sup> K-u-rayij, forma incompletiva singular de rayij, "desear".

<sup>&</sup>lt;sup>2380</sup> *X-perepoxik*, de la raíz *per*, "partir, despedazar".

<sup>&</sup>lt;sup>2381</sup> X-k'otix, forma completiva de k'otixik, "sacar cosas con la mano".

<sup>&</sup>lt;sup>2382</sup> X-ch'eqe en Sam Colop. Según Diego Guarchaj es x-ch'aqe, del verbo ch'aqixik, "poner algo suave sobre una hoja". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>2383</sup> Tz'alik, "hojas para envolver tamales".

<sup>&</sup>lt;sup>2384</sup> K-e-q'ab'ar, forma incompletiva plural de q'ab'arem, "emborracharse".

<sup>&</sup>lt;sup>2385</sup> *Ka'y*, de *ka'yem*, "mirar".

<sup>&</sup>lt;sup>2386</sup> Ka-xajowilab'ik, "bailar de un lado a otro", de la raíz xojoj, "baile". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>2387</sup> *K-at-walijoq*, imperativo en la segunda persona singular de la raíz *walij*, "levantar". (BB)

```
41- Así, pues, tenían deseo<sup>2388</sup>
                   desesperación<sup>2389</sup> también sus corazones por los bailes de X-Junajpu
                                                                                                Xb'alanke.
Entonces salió la palabra de Jun Kame
                                      Wuqub' Kame:
-"Háganlo con nosotros,
córtennos"- Dijeron, pues, 2390.
-"A cada uno<sup>2391</sup> córtenennos"- Les dijeron, pues, Jun Kame
                                                                   Wuqub' Kame a X-Junajpu
                                                                                      Xb'alanke.
-"Está bien, luego despertará su rostro.
¿No son la muerte<sup>2392</sup> ustedes?
Los alegramos a ustedes
ustedes son los señores de sus hijos de mujer <sup>2393</sup>
                                      de sus hijos de padre<sup>2394</sup>, Les dijeron, pues, a los señores.
Así, pues, primero cortaron la cabeza del señor, Jun Kame es el nombre del señor de Xib'alb'a.
Estaba muerto, pues, Jun Kame
cuando agarraron a Wuqub' Kame.
No despertaron sus rostros.
Así, pues, estaban saliendo los de Xib'alb'a con sus pies<sup>2395</sup>
así habían visto que los señores estaban muertos
                   matados por sacrificio<sup>2396</sup> ahí<sup>2397</sup>
sacrificados los dos.
Solamente, pues, como castigo<sup>2398</sup> de sus rostros lo habían hecho.
Inmediatamente después de que se había muerto un señor
no habían despertado su rostro.
Así, pues, un señor salió
                   entró frente a los bailarines:
no lo habían encontrado<sup>2399</sup>
no lo habían hallado<sup>2400</sup>.
-"Que me tengan lástima<sup>2401</sup>"- Dijo cuando se dio cuenta de su situación<sup>2402</sup>.
Terminaron<sup>2403</sup>, pues, ahí<sup>2404</sup> todos sus hijos de madres
sus hijos de padre en el gran barranco solamente juntos se amontonaron<sup>2405</sup> en un gran abismo<sup>2406</sup>
<sup>2388</sup> U-rayinik, "su deseo".
<sup>2389</sup> U-malinik, de malij, "desesperarse". (SC, nota 259)
<sup>2390</sup> Empieza la p. 113 de la edición de Sam Colop.
<sup>2391</sup> Junal, "a cada uno".
<sup>2392</sup> Kam, de kamik, "muerte, morir".
<sup>2393</sup> Iw-al, "sus hijos de madre".
<sup>2394</sup> I-k'ajol, "sus hijos de padre". La expresión se puede referir a los vasallos.
<sup>2395</sup> Chi k-aqan, "en sus pies, en sus piernas".
<sup>2396</sup> Xaraxoj, "cortar el pecho y sacar el corazón". (SC, nota 260)
<sup>2397</sup> Ch-ub'ik, "afuera".
<sup>2398</sup> K'ajisab'al, sustantivo instrumental de la raíz kah (k'aj), "castigar". (BB)
<sup>2399</sup> X-u-k'ulu, forma completiva plural de k'ulik, "encontrar a una persona".
<sup>2400</sup> X-u-riqo, forma completiva singular de riqik, "encontrar, hallar".
<sup>2401</sup> Toq'ob' nu-wach, de toq'ob'axik wach, "tener lástima". Sam Colop lee toqob'.
<sup>2402</sup> X-u-na', forma completiva de na', "sentir, percibir, pensar" con pronombre reflexivo r-ib'.
<sup>2403</sup> X-e-k'is, forma completiva plural de k'isik, "acabar, terminar".
```

<sup>2404</sup> B'eq, part. direccional, "de aquí para allá". (DG)
 <sup>2405</sup> X-ki-b'alij, de b'alij "rellenar, llenar". (SC, nota 261).

ahí, pues, estaban amontonados<sup>2407</sup> cuando los encontraron innumerables hormigas los movieron<sup>2408</sup> fuera del barranco así, pues, los fueron a arrear<sup>2409</sup> afuera. Cuando llegaron, pues, se vinieron a entregar<sup>2410</sup> todos vinieron a la salida<sup>2411</sup> vinieron a la entrada<sup>2412</sup>. Así, pues, fue la derrota de los señores de Xib'alb'a solamente por obras maravillosas solamenete

folio 31 v.

por sus transformaciones<sup>2413</sup> entonces lo hicieron.

Así también dijeron sus nombres

se esclarecieron<sup>2414</sup> frente a todos los de Xib'alb'a<sup>2415</sup>.

42-"Oigan nuestros nombres

los diremos

diremos también los nombres de nuestros padres.

Nosotros somos éstos:

somos X-Junajpu

Xb'alanke, son nuestros nombres.

Así, pues, nuestros padres, que ustedes mataron, Jun Junajpu

Wuqub' Junajpu, son sus nombres.

Nosotros, pues, somos los vengadores<sup>2416</sup> de los dolores<sup>2417</sup>

los sufrimientos<sup>2418</sup> de nuestros padres.

Así, pues, aguantamos<sup>2419</sup> todos los sufrimientos que nos hicieron.

Así, pues, los hacemos desaparecer <sup>2420</sup> a todos ustedes

los matamos

ninguno de ustedes se salva<sup>2421</sup>"- Les dijeron, pues.

Así, pues, se extendían al suelo

lloraban todos los de Xib'alb'a<sup>2422</sup>.

```
<sup>2406</sup> Xolob'achan, "abismo, hoyo muy profundo". (SC nota 262)
```

<sup>&</sup>lt;sup>2407</sup> *Tub'ul*, de la raíz *tub'*, "juntar, amontonar cosas como granos de maíz". (BB; DB)

<sup>&</sup>lt;sup>2408</sup> *Tukulij*, de *tukik*, "mover" y la raíz *tukul*, "revolver, mover, hormiguear". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>2409</sup> *X-e-b'e-yo'x*, verbo compuesto de *b'e*, "ir" e *yo'ix*, "arrear, espantar animales".

<sup>&</sup>lt;sup>2410</sup> X-ki-x-ul-ki-ya', verbo compuesto de *ulem*, "llegar" e ya'ik, "entregar, dar".

<sup>&</sup>lt;sup>2411</sup> *X-e'-ul-elajoq*, verbo compuesto de *ulem*, "llegar" y *elik*, "salir". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2412</sup> Okoq, de okik, "entrar, entrada".

<sup>&</sup>lt;sup>2413</sup> Ki-jalwachib'al, sustantivo instrumental de jalwachixik, "cambiar una cosa por otra".

<sup>&</sup>lt;sup>2414</sup> *X-ki-kob'isaj*, forma completiva plural de la raíz *cob* (*kob'*), "esclarecer". (BB) Recinos y Chávez traducen "engrandecerse, alabarse". (AR; ACH)

<sup>&</sup>lt;sup>2415</sup> Empieza la p. 114 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>2416</sup> *Pak'ol*, sustantivo con sufijo agentivo, de *pak'*, "estar boca arriba". (DG) Ximénez registra el verbo *paquih*, "jugar a la pelota, hacer salir sangre" (FXb) y Basseta anota también los significados de "descubrir, destapar, arribar y quebrar". (DB) El significado de la expresión posiblemente es "vengar, derrotar".

<sup>&</sup>lt;sup>2417</sup> Ki-ra'il, "sus dolores", de ra'il, "dolor, sufrimiento". (SC, nota 182)

 $<sup>^{2418}</sup>$  Ki-k'axk'ol, forma poseída de k'axk'ol, "sufrimiento", de k'ax, "difícil, doloroso".

<sup>&</sup>lt;sup>2419</sup> *Mix-qa-kuyu*, primera persona plural de la forma completiva de *kuyik*, "agantar".

<sup>&</sup>lt;sup>2420</sup> K-ix-qa-sach, primera persona plural sujeto (qa-) y segunda persona plural complemento (-ix) de la forma incompletiva de sachem, "perderse, fallar".

<sup>&</sup>lt;sup>2421</sup> Kolotajel, que Sam Colop lee k'olotajel, de kolik, "salvar".

```
-"Que nos tengan lástima<sup>2423</sup>, o Junajpu
                                            Xb'alanke.
En realidad cometimos delitos<sup>2424</sup> contra sus padres, de los que hablan pues, los que están enterrados<sup>2425</sup> en el lugar del sacrificio<sup>2426</sup> de la cancha del juego de pelota"-
Dijeron, pues.
-"Está bien,
así nuestra palabra les vamos a decir:
oigan todos ustedes de Xib'alb'a:
por eso no es grande su nacimiento<sup>2427</sup> en su día
ni tampoco sea grande su don<sup>2428</sup> sólo de poca<sup>2429</sup> dignidad<sup>2430</sup> sea la sangre
no sea limpia<sup>2431</sup> la sangre para ustedes sólo comales<sup>2432</sup>
sólo ollas<sup>2433</sup>
sólo en materiales blandos<sup>2434</sup> que han desmenuzado<sup>2435</sup>
sólo también los hijos de la paja<sup>2436</sup>
                      los hijos de las zonas despobladas<sup>2437</sup> serán su comida<sup>2438</sup>
no serán de ustedes todos los hijos (de mujer) de luz<sup>2439</sup>
                                           los hijos (de hombre) de luz<sup>2440</sup>
sólo el pensamiento<sup>2441</sup> se pierda<sup>2442</sup> en el aspecto
son los pecadores<sup>2443</sup>
           los que pelean<sup>2444</sup>
           los tristes<sup>2445</sup>
           los humildes<sup>2446</sup>
los que entran primero en el pecado
ahí entren ustedes.
Que solamente ya no hagan la captura<sup>2447</sup> repentina<sup>2448</sup> de los hombres.
<sup>2422</sup> K-e-lajlik, forma incompletiva plural de laj, "extenderse, tablar, estenederse al suelo". (BB)
<sup>2423</sup> Tog'ob' ga-wach, de tog'ob'axik wach, "tener lástima".
<sup>2424</sup> X-oj-makunik, primera persona plural de la forma completiva de la raíz mak, "pecado, delito".
<sup>2425</sup> Muqul, forma sustantivada de muqik, "enterrar".
<sup>2426</sup> Pusb'al, "lugar donde se corta, lugar del sacrificio".
<sup>2427</sup> Iw-alaxik, forma poseída en la segunda persona plural, de alaxik, "parir, dar a luz".
<sup>2428</sup> I-kochib'al, "su gracia, merced, don".
<sup>2429</sup> Xsqaqi'n, "un poco".
<sup>2430</sup> Jolomax, "cabeza".
<sup>2431</sup> Ch'aj, de chajik, "lavar, bañar".
<sup>2432</sup> Xot, comal.
<sup>2433</sup> Aq'am, "ollas viejas". (SC, nota 263)
<sup>2434</sup> Chuch, "algo blando". (BB)
<sup>2435</sup> X-jeraxik, forma completiva de la raíz her (jer), "romper, desemuzar". (TC)
<sup>2436</sup> K'im, "paja".
<sup>2437</sup> Tolob', "algo despoblado", de tolob'a, "despoblar". (TC)
<sup>2438</sup> W-echa'j, de echa'xik, "comer hierba".
<sup>2439</sup> Saqil, sustantivo abstracto de saq, "blanco".
<sup>2440</sup> Empieza la p. 115 de la edición de Sam Colop.
<sup>2441</sup> No'j, "idea, pensamiento" de no'jil.
<sup>2442</sup> Chi-tzago, de tzagik, "perder", con pronombre reflexivo.
<sup>2443</sup> Aj-mak, "los del pecado".
<sup>2444</sup> Aj-lab'al, "los de la guerra, los que pelean", de lab'al, "guerra, pelear".
```

2445 Aj-b'is, "los de la tristeza", de la raíz b'is, "sentir tristeza".
 2446 Aj-moken, de la raíz moqueh (moken), "ser humilde, rogar". (TC).

<sup>2447</sup> *Chapom*, de *chapik*, "agarrar, capturar".

2448 Rax, "de repente, repentino".

Serán invocados<sup>2449</sup> también sobre las cabezas de sangre"- Les fue dicho, pues, a todos los de Xib'alb'a. Así, pues, hubo el principio<sup>2450</sup> de su destrucción<sup>2451</sup> la pérdida<sup>2452</sup> también de su invocación<sup>2453</sup>. No era grande su día de nacimiento antiguamente 2454 solamente quería la guerra<sup>2455</sup> con la gente antiguamente en realidad no eran de doble visión<sup>2456</sup> sus nombres antiguamente solamente eran espantosos<sup>2457</sup>
malvados<sup>2458</sup> sus rostros
ellos, los de la guerra<sup>2459</sup> los de los tecolotes<sup>2460</sup> folio 32 r. los que incitan<sup>2461</sup> al pecado son también los del corazón enterrado<sup>2462</sup> los negros blancos los de la envidia<sup>2463</sup> los de la apretaduras<sup>2464</sup>, les dicen. Sus caras pintadas<sup>2465</sup> barnizaban<sup>2466</sup>. Así, pues, fue la destrucción de su grandeza el poder<sup>2467</sup> Ya no fue grande su reino. Esto lo habían hecho X-Junajpu Xb'alanke. Así, pues, llora los invoca<sup>2468</sup> su abuela frente a las plantas de maíz<sup>2469</sup> las que habían sembrado<sup>2470</sup> ahí. <sup>2449</sup> *K-ix-ta'on*, segunda persona plural de *ta'ik*, "oír, escuchar, rogar, pedir". <sup>2450</sup> Tikarinaq, de tikarem, "poder, comenzar". <sup>2451</sup> Ki-sachik, sustantivo poeseído de sachik, "perder, olvidar". <sup>2452</sup> *U-mayixik*, de la raíz *mayij*, registrada en Brasseur, "destruir, perder, olvidar". (BB) <sup>2453</sup> Ki-sik'ixik, "su invocar, su llamar". <sup>2454</sup> Ojer, "antiguo, antiguamente". <sup>2455</sup> *Tza*, "guerra, enemistad". (SC, nota 264) <sup>2456</sup> Kab'awil, "ser de doble visión". 2457 Xib'al, de xib', "espanto, susto". <sup>2458</sup> *Itzel*, "malvado, malo". <sup>2459</sup> Aj-tza, "los de la guerra". <sup>2460</sup> Aj-tukur, "los de los tecolotes". Sam Colop indica el significado metafórico de "traidores". (SC, nota 265) <sup>2461</sup> Taqchi'nel, sustantivo con sufijo agentivo de taqchi'xik, "instigar, persuadir, incitar". <sup>2462</sup> *Aj-muqulik*. En k'iche' moderno *muqulik*, significa "amontonado", pero la raíz verbal es *muqik*, "enterrar". <sup>2463</sup> Aj-mox wach, "los de la envidia". Con el sustantivo wach está registrado en el diccionario de Coto con el significado de "envidia, malicia, odio". (TC) <sup>4</sup> Aj-latz'ab', de la raíz latz', "angosto, apretado, ocupado". Registrado en Sam Colop como aj-latzab'. (DG) <sup>2465</sup> Chi-x-e'-on, de la raíz on, "pintarse". (SC, nota 266) <sup>2466</sup> K-e-k'ullutajik, del verbo k'ulik, "encontrar". Coto registra la acepción "barniz, bruñir" para la expresión qul wach, posiblemente como en este caso. 467 Q'aq'al, de q'aq', "fuego". Q'aq'al significa también "enojarse". <sup>2468</sup> Ka-sik'in, de sik'ixik, "llamar, convocar". <sup>2469</sup> *Aj*, "elote, espiga de maíz, caña".

<sup>2470</sup> *X-ki-tik*, forma completiva plural de *tikik*, "sembrar".

entonces les vino, pues, un retoño a las plantas así, pues, quemó<sup>2474</sup> su abuela<sup>2475</sup> quemó pom frente a las plantas como recuerdo<sup>2476</sup> de ellos. Así, pues, se alegró el corazón de su abuela pues por segunda vez<sup>2477</sup> le vino un retoño a las plantas de maíz. Entonces fue deificada<sup>2478</sup> por su abuela cuando las nombró<sup>2479</sup>: centro<sup>2480</sup> de la casa centro solar<sup>2481</sup> plantas vivas<sup>2482</sup> tierra plana<sup>2483</sup>, fueron sus nombres. Así, pues, las llamó centro de la casa centro solar porque solamente en el centro de su casa habían sembrado las plantas. Así, pues, las llamó tierra llana plantas de maíz vivas en la tierra llana han sembrado las plantas así también las llamó plantas vivas porque les vino el retoño a las plantas. Entonces les fueron puestos<sup>2484</sup> sus nombres por Xmukane a las que habían sembrado ahí Junajpu Xb'alanke solamente fue el recuerdo de ellos por su abuela. Así, pues, primero fueron sus padres los que muy antiguamente <sup>2485</sup> se habían muerto, Jun Junajpu Wuqub' Junajpu vieron, pues, el rostro de sus padres ahí, en Xib'alb'a hablaron sus padres con ellos cuando vencieron a los de Xib'alb'a. 43- Éste, pues, es el adorno<sup>2486</sup> de sus padres por parte de ellos así adornaron a Wuqub' Junajpu ahí fueron a adornarlo en el lugar del sacrificio de la cancha del juego de pelota. Solamente desearon<sup>2487</sup> la esencia de su rostro <sup>2471</sup> *X-chaqij*, forma completiva de *chaqijem*, "secarse". <sup>2472</sup> *X-e-k'at*, forma completiva de *k'atik*, "quemaron". <sup>2473</sup> *Choj*, "horno, hoguera", de *choj*, "asar carne". <sup>2474</sup> *X-k'aton*, "quemar, prender fuego", de *k'atik*, "quemar", forma completiva. <sup>2475</sup> Empieza la p. 116 de la edición de Sam Colop. <sup>2476</sup> *U-na'tab'al*, "su recuerdo", de *na'oj*, "idea, pensamiento". <sup>2477</sup> Ka-mul, "segunda vez". <sup>2478</sup> *X-kab'awil-ax*, forma completiva de *kab'awil*, "el de doble visión", definición de la deidad.  $^{2479}$  *X-u-b'ina'tisaj*, "nombrar, poner nombre", forma completiva singular de b'i, "nombre". <sup>2480</sup> Nik'aj, "centro". <sup>2481</sup> *B'ichoq'*, "solar". (SC, nota 267) <sup>2482</sup> K'asam, de k'as, "vivir, vivo". <sup>2483</sup> Ch'at, "cama, aplanar". Estos nombres están subrayados en la versión k'iche' del Ms. Newberry. <sup>2484</sup> *X-koj*, forma completiva de *kojik*, "usar, poner, meter". <sup>2485</sup> *Xojeroq*, de *ojer*, "antiguo, antiguamente". <sup>2486</sup> *U-wiqik*, "su adornar, su ataviar, su aderezar". <sup>2487</sup> *X-r-aj-uxik*, "quisieron, desearon", de la raíz *aj*, "querer", forma completiva y *ux*, "ser".

Les vino, pues, un retoño a las plantas

así, pues, cuando quemaron<sup>2472</sup> en la hoguera<sup>2473</sup>

así se secaron<sup>2471</sup> luego

invocaron<sup>2488</sup> el nombre de todo: su boca su nariz<sup>2489</sup> sus ojos. Se halló<sup>2490</sup> primero su nombre. <sup>2491</sup> Solamente poco habló no dijo folio 32 v. su nombre sobre su boca<sup>2492</sup> solamente habló. Así, pues, engrandecieron el corazón de sus padres que se habían quedado<sup>2493</sup> solamente se quedaron<sup>2494</sup> en el lugar del sacrificio de la cancha del juego de pelota. -"Aquí serán invocados<sup>2495</sup>. ¡Que así sea!"- Les dijeron sus hijos cuando se asentó<sup>2496</sup> su corazón.
-"Por primero salga<sup>2497</sup> lo de ustedes como primeros también sean celebrados<sup>2498</sup> por los hijos (de mujer) de la luz los hijos (de varón) de la luz. Que no se pierdan<sup>2499</sup> sus nombres. ¡Oue así sea!"- Les dijeron a su padres cuando se asentó su corazón. -"Nosotros somos los derrotadores <sup>2500</sup>, por su muerte su pérdida los sufrimientos<sup>2501</sup> que se les quiso hacer a ustedes"-Así, pues, se despidieron. Ya estaban vencidos todos los de Xib'alb'a. Entonces subieron<sup>2502</sup>, pues, aquí en medio de la luz. Inmediatamente, pues, subieron al cielo para uno, pues, fue el sol para uno también fue la luna. Entonces amaneció en el interior del cielo en la superficie de la tierra en el cielo estuvieron<sup>2503</sup>. <sup>2488</sup> X-tz'onox, forma completiva de tz'onoxik, "pedir, rogar". <sup>2489</sup> *U-tza'm*, "su nariz". <sup>2490</sup> X-u-riq, forma completiva de riqik, "hallarse, encontrarse, conseguir". <sup>2491</sup> Empieza la p. 117 de la edición de Sam Colop. <sup>2492</sup> *Ujunal puwi'*, otros leen Junajpu. <sup>2493</sup> *Kanajoq*, participio de *kanajem*, "quedarse". <sup>2494</sup> *X-kanaj*, forma completiva de *kanajem*, "quedarse". <sup>2495</sup> K-ix-sik'ix, segunda persona plural de la forma incompletiva de sik'ik, "llamar, convocar, invocar".  $^{2496}$  X-k'ub', forma completiva de la raíz k'ub', que Brasseur registra como "asentar". (BB) <sup>2497</sup> Ch-el, de elem, "salir". <sup>2498</sup> K-ix-q'ijiloxik, segunda persona plural de la forma incompletiva de q'ij, "día, suerte". <sup>2499</sup> Chi-sachik, optativo de sachik, "perder, olvidar". <sup>2500</sup> Oi-pak'ol, "nosotros los vengadores". El verbo pak' significa "estar boca arriba, descubrir, quebrar, arrimar". (DG; <sup>2501</sup> K'axk'ol, "sufrimiento", de k'ax, "difícil, doloroso". <sup>2502</sup> X-e'-aq'an, forma completiva plural de aq'anem, "subirse". <sup>2503</sup> *X-e-k'oje*, forma completiva plural de la raíz *k'oj*, "ser, existir".

```
Así, pues, suben<sup>2504</sup> los cuatrocientos muchachos
los que murieron por Sipakna.
Así, pues, sus compañeros<sup>2505</sup> fueron
las estrellas <sup>2506</sup> del cielo fueron.
44- <sup>2507</sup>Éste, pues, es el principio <sup>2508</sup> de cuando se pensó <sup>2509</sup> al hombre
                              de cuando se buscó<sup>2510</sup> también lo que entraría<sup>2511</sup> en la carne<sup>2512</sup> del hombre.
Dijeron, pues, Alom<sup>2513</sup>
                    K'ajolom<sup>2514</sup>
                    Tz'aqol<sup>2515</sup>
                   B'itol<sup>2516</sup>
Tepew<sup>2517</sup>
Q'ukumatz<sup>2518</sup>, sus nombres: "Se acercó<sup>2519</sup> su amanecer
se ha formado correctamente<sup>2520</sup>
así también se aclaró<sup>2521</sup> el que alimente
                              el que sustente<sup>2522</sup>
                              los hijos (de mujer) de luz<sup>2523</sup>
                              los hijos (de hombre) de luz
se aclaró el hombre
          la humanidad de la superficie de la tierra"- dijeron.
Se congregaron<sup>2524</sup>
llegaron<sup>2525</sup>
juntaron sus ideas<sup>2526</sup> en la oscuridad
<sup>2504</sup> Ka-chakanik, forma incompletiva de chacan (chakan), registrado en Coto, "gatear, subir, andar". (TC)
<sup>2505</sup> K-achb'il, de ach, "compañero".
<sup>2506</sup> U-ch'umilal, forma poseída de ch'umil, "estrella".
<sup>2507</sup> Empieza la p. 119 de la edición de E. Sam Colop.
<sup>2508</sup> U-tikerik, forma poseída en la tercera persona singular de la raíz tik, "sembrar, empezar".
<sup>2509</sup> X-na'ojix, forma completiva de na', "idea, pensamiento".
<sup>2510</sup> X-tzukux, forma completiva de tzukuxik, "buscar cosa perdida".
<sup>2511</sup> Ch-ok, prefijo optativo (ch-) de okem, "entrar, llegar a ser".
<sup>2512</sup> U-tyo'jil, forma poseída de tyo'jil, "músculo, carne del hombre".
<sup>2513</sup> Alom, "engendradora", del verbo alaxik, "parir, dar a luz por parte de una mujer".
<sup>2514</sup> K'ajolom, "engendrador", de k'ajol, "hijo de hombre".
<sup>2515</sup> Tz'aq-ol, nombre de la deidad creadora k'iche', "Formador", de la raíz tz'aq, "formar, edificar muros". –Ol es un
sufijo agentivo.
<sup>2516</sup> B'it-ol, nombre de la deidad creadora k'iche', "Creador", de la raíz b'it, "crear objetos de barro". –Ol es un sufijo
que indica agentivo.

2517 Tepew, "dominio, señorío", del náhuatl tepeuani (raíz verbal peua), "el vencedor, conquistador". De pew,
"conquistar" y el prefijo te-, "gente". (LC: 85; RS)
<sup>2518</sup> Q'ukumatz, "quetzal-serpiente" de q'uq', "quetzal" y kumatz, "serpiente".
<sup>2519</sup> Mix-yopij, de yopij, "acercarse".
<sup>2520</sup> Mix-tz'aq, forma completiva de tz'aq, "formar, edificar". Utzinik, de utz, "bien, bueno".
<sup>2521</sup> X-q'ale'ik, forma completiva de la raíz q'alaj, "aclarar, amanecer".
<sup>2522</sup> Tzuqul, sustantivo con sufijo de persona –ul del verbo tzuqik, "dar de comer, alimentar, sustentar". Cool en el Ms.
Newberry; k'ool según Sam Colop, q'o'ol según D. Guarchaj, "el alimentador". (DG)
<sup>2523</sup> Sagil, sustantivo abstracto de sag, "blanco". La misma expresión se encuentra pocas líneas antes, en la página 117
de la edición de Sam Colop. En realidad la forma no resulta muy clara, ya que el sustantivo no está poseído. La
traducción literal sería "la luz los hijos". Se hace referencia probablemente a las primeras generaciones de hombres que
adoran a sus deidades.
<sup>2524</sup> X-molomanik, forma completiva de la raíz mol, "juntar, congregar, amontonar". (BB)
<sup>2525</sup> X-ulik, forma completiva de ulem, "llegar".
<sup>2526</sup> X-b'e-ki-na'oj, forma compuesta por el prefijo completivo x-; b'e, "camino, ir"; ki- prefijo posesivo de tercera
```

persona plural; na'oj, "idea, pensamiento".

```
en la noche<sup>2527</sup>.
Entonces buscaron<sup>2528</sup>
                     abrieron brechas^{2529} también pensaron^{2530}
estaban preocupados<sup>2531</sup>, pues, aquí<sup>2532</sup>. Así, pues, salieron<sup>2533</sup> aquí sus ideas a la luz<sup>2534</sup>
                                                      a la claridad<sup>2535</sup>
           encontraron<sup>2536</sup>
descubrieron también lo que iba a entrar<sup>2537</sup> en la carne<sup>2538</sup> del hombre. <sup>2539</sup>Todavía faltaba<sup>2540</sup> poco<sup>2541</sup>; no estaba manifiesto<sup>2542</sup> el sol
                                                                 la estrella<sup>2543</sup>, arriba de Tz'aqol
45- De Paxil<sup>2544</sup>
de Kayala', éste es su nombre, vino<sup>2545</sup> la mazorca<sup>2546</sup> amarilla
                                                      la mazorca blanca.
46- Éstos son los nombres de los animales<sup>2547</sup> que traen<sup>2548</sup> la comida<sup>2549</sup>: el gato del monte<sup>2550</sup>
                                                                                                  el coyote
                                                                                                  el chocoyo<sup>2551</sup>
                                                                                                  el cuervo.
Los cuatro<sup>2552</sup> animales refirieron la noticia<sup>2553</sup> de la mazorca amarilla
Folio 33 r.
<sup>2527</sup> O'uqumal, forma abstracta de q'eq, "negro". Aq'ab'al, "amanecer, noche".
Forma completiva plural del verbo tzukuxik, "buscar".
<sup>2529</sup> X-ki-pukuj, forma completiva plural de pukuxik, "abrir brechas, caminos". (DG)
<sup>2530</sup> X-e-na'ojinik, forma completiva plural de la raíz na', "idea, pensamiento".
<sup>2531</sup> X-e-b'ison, forma completiva plural del verbo b'isoxik, "sentir tristeza por algo, preocupación". De la raíz b'iis,
"tristeza".
<sup>2532</sup> Waraal, adverbio locativo, "aquí".
<sup>2533</sup> Xel: forma completiva de eleem, "salir".
<sup>2534</sup> Saqil, sustantivo abstracto "blancura". El significado tiene relación con el nacimiento del sol, que da la vida.
<sup>2535</sup> Q'aalal, sustantivo abstracto de q'aalaj, "claro, visible".
<sup>2536</sup> Del verbo riiqik, "encontrar, conseguir". Forma completiva plural.
<sup>2537</sup> Forma completiva del verbo okeem, "entrar, llegar a ser".
<sup>2538</sup> U-tyo'jiil, "su carne".
<sup>2539</sup> Empieza la página 120 de la edición de Sam Colop.
<sup>2540</sup> Verbo implícito.
<sup>2541</sup> Sqaqi'n, forma arcaica, registrada hoy en la región de Chichicastenango, "poco, pequeño".
Del sustantivo wach, "aspecto".
<sup>2543</sup> Ik', "luna"; ch'umiil, "estrella". Se refiere a la primera estrella de la mañana, Venus, que anunciaría la salida del sol.
<sup>2544</sup> Se observa la raíz paax, "quebrado, rajado". La traducción sería "lugar quebrado".
<sup>2545</sup> Forma completiva, de la raíz pe, "venir, venida".
<sup>2546</sup> Jal es "la mazorca madura"; ixiim, en cambio, indica "los granos de maíz".
<sup>2547</sup> Chikop, "animal genérico".
<sup>2548</sup> Del verbo k'aamik, "tomar, aceptar, traer".
<sup>2549</sup> Eechaa' indica propiamente "la comida de los animales herbívoros, pasto".
<sup>2550</sup> Yaak, "gato montés".
<sup>2551</sup> K'el es un pájaro de color verde, como el loro, llamado chocoyo en Guatemala.
<sup>2552</sup> Kajiib', "numeral cuatro". En este caso no se usa un marcador numeral por la definición concreta del sujeto
```

<sup>2553</sup> *X-b'in u-tzijel*, literalmente: "dijeron la palabra".

```
de la mazorca blanca, que viene<sup>2554</sup> de Paxil
                     enseñaron<sup>2555</sup> el camino para Paxil.
Ahí, pues, encontraron<sup>2556</sup> la comida
así, pues, entró en la carne del hombre creado
                                del hombre formado.
El agua fue<sup>2557</sup> la sangre<sup>2558</sup>
          la sangre del hombre.
Y entró<sup>2559</sup> también, por parte de la Madre
                                del Padre, la mazorca de maíz.
Entonces, se alegraron, pues, por el descubrimiento de la hermosa<sup>2560</sup> montaña, llena<sup>2561</sup> de dulzuras
     densa de <sup>2562</sup> mazorcas amarillas
                     mazorcas blancas
     densa también de pataxte<sup>2563</sup> de cacao<sup>2564</sup>
                     incontables<sup>2565</sup> zapotes
                     anonas
                     jocotes
                     nances
                     matasanos
Lleno de muchos<sup>2566</sup> tipos de comida era la ciudad<sup>2567</sup> de Paxil
                                                                           de Kavala', éste es su nombre.
<sup>2568</sup>Había comida
el aspecto de todos los alimentos pequeños
                     los alimentos grandes las plantas<sup>2569</sup> pequeñas
las plantas grandes.
Entonces fue enseñado<sup>2570</sup> el camino por los animales.
Molió<sup>2571</sup>, pues, la mazorca amarilla
la mazorca blanca
Nueve<sup>2572</sup> molidas<sup>2573</sup>, pues, hizo<sup>2574</sup> Xmukane.
La comida entró<sup>2575</sup>, con el agua, en la sustancia<sup>2576</sup> del hombre formado<sup>2577</sup>
^{2554} Del verbo peeteem, "venir". ^{2555} Forma completiva del verbo k'uutik, "enseñar".
<sup>2556</sup> Del verbo riiqik, "encontrar, conseguir". Forma completiva plural. En este caso el sujeto son los dioses.
<sup>2557</sup> X-uxik, forma completiva de uxem, "ser".
<sup>2558</sup> Kik', "sangre". Sustantivo poseído en la tercera persona singular (u-)
<sup>2559</sup> Forma completiva de okeem, "entrar".
<sup>2560</sup> Utzilaj, "hermoso, bueno, bonito".
<sup>2561</sup> De la raíz noj, "lleno, llenar".
<sup>2562</sup> Tzatz, literalmente "espeso".
El peq, más conocido con el nombre de origen náhuatl pataxte, es una planta de la especie del cacao (theobroma
<sup>2564</sup> Planta americana: theobroma cacao.
<sup>2565</sup> Mawi ajilan: "que no se cuentan", de la raíz ajil, "contar".
<sup>2566</sup> K'i, "mucho, muy numeroso".
<sup>2567</sup> Tinamit, "ciudad fortificada".
<sup>2568</sup> Empieza la página 121 de la edición de Sam Colop.
<sup>2569</sup> Tiiko'n, "planta cultivada, siembra".
<sup>2570</sup> Del verbo k'uutik, "enseñar", en la forma completiva.
<sup>2571</sup> Forma completiva del verbo ke'xik, "moler".
<sup>2572</sup> B'elejeeb', "nueve".

<sup>2573</sup> De la raíz kaa', "piedra de moler".
Forma completiva de b'aanik, "hacer".
```

en los brazos<sup>2578</sup> en la grasa<sup>2579</sup> del hombre que iba a ser. Lo hicieron la madre el padre **Tepew** Q'ukumatz, se dice. Entonces, pusieron<sup>2580</sup> en su palabra la formación la creación de nuestras primeras<sup>2581</sup> madres de nuestros padres<sup>2582</sup>. Solamente de mazorca amarilla de mazorca blanca fue su carne<sup>2583</sup>: solamente de comida fueron las piernas<sup>2584</sup> los brazos<sup>2585</sup> del hombre. Éstos fueron nuestros primeros padres, los cuatro hombres formados; solamente comida fue, puesta<sup>2586</sup> en su carne. 47- Éstos son los nombres de los primeros hombres que crearon que formaron: el primer hombre es B'alam Kitze', el segundo<sup>2587</sup>, pues, es B'alam Aq'ab, el tercero<sup>2588</sup>, pues, es Majukutaj, el cuarto<sup>2589</sup>, pues, es Ik'i B'alam. Éstos, pues, son los nombres de nuestras primeras madres de nuestros padres. 48- Solamente fueron creados solamente fueron formados<sup>2590</sup>, dicen, pues, 2591, no existen sus madres pues, no existen sus padres. Solamente, pues, sólo<sup>2592</sup> varones decimos<sup>2593</sup> no los procrearon<sup>2595</sup> mujeres tampoco fueron engendrados <sup>2596</sup> por el que crea  $^{2575}$  Forma completiva de *okeem*, "entrar, llegar a ser".  $^{2576}$  *Openal*, "masa de maíz que se queda en las manos". <sup>2577</sup> X-winaqir, "el que fue formado como hombre". <sup>2578</sup> *Q'ab'che'al*, literalmente "ramas, brazos de un árbol (*che'*)".  $\widetilde{Q}$ 'anaal, "grasa, sebo". <sup>2580</sup> Forma completiva plural del verbo *koojik*, "usar, poner, meter, llamar". <sup>2581</sup> Oa-, posesivo en la primera persona plural; naab'eh, "primero, original". <sup>2582</sup> Chuuch, "madre, raíz, base"; ajaw, literalmente "señores" 2583 *Tyo'jiil*, "músculos, carne del cuerpo humano". R-aqan, "sus piernas". <sup>2585</sup> *U-q'ab'*, "sus brazos". <sup>2586</sup> Forma pasiva de *okeem*, "entrar, llegar a ser". <sup>2587</sup> Kaab', "dos". <sup>2588</sup> Oxib', "tres". <sup>2589</sup> Kajiib', "cuatro". <sup>2590</sup> Tz'aq y b'it, participios de las raíces tz'aq y b'it, "crear, formar". <sup>2591</sup> B'i, partícula con valor retórico. <sup>2592</sup> Utukel, "solamente". <sup>2593</sup> Achij, "hombre, varón, guerrero". Chi-qa-b'ij, primera persona plural de b'ixik, "decir". <sup>2594</sup> Empieza la página 122 de la edición de Sam Colop. <sup>2595</sup> *X-e'-alanik*, forma completiva plural de *alanem*, "procrear por parte de mujer". <sup>2596</sup> *X-e-k'ajolaxik*, forma completiva plural de la raíz *k'ajol*, "hijo de hombre".

el que forma Alom K'ajolom.

Solamente un prodigio fue su formación

solamente un hecho maravilloso<sup>2597</sup> fue su creación por Tz'aqol

B'itol Alom K'ajolom Tepew Q'ukumatz.

Entonces tenían el aspecto de hombres<sup>2598</sup> hombres eran hablaban platicaban<sup>2599</sup> también

Folio 33 v.

miraban<sup>2600</sup>
oían<sup>2601</sup> también
caminaban<sup>2602</sup>
agarraban las cosas<sup>2603</sup>
eran hombres buenos
eran hermosos<sup>2604</sup>
de cara varonil era su aspecto
entonces aliento<sup>2605</sup> tuvieron
miraron<sup>2606</sup> lejos también
inmediatamente<sup>2607</sup> llegó<sup>2608</sup> su mirada
todo lo vieron<sup>2609</sup>
todo lo conocieron<sup>2610</sup>, toda la raíz<sup>2611</sup> del cielo.
Si<sup>2612</sup> miran
al instante<sup>2613</sup> ven por todas partes<sup>2614</sup>

<sup>2597</sup> *Pus/ nawal*. Brasseur registra el difrasismo como "cosa maravillosa, encanto". Tal vez *pus* tiene relación con la raíz *pus*, "cortar, sacrificar". *Nawal*, del náhuatl, con el sentido de "espíritu, ser sagrado". (BB)
<sup>2598</sup> *X-e-winag-wachin*, forma completiva plural, compuesta de *winag*, "hombre" y la raíz *wach*, "aspecto, parecer, ser la

imagen". (BB)

 <sup>2599</sup> X-e-tzijon, forma completiva plural de tzijonem,"platicar, hablar".
 2600 X-e-mukunik, de la raíz muk, "mirar desde lejos". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2601</sup> X-e-ta'on, forma completiva plural de la raíz tah, "oír, escuchar".

<sup>&</sup>lt;sup>2602</sup> X-e-b'inik, forma completiva plural de b'inem, "caminar, andar".

<sup>&</sup>lt;sup>2603</sup> *X-e-chapanik*, forma completiva plural de la raíz *chap*, "coger, agarrar". Tedlock observa que caminar y agarrar son acciones paralelas que se llevan a cabo con las extremidades. (BB; DT: 296, nota 12)

<sup>&</sup>lt;sup>2604</sup> Cha'om, "hermosos, lindo". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>2605</sup> K-uxlab', "aliento, respiración, olor". Posiblemente se refiere a la vida, al aliento vital.

 $<sup>^{2606}</sup>$  X-e-mukum, forma completiva de la raíz muk, "mirar desde lejos". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2607</sup> Jusuk', "inmediatamente".

<sup>&</sup>lt;sup>2608</sup> *X-opon*, forma completiva de *opanem*, "llegar".

<sup>&</sup>lt;sup>2609</sup> X-k'is-k-ilo, forma completiva compuesta por el infijo k'is, "todo, completamente" y el verbo ilik, "ver".

<sup>&</sup>lt;sup>2610</sup> *X-k'is-k-etamaj*, forma completiva compuesta por el infijo *k'is*, "todo, completamente" y el verbo *eta'maxik*, "saber, conocer".

<sup>&</sup>lt;sup>2611</sup> Xe', "raíz".

<sup>&</sup>lt;sup>2612</sup> We, partícula condicional.

<sup>&</sup>lt;sup>2613</sup> Lib'aj chi', "al instante, apresuradamente".

```
miran por todas partes<sup>2615</sup> también en el cielo<sup>2616</sup> en la tierra
```

```
no hay ni un obstáculo<sup>2617</sup>
lo ven todo
no caminan<sup>2618</sup> primero
así, pues, ven la raíz del cielo
solamente, pues, ahí están cuando miran.
<sup>2619</sup>Eran<sup>2620</sup> de mucha sabiduría<sup>2621</sup>;
pasaba<sup>2622</sup> su vista<sup>2623</sup> a través de los árboles
                               a través de las piedras
                               a través de los lagos
                               a través del mar
                               a través de las montañas
                               a través de los valles.
En verdad eran hombres sagrados<sup>2624</sup> B'alam Kitze<sup>,2625</sup>,
                                                    B'alam Aq'ab', 2626
                                                    Majukutaj<sup>2627</sup>
Ik'i B'alam.<sup>2628</sup>
49- Entonces fueron invocados <sup>2629</sup> por el que crea
                                                    el que forma: - "¿Así, cómo sienten<sup>2630</sup> su nacimiento?
                     ¿No pueden ver<sup>2631</sup>?
                    ¿No pueden oír<sup>2632</sup>?
                     ¿Es buena su palabra<sup>2633</sup> con su manera de caminar?
Mirarán<sup>2634</sup>, pues,
```

<sup>&</sup>lt;sup>2614</sup> *Chi-ki-sol-wachij*, forma incompletiva plural compuesta por el infijo *sol*, "alrededor, por todas partes, volteando" y *wachij*, "fructificar, parecer". En este caso el verbo tiene relación probablemente con la raíz *wach*, "ojo", por la relación con el término pareado. (BB)
<sup>2615</sup> *Chi-sol-mukuj*, forma incompletiva compuesta por el infijo *sol*, "alrededor, por todas partes, volteando" y la raíz

<sup>&</sup>lt;sup>2615</sup> *Chi-sol-mukuj*, forma incompletiva compuesta por el infijo *sol*, "alrededor, por todas partes, volteando" y la raíz *muk*, "mirar desde lejos". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2616</sup> Upam, locativo.

<sup>&</sup>lt;sup>2617</sup> *Muhu* en el Ms. Newberry, que Sam Colop interpreta como *ma ju*, negación reforzada por la partícula *na* y por la negación *ma* de las líneas siguientes. (SC, nota 268) *Q'atajil*, sustantivo abstracto de la raíz *q'at*, "escudo, estorbar, impedir, defender".

<sup>&</sup>lt;sup>2618</sup> K-e-b'intana'on, forma incompletiva singular de b'inem, "caminar, andar".

<sup>&</sup>lt;sup>2619</sup> Empieza la página 123 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>2620</sup> Xuxik es la forma completiva de uxem, "ser".

<sup>&</sup>lt;sup>2621</sup> Tzatz significa "espeso, mucho"; k-etamab'al, sustantivo instrumental (por el posfijo -b'al) del verbo eta'aam, "saber".

<sup>&</sup>lt;sup>2622</sup> La raíz *yiik*' expresa una idea de movimiento.

<sup>&</sup>lt;sup>2623</sup> Ki-wachib'al, "la vista de ellos".

<sup>&</sup>lt;sup>2624</sup> *Loq'olaj*: en los diccionarios contemporáneos es registrado como "bendito, santo". En el caso del *Popol Vuh*, probablemente todavía no había adquirido un valor religioso cristiano.

<sup>&</sup>lt;sup>2625</sup> Diego Guarchaj interpreta el nombre como: "Jaguar de la risa", de tze', risa.

<sup>&</sup>lt;sup>2626</sup> El posible significado es "Jaguar de la noche".

<sup>&</sup>lt;sup>2627</sup> Según Diego Guarchaj, el significado de este nombre sería: "El que no gateó", "El que nació parado".

<sup>&</sup>lt;sup>2628</sup> Siempre según Diego Guarchaj este nombre se podría traducir como: "Jaguar de la luna", de *îk*', "luna".

<sup>&</sup>lt;sup>2629</sup> Del verbo *tz'onoxik*, "invocar, pedir a Dios". Se observa el uso peculiar de este verbo, porque en este caso es Dios quien invoca a los hombres. Forma completiva pasiva.

Del verbo *na'ik*, "sentir, percibir, darse cuenta". El significado sería: "¿qué saben de su nacimiento?". El sustantivo *k'ojey*, "nacimiento", viene del verbo *k'oji'k*, "nacer".

<sup>&</sup>lt;sup>2631</sup> Segunda persona plural, en la forma de confianza, (vosotros, ustedes) de *mukuneem*, "ver".

<sup>&</sup>lt;sup>2632</sup> Segunda persona plural, en la forma de confianza, (vosotros, ustedes) de *tayik*, "escuchar, oír".

<sup>&</sup>lt;sup>2633</sup> El sustantivo está poseído en la segunda persona plural, vosotros/ ustedes.

<sup>&</sup>lt;sup>2634</sup> La partícula *na* expresa acción futura. Se observa que en la línea siguiente el futuro es expresado por el prefijo *ch*-.

```
verán el horizonte del cielo<sup>2635</sup>;
¿están visibles las montañas
                   los valles, que ven?
Apréndanlo, pues,". Les fue dicho.
Después, lo vieron todo<sup>2636</sup> hasta el horizonte del cielo.
Después, agradecen <sup>2637</sup> a Tz'aqol
                            B'itol: -"En verdad, dos veces gracias<sup>2638</sup>,
                                                         tres veces gracias, porque nos hicieron hombres<sup>2639</sup>
porque nos hicieron boca
         nos hicieron ojos.
Hablamos<sup>2640</sup>
oímos<sup>2641</sup>
estamos preocupados<sup>2642</sup>
nos movemos<sup>2643</sup>.
sentimos<sup>2644</sup> bien
aprendimos<sup>2645</sup> lo que está lejos<sup>2646</sup>
                   lo que está cerca
<sup>2647</sup>porque vimos lo que es grande
                   lo que es pequeño en el cielo
                                      sobre la tierra.
Gracias a ustedes,
porque nos hicieron hombres, hemos sido creados
                                               sido formados.
a ti, que eres abuela nuestra<sup>2648</sup>,
a ti, que eres abuelo nuestro", dijeron,
                                      agradecieron su creación
                                                         su formación.
Lo aprendieron<sup>2649</sup> completamente todo,
observaron las cuatro esquinas
                   los cuatro ángulos en el cielo
                                               sobre la tierra.
<sup>2635</sup> U-xe' kaj, literalmente "el pie del cielo".
<sup>2636</sup> Xk'iskil ronojel: x- es prefijo completivo; el adverbio k'is significa "completamente"; k-il, tercera persona plural (k-
) del verbo ilik, "ver"; ronojel, "todo". La traducción sería: "lo vieron completamente todo".
<sup>2637</sup> Del verbo k'amowaxik, "agradecer". Tercera persona plural en modo incompletivo.
<sup>2638</sup> K'amoo, "gracias", generalmente dirigidas a Dios.
<sup>2639</sup> Se observa la raíz winaq, "gente, hombre". En las líneas siguientes se nota la raíz chi, "boca", y wach, "ojos,
mirada, aspecto".
<sup>2640</sup> K-oj-ch'awik: k- aspecto incompletivo; oj, sujeto de primera persona plural; cha', "hablar".
<sup>2641</sup> K-oj-ta'onik: k- aspecto incompletivo; oj, sujeto de primera persona plural; raíz del verbo tayik, "escuchar, oír".
<sup>2642</sup> K-oj-b'isonik: Tedlock y Recinos traducen el verbo como "pensar, cuestionarse". Literalmente b'isoxik, significa
"sentir tristeza por algo, estar triste". (DT: 140; AR: 106)
<sup>2643</sup> Del verbo silab'ik, moverse.
<sup>2644</sup> De na'ik, "sentir, percibir, darse cuenta".
Del verbo eeta'maxik, "aprender, saber, estudiar". En este caso resulta evidente el valor completivo de este verbo,
en contraste con las acciones incompletivas de las líneas anteriores que siguen desarrollándose en el tiempo presente de
```

la oración. El verbo "aprender", en cambio, se refiere a una acción ya concluida, ya asimilada por los primeros

hombres.

2646 Naj/ nagaj son adverbios pareados, "lejos/ cerca".

<sup>&</sup>lt;sup>2647</sup> Empieza la página 124 de la edición de Sam Colop.
<sup>2648</sup> *Mi-x-oj-uxik*: forma optativa completiva en la primera persona plural de *uxeem*, "ser". Es imposible la traducción al español.

español. <sup>2649</sup> *X-k'is-k-etamaj ronojel*: forma completiva del verbo *eeta'maxik*, "aprender, conocer". Se observa el infijo adverbial *k'is* ("completamente") y el adjetivo redundante *ronojel* ("todo"): "lo aprendieron completamente todo".

```
No ovó<sup>2650</sup> esto con placer el que crea
```

el que forma:

-"No es bueno lo que dijeron nuestros seres formados

nuestros seres creados:

- "aprendimos<sup>2651</sup> todo lo que es grande

Folio 34 r.

lo que es pequeño"- dicen.

50- Así, pues, tomó<sup>2652</sup> su sabiduría<sup>2653</sup> Alom<sup>2654</sup>

K'ajolom: "¿Así, qué haremos<sup>2655</sup> con ellos? Que sea solamente cerca a donde llegue<sup>2656</sup> su mirada<sup>2657</sup>

que sea solamente pequeña la superficie<sup>2658</sup> de la tierra que ven".

No es bueno lo que dicen.

¿no son solamente seres creados

seres formados, así como sus nombres $^{2659}$ ? De doble visión $^{2660}$  serán $^{2661}$  otra vez, si no se multiplican $^{2662}$ 

¡Que se siembre<sup>2663</sup>

que amanezca, si no se reproducen<sup>2664</sup>.

¡Que así sea<sup>2665</sup>!

Solamente borremos<sup>2666</sup> un poco otra vez, éste es el deseo.

<sup>2667</sup> No está bien lo que entendemos<sup>2668</sup>

solamente se igualarían<sup>2669</sup> sus obras<sup>2670</sup> con nosotros<sup>2671</sup> lejos llega<sup>2672</sup> su conocimiento<sup>2673</sup>

lo ven todo"- Fue dicho por Uk'ux Kaj Juraqan<sup>2674</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2650</sup> Literalmente "no oyeron bien", del verbo *tayik*, "oír, escuchar".

<sup>&</sup>lt;sup>2651</sup> Primera persona plural de *eeta'maxik*, en modo completivo.

<sup>&</sup>lt;sup>2652</sup> Del verbo *k'amik*, "tomar, aceptar, traer". Tercera persona singular.

<sup>&</sup>lt;sup>2653</sup> Na'oj, "idea, pensamiento", de la misma raíz del verbo na'ik, "sentir, percibir". En este caso el sustantivo está poseído en la tercera persona plural (ki-).

<sup>&</sup>lt;sup>2654</sup> Diego Guarchaj interpreta *alom/k'ajolom* como "semilla femenina y masculina" respectivamente y fuentes de vida.

<sup>&</sup>lt;sup>2655</sup> Chi-qa-b'an: chi- expresa una acción futura; qa- es sujeto de primera persona plural; b'an, de b'aanik, "hacer".

<sup>&</sup>lt;sup>2656</sup> Ch-opon, matiz futuro del verbo opanem, "llegar a otra parte".

<sup>&</sup>lt;sup>2657</sup> Ki-mukub'al, sustantivo instrumental en la tercera persona plural, "mirada, vista".

<sup>&</sup>lt;sup>2658</sup> Wach, "aspecto, superficie".

<sup>&</sup>lt;sup>2659</sup> El significado es: "como atestiguan, declaran, sus nombres" (ki-b'i').

<sup>&</sup>lt;sup>2660</sup> Kab'awil: kab', "dos"; wil, de ilik, "ver": "de doble mirada, poderosos". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>2661</sup> Ke'uxi, de uxem, "ser", forma incompletiva.

<sup>&</sup>lt;sup>2662</sup> Del verbo *poq'em*, "abundar, multiplicarse, reproducirse". Tercera persona plural de la forma incompletiva. La forma verbal pareada siguiente es de la raíz k'i, "multiplicarse, aumentar de número".

<sup>&</sup>lt;sup>2663</sup> Optativo de *awexik*, "sembrar milpa". El verbo pareado es de *saqirem*, "amanecer, ponerse claro".

<sup>&</sup>lt;sup>2664</sup> Otra forma de la misma raíz *k'i*, en este caso es de *k'iyarem*, "abundar, aumentar".

<sup>&</sup>lt;sup>2665</sup> De *uxik*, "ser, actuar".

<sup>&</sup>lt;sup>2666</sup> Primera persona plural de *yoojik*, "descomponer, destruir".

<sup>&</sup>lt;sup>2667</sup> Empieza la página 125 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>2668</sup> Ka-qa-na'o, forma incompletiva en la primera persona plural de *na'oj*, "idea, pensamiento".

<sup>&</sup>lt;sup>2669</sup> Xchi-jun-amataj, forma potencial (xch-) de junamatajem, "parecerse, hacer igual, igualar, emparejar".

<sup>&</sup>lt;sup>2670</sup> Ki-b'anoj, "sus obras", forma poseída de b'anik, "hacer".

 $<sup>^{2671}</sup>$  *Q-uk*', "con nosotros".

<sup>&</sup>lt;sup>2672</sup> K-opon, de opanem, "llegar a otro lado".

<sup>&</sup>lt;sup>2673</sup> K-etamab'al, sustantivo instrumental poseído de eta'maxik, "saber, conocer".

Entonces hicieron, pues, otra vez la esencia<sup>2681</sup> de sus criaturas de sus obras. 51- Solamente, pues, fue empañada<sup>2682</sup> su vista<sup>2683</sup> por Uk'ux Kaj se cubrió<sup>2684</sup> así como si se soplara<sup>2685</sup> sobre la superficie de un espejo<sup>2686</sup> se cubrieron sus ojos. Solamente cerca veían solamente, pues, estaba claro<sup>2687</sup> donde estaban. Así, pues, fue la pérdida<sup>2688</sup> de su sabiduría con esto de todo el conocimiento de los cuatro hombres es la raíz de su origen<sup>2689</sup>. Así, pues, fue la creación la formación primera de nuestros abuelos de nuestros padres nuestros por Uk'ux Kaj Uk'ux Ulew Entonces aparecieron <sup>2690</sup>, pues, sus compañeras <sup>2691</sup> sus mujeres existieron<sup>2692</sup>. Solamente el de doble visión lo pensó<sup>2693</sup> otra vez. Así, pues, durante el sueño<sup>2694</sup> las recibieron<sup>2695</sup>. En verdad eran hermosas<sup>2696</sup> las mujeres que estaban<sup>2697</sup> con B'alam K'itze' <sup>2674</sup> Ju- r-aqan, literalmente: "Uno su pie, una es su pierna", "El de un pie, de una pierna". <sup>2675</sup> Ch'ipi, de la raíz ch'ip, "hijo menor, pequeño". La traducción del nombre sería "Rayo pequeño". (BB) <sup>2676</sup> Rox chik, "tercera vez". Raxa, "verde". Para Brasseur significa también "súbito, precipitado". La traducción sería "Rayo verde" o "Rayo súbito". (BB) <sup>2677</sup> Tepew, del náhuatl tepeuani (raíz verbal peua), "el vencedor, conquistador". (RS) <sup>2678</sup> *Q'ukumatz*, "quetzal-serpiente" de *q'uq'*, "quetzal" y *kumatz*, "serpiente".

<sup>2679</sup> *Alom*, "engendradora", del verbo *alaxik*, "parir, dar a luz por parte de una mujer".  $^{2680}$  K'ajolom, "engendrador", de k'ajol, "hijo de hombre". <sup>2681</sup> *Ki-k'oje'ik*, "su estado, su esencia", del verbo *k'oje'*, "estar". <sup>2682</sup> *X-wab'ax*, "empañado", de *ab'*, "aliento". (SC, nota 270) <sup>2683</sup> *U-b'aq ki-wach*, literalmente "el hueso de sus caras; sus ojos". <sup>2684</sup> *X-moyik*, forma completiva de la raíz *moy*, "deslumbrar, encubir". (BB) <sup>2685</sup> X-uxlab'ix, forma completiva de uxlab', "aliento, respiración, olor". <sup>2686</sup> Lemo. Brasseur registra la forma lemou, "espejo". (BB) <sup>2687</sup> *Q'alaj*, "aclarar, amanecer".  $\widetilde{U}$ -sachik, forma singular poseída de sachik, "perder, olvidar". <sup>2689</sup> Tikarib'al, sustantivo abstracto de tikarem, "comenzar, principiar, lograr". <sup>2690</sup> Forma completiva del verbo *k'oji'k*, "nacer, aparecerse". <sup>2691</sup> Sam Colop sugiere el significado de *k'ulel* como "compañera", poseído en la tercera persona plural. (SC, nota 271) <sup>2692</sup> Del verbo *uxem*, "ser". <sup>2693</sup> De la raíz *na*' "idea, pensamiento, consejo" y el verbo *na'ik*, "sentir, darse cuenta". <sup>2694</sup> Waraam, sustantivo, "sueño". <sup>2695</sup> Forma completiva, en la tercera persona plural, del verbo *k'aamik*, "tomar, aceptar, recibir". <sup>2696</sup> El adjetivo *jeb'elik* significa "hermosos, bello, lindo".

Ch'ipi Kaqulja<sup>2675</sup> Raxa Kaqulja<sup>2676</sup>

B'itol, se dicen.

Tepew<sup>2677</sup>
Q'ukumatz<sup>2678</sup>
Alom<sup>2679</sup>
K'ajolom<sup>2680</sup>
Xpiyakok
Xmukane
Tz'aqol

B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam.

Kaja Paluna<sup>2701</sup> es el nombre de la mujer de B'alam Kitze', Chomi Ja<sup>2702</sup> es el nombre de la mujer de B'alam Aq'ab' Tz'ununi Ja<sup>2703</sup> es el nombre de la mujer de Majukutaj, Kaqixa Ja<sup>2704</sup> es el nombre de la mujer de Ik'i B'alam. Éstos, pues, son los nombres de sus muieres. las mujeres fueron<sup>2705</sup> señoras<sup>2706</sup> principales. Se multiplicó<sup>2707</sup> la gente en los pequeños pueblos en los grandes pueblos. Así, Folio 34 v. pues, fue la raíz de nosotros nosotros la gente k'eche, 2708. Muchos<sup>2709</sup>, pues, fueron los de las espinas<sup>2710</sup> los sacrificadores<sup>2711</sup>. No solamente eran cuatro pues, cuatro eran las mujeres de nosotros<sup>2712</sup>, la gente k'iche'. Diferentes<sup>2713</sup> nombres tenía cada uno de ellos cuando se multiplicaron<sup>2714</sup> allá a la salida del sol muchos eran los nombres de la gente: Tepew<sup>2715</sup> Oloman<sup>2716</sup> <sup>2697</sup> Forma impersonal *k'oo*, "hay, está". <sup>2698</sup> Empieza la página 126 de la edición de Sam Colop. <sup>2699</sup> Del verbo k'astajeem, "despertarse". Forma completiva plural. <sup>2700</sup> Ki-k'ux, "sus corazones de ellos". <sup>2701</sup> En el texto original se lee *kaja*, pero Sam Colop y Tedlock interpretan el término como un posible error de Ximénez y corrigen kaq-a, "rojo". Tedlock, además, traduce Paluna como "tortuga marina", mientras que Guarchaj lo considera un vocablo de posible origen español, "paloma". (SC, nota 272; DT, nota 14) <sup>2702</sup> El nombre está compuesto por *chom*, "gordo", e *ija*', "semilla", significando "Semilla gorda, grande" Como sugiere Tedlock, *Chom-i* podría ser "camarón", de *ch'om*, "camarón". (DT, nota 15) <sup>2703</sup> Tz'unun, "gorrión, colibrí". Este nombre podría también estar compuesto por tz'unum, "pequeño", y una contracción de ija', "semilla", significando "Semilla pequeña". <sup>2704</sup> Kaqixa Ja contiene el término kaqix, "guacamaya", e ija', "semilla", para Diego Guarchaj. El nombre está registrado como Kaq'ixa Ja en Sam Colop. Según D. Guarchaj sería una contracción de kaq, "rojo", e imix, "maíz". El significado sería: "Semilla de maíz rojo". (DG) Del verbo *uxem*, "ser". Forma completiva plural. En el texto original *xocc-ahauab*, o sea *xoq-ajawab*', "mujeres-señores". <sup>2707</sup> Del verbo *poq'em*, "reproducirse, multiplicarse". <sup>2708</sup> Se observa el énfasis en la participación de la misma historia por medio de los pronombres y adjetivos posesivos de primera persona plural. Esto indica que el narrador pertenecía a la etnía k'iche'. <sup>709</sup> *Tzatz*, "denso, mucho". Aj-k'ixb', prefijo agentivo aj- y k'ix, "espina". Posiblemente es una referencia a los autosacrificios de sangre. <sup>2711</sup> Aj-k'ajb', prefijo agentivo aj- y k'aj, "despedazar". El significados sería "sacrificadores". (DT, nota 19) <sup>2712</sup> Quichuch, "sus mujeres de ellos" en el Ms. Newberry, que Sam Colop por el sentido corrige en qa-chuch, "nuestras

<sup>2698</sup>Ya estaban sus mujeres, cuando despertaron <sup>2699</sup>

Éstos, pues, son los nombres de sus mujeres:

mujeres", en el folio 34 r., línea 4. (SC, nota 274)

2714 X-poq'otajik, forma completiva de poq'em, "mutiplicarse, abundar, reproducirse".
 2715 Tepew, del náhuatl tepeuani (raíz verbal peua), "el vencedor, conquistador". (RS)

<sup>2713</sup> *Jalajoj*, "diferentes".

Entonces se alegraron sus corazones <sup>2700</sup> por sus compañeras.

K'ojaj Q'enech ajaw<sup>2717</sup>, se dice el nombre de la gente allá a la salida del sol donde se multiplicaron. Es lo que se sabe<sup>2718</sup> del origen de<sup>2719</sup> los Tam de los Ilok<sup>2720</sup> solamente juntos vinieron<sup>2721</sup> de allá, de la salida del sol. B'alam Kitze', es el abuelo el padre nuestro de las nueve casas grandes<sup>2722</sup> de los Qawiq B'alam Aq'ab', es el abuelo el padre nuestro de las nueve casas grandes de los Nimiaib', 2723 Majukutaj, es el abuelo el padre nuestro de las cuatro casas grandes de los Ajaw K'iche'. Tres parcialidades<sup>2724</sup> del barrio<sup>2725</sup> ahí existieron. No se ha perdido<sup>2726</sup> el nombre de su abuelo de su padre nuestro. <sup>2727</sup>Así los que se multiplicaron se esparcieron<sup>2728</sup> allá a la salida del sol. Solamente, pues, vinieron los Tam los Ilok con trece pueblos<sup>2729</sup> las trece tribus<sup>2730</sup>, con los de Rab'inal los Q'aq'chikel<sup>2731</sup> los de la Casa Tz'ikina<sup>2732</sup> también con los Saqaj<sup>2733</sup> también con los Lamak<sup>2734</sup> Kumatz<sup>2735</sup> la Casa Tuial<sup>2736</sup> la Casa Uch'ab'a los de la Casa Ch'umila<sup>2737</sup> <sup>2716</sup> Oloman, del náhuatl ol-, "hule, con el sufijo locativo. Según Tedlock del náhuatl ollomani, "jugador de pelota", en referencia a una tribu que permaneció en el Oriente, de lengua pipil. Para Recinos, por otro lado, el nombre se refiere a los olmecas-xicalancas, del sur de Veracruz. (DT, nota 20; AR, nota 3; LC: 84) <sup>2717</sup> Q'enechAjaw: como sugiere Campbell, la etimología sería: q'uin, "sol"; -ich, "ojo", -ahaw, "señor", en referencia al dios yucateco del sol. (LC: 82) <sup>2718</sup> *R-eta'm*, "su conocimiento". <sup>2719</sup> *Rech*, "de", posesivo y benefactivo. <sup>2720</sup> *Tamub*' e *Ilokab*', formas plurales de Tam e Ilok. <sup>2721</sup> *X-pe*, forma completiva de *petem*, "venir". <sup>2722</sup> Nim ja, "casa grande, linaje". <sup>2723</sup> Qawiqib' y Nimja'ib'ab' son las formas plurales de Qawiq y Nimja'ib'. <sup>2724</sup> *Chob*, "parcialidad, tribu". (BB) 2725 Chinamit, "barrio que depende de un linaje patrilinear". <sup>2726</sup> Sach-el de sachem, "perderse, equivocarse". <sup>2727</sup> Empieza la p. 127 de la edición de Sam Colop. <sup>2728</sup> Kirol, de la raíz kir, "esparcir, desatar". Amaq', "nación, país, pueblo". <sup>2730</sup> *Tekpan*, "capul grande de gente numerosa". (BB) Del náhuatl *tecpan*, "mansión, morada de un noble, palacio". (RS) Rab'inaleb' y Q'aq'chikeleb', plurales de Rabinal y Q'aq'chikel. <sup>2732</sup> Tz'ikina, posiblemente de tz'ikin, "pájaro". La capital de este pueblo sería Atitlán, según Recinos (AR: 175-176, <sup>2733</sup> Saqajib', plural de saqaj, "caña blanca". La actual ciudad de Salcajá está ubicada cerca de Quetzaltenango. (AR: 175-176, nota 4) <sup>2734</sup> Lamakib', plural de Lamak, Lamak, Kumatz Tujaljá y Ujab'aj'a estarían ubicadas alrededor de Sacapulas. (AR:

175-176, nota 4)

<sup>2735</sup> Kumatz, "serpiente, culebra".

<sup>2737</sup> *Ch'umila*, de *ch'umil*, "estrella".

Tujal está aún actualmente cerca de Sacapulas.

<sup>557</sup> 

con los de la Casa Kib'a los de la Casa B'atena la gente Akul la Casa B'alami los Kanchajel<sup>2738</sup> B'alam<sup>2739</sup> Kolob<sup>,2740</sup>. Así, pues, son los pueblos grandes<sup>2741</sup> las ramas<sup>2742</sup> de los pueblos, de ellos hablamos solamente de los grandes contamos 2743 muchos también son los que han salido<sup>2744</sup> de<sup>2745</sup> cada parcialidad<sup>2746</sup> de las ciudades<sup>2747</sup> no escribimos<sup>2748</sup> sus nombres solamente, pues, allá se multiplicaron allá a la salida del sol. Mucha gente fue en la oscuridad<sup>2749</sup> se hicieron numerosos<sup>2750</sup> no estaba creado<sup>2751</sup> el sol la luz cuando se hicieron numerosos. Solamente juntos estaban todos<sup>2752</sup> muy numerosos eran en su existencia en su caminar $^{2753}$  allá a la salida del sol. Así no alimentan $^{2754}$  sus parcialidades $^{2755}$ solamente al cielo levantan<sup>2756</sup> sus rostros. No sabían a dónde iban qué hacían lejos. Entonces estuvieron en muchedumbre<sup>2757</sup> allí. Eran hombres negros hombres blancos eran hombres de muchos aspectos eran hombres de muchos idiomas miraban<sup>2759</sup> las esquinas<sup>2760</sup> que estaban en la raíz del cielo. <sup>2738</sup> Kanchajeleb', forma plural de Kanchajel. <sup>2739</sup> B'alam, "jaguar". <sup>2740</sup> Per le identificazioni e tentativi di traduzione, ver D. Tedlock. (DT: 299-300, notas 25-29) <sup>2741</sup> *U-nimaq-il*, forma poseída de *nimaq*, "grande". <sup>2742</sup> *U-q'a*, "rama, brazo". (BB) <sup>2743</sup> Mix-qa-cholo, forma completiva en la primera persona plural (qa-) de la raíz chol, "contar cuentos o historias". <sup>2744</sup> Elenaq, forma perfectiva del verbo elem, "salir". <sup>2745</sup> *R-ij*, "detrás, a su espalda". <sup>2746</sup> Jutaq, "de cada uno de ellos". Chob', "parcialidad, tribu". (BB) <sup>2747</sup> *Tinamit*, "ciudad fortificada". <sup>2748</sup> *Mawi*, negación. *Mix-qa-tzib'aj*, forma completiva en la primera persona plural de *tzib'a*, "escribir". (BB) 2749 Q'equmal, "oscuridad".  $^{2750}$   $\overset{\sim}{X}$ -k'iyarik, forma completiva de k'ya, "muchos". <sup>2751</sup> Maja, negación. Ch-alaxoq, forma perfectiva de alaxik, "parir, dar a luz por parte de una mujer". <sup>2752</sup> *Jun*, "uno solo". *X-e-k'oje*, forma completiva plural del verbo *k'oje*', "estar". *K-onojel*, "ellos todos". <sup>2753</sup> Ki-b'inowik, forma poseída en la tercera persona plural de b'inem, "caminar, andar". <sup>2754</sup> *Chi-tzugun*, del verbo *tzugik*, "dar de comer, alimentar, sustentar". Ki-k'oon, posiblemente de k'o, "ser, existir". Q'o, significa "sustento". Coto registra la raíz qol, "parcialidad, linaje, <sup>2756</sup> Chi-ki-paqab'a, forma plural de paq, "levantar, subir". Sam Colop lee chikipaq'ab'a. 2757 K'i, "magueyes", para Sam Colop. (SC, nota 275) Podría ser también "en muchedumbre", de k'i, "mucho". <sup>2758</sup> Empieza la p. 128 de la edición de Sam Colop. <sup>2759</sup> Ka'y, según Sam Colop debe ser keka'y, "miran", de ka'yem, "ver, mirar". (SC, nota 276)

Folio 35 r. que no<sup>2763</sup> tiene casa<sup>2764</sup>. solamente por las montañas pequeñas montañas grandes anda<sup>2765</sup>, "así como locos<sup>2766</sup>"- dijeron.
-"Regañaban<sup>2767</sup> a la gente de montaña"- dijeron.
-"Ahí<sup>2768</sup> vieron<sup>2769</sup> la salida del sol<sup>2770</sup> solamente era una la lengua<sup>2771</sup> de todos<sup>2772</sup> todavía no invocan<sup>2773</sup> el palo-piedra<sup>2774</sup>. el recuerdo de la palabra de Tz'agol B'itol Uk'ux Kaj Uk'ux Ulew- dijeron. Solamente esperan<sup>2775</sup> la sombra<sup>2776</sup> Solamente piden<sup>2777</sup> lo que tienen que hacer<sup>2778</sup>, los que manifiestan amor<sup>2779</sup> en la palabra los que manifiestan amor los grandes los temerosos. Levantan<sup>2780</sup> sus caras<sup>2781</sup> al cielo, piden por sus hijos por sus hijas:"¡Oh amado<sup>2782</sup>, tú, Tz'aqol <sup>2760</sup> U-xikin. Brasseur registra la forma xiquin, "oreja". Coto traduce la raíz xiquin como "oír" y "esquina". Esta doble significación está confirmada por D. Guarchaj. (TC; BB; DG)

2761 El sustantivo *juyub*' tiene el posfijo abstracto -*al*, que le confiere valor de adjetivo, "propio de las montañas". La expresión hace referencia a la antigua civilización de los Altos de Guatemala antes de la organización del estado k'iche'.

2762 Literalmente *u-wach*, "su aspecto". *Ilo* de *iilik*, "ver"  $^{2763}\,B'i,$  "todavía no", partícula con valor retórico. <sup>2764</sup> *R-ochoch*, "su casa". En cambio, el sustantivo *ja* ("casa") no puede ser poseído. <sup>2765</sup> Tercera persona plural de la raíz *b'e*, "camino" <sup>2766</sup> K'eje, adverbio: "así como"; ch'u'j, "loco, preocupado" <sup>2767</sup> X-ki-yajob'ej, forma completiva del verbo yaajik, "regañar" <sup>2768</sup> Chila', adverbio locativo, "ahí" <sup>2769</sup> De *iilik*, "ver". Forma completiva plural <sup>2770</sup> *R-eleb'al q'ij*: "el sol, su salida". El sustantivo *eleb'al* tiene la misma raíz que el verbo *eleem*, "salir". <sup>2771</sup> *Ki-ch'a-b'al*, "su lengua de ellos", del verbo *cha'*, "decir" <sup>2772</sup> *K-onojel*: "ellos todos" <sup>2773</sup> Del verbo *sik'ixik*, "llamar, convocar, invitar" <sup>2774</sup> Che'-ab'aj. La expresión se refiere a las imágenes de los dioses, por extensión metonímica. Se observa que en maya yucateco las estelas se indican en las inscripciones como te-tun, "árbol-piedra". Es posible que aun en este caso la metáfora se refiera a las estelas, pero es más probable que la expresión haga referencia a representaciones plásticas de deidades en madera y piedra, como se indica en otros pasos del Popol Vuh. Tedlock propone una referencia a las estelas del período clásico, como símbolo de la ciudad del área maya a donde emigraron los antepasados k'iche'. (DT: 300, nota 33) De la ráiz del verbo k'uxla'xik, "pensar en, esperar". Tercera persona plural del modo incompletivo <sup>2776</sup> Ewaxik, "sombra" <sup>2777</sup> Del verbo *tz'oonoxik*, "pedir a Dios, invocar" <sup>2778</sup> Forma futura de b'aani $\bar{k}$ , "hacer"; tercera persona plural <sup>2779</sup> Looq', "estimado, amado, apreciado"

Hay, pues, gente de montaña<sup>2761</sup>, de quien no se ha visto

<sup>2780</sup> De la raíz *paq*, "alto, en alto"
<sup>2781</sup> *Ki-wach*: "sus aspectos de ellos"

```
escúchanos<sup>2784</sup>!
¡No nos dejes caer<sup>2785</sup>
                             no nos botes!
                             Tú, Señor de la doble visión, en el cielo
                                                                     sobre la tierra
                             Uk'ux Kaj
                             Uk'ux Ulew, denos<sup>2786</sup> nuestros hijos
                                                                     nuestras hijas<sup>2787</sup> en el camino del día
                                                                                         en el camino de la luz.
¡Que se siembre
que amanezca!
<sup>2788</sup>; Oue haya muchos caminos verdes
                             senderos<sup>2789</sup> verdes, donde nos pongas,<sup>2790</sup>
                   plana<sup>2791</sup> luz
                   planos pueblos<sup>2792</sup>
                   buena luz
                   buenos pueblos<sup>2793</sup>
                   buena vida
                   complemento<sup>2794</sup>, pues, <sup>2795</sup>, donde nos pongas.
Tú, Juragan,
         Ch'ipi Kaqulia<sup>2796</sup>
          Raxa Kaqulja
         Ch'ipi Nanawak<sup>2797</sup>
          Raxa Nanawak
         Wok<sup>2798</sup>
          Junajpu
<sup>2782</sup> Aq'aroq: posiblemente aqaroq', exclamación ceremonial. Diego Guarchaj lo interpreta como "amado". (DG)
De iilik, "ver, mirar". Oj- es prefijo complemento directo de primera persona plural.
<sup>2784</sup> De tayik, "oír, escuchar". Oj- es prefijo complemento directo de primera persona plural.
<sup>2785</sup> M-oj-a-tzaqo: m- es prefijo optativo negativo; oj- es complemento directo de primera persona plural; a- es sujeto de
segunda persona singular; tzaqo, del verbo tzaqeem, "caerse".

2786 El prefijo ch- y la partícula taj expresan un matiz optativo. La raíz ya' es del verbo yaa'ik, "dar, proporcionar,
llevar".
Etal contiene la raíz et, "conocer, reconocer, saber" y significa "señal, instrumento del reconocimiento". Tziij,
significa "palabra, verdad". Sin embargo, Sam Colop señala el uso colonial del disfrasismo como "descendencia, hijos y
nietos". (SC, nota 277)

2788 Empieza la p. 129 de la edición de Sam Colop.
2789 B'e/jok son sinónimos, "sendero, camino, senda".
```

tú, B'itol, míranos<sup>2783</sup>

Del verbo *yaa'ik*, "dar, poner". *K*- es prefijo incompletivo y *oj*- es complemento directo de primera persona plural. <sup>2791</sup> Saq, "blanco, resplandeciente, luz"; li'anik, "plano, emparejado", La traducción podría también ser: "llanuras blancas", considerando li'anik como substantivo y saq como adjetivo, aunque esto significaría romper con el

paralelismo gramatical de la línea siguiente.

<sup>792</sup> *Amaaq*', "país, pueblo, poblado", en contraste con *tinamiit*, "ciudad fortificada"

<sup>&</sup>lt;sup>2793</sup> La partícula *taq* expresa el plural

Winagireem, "llegar a tener bienes, completar, multiplicarse, llegar a ser hombres cabales", de la raíz winag, "hombre".

<sup>&</sup>lt;sup>2795</sup> *Puch* es partícula con valor retórico.

<sup>&</sup>lt;sup>2796</sup> Ch'ip, "pequeño"; kaquljaa, "trueno"

<sup>&</sup>lt;sup>2797</sup> Diego Guarchaj traduce el vocablo como "gavilán, águila". (DG) Sin embargo, no he encontrado esta traducción en los diccionarios consultados. Sólo el morfema wak significa "gavilán". Podría ser de origen náhuatl, de a:-, "agua" y nawak, "cerca", como sugiere Campbell. (LC: 84)

<sup>&</sup>lt;sup>2798</sup> Wok, posiblemente wak, "gavilán". El mismo animal refiere un mensaje de Xmukane a los héroes gemelos, en un episodio del juego de pelota de Jun Ajpu e y Xb'alanke.

```
Tepew
          Qukumatz
          madre
          padre
          Xpiyakok,
          Xmukane,
          abuela del día
          abuela de la alba,
que se siembre
que amanezca!"- dijeron.
                     invocaron<sup>2799</sup>
                     llamaron.
Solamente miraban el aspecto<sup>2800</sup> del alba
solamente ahí miran la salida del sol
ven a Venus<sup>2801</sup>
          la gran estrella<sup>2802</sup>
          el nacimiento<sup>2803</sup> del sol
                               el alumbrador<sup>2804</sup> en el cielo
                                                    en la tierra
                                                    en el sendero<sup>2805</sup> de la gente creada
                                                                         de la gente formada.
Dijeron B'alam Kitze'
          B'alam Aq'ab'
          Majukutaj
          Ik'i B'alam:
-"Esperemos<sup>2806</sup> primero<sup>2807</sup> su amanecer" – Dijeron. <sup>2808</sup> Eran grandes sabios<sup>2809</sup>
                     pensadores<sup>2810</sup>
                     los de las espinas<sup>2811</sup>
los de la grandeza<sup>2812</sup>, les dicen.
Todavía no existía<sup>2813</sup>, pues, el árbol-piedra<sup>2814</sup>
para cuidar<sup>2815</sup> a nuestras primeras madres
<sup>2799</sup> Del verbo q'ilonik, "invocar". El verbo pareado, sik'ixil, significa "llamar, convocar".
<sup>2800</sup> Selawachin: verbo compuesto de iilik, "ver", wach, "aspecto, apariencia". El prefijo s- es una variante del prefijo
completivo x-.
<sup>2801</sup> Se observa en Ik'oq'ij el morfema q'iij, "sol".
<sup>2802</sup> Ch'umiil, "estrella"
<sup>2803</sup> Alaxik, "nacimiento, pariente", de la raíz aal, "hijo" y el verbo alaxik, "parir, dar a luz"
<sup>2804</sup> Tzijol, sustantivo del verbo tzijjiik, "encender"
<sup>2805</sup> U-b'i'nib'al: sustantivo abstracto del verbo b'iineem, "caminar, andar" y del sustantivo b'iineel, "viajero,
caminante". En los diccionarios contemporáneos el término b'iinib'al está registrado como "dinero para pedir en
matrimonio a una muchacha".
<sup>2806</sup> Q-oyob'ej, primera persona plural de oyob'ej, "aguardar, esperar". (BB)
\widetilde{N}a, podría ser de nab'e, "primero, original".
<sup>2808</sup> Empieza la p. 130 de la edición de Sam Colop.
<sup>2809</sup> Etamanel, sustantivo de eta'maxik, "saber".
<sup>2810</sup> Na'onel, sustantivo de na', "idea, pensamiento".
\frac{2811}{Aj} \frac{Aj}{k} ixb, prefijo agentivo y k ix, de k ixal, "espina", "los de las espinas, los sacrificadores". \frac{2812}{Aj} \frac{Aj}{nim}, "los de lo grande".
<sup>2813</sup> Jab'ioq en Sam Colop, jab'i'oq, para Diego Guarchaj, adverbio con valor negativo, "la no existencia, la nada".
<sup>2814</sup> Maja b'i k'u, "todavía no". partículas retórica con valor negativo. Maja indica negación. Che'-ab'aj, "árbol-piedra".
En algunos textos contemporáneos se usa la expresión para indicar las estelas, con una correspondencia con el maya
```

yucateco tetun.

```
nuestros padres
solamente se cansaron <sup>2816</sup> sus corazones ahí<sup>2817</sup>
                                                 en la espera<sup>2818</sup> del sol.
Numerosos eran todos los pueblos
                             con la gente Yaki<sup>2819</sup>
                              los de las espinas
                              los sacrificadores <sup>2820</sup>.
-"Solamente vámonos<sup>2821</sup>
          nosotros buscamos<sup>2822</sup>
Folio 35 v.
nosotros vemos si existe lo que se guarda ^{2823} como nuestra señal^{2824} encontremos^{2825} lo que vamos a quemar^{2826} entonces delante de él.
Solamente está nuestra existencia
no existe lo que nos cuide"- Dijeron, pues, B'alam Kitze'
                                                  B'alam Aq'ab'
                                                  Majukutaj
                                                  Ik'i B'alam.
Oyeron la noticia<sup>2827</sup> de una ciudad
fueron ahí.
52- Así, pues, es el nombre de la montaña<sup>2828</sup>
fueron ahí B'alam Kitze'
                    B'alam Aq'ab'
                    Majukutaj
                    Ik'i B'alam
                    con los Tam
                              los Ilok.
Tulan^{2829}
Zuywa<sup>2830</sup>
Wuqub' Pek<sup>2831</sup>
Wuqub' Siwan<sup>2832</sup> es el nombre de la ciudad
llegaron<sup>2833</sup> los que recibieron<sup>2834</sup> al de la Doble Visión<sup>2835</sup>
<sup>2815</sup> Chi-chajin, de chajixik, "cuidar, vigilar".
<sup>2816</sup> X-kos, forma completiva de kosem, "cansarse".
<sup>2817</sup> Chiri', locativo.
<sup>2818</sup> R-oyob'exik, forma sustantivada de oyob'ej, "esperar, aguardar".
<sup>2819</sup> Yaki no está registrado en los diccionarios modernos. Brasseur lo traduce como "nación extranjera como los
mexicanos" y también Coto, "mexicana". (CT; BB)
<sup>2820</sup> Aj-k'aj, prefijo agentivo con la raíz k'aj, "cortar, hacer pedazos", posiblemente con el signficado de
"sacrificadores".
<sup>2821</sup> Jo', "vámonos", forma irregular.
<sup>2822</sup> Qa-tzukuj, primera persona plural de tzukuxik, "buscar algo perdido".
<sup>2823</sup> Chajin, del verbo chajixik, "cuidar, vigilar".
<sup>2824</sup> Q-etala, "nuestra señal".
<sup>2825</sup> Oarik, según la lectura de Sam Colop. Posiblemente es qa-riq, primera persona de riqik, "encontrar, conseguir".
\frac{2826}{K-oj-tzijon}, primera persona plural. Podría ser de la raíz tziij, "palabra, verdad" o del verbo tzijik, "encender".
<sup>2827</sup> X-ki-ta'o, forma completiva plural de tayik, "oír". U-tzijel, forma poseída de tzij, "palabra, verdad".
<sup>2828</sup> Juyub'wa', de juyub', "montaña, cerro".
<sup>2829</sup> Tulan, del náhuatl tollan, locativo de tol-, "carrizo", "el lugar de los carrizos". (LC: 85)
<sup>2830</sup> Sobre las posibles interpretaciones del nombre, ver D. Tedlock. (DT, nota 42)
<sup>2831</sup> Wuqub', "siete". Pek, "cueva".
<sup>2832</sup> Siwan, registrado en el diccionario de Brasseur como "barranco". (BB)
```

```
53- <sup>2836</sup> Llegaron, pues, allá a Tulan todos ellos
no era contable<sup>2837</sup> la gente que llegó muchos, pues, caminan<sup>2838</sup>
alineada<sup>2839</sup>, pues, es la salida<sup>2840</sup> ahí de sus dioses de doble visión
primero es B'alam Kitze'
                     B'alam Aq'ab'
                     Majukutaj
                     Ik'i B'alam.
Se alegran<sup>2841</sup>.
-", pues, lo que buscamos<sup>2842</sup>
Así, pues, el primero que salió<sup>2844</sup> fue Tojil<sup>2845</sup>, así es el nombre del de la doble visión se cargó<sup>2846</sup> ahí<sup>2847</sup> su carga<sup>2848</sup> por B'alam Kitze'.
Salió, pues, ahí Awilix<sup>2849</sup>, es el nombre del de la doble visión lo llevó<sup>2850</sup> B'alam Aq'ab'.
A Jakawitz<sup>2851</sup>, pues, es el nombre del de la doble visión, <sup>2852</sup>
lo tomó Majukutaj.
A Nik'aqaj Taq'aj, es el nombre del de la doble visión,
lo tomó Ik'i B'alam.
Así, pues, con<sup>2853</sup> la gente k'eche' los tomaron también, pues, los Tam.
Solamente así Tojil es para los Tam
es el nombre del que recibió<sup>2854</sup> el abuelo
el padre nuestro de los señores Tam.
Lo sabemos, pues, hoy<sup>2855</sup>.
El tercero<sup>2856</sup>, pues, es para los Ilok
solamente Tojil es el nombre del de la doble visión
<sup>2833</sup> X-e'-opon, forma completiva plural de opanem, "llegar".
<sup>2834</sup> K'amol, forma sustantivada de k'amik, "recibir, aceptar, tomar".
<sup>2835</sup> Kab'awil, "ser de doble visión", característica de los dioses del Popol Vuh. (DG)
<sup>2836</sup> Empieza la p. 131 de la edición de Sam Colop.
Mawi ajilan, forma negativa del verbo ajilaxik, "contar".
<sup>2838</sup> Ch-u-b'inik, de b'inem, "caminar".
<sup>2839</sup> Cholon, participio de la raíz chol, "contar cuentos o historias, alinear, poner en filas".
<sup>2840</sup> R-elik, de elem", salir".
<sup>2841</sup> K-e-ki'kotik, forma incompletiva plural de ki'kotem "alegrarse, estar contento".
<sup>2842</sup> Oa-tzukum, primera persona plural de tzukuxik, "buscar cosa perdida".
<sup>2843</sup> Mix-qa-riqo, forma completiva en la primera persona plural de riqik, "encontrar, hallar".
<sup>2844</sup> X-el, forma completiva de elem, "salir".
<sup>2845</sup> Tojil. El nombre está vinculado con el décimo noveno día del calendario ritual k'iche', toj, que es la fecha de las
ofrendas, de los pagos y de la nivelación de la justicia y que corresponde a muluc del calendario yucateco. El verbo tojik
significa "pagar". Según Campbell es un préstamo, del proto-mixe-zoque tu:h, "mojar". (LC: 83)
    <sup>5</sup> X-ekel, forma completiva. El verbo está registrado en Brasseur, como raíz ek, "pasar" y ekah, "cargar, llevar". (BB)
<sup>2847</sup> Ukoq, partícula direccional.
<sup>2848</sup> R-iqaxik, forma poseída de iqaj, "cargar". (BB)
<sup>2849</sup> Awilix. Tedlock con base en Justeson propone como traducción "Señor golondrina", de wilix, que en ch'ol significa
"golondrina". Campbell lo interpreta como un nombre náhuatl, de awi-, "hacer malo" y awil-, "lo que hace mal". (LC:
84; DT, nota 46)
^{2850} X-r-uk'a'j, forma completiva con complemento directo -r de uk'a'xik, "llevar".
<sup>2851</sup> Jakawitz, ver la interpretación de D. Tedlock. (DT, nota 47)
^{2852} X-u-k'amo, forma completiva con complemento directo -u de k'amik, "tomar, aceptar".
<sup>2853</sup> R-ach, "con él".
<sup>2854</sup> X-k'amowik, forma completiva de k'amik, "tomar, aceptar".
<sup>2855</sup> Q-etam, primera persona plural de eta'am, "saber, conocer". Wakamik, "hoy".
\widetilde{R}-ox, "tres", forma poseída.
```

```
lo recibió el abuelo
```

el padre nuestro de los señores.

Solamente, pues, lo sabemos hoy.

54- Así, pues, son llamados<sup>2857</sup> los tres k'iche'

no se separaron<sup>2858</sup> uno de otro<sup>2859</sup> porque solamente uno es el nombre del de la doble visión:

Tojil K'iche'

Tojil para los Tam

Tojil para los Ilok.

Solamente uno es el nombre de nuestro dios de doble visión

, pues, no se dividieron<sup>2860</sup> uno de otro los tres <sup>2861</sup> (grupos) k'iche' juntos.

En verdad<sup>2862</sup> grandes son las esencias de los tres

Tojil

Awilix

Jakawitz.

<sup>2863</sup> Entonces entraron<sup>2864</sup> ahí, pues, todos los pueblos

los Rabinal

los Q'aq'cheqel

los de la Casa Tz'ikina

con

Folio 36 r.

la gente Yaki, es su nombre hoy.

Ahí, pues, cambió<sup>2865</sup> la lengua<sup>2866</sup> de los pueblos

diferentes<sup>2867</sup> fueron sus lenguas no se entendían<sup>2868</sup> claramente<sup>2869</sup> unos con otros<sup>2870</sup> entonces vinieron<sup>2871</sup> de Tula

ahí, pues, se esparcieron<sup>2872</sup> unos de otros

hubo quienes fueron a la salida del sol

muchos, pues, vinieron aquí. Solamente en algunas partes<sup>2873</sup> las pieles<sup>2874</sup> son su abrigo<sup>2875</sup>

no usan<sup>2876</sup> buenos abrigos

<sup>&</sup>lt;sup>2857</sup> *U-b'inam*, de la raíz *b'inaj*, "poner nombre", registrada en Brasseur (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2858</sup> *X-u-tzoqopij*, forma completiva singular de *tzoqipixik*, "soltar".

<sup>&</sup>lt;sup>2859</sup> *R-ib*', pronombre recíproco.

<sup>&</sup>lt;sup>2860</sup> X-u-jach, forma completiva singular de la raíz jach, "repartir, dividir".

<sup>&</sup>lt;sup>2861</sup> R-ox-ichal; ox, "tres", forma poeseída; ichal confiere el matiz de "juntos, en par".

<sup>&</sup>lt;sup>2862</sup> *Qi-tzij*, "de verdad".

<sup>&</sup>lt;sup>2863</sup> Empieza la p. 132 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>2864</sup> *X-ok*, forma completiva de *okem*, "entrar, llegar a ser".

<sup>&</sup>lt;sup>2865</sup> *X-jalk'atij*, forma completiva de *jalk'atixik*, "cambiar una cosa en lugar de otra". Sam Colop lee *xjalq'atixik*.

<sup>&</sup>lt;sup>2866</sup> *U-ch'ab'-al*, "la lengua, la palabra", sustantivo instrumental.

<sup>&</sup>lt;sup>2867</sup> Jalajoj, "diferentes".

<sup>&</sup>lt;sup>2868</sup> *X-ki-ta'o*, forma completiva plural de *tayik*, "oír, escuchar".

<sup>&</sup>lt;sup>2869</sup> *Q'alaj*, "claro, visible". Sam Colop lee *qalaj*.

 $<sup>\</sup>widetilde{K}$ -ib'il k-ib', pronombres recíprocos".

<sup>&</sup>lt;sup>2871</sup> *X-e-petik*, forma completiva plural de *petem*, "venir".

<sup>&</sup>lt;sup>2872</sup> X-ki-paxij, forma completiva plural de paxem, "quebrar". Brasseur registra la forma paxij, "esparcir, hacer huir, divulgar". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2873</sup> *Jumaj*, "de todas partes, de algunas partes, de cada parte".

<sup>&</sup>lt;sup>2874</sup> Tzu'm, registrado en Brasseur, "pellejo, piel". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2875</sup> Ki-k'u, forma poseída de k'ul, "chamarra, abrigo". Sam Colop lee kiq'u.

<sup>&</sup>lt;sup>2876</sup> Ki-kojom, forma incompletiva plural de kojik, "usar, poner, meter".

```
solamente las pieles de animales son su atavío<sup>2877</sup>.
Eran pobres<sup>2878</sup>
, pues, no tenían nada<sup>2879</sup>
solamente eran hombres sagrados en su esencia.
Entonces vinieron<sup>2880</sup> de allá de Tulan
                                        Siete Cuevas
                                        Siete Barrancos, se dice en<sup>2881</sup> la antigua palabra,
caminando mucho llegaron<sup>2882</sup> a Tulan.
no había fuego
solamente lo tenían los<sup>2883</sup> de Tojil<sup>2884</sup>
así, pues, era el de la doble visión del pueblo fue el primero en formar<sup>2885</sup> su fuego
no está clara su formación
ya ardía<sup>2886</sup> su fuego
cuando lo vieron B'alam Kitze'
                    B'alam Aq'ab'.
-"¡Pobres de nosotros<sup>2887</sup>!
, pues, no tenemos <sup>2888</sup> fuego
¡moriremos <sup>2889</sup> por el frío!"- Dijeron, pues.
Entonces les habló, pues, Tojil:
-"No se aflijan<sup>2890</sup>
ya lo tienen<sup>2891</sup>.

Olviden<sup>2892</sup> el fuego del que hablan<sup>2893</sup>"- Les dijo, pues, Tojil.
-"¿De veras? o tú de la doble visión
                    tú sustentador nuestro<sup>2894</sup>
                    tú alimentador nuestro
                    tú dios nuestro de doble visión" – Le dijeron cuando lo agradecieron <sup>2895</sup>.
Dijo Tojil:
-"Está bien,
de verdad yo soy su dios de doble visión
<sup>2877</sup> ki-kawub'al, "su adorno, atavío".
<sup>2878</sup> Meb'a', "pobre".
<sup>2879</sup> Maja b'i k-ech, literalmente "nada era de ellos".
<sup>2880</sup> X-pe, forma completiva de petem, "venir" y no "ir", como podría parecer por el sentido.
<sup>2881</sup> Chi upam, partículas locativas.
<sup>2882</sup> X-opon, forma completiva de opanem, "llegar".
^{2883} La partícula e expresa plural.
<sup>2884</sup> Xaqi e k'o ti Tojil, otra posible traducción sería: "sólo tenían a Tojil".
<sup>2885</sup> X-winaqir, forma completiva de winaqirem, "formar, llegar a cabo, terminar".
<sup>2886</sup> Ka-nikow, forma incompletiva de nikowem, "arder". Sam Colop lee kanik'ow.
<sup>2887</sup> Agaroq, exclamación de desesperación.
<sup>2888</sup> Mix-uxik, forma completiva de la raíz ux-, "existir, ser".
<sup>2889</sup> Xk-oj-kam, futuro (xk-) en la primera persona plural de kamem, "morir". Tew, "frío".
<sup>2890</sup> M-ix-b'isonik, forma plural (ix-) de confianza negativa de la raíz b'is, "sentir tristeza".
<sup>2891</sup> Iw-ech, "de vosotros", en la forma de confianza plural.
<sup>2892</sup> Chi-sach, optativo en la segunda persona plural de confianza de sachik, "perder, olvidar". La traducción podría ser
también: "se pierda el fuego del que hablan".
<sup>2893</sup> K-i-b'ii, segunda persona plural de confianza del verbo b'ixik, "decir".
<sup>2894</sup> Oa-tzukuj, según la lectura de Sam Colop, podría ser del verbo tzukuxik, "buscar algo perdido". Sin embargo éste y
el siguiente verbo, k'oon, aparecen en otros pasos también con el significado de "el que alimenta". La lectura entonces
```

podría ser *qatzuqun*, del verbo *tzuqik*, "dar de comer, alimentar, sustentar". La forma *k'oon* sería *q'o'on*, "sustentar".

<sup>2895</sup> X-ki-k'amowaj, forma completiva plural de k'amowaxik, "agradecer".

(CT; DG)

565

```
¡Que así sea!
Yo soy su señor.
¡Que así sea!"- Les fue dicho a los sacerdotes
                                        a los sacrificadores<sup>2896</sup> por Tojil.
Así, pues, los pueblos tienen su fuego
se alegran<sup>2897</sup> por su fuego.
55- Así, pues, cuando empezó una gran lluvia<sup>2898</sup> ardía<sup>2899</sup> el gran fuego de los pueblos
espeso granizo<sup>2900</sup>, pues, bajó<sup>2901</sup> sobre<sup>2902</sup> todos los pueblos entonces se apagó<sup>2903</sup>, pues, su fuego por el granizo
ya no tenían el fuego.
Entonces pidieron<sup>2904</sup>, pues, su fuego B'alam Kitze'
                                                  B'alam Aq'ab':
-"O Tojil,
en verdad nos acabamos<sup>2905</sup> por el frío"- Le dijeron, pues, a Tojil.
-"Está bien, no se aflijan"- Dijo Tojil.
Así entonces
Folio 36 v.

m saco^{2906} el fuego froto^{2907} ahí en su calzado^{2908}.
Así, pues, se alegraron B'alam Kitze'
                              B'alam Aq'ab'
                              Majukutaj
                              Ik'i B'alam.
Así, pues, se calentaron<sup>2909</sup>.
Así, pues, ya había apagado<sup>2910</sup> el fuego de los pueblos
se acaban por el frío
así, pues, vienen a pedir<sup>2911</sup> el fuego a B'alam Kitze'
                                        B'alam Aq'ab'
                                        Majukutaj
                                        Ik'i B'alam.
ya no aguantan<sup>2912</sup> por el frío
<sup>2896</sup> Aj-k'ixb', prefijo agentivo aj- y k'ix, "espina". Posiblemente es una referencia a los autosacrificios de sangre. Aj-
k'ajb', prefijo agentivo aj- y k'aj, "despedazar".
    Ke-ki'kotik, forma incompletiva plural del verbo ki'kotem, "alegrarse", que Sam Colop lee kekikotik.
<sup>2898</sup> X-tikarik, forma completiva de tikarem, "empezar, poder". Jab', "lluvia".
<sup>2899</sup> Ka-tilow, como sugiere Sam Colop. Catilo en el Ms. Newberry. Brasseur registra la raíz til, "soplar un gran fuego,
<sup>2900</sup> Saqb'och, registrado en los diccionarios modernos como saqb'ach, "granizo".
<sup>2901</sup> X-qajik, forma completiva de qajem, "bajarse".
<sup>2902</sup> Pa ki-wi', literalmente "en sus cabezas".
^{2903} X-chup, forma completiva de chupik, "apagar".
<sup>2904</sup> X-ki-tz'onoj, forma completiva plural de tz'onoxik, "rogar, pedir".
<sup>2905</sup> K-oj-utzinik, primera persona plural (oj-) de utzinik, "terminar, llegar a buen fin", con el significado de "morir".
<sup>2906</sup> X-r-elesaj, forma comletiva de elesaxik, "sacar, quitar".
<sup>2907</sup> X-u-b'aq en Sam Colop, x-u-b'ak para Diego Guarchaj, de b'ak, "frotar, pisar". (DG)
<sup>2908</sup> U-xajab, "su calzado hecho de chinchos de cuero".
<sup>2909</sup> X-e-miq'ik, forma completiva plural de miq'ik, "calentarse".
<sup>2910</sup> Chupinaq, participio de chupik, "apagar".
```

<sup>2911</sup> Tz'onoy, de tz'onoxik, "invocar, pedir a Dios".

```
el granizo solamente se mueren^{2913}
tiemblan<sup>2915</sup> también
casi no estaban vivos<sup>2916</sup>, pues,
mueven nerviosamente<sup>2917</sup> sus piernas
                              sus brazos
no podían detener nada con las manos<sup>2918</sup>
cuando llegaron.
-"No nos avergonzamos con ustedes<sup>2919</sup>.
Les pedimos<sup>2920</sup> entonces aquí<sup>2921</sup> un poco<sup>2922</sup> de su fuego"- Dijeron cuando llegaron.
, pues, no los recibieron<sup>2923</sup>.
Entonces se castigó<sup>2924</sup> el corazón de los pueblos.
Distinta<sup>2925</sup> era la lengua de B'alam Kitze'
                              B'alam Aq'ab'
                              Majukutaj
                              Ik'i B'alam.
-"Pobres de nosotros<sup>2926</sup>
¿Dejamos<sup>2927</sup> nuestra habla?
¿Qué<sup>2928</sup> hicimos?
Nos perdimos<sup>2929</sup>.
¿Dónde nos hicieron daño<sup>2930</sup>?
Solamente una era nuestra habla cuando venimos de allá de Tulan
solamente uno fue nuestro nacimiento<sup>2931</sup>
                              nuestra formación.
No está bien lo que hicimos"- Dijeron, pues, todos los pueblos bajo los árboles
                                                                                         bajo los bejucos<sup>2932</sup>.
Entonces apareció<sup>2933</sup> un hombre<sup>2934</sup> frente a B'alam Kitze'
<sup>2912</sup> Ka-ki-ch'ii, forma incompletiva plural del verbo ch'ijik, "aguantar, hacer esfuerzo".
<sup>2913</sup> Empieza la p. 134 de la edición de Sam Colop.
<sup>2914</sup> K-elex-lot, forma incompletiva, posiblemente de la raíz elej, "acabar, dar por terminado". (SC, nota 228)
<sup>2915</sup> K-e-siksot, forma incompletiva plural de siksotem, "temblar por una enfermedad o sentir descarga".
<sup>2916</sup> K'as, "vivo".
<sup>2917</sup> Ka-koykot, forma incompletiva singular de la raíz koy, "mover algo instintivamente, movimiento involuntario,
tensión de nervios".
<sup>2918</sup> K-e-chapon, forma incompletiva plural de chapik, "agarrar, detener algo con la mano, agarrar, tocar".
<sup>2919</sup> K-oj-k'ixna, primera persona plural de la forma incompletiva de la raíz k'ix, "tener verguenza, avergonzarse". Iw-
uk', literalmente "con vosotros".
<sup>2920</sup> K-i-qa-tz'onoj, primera persona plural con el complemento en la segunda forma de confianza (-i) del verbo
tz'onoxik, "rogar, pedir".
<sup>2921</sup> Ukoq, partícula direccional.
<sup>2922</sup> Sqaqi'n, forma arcaica, registrada hoy en la región de Chichicastenango, "poco, pequeño".
<sup>2923</sup> X-e-k'ulaxik, forma completiva plural de k'ulaxik, "recibir a personas".
<sup>2924</sup> X-k'oqon, de la raíz k'oq, "reventar, castigar".
<sup>2925</sup> Jalan, de jalajoj, "diferentes, distintos".
<sup>2926</sup> Aqaroq, expresión de desesperación.
<sup>2927</sup> X-qa-kanaj, primera persona plural de la forma completiva de kanajem, "quedarse".
<sup>2928</sup> Jupa, partícula interrogativa.
<sup>2929</sup> Mix-oj-sachik, primera persona plural de la forma completiva de sachik, "perder, olvidar".
<sup>2930</sup> X-oi-k'axtok'ax, primera persona plural de la forma completiva de la raíz k'axtok', que en k'iche' moderno significa
"demonio, malvado".
<sup>2931</sup> Qa-tz'uqib'al, sustantivo instrumental de la raíz tz'uq, "sustentar, criar, brotar, nacer". (BB)
<sup>2932</sup> K'a'm, "bejuco".
<sup>2933</sup> X-u-k'ut, forma completiva singular de k'utunem, "aparecer".
```

<sup>2934</sup> Como observa Sam Colop (SC, nota 281), en el Ms. Newberry Ximénez anota entre paréntesis la expresión latina: *Demonium loquens eis* ("el demonio que les habló"), posiblemente una interpolación suya, ya que es difícil que los

B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam.

Dijo, pues, el mensajero<sup>2935</sup> de Xib'alb'a:

-" En verdad es su dios de la doble visión

su sustento<sup>2936</sup>.

Así es la representación <sup>2937</sup> del recuerdo de Tz'aqol

B'itol<sup>2938</sup>

No den el fuego a los pueblos

pues, que ellos den algo a Tojil

no dejen<sup>2939</sup> que les den a ustedes.

Pidan<sup>2940</sup>, pues, a Tojil

que venga de él <sup>2941</sup>lo que ellos den para recibir<sup>2942</sup> el fuego" – Dijo el de Xib'alb'a.

Tenía alas

como alas de murciélago<sup>2943</sup>.

-"Yo soy el mensajero de Tz'aqol

B'itol<sup>2944</sup>" – Dijo, pues, el de Xib'alb'a.

Se alegraron, pues,

se engrandecieron<sup>2945</sup>, pues, los corazones de Tojil

Awilix

Jakawitz.

Entonces habló el de Xib'alb'a.

En seguida<sup>2946</sup>, pues, desapareció de sus presencias

no se detuvo<sup>2947</sup>

**Entonces** 

Folio 37 r.

llegaron, pues, los pueblos

perecían<sup>2948</sup> por el frió

denso era el granizo

la negra lluvia<sup>2949</sup>

la niebla<sup>2950</sup> también

no se cuenta<sup>2951</sup> el frío.

autores indígenas conocieran el latín. Por otro lado se nota que no se trata de un elemento sincrético, ya que está claramente marcado como concepto ajeno por los paréntesis y el uso del latín.

<sup>2935</sup> *U-samajel*, "su mensajero".

<sup>2937</sup> *U-k'exwach*, "la substitución, el cambio".

<sup>&</sup>lt;sup>2936</sup> *I-tzukum*, forma poseída de la raíz *tzuk*, que lo diccionarios modernos registran como "buscar". Podría ser también *itzuqum*, de *tzuqik*, "alimentar, criar".

<sup>&</sup>lt;sup>2938</sup> Iwe, "de vosotros", "el recuerdo de vuestro Creador y Formador".

<sup>&</sup>lt;sup>2939</sup> *M-iw-ajawaj*, forma negativa en la segunda persona plural de la raíz *aj*, "querer, desear" y en la forma negativa *ahouax*, "ser necesario". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>2940</sup> Ch-i-tz'onoj, optativo en la segunda persona plural de tz'onoxik, "rogar, pedir".

<sup>&</sup>lt;sup>2941</sup> Empieza la p. 135 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>2942</sup> K'amb'al, forma instrumental de k'amik, "recibir, aceptar, tomar".

<sup>&</sup>lt;sup>2943</sup> *U-xik*', sus alas de *xik'aj*. *Sotz'*, "murciélago".

<sup>&</sup>lt;sup>2944</sup> *Iwe*, "de vosotros", "vuestro Creador y Formador".

<sup>&</sup>lt;sup>2945</sup> *X-nimar*, forma completiva de la raíz *nima*, grande".

<sup>&</sup>lt;sup>2946</sup> *Lib'aj chi'*, "al instante, apresuradamente".

<sup>&</sup>lt;sup>2947</sup> *X-maynik*, forma completiva de la raíz *mayn*, "detenerse, permanecer". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>2948</sup> K-e'-utzin, forma incompletiva plural de utzinik, "terminar, llegar a buen fin", con el significado de "morir".

<sup>&</sup>lt;sup>2949</sup> *Jab*', "lluvia".

<sup>&</sup>lt;sup>2950</sup> Saqb'oqom. Coto registra la forma çak bakom, "niebla, nieve". (TC)

```
se le oponen<sup>2952</sup>
se doblan<sup>2953</sup>
caminan mal<sup>2954</sup> por el frío todos los pueblos cuando llegaron ahí.
Están, pues, B'alam Kitze'
                   B'alam Aq'ab'
                   Majukutaj
Ik'i B'alam.
Grande es el dolor<sup>2955</sup> de sus corazones
se arrebatan<sup>2956</sup> sus bocas
                   sus ojos.
56- Así, pues, llegan como ladrones<sup>2957</sup> frente a B'alam Kitze'
                                                B'alam Aq'ab'
                                                Majukutaj
                                                Ik'i B'alam:
-"¿No nos tienen lástima<sup>2958</sup>?
Rogamos entonces ahí un poco de su fuego.
¿No estábamos juntos<sup>2959</sup> no nos encontramos
no era sólo una nuestra casa
no era sólo una nuestra montaña
cuando fueron creados
cuando fueron formados?
¿Que nos tengan lástima<sup>2961</sup>?"- Dijeron, pues.
-"Qué<sup>2962</sup> nos darían a nosotros
para que les tengamos misericordia?" – Dijeron, pues.
-"Bien, les daríamos joyas"- Dijeron, pues, los pueblos.
-"No queremos joyas<sup>2963</sup>" – Dijeron, pues, B'alam Kitze'
                                                          B'alam Aq'ab'.
-"¿Qué quieren, pues,?"-
solamente entonces<sup>2964</sup> lo pedimos<sup>2965</sup>"- Dijeron, pues, los pueblos.
-"Bien, lo pedimos a Tojil
así, pues, se lo diremos"- Dijeron.
Así también pidieron a Tojil:
-"¿Qué es lo que darían los pueblos, o Tojil?
Vienen a pedir el fuego"- Dijeron, pues, B'alam Kitze'
<sup>2951</sup> Mawi ajilan: "que no se cuentan", de la raíz ajil, "contar".
<sup>2952</sup> Ka-ki-k'ulu, de la raíz k'ul, "oponerse".
<sup>2953</sup> K-e-luk'lutik en Sam Colop. Posiblemente es keluq'lutik de la raíz luq', "doblarse, encorvarse". (TC)
<sup>2954</sup> K-e-chakchot, que Sam Colop lee kech'akch'ot. Posiblemente de la raíz chak, "caminar". Tedlock (DT: 306, nota
56) traduce como "el andar de los ciegos".
   <sup>5</sup> U-q'atat. Brasseur registra la forma gatat, "tener dolor". (BB)
<sup>2956</sup> Chi-ki-maj, forma completiva plural de maj, "arrebatar". (BB)
<sup>2957</sup> Eleq'om. Brasseur y Coto registran la palabra elegom, "ladrón". La raíz eleq' tiene la connotación de "disimular".
<sup>2958</sup> Toq'ob' qa-wach, de toq'ob'axik wach, "tener lástima".
<sup>2959</sup> X-u-k'ulu, de k'ulik, "encontrarse con alguien".
<sup>2960</sup> Empieza la p. 136 de la edición de Sam Colop.
<sup>2961</sup> Chi-toq'ob' qa-wach, de toq'ob'axik wach, "tener lástima".
<sup>2962</sup> Naki, partícula interrogativa.
<sup>2963</sup> Ka-q-aj, forma incompletiva en la primera persona plural de aj, "querer, desear". (BB) Puwaq, pwaq en k'iche"
moderno, "dinero". Coto registra los significados de "dinero, joyas, oro, plata". (TC)
<sup>2964</sup> Xata, contracción de xa ta, "solamente entonces". (DG)
<sup>2965</sup> Chi-qa-tz'onoj, primara persona plural de tz'onoxik, "rogar, pedir".
```

B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam.

```
-"Está bien.
¿No quieren ser chupados<sup>2966</sup> debajo de su axila<sup>2967</sup>
                             debajo de su sobaco<sup>2968</sup>?
¿No quieren ellos, pues, que sus corazones me abracen<sup>2969</sup> a mí, Tojil?
Entonces, pues, si ellos no quieren
no les daré su fuego"- Dijo Tojil
--"Díganles <sup>2970</sup> a ellos
que eso sea poco a poco<sup>2971</sup>
que no es hoy<sup>2972</sup> cuando sean chupados debajo de su axila
                                                 debajo de su sobaco, les dice, les dirán"-
Les dijo, pues, a B'alam Kitze'
                    B'alam Aq'ab'
                    Majukutaj
                    Ik'i B'alam.
Entonces ellos dijeron las palabras de Tojil.
-"Está bien.
<sup>2973</sup> Oue se chupe
está bien también abrazarlo"- Dijeron, pues,
Folio 37 v.
          tomaron<sup>2974</sup>
recibieron<sup>2975</sup> también la palabra de Tojil.
No tardaron<sup>2976</sup>, pues.
-"Está bien"- Solamente dijeron en seguida<sup>2977</sup>.
Entonces tomaron el fuego
así se calentaron<sup>2978</sup>.
Solamente, pues, una tribu<sup>2979</sup> robó<sup>2980</sup> fuera<sup>2981</sup> el fuego en el humo<sup>2982</sup>
son los de la Casa Sotz'ila<sup>2983</sup>
<sup>2966</sup> Ki-tu'nik, tercera persona plural de tu'nem, "mamar".
<sup>2967</sup> Ki-tolok', "su seno, sobaco, axila".
<sup>2968</sup> Ki-meskel, "su sobaco". (BB)
<sup>2969</sup> K-in-ki-q'aluj, forma incompletiva con sujeto en la tercera persona plural (ki-) y complemento singular (in-), del
verbo q'aluxik, "abrazar, llevar abrazado".
<sup>2970</sup> Sam Colop observa que quicha tiene que ser corregido en quixcha (k-ix-cha'), en la segunda persona plural de
confianza. (SC, nota 282)
<sup>2971</sup> Tik'al. Brasseur registra la forma tical, "poco a poco". (BB) <sup>2972</sup> Kamik, "hoy".
<sup>2973</sup> Empieza la p. 137 de la edición de Sam Colop.
<sup>2974</sup> X-ki-choq'ob'ej, forma completiva plural, posiblemente de la raíz choq', que Brasseur registra como "coger, tomar".
<sup>2975</sup> X-ki-k'ulub'a, forma completiva plural de la raíz k'ul, "encontrar a alguien, recibir".
<sup>2976</sup> X-ki-yalaj, como interpreta Sam Colop (xqui quiyalaj en el Ms. Newberry). Brasseur registra la forma yaloj,
"tardar".
<sup>2977</sup> Jusuk', "inmediatamente".
<sup>2978</sup> X-e-miq'ik, forma completiva plural de miq'ik, "calentarse".
<sup>2979</sup> Chob', "parcialidad, tribu". (BB)
<sup>2980</sup> X-r-eleq'aj, de la raíz eleq', "robar". Brasseur y Coto registran la palabra elegom, "ladrón". La raíz eleq' tiene la
connotación de "disimular".
<sup>2981</sup> Ub'ik, adv., "fuera".
```

<sup>2982</sup> Sib', "tizne, humo".

Chamalkan<sup>2984</sup> es el nombre del dios de la doble visión de los Q'aq'chekel solamente como murciélago es su aspecto. Entonces pasaron<sup>2985</sup> en el humo suavemente<sup>2986</sup> pasaron entonces llegaron a tomar<sup>2987</sup> el fuego. No pidieron el fuego los Q'aq'chekel , pues, no se dejaron vencer<sup>2988</sup>. Solamente se vencieron todos los pueblos cuando dejaron que debajo de la axila debajo del sobaco los chuparan. Así, pues, su chupe lo había dicho Tojil. Entonces sacrificaron<sup>2989</sup> a todos los pueblos en frente entonces sacaron<sup>2990</sup> ahí el corazón de las axilas de los sobacos. No se había intentado<sup>2991</sup> hacerlo todavía cuando fue adivinada<sup>2992</sup> por Tojil la adquisición<sup>2993</sup> también del esplendor<sup>2994</sup> del poder<sup>2995</sup> por B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam. Allá de donde han venido, de Tulan no comen<sup>2996</sup> siempre<sup>2997</sup> hacían ayuno<sup>2998</sup> solamente observan <sup>2999</sup> el alba miran allá la salida del sol. Se turnan<sup>3000</sup> para ver la gran estrella Venus<sup>3001</sup> es su nombre. <sup>3002</sup> Viene primero delante del sol <sup>2983</sup> Sotz'ila, de sotz', "murciélago". <sup>2984</sup> *Chamalkan*, no he podido llegar a una interpretación del nombre. <sup>2985</sup> X-e'ik'o, forma completiva plural de la raíz ik'ow, "pasar, sobrepujar", según Brasseur. (BB) <sup>2986</sup> Chilib'lotik, "suavemente". (SC, nota 284) <sup>2987</sup> *U-k'ama'*, de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar". <sup>2988</sup> Ch'akik, vb., "ganar, vencer". <sup>2989</sup> *X-pus*, forma completiva de *pus*, "cortar, sacrificar". <sup>2990</sup> X-k'otix, forma completiva de k'otixik, "sacar algo de un recipiente con la mano". <sup>2991</sup> *Chi-tijowoq*, forma perfectiva de *tij*, "probar, intentar". <sup>2992</sup> X-nik'wachixik, forma completiva de nik'wach: Sam Colop interpreta el término como: "ver lo distante o tener capacidad para adivinar lo distante". (SC, nota 20) Se observa que la raíz wach está vinculada con la acción de observar, de analizar. <sup>2993</sup> *U-k'amik*, "su tomar, su recibir". <sup>2994</sup> *Q'aq'al*, "majestuoso, brillante". (BB) <sup>2995</sup> Tepew-al, forma abstracta de tepew, nombre asociado a los dioses, del náhuatl tepeuani (raíz verbal peua), "el vencedor, conquistador". (RS) <sup>2996</sup> K-e-wa', forma incompletiva plural de wa'im, "comer". Normalmente se refiere a la comida de maíz. <sup>2997</sup> Junelik, "siempre, todo el tiempo". <sup>2998</sup> *Mewajik*, "ayunar". (SC, nota 285) <sup>2999</sup> Ki-s-ela-wachin: verbo compuesto de iilik, "ver", wach, "aspecto, apariencia", así como el verbo siguiente k-ilawachin. <sup>3000</sup> *K-e-jalow*, forma incompletiva plural de la raíz *jal*, "cambiar, mudar". 3001 Ik'oq'ij en Sam Colop. Para D. Guarchaj sería Ikoq'ij, nombre de Venus. Podría ser una palabra compuesta de ik'owem, "pasar, venir adelante" y q'ij, "sol" o sea "lo que viene delante del sol". Podría tener una relación también con *ik*', "luna". (DG) <sup>3002</sup> Empieza la p. 138 de la edición de Sam Colop.

cuando nace<sup>3003</sup> el sol azul<sup>3004</sup> Ik'oq'ij siempre<sup>3005</sup> ahí está frente a ellos a la salida del sol cuando estaban<sup>3006</sup> ahí en Tulan Suywa, es su nombre, de ahí vino su dios de doble visión. No fue entonces aquí<sup>3007</sup> donde recibieron su esplendor su poder también. Solamente ahí se sometieron<sup>3008</sup> se vencieron<sup>3009</sup> a los pueblos grandes los pueblos pequeños. Entonces sacrificaron frente a Tojil le dieron, pues, la sangre<sup>3010</sup> la sangre<sup>3011</sup> la axila el sobaco de todos los hombres. En seguida<sup>3012</sup> a Tulan vino su esplendor grande sabiduría tenían en la oscuridad, pues, en la noche también lo hicieron. Vinieron, pues, se separaron<sup>3013</sup> de allá dejaron<sup>3014</sup> la salida del sol. -"No es nuestra casa ésta solamente veamos dónde establecernos 3015" - Dijo, pues, Tojil. En realidad hablaba con Folio 38 r. B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj  $\label{eq:constraint} \hbox{$^{\circ}$ Ik'i B'alam.} \\ \hbox{$^{\circ}$ -"Que agradezcan$} \hbox{$^{3016}$ aqui$} \hbox{$^{3017}$}$ que prueben<sup>3018</sup>, pues, la sangría<sup>3019</sup> de sus orejas<sup>3020</sup> piquen<sup>3021</sup> sus codos<sup>3022</sup> <sup>3003</sup> Ch-alaxoq, forma perfectiva de alaxik, "parir, dar a luz por parte de una mujer". 3004 Raxa, "verde, azul, crudo". <sup>3005</sup> Amaq'el, "siempre, perpetuamente". <sup>3006</sup> *X-e-k'oje*, forma completiva plural del verbo *k'oje'*, "estar". 3007 Waral, "aquí". <sup>3008</sup> *X-ch'a-taj*, forma completiva de la raíz *ch'akik*, "vencer, ganar". <sup>3009</sup> *X-yoq'otaj*, forma completiva de la raíz *yoq'*, que Brasseur traduce como "vencer, ganar". (BB) <sup>3010</sup> *U-kik'el*, "su sangre". <sup>3011</sup> *U-k'omajil*. Brasseur registra la forma *comah*, "sangre". (BB) <sup>3012</sup> Jusu, "inmediatamente".  $^{3013}$  *X-e-b'oqotaj*, forma completiva plural de la raíz *b'oq*, "arrancar". <sup>3014</sup> *X-ki-kanaj*, forma completiva plural de *kanajem*, "quedar, dejar". <sup>3015</sup> *K-oj-tik'e*, forma completiva en la primera persona plural de la raíz *tik'*, "estar bocarriba, estar fijo, permanecer". 3016 *K-ix-k'amowan*, segunda persona plural en la forma incompletiva de *k'amowaxik*, "agradecer". 3017 Kanoq, adv. locativo, que puede tener valor temporal "antes". 3018 *Ch-i-tija*, optativo en la segunda persona plural de la raíz *tij*, "probar". <sup>3019</sup> *U-jutik*, "su sangrar", según Brasseur. (BB) <sup>3020</sup> *I-xikin*. Brasseur registra la forma *xiquin*, "oreja". (BB)

que hagan sacrificios 3023. Que así sea su agradecimiento<sup>3024</sup> frente al dios de la doble visión"--"Está bien"- Dijeron, pues. Se sangraron sus orejas entró<sup>3025</sup>, pues, en sus palabras su venida de Tulan. <sup>3026</sup>Lloraron<sup>3027</sup> sus corazones cuando vinieron cuando dejaron<sup>3028</sup> allá Tulan. -"¡Pobres de nosotros! No veremos aquí el alba, cuando nazca el sol se aclare la superficie de la tierra"-Dijeron, pues. Entonces vinieron, pues. Solamente, pues, se quedaron<sup>3029</sup> en el camino solamente hubo gente que se quedó ahí para dormir<sup>3030</sup> cada uno de los pueblos se levanta<sup>3031</sup> ahí en todo momento<sup>3032</sup>, pues, para ver la estrella la señal<sup>3033</sup> del sol. La señal de su aurora estaba en sus corazones cuando vinieron de allá, a la salida del sol todos iguales<sup>3034</sup> pasaron<sup>3035</sup> allá el Gran Espacio<sup>3036</sup>, se dice hoy día. 57- Entonces llegaron también ahí arriba de<sup>3037</sup> una montaña ahí se juntó<sup>3038</sup> toda la gente K'eche' con los pueblos. Ahí, pues, llegaron<sup>3039</sup> todos entonces se aconsejaron<sup>3040</sup> entre sí el nombre de la montaña hoy en día es Chi Pixab, 3041 es el nombre de la montaña. Se juntaron todos ahí, pues, se aconsejaron entre sí: -"Yo soy esto, <sup>3021</sup> *Ch-i-t'isa*, optativo en la segunda persona plural de *t'isisem*, "meter cosas puntiagudas, ensartar". <sup>3022</sup> Chu'k. Brasseur registra la forma chuc, "codo". <sup>3023</sup> *K-ix-k'ajb'oq*, forma incompletiva plural en la segunda persona de confianza de la raíz *k'aj*, "hacer pedazos, cortar". <sup>3024</sup> *I-k'amowa-b'al*, sustantivo instrumental poseído en la segunda persona plural de *k'amowaxik*, "agradecer". <sup>3025</sup> *X-ok*, forma completiva de *okem*, "entrar", posiblemente con el significado de "empezar". Podría ser también *x-oq*', de la raíz oq', "llorar". Ki-b'ix, "sus palabras"; podría ser también de b'ixanem, "cantar"; "sus cantos". <sup>3026</sup> Empieza la p. 139 de la edición de Sam Colop. <sup>3027</sup> *X-oq*', forma completiva de *oq'ik*, "llorar". <sup>3028</sup> Xk-oq'otaj, forma completiva de la raíz oq'otaj, registrada en Coto (o3otah), "dejar, desterrar". (TC) <sup>3029</sup> *X-u-kanajib'ej*, forma completiva del verbo *kanajem*, "quedarse". <sup>3030</sup> *K-e-war.* podría ser del verbo *waram*, "dormirse" o de *waraxik*, "vigilar". <sup>3031</sup> *K-e-yakataj*, forma incompletiva de *yakik*, "levantar". <sup>3032</sup> Amaq'el, "siempre, perpetuamente". 3033 R-etal, "su señal". 3034 Ki-junam, "mismo, igual, parecidos". Tedlock sugiere la lectura de la expresión kijunam wach, como "estar en armonía, llevarse bien" y Diego Guarchaj como "estar en equilibrio". (DT: 69, nota 69; DG) <sup>3035</sup> *X-e'-ik'o*, forma completiva plural de la raíz *ik'ow*, "pasar, sobrepujar", según Brasseur. (BB) 3036 Nim Xol. Xol significa "espacio", pero puede ser preposición con el significado de "entre". Posiblemente indica un espacio abierto entre las montañas. Ch-u-wi, "sobre, arriba de". <sup>3038</sup> *X-ki-kuch k-ib*', forma reflexiva completiva plural de *kuchuj ib*', "juntarse, reunirse". <sup>3039</sup> X-e'-opon, forma completiva plural de opanem, "llegar". Sam Colop indica (SC, nota 286) que el Ms. Newberry presenta la forma *xepopon*, que Sam Colop corrige en *xe'opon*.

3040 *X-ki-pixab'aj*, forma completiva plural de *pixab'axik*, "aconsejar, avisar, invitar". Brasseur registra los significados

de "despedir, mandar, encomendar, dar licencia". (BB)

<sup>3041</sup> Chi Pixab', literalmente "en el consejo".

la gente K'eche'. Y tú, pues, tú eres Tam éste será tu nombre" - Les fue dicho a los Tam. Se dijo, pues,: -"Ilok, tú eres Ilok. éste será tu nombre. No se perderán<sup>3042</sup> los tres (grupos) K'iche' solamente una misma es nuestra palabra"- Dijeron, pues, cuando pusieron<sup>3043</sup> sus nombres. 58- 3044 Entonces pusieron el nombre 3045, pues, a los Q'aq'chekel: -" Q'aq'chekel será su nombre con los de Rab'inal, éste, pues, será su nombre"-No se ha perdido hoy en día. Así, pues, los de la Casa de Tz'ikina, éste es su nombre hoy en día. Así, pues, son sus nombres se dicen<sup>3046</sup> sus nombres recíprocamente. Ahí, pues, llegaron. Solamente esperaban<sup>3047</sup> el alba observaban allá la salida<sup>3048</sup> Folio 38 v. de la estrella la que está primero delante del sol cuando amanece. -"De allá venimos. solamente nos separamos 3049, – Se dijeron unos con otros. Sufrían sus<sup>3050</sup> corazones grandes sufrimientos<sup>3051</sup> pasaron ahí no tenían comida de maíz<sup>3052</sup> no tenían comida<sup>3053</sup>. Solamente debajo de sus bastones<sup>3054</sup> olían<sup>3055</sup> así pensaban comer<sup>3056</sup> <sup>3042</sup> Sach-el, forma sustantivada de sachik, "perder, olvidar".  $^{3043}$  *X-koj*, forma completiva de *kojik*, "usar, poner, meter". <sup>3044</sup> Empieza la p. 140 de la edición del Sam Colop. <sup>3045</sup> *X-b'inaj*, forma completiva de la raíz *b'inaj*, "poner nombre", registrada en Brasseur. (BB) <sup>3046</sup> *X-ki-b'ij*, forma completiva plural de la raíz *b'ixik*, "decir". <sup>3047</sup> *Chi-k-oyob'ej*, forma plural de *oyob'ej*, "aguardar, esperar". (BB) 3048 *Chi-k-ila-wachij*, verbo compuesto por la raíz *il*, "ver" y *wach*, "aspecto". *R-elik*, "su salida", de *elem*, "salir". <sup>3049</sup> X-oj-paxin, forma completiva en la primera persona plural de paxem, "quebrar". Brasseur registra la forma paxij, "esparcir, hacer huir, divulgar". (BB) <sup>3050</sup>Chi-q'atat: Brasseur anota la forma gatat, "tener dolor". (BB) 3051 K'axk'ol, "sufrimiento", de k'ax, "difícil, doloroso".  $^{3052}$  Wa, "comida normalmente de maíz". <sup>3053</sup> *Echa*' indica propiamente "la comida de los animales herbívoros, pasto". 3054 *Ki-ch'amiy*, "sus bastones". *U-xe*, "su raíz, debajo de". <sup>3055</sup> *Chi-ki-siqo*, de la raíz *siq*, "olfatear, husmear". <sup>3056</sup> Ke-wa'ik, forma plural de wa'ik, "comer maíz". Chi-ki-na'o, de la raíz na', "idea, pensamiento".

```
pero no comían cuando vinieron.
No está claro cómo pasaron aquí por el mar<sup>3057</sup>
así como si no fuera mar pasaron aquí solamente sobre piedras<sup>3058</sup> pasaron aquí
estaban<sup>3059</sup> las piedras en la arena<sup>3060</sup>.
Entonces les pusieron nombre<sup>3061</sup>: Chilochik Ab'aj<sup>3062</sup>
                                       B'oqotajinaq Sanayueb', 3063
es el nombre que les fue dado por los que pasaron aquí en el mar
se dividió en sí<sup>3064</sup> el agua
pasaron aquí.
Así, pues, estaban dolidos 3065 sus corazones
cuando se hacían los consejos entre sí
no tenían comida
una bebida<sup>3066</sup> tomaban<sup>3067</sup>
solamente un poco de maíz<sup>3068</sup>.
Allí, pues, los cargan<sup>3069</sup> sobre la montaña,
Chi Pixab' es su nombre, solamente, pues, toman<sup>3070</sup> a Tojil
                                       Jakawitz
<sup>3071</sup> Un gran ayuno<sup>3072</sup> hace B'alam Kitze'
                              con su mujer.
                             Kaja Paluna<sup>3073</sup> es el nombre de su mujer.
Solamente así hacen B'alam Aq'ab'
                             con su mujer
Chomi Ja<sup>3074</sup> es su nombre;
con Majukutaj un gran ayuno tiene
                              con su mujer
                             Tz'ununi Ja', 3075, es su nombre.
con Ik'i B'alam,
Kaqix Ja<sup>3076</sup>, es el nombre de su mujer.
<sup>3057</sup> Q'alaj, "claro, evidente". Ik'owik, "pasar, el paso". Palo, "mar".
<sup>3058</sup> Ab'aj, "piedra". Ch-u-wi, "sobre".
^{3059} K'oleje, de la raíz k'ol, "ser, estar, existir".
<sup>3060</sup> Sanayeb ', "arena". (BB)
<sup>3061</sup> X-ki-b'inatisaj, forma completiva plural de raíz b'inaj, "poner nombre". (BB)
<sup>3062</sup> Cholochik, de la raíz chol, "alinear, poner en fila". La traducción sería: "piedras alineadas".
<sup>3063</sup> B'oqotajinaq, forma perfectiva de la raíz b'oq, "arrancar". La traducción sería: "arena arrancada".
3064 U-jachon, forma en la tercera persona singular de la raíz jach, "repartir, dividir". R-ib', pronombre recíproco
singular.
   Chi-q'atatat, "dolerse, tener dolor".
<sup>3066</sup> Uk', "bebida genérica", de uk'ay, "tomar, beber". Se observa que uk'ya' es "atole de maíz". (TC; DG)
<sup>3067</sup> Chi-ki-qumej, forma completiva plural de qumuxik, "tomar, beber".
3068 Ixim, "granos de maíz".
<sup>3069</sup> Eqal, de la raíz eq, "cargar, llevar cargando, prestar servicio". (DG)
<sup>3070</sup> K-u-k'am, tercera persona de la forma incompletiva de k'amik, "recibir, aceptar, tomar".
<sup>3071</sup> Empieza la p. 141 de la edición de Sam Colop.
<sup>3072</sup> Mewajik, "ayunar". (SC, nota 285)
3073 Como ya indicado anteriormente, la posible traducción sería: "Tortuga Roja" o Paloma Roja". (SC, nota 272; DT:
La posible traducción sería: "Semilla gorda" o como sugiere Tedlock, "Camarón grande", de ch'om, "camarón".
(DT: 142, nota 15)
<sup>3075</sup> La posible traducción sería: "Colibrí" o "Semilla pequeña".
```

en la noche. Grande era su tristeza<sup>3077</sup> cuando estaban sobre la montaña, Chi Pixab' es su nombre hoy en día. Habló ahí, pues, su dios de doble visión. 59- Entonces dijo, pues, con Tojil Jakawitz a B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam: -"¡Solamente entonces vámonos<sup>3078</sup> solamente entonces levantémonos 3079. no estemos aquí a un lugar escondido<sup>3080</sup> llévennos<sup>3081</sup>! Se acerca<sup>3082</sup> el amanecer. ¿No sería una desgracia<sup>3083</sup> para ustedes si fuéramos cautivados<sup>3084</sup> por los enemigos<sup>3085</sup>? Entre los muros<sup>3086</sup> estamos gracias a ustedes los de la sangre los de los sacrificios. a cada uno de nosotros, pues, entonces llévennos"-Folio 39 r. Dijeron, pues, cuando habaron -"Está bien. Solamente partimos<sup>3087</sup> buscamos<sup>3088</sup> los bosques" – Dijeron todos. Así, pues, cada uno de ellos tomó a sus dioses de doble visión como carga<sup>3089</sup>. Entonces entró Awilix en un barranco su nombre es Ewab'al Siwan<sup>3090</sup> 3076 Kaqix Ja, Kak'ix Ja en Sam Colop. De kaqix, "guacamaya" y ja, "casa". Para Diego Guarchaj sería una contracción de ija', "semilla". La posible traducción sería: "Guacamaya semilla" o "Semilla de maíz rojo". (DG) Ki-b'is, "su tristeza". <sup>3078</sup> *K-oj-b'ek*, exhortativo en la primera persona plural de *b'enam*, "irse". <sup>3079</sup> *K-oj-yakatajik*, exhortativo en la primera persona plural de *yakik*, "levantar". <sup>3080</sup> Ewal, forma sustantivada de ewaj, "esconder". (BB) 3081 K-oj-i-ya', exhortativo en la segunda persona plural sujeto (i-) y la primera plural complemento (-oj) del verbo yaa'ik, "dar, proporcionar, llevar". 3082 Mix-yopij, de yopij, "acercarse". <sup>3083</sup> Toq'ob', "desgracia". <sup>3084</sup> *K-oj-kanab'ixik*, forma incompletiva de la raíz *kana*, "cautivar, robar". (TC) <sup>3085</sup> Aj-lab'al, prefijo agentivo y la raíz lab'al, "guerra, pelear", literalmente "los de la guerra, los que pelean". <sup>3086</sup> *Tz'aq*, "muro". <sup>3087</sup> K-oj-b'oqotajik, primera persona plural de la raíz b'oq, "arrancar", posiblemente con el significado de "separarse, <sup>3088</sup> Qa-tzukuj, primera persona plural de tzukuxik, "buscar algo perdido".  $\widetilde{R}$ -eqaxik, "su carga", del verbo eqaxik, "cargar". <sup>3090</sup> Ewa-b'al, sustantivo instrumental de ewaj, "esconder". Siwan, "barranco". La traducción sería: "barranco que esconde". (BB)

Así, pues, ellos eran los del ayuno en la oscuridad

así fue dicho por ellos <sup>3091</sup> en un gran barranco en los bosques Pa Awilix <sup>3092</sup> es su nombre hoy en día, ahí se quedó<sup>3093</sup> fue dejado en el barranco por B'alam Aq'ab' en orden<sup>3094</sup> se quedó<sup>3095</sup> como primero. Se quedó, pues, Jakawitz sobre una gran casa roja 3096 Jakawitz es el nombre de la montaña hoy en día poblaron<sup>3097</sup>, pues, lo que estaba ahí, pues, estaba su dios de doble visión Jakawitz es su nombre. Solamente, pues, se quedó Majukutaj con su dios de doble visión fue el segundo de sus dioses de doble visión fue escondido por ellos no estaba en un bosque Jakawitz solamente en una montaña blanca<sup>3098</sup> escondieron a Jakawitz. Entonces vino, pues, B'alam Kitze' llegó, pues, ahí en un gran bosque llegó para esconder a Tojil B'alam Kitze' Pa Tojil se dice hoy en día es el nombre de la montaña. Entonces se celebró<sup>3099</sup> el escondrijo del barranco remedio<sup>3100</sup> de Tojil. Muchas, pues, eran las culebras<sup>3101</sup> muchos también los jaguares los cascabeles los cantiles<sup>3102</sup>. Ahí en el bosque estaban fueron escondidos por los de la sangre los de los sacrificios. Solamente, pues, juntos estaban B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam. Solamente juntos esperaban<sup>3103</sup> el alba ahí en la montaña, Jakawitz es su nombre. Solamente, pues, a cierta distancia estaba <sup>3104</sup>el dios de la doble visión de los Tam <sup>3091</sup> Empieza la p. 141 de la edición de Sam Colop. <sup>3092</sup> Pa ulix en el Ms. Ximénez. Sam Colop lee Pa Awilix (pa auilix). <sup>3093</sup> *X-kanaj*, forma completiva de *kanajem*, "quedarse". 3094 Cholom, de cholik, "alinear, poner en fila".  $^{3095}$  *U-kanajik*, literalmente "su quedarse". 3096 Kaq-ja; palabra compuesta por kaq, "rojo" y ja, "casa". Recinos y Tedlock interpretan la casa roja como una pirámide. (DT: 310, nota 74; AR) 3097 X-ki-tinamit, forma completiva plural de tinamit, "ciudad fortificada". <sup>3098</sup> Saqi, "blanco, plateado". Podría ser una referencia al color de una pirámide. <sup>3099</sup> *X-ki-kob'isaj*, forma completiva plural de la raíz *kob'*, "alabar". 3100 Kunab'al, "cura, remedio, medicina", sustantivo instrumental de kunaxik, "curar". 3101 Kumatz, "serpiente, culebra". <sup>3102</sup> Sochoj y kanti, variedad de serpientes venenosas. El primero es una víbora, cascabel. El segundo es trigonocephalus specialis. (AR: 176, nota 15) <sup>3103</sup> *X-k-oyob'ej*, forma completiva plural de *oyob'ej*, "aguardar, esperar". (BB)

```
Pueblo Tan es el nombre de donde les amaneció a los Tam.
<sup>3105</sup>Pueblo Ukink'at<sup>3106</sup> es el nombre de donde amaneció a los Ilok.
Ahí estaba el dios de doble visión de los Ilok
solamente a cierta distancia estaba la montaña.
Solamente ahí estaban todos los Rab'inal
                                     los Q'aq'chekel
                                     los de la Casa Tz'ikina
                            todos los pueblos pequeños
Folio 39 v.
                                     los pueblos grandes.
Solamente juntos se pararon<sup>310</sup>
solamente juntos es el amanecer
solamente juntos esperaban ahí la salida de la estrella
                                                        Ik'oq'ij, es su nombre.
-"Primero sale ahí delante del sol
cuando amanece"- Dijeron.
Solamente, pues, juntos estaban B'alam Kitze'
                                     B'alam Aq'ab'
                                     Majukutai
                                     Ik'i B'alam.
No duermen<sup>3108</sup>
     tienen descanso<sup>3109</sup>
grande es el llanto<sup>3110</sup> de sus corazones
                            de su vientre<sup>3111</sup> por el alba
por la aurora 3112 también.

Solamente ahí se avergüenzan de su aspecto
vino, pues, una gran tristeza<sup>3114</sup>
una gran humillación<sup>3115</sup> estaban abrumados<sup>3116</sup> por el dolor<sup>3117</sup>.
Solamente ellos estaban allí:
-" No es dulce<sup>3118</sup> nuestra venida.
Pobres de nosotros<sup>3119</sup>!
¡Que veamos el nacimiento del sol!
¿Qué<sup>3120</sup> es lo que hicimos?
<sup>3104</sup> K-ok, posiblemente forma incompletiva de okem, "entrar, llegar a ser". U-xol, "su espacio, entre".
<sup>3105</sup> Empieza la p. 143 de la edición de Sam Colop.
<sup>3106</sup> Per un hipótesis de traducción, ver D. Tedlock. (DT, nota 77)
<sup>3107</sup> X-tak'atob', de la raíz tak', "pararse".
<sup>3108</sup> Ki-waram, forma plural incompletiva de waram, "dormirse".
<sup>3109</sup> Ki-yakalem, forma plural registrada en Coto, (yacalem ru qux), "desasosegar a alguien". (TC)
^{3110} R-oq'ej, "su llanto", de oq'i\bar{k}, "llorar".
3111 Ki-pam, forma poseída de pamaj, "estómago, vientre".
<sup>3112</sup> Pakatajik, "aurora".
<sup>3113</sup> X-kixb' según Sam Colop. Posiblemente sea x-k'ixb', de k'ixb'exik, "avergonzarse".
<sup>3114</sup> B'is, "tristeza".
3115 Mokem, de la raíz moqueh (moken), "ser humilde, rogar". (TC)
<sup>3116</sup> Karinaq, forma perfectiva de la raíz kar, "abrumar". (DG)
3117 U-k'axkol, "su sufrimiento".
3118 Kus, "dulce, sabroso". (SC, nota 119)
<sup>3119</sup> Agaroq, que Sam Colo lee aq'aroq, expresión de desasperación.
```

```
El mismo era nuestro aspecto en nuestras montañas
solamente nos despedimos<sup>3121</sup> unos con otros" – Dijeron
cuando hablaron unos con otros sobre el sufrimiento
                                     sobre la humillación
sobre el llanto también hablaron. <sup>3122</sup>No estaban satisfechos <sup>3123</sup> sus corazones por el amanecer.
Así, pues, los de doble visión estaban asentados <sup>3124</sup> en los barrancos
                                                                 en los bosques
                                              solamente entre las clavarias 3125
                                              solamente entre el musgo<sup>3126</sup> están
no los habían levantado en tablas<sup>3127</sup>
Primero hablan Tojil
                  Awilix
                  Jakawitz.
Grandes eran sus días<sup>3128</sup>
grande también era su respiro<sup>3129</sup>
                            su aliento<sup>3130</sup> sobre todos los dioses de los pueblos.
Muchas eran sus manifestaciones sagradas<sup>3131</sup>
muchos también sus traslados<sup>3132</sup>
                  sus movimientos<sup>3133</sup> en el frío
                                              en el espanto<sup>3134</sup> que causaban sus esencias en el corazón de
los pueblos.
Estaban satisfechos<sup>3135</sup> sus corazones por B'alam Kitze'
                                               B'alam Aq'ab'
                                               Majukutaj
                                              Ik'i B'alam.
No se adiraban de amargura<sup>3136</sup> entonces sus corazones por los dioses que habían recibidos<sup>3137</sup>
                                                                                             cargado<sup>3138</sup> también
cuando vinieron de allá de Tulan
                            Suywa
                            allá a la salida del sol.
<sup>3120</sup> Jula, partícula interrogativa.
3121 Xk-ogotaj, podría ser un potencial de ogotaxik, "despedir, corretear".
<sup>3122</sup> Empieza la p. 144 de la edición de Sam Colop.
3123 Kub'aroq. Forma perfectiva de kub'arik, "estar satisfecho, sentirse satisfecho, sentarse". (DG)
3124 Kub'uxinaq, forma perfectiva, posiblemente de la misma raíz del anterior, "asentarse, sentarse". (DG)
3125 Ek', "pie de gallo, clavaria", de la familia de las Clavariaceae.
<sup>3126</sup> Atz'yaq, en k'iche' moderno significa "tela, trapo". En este paso con el significado de "musgo".
3127 Tzalam, "tabla".
3128 Ki-q'ij, literalmente "su sol, su tiempo".
<sup>3129</sup> Ab', "resuello, respiro". (FXa)
3130 K-uxlab', "su aliento, respiro".
3131 Ki-nawal, "cosa maravillosa, encanto" según Brasseur. Nawal, del náhuatl, con el sentido de "espíritu, ser sagrado".
3132 Ki-b'ini-b'al, sustantivo instrumental de b'inem, "caminar, andar".
3133 Ki-ch'aka-b'al, sustantivo instrumental de la raíz chak, "caminar", por el paralelismo con la línea anterior. Podría
ser también del verbo ch'akik., "ganar, vencer", pero por el sentido prefiero la primera posibilidad.
3134 Xib'inik, forma sustantivada de xib'ixik, "espantar, asustar". 
3135 Kub'ulik, del verbo kub'arik, "estar satisfecho".
3136 Chilik, en Sam Colop, chi'lik para D. Guarchaj, "estar airado". Kayal, de kayalik, amargar, jadear". Tedlock traduce
```

ambos términos como "estar airado", según Basseta. Coto registra la palabra qay, "amargo, agrio". (DT, nota 82; TC;

<sup>3137</sup> *K-u-k'am*, forma incompletiva de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar". 3138 *K-eqam*, forma incompletiva del verbo *eqaxik*, "cargar".

Solamente, pues, estaban en los bosques el lugar del amanecer<sup>3139</sup> En Tojil En Awilix En Jakawitz' se llaman hoy en día. Así, pues, se sembró<sup>3140</sup> amaneció para nuestros abuelos nuestros padres nuestros. Contaremos el amanecer Folio 40 r. la aparición también del sol de la luna de las estrellas. 60- 3141 Éste, pues, es el amanecer la aparición también del sol de la luna de las estrellas. 61- Mucho se alegraron<sup>3142</sup> B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majujutaj Ik'i B'alam cuando vieron Ikoq'ij. Como primera salió<sup>3143</sup> ahí su aspecto alumbraba<sup>3144</sup> cuando salió ahí como primera delante del sol. Así, pues, desataron<sup>3145</sup> su pom<sup>3146</sup> ahí lo habían traído de donde sale el sol así, pues, era el trabajo<sup>3147</sup> de sus corazones cuando lo desataron los tres<sup>3148</sup> era el agradecimiento<sup>3149</sup> de sus corazones Mixtam Pom es el nombre del pom que trae B'alam Kitze' Kawistan<sup>3150</sup> Pom<sup>3151</sup> es el nombre del pom que trae B'alam Aq'ab' De doble visión Pom lo trae Majukutaj <sup>3139</sup> Saqirib'al, sustantivo locativo de saqirik, "amanecer, alba". <sup>3140</sup> X-e-ch-awax. Tercera persona plural de la forma completiva de awax, variante de awexik, "sembrar". (DG) Empieza la p. 145 de la edición de Sam Colop. <sup>3142</sup> *K-e-ki'kotik*, forma incompletiva plural de *ki<sup>\*</sup>kotem* "alegrarse, estar contento". <sup>3143</sup> *X-el*, forma completiva de *elem*, "salir". 3144 Chi-tiltotik, de la raíz til, "alumbrar". (BB) <sup>3145</sup> *X-ki-kiro*, forma completiva plural de la raíz *kir*, "esparcir, desatar". <sup>3146</sup> *Pom*, incienso que se usa todavía en las comunidades mayas de Guatemala, llamado *pom* también en español. (DG) <sup>3147</sup> Sam Colop lee *u-chak*, "su trabajo". Podría ser también *u-ch'ak*, "su vencer, su ganar", de *ch'akik*, "ganar, vencer". <sup>3148</sup> *K-ox-ichal*, "ellos tres". 3149 Ki-k'amowa-b'al, sustantivo instrumental de k'amowaxik, "agradecer". 3150 Kawistan, palabra de origen náhuatl, por el sufijo locativo -tan. (LC: 84) <sup>3151</sup> Para ver las posibles interpretaciones de estos nombres, de origen náhuatl según Tedlock. (DT: 311-312, notas 83-84)

Dulcemente<sup>3155</sup> lloraban<sup>3156</sup>cuando esparcían quemaban su pom sagrado pom<sup>3157</sup>. Así, pues, lloraron porque no veían no observaban<sup>3158</sup> el nacimiento del sol. Así, pues, entonces salió el sol ahí. Se alegraron los animales<sup>3159</sup> pequeños los animales grandes se levantaron todos<sup>3160</sup> en los caminos de los ríos<sup>3161</sup> en los barrancos estaban en las cumbres<sup>3162</sup> de las montañas solamente juntos estuvieron<sup>3163</sup> sus mirada allá donde salía el sol. <sup>3164</sup> Así entonces chillaron <sup>3165</sup> el puma el jaguar primero, pues, chilló el pájaro<sup>3166</sup> K'eletzu es su nombre. En verdad se alegraron todos los animales extendieron<sup>3167</sup> sus alas<sup>3168</sup> el águila<sup>3169</sup> el zopilote<sup>3170</sup> blanco los pájaros pequeños los pájaros grandes. , pues, estaban arrodillados<sup>3171</sup> los de las espinas<sup>3172</sup> los sacrificadores<sup>3173</sup> muchos se alegran con los de las espinas los sacrificadores de los Tam <sup>3152</sup> *X-ki-k'ato*, forma completiva plural de *k'atik*, "quemar". <sup>3153</sup> X-e-saqb'isanik, acbizani en el Ms. Newberry, como indica Sam Colop. (SC, nota 288) El verbo significa "esparcir, mover". (DT: 312, nota 85). <sup>3154</sup> Aponoq, posiblemente una variante de apanoq es adverbio locativo. 3155 Kus, "dulce, sabroso". <sup>3156</sup> *K-e'-oq'ik*, forma incompletiva plural de *oq'ik*, "llorar". <sup>3157</sup> Log'olaj: según los diccionarios contemporáneos "bendito, santo". En este caso el significado sería: "sagrado". 3158 X-ki-wachij, de la raíz wach, "aspecto". 3159 Chikop, "animales". <sup>3160</sup> *X-k'is-yakataj*, forma completiva compuesta por el infijo *k'is*, "todo, completamente" y el verbo *yakik*, "levantar". <sup>3161</sup> *B'e ya'*, *b'e*, "camino"; *ya*, "agua". <sup>3162</sup> *Tza'm*, "punta". <sup>3163</sup> X-k'i xe en Sam Colop. Para D. Guarchaj sería x-ki-xe, tercera persona plural (-ki-) de la forma completiva (x-) del verbo irregular, xe, "ser". Si fuera x-k'i xe como interpreta Sam Colop podría ser de k'iyareem, "abundar, aumentar". La traducción de la segunda opción es "eran muchas sus miradas". (DG) <sup>3164</sup> Empieza la p. 146 de la edición de Sam Colop. <sup>3165</sup> *X-e*'-*oq'ik*, literalmente "lloraron" de *oq'ik*, "llorar". 3166 Tz'ikin, "pájaro". <sup>3167</sup> *X-ki-rip*, forma completiva plural de *ripik*, "extender". <sup>3168</sup> Ki-xik<sup>2</sup>, "sus alas" de xik'aj. 3169 Kot, "águila". 3170 K'uch, "zopilote". <sup>3171</sup> *Xukuxinaq*, forma perfectiva de *xukuxin*, "arrodillarse, hincarse". de la raíz *xuk*, "estar arrodillado". (TC) <sup>3172</sup> *Aj-k'ixb'*, prefijo agentivo *aj-* y *k'ix*, "espina". Posiblemente es una referencia a los autosacrificios de sangre. <sup>3173</sup> Aj-k'ajb', prefijo agentivo aj- y k'aj, "despedazar".

los tres tienen su pom. Así, pues, lo quemaron<sup>3152</sup>

cuando esparcían incienso<sup>3153</sup> allá<sup>3154</sup> a la salida del sol.

Ilok

```
con los Rab'inal
                            los O'aq'chekel
                            los de la Casa Tz'ikina
                   con los de la Casa Tujal
                            la Casa Uch'ab'a
                            la Casa Kib'a
                            los B'atena
                   con Tepew Yaki<sup>3174</sup>
cuantos<sup>3175</sup> pueblos existen hoy en día
no era contable<sup>3176</sup> la gente
solamente amaneció para todos los pueblos juntos.
Así, pues, se secó<sup>3177</sup> la superficie de la tierra por el sol.
Así como un hombre era el sol
cuando se manifestó<sup>3178</sup>
Folio 40 v.
                            a sí mismo
era ardiente<sup>3179</sup> su aspecto
, pues, secó la superficie de la tierra.
(cuando) no había salido todavía el sol, mojada<sup>3180</sup>
                                                lodosa<sup>3181</sup> también estaba la superficie de la tierra
(cuando) no había salido todavía el sol.
Solamente, pues, se ardió<sup>3182</sup> ahí el sol
así como un hombre.
No se aguantaba<sup>3183</sup> su calor.
Solamente, pues, hubo su manifestación<sup>3184</sup> de sí mismo cuando nació
solamente, pues, se quedó<sup>3185</sup> su espejo<sup>3186</sup>
en realidad no es el sol que se representa<sup>3187</sup>
se dijo en sus palabras.
Así, pues, inmediatamente 3189 se hicieron piedra 3190 Tojil
                                                                   Jakawitz
con el dios<sup>3191</sup> de doble visión del puma
3174 Tepew, del náhuatl tepeuani (raíz verbal peua), "el vencedor, conquistador". (RS) Yaki, "extranjero, mexicano".
Posiblemente es un préstamo náhuatl, de yahki, "fueron", de yah-, "ir" y -ki, forma pasada. (LC: 85)
<sup>3175</sup> Jarub', Sam Colop indica el significado del adjetivo/pronombre: "cuanto-as". (SC, nota 146) <sup>3176</sup> Ajilan, "contable".
<sup>3177</sup> X-chaqijik, forma completiva de chaqijem, "secarse".
<sup>3178</sup> X-u-k'ut, forma completiva singular de k'utunem, "aparecer".
<sup>3179</sup> K'atan, forma adjetival de k'atik, "quemar".
3180 Ch'aqalik, "mojado".
3181 Yitz'il, "suave, tierra floja, lodo".
<sup>3182</sup> X-ka'-oj en Sam Colop, x-k'a'oj para D. Guarchaj, del verbo k'a'ik, "arder". (DG)
<sup>3183</sup> X-ch'ijtajik, forma completiva de ch'ijik, "agantar, soportar".
3184 U-k'ut-b'al, sustantivo instrumental de k'utunem, "aparecer".
<sup>3185</sup> X-kanajik, forma completiva de kanajem, "quedarse".
<sup>3186</sup> U-lemo. Brasseur registra la forma lemou, "espejo". (BB)
3187 Ka-wachinik, "parecer, ser la imagen, representar". (BB)
<sup>3188</sup> Empieza la p. 147 de la edición de Sam Colop.
Jusuk', "inmediatamente".
```

<sup>3190</sup> *X-ab'ajir*, forma completiva de *ab'aj*, "piedra".

el jaguar el cascabel el cantil<sup>3192</sup>.

El blanco K'oxol<sup>3193</sup> solamente se agarró<sup>3194</sup> de los palos<sup>3195</sup> en el bosque.

Entonces se manifestó el sol

la luna

las estrellas

por todas partes<sup>3196</sup> todos fueron piedras. No estaríamos vivos<sup>3197</sup> nosotros hoy en día por los animales feroces<sup>3198</sup>:

el puma

el jaguar

el cascabel

el cantil.

El Blanco K'oxol<sup>3199</sup> no sería nuestro esplendor<sup>3200</sup> hoy en día si no se hubieran transformados en piedra los animales por el sol.

Cuando salió ahí

mucha alegría tenían en sus corazones B'alam Kitze'

B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam

mucho se alegraron cuando amaneció.

No son muchos los que están ahí

solamente pocos entonces estaban ahí sobre el monte Jakawitz.(

Ahí les amaneció

ahí también quemaron

esparcieron<sup>3201</sup> (pom) hacia ahí

ahí la salida del sol, de donde habían venido

así sus montañas

sus valles

de allá vinieron B'alam Kitze'

B'alam Aq'ab'

Majukutaj

Ik'i B'alam, sus nombres. Ahí, pues, se multiplicaron<sup>3202</sup> en la montaña

<sup>&</sup>lt;sup>3191</sup> En este caso *u-kab'awilal* se encuentra poseído; la traducción entonces no es "el dios puma", sino "el dios del puma". <sup>3192</sup> Sochoj y kanti, variedad de serpientes venenosas.

<sup>3193</sup> K'oxol. En los diccionarios modernos está traducido como "brujo, personaje del Baile de la Conquista". Barbara Tedlock explica que según los documentos coloniales, se trata de un "señor del monte", espíritu protector del bosque, a quien hay que pedir permiso para cazar. Es también una deidad calendárica y un héroe cultural, como cargador del año y ser celeste. Con base en las creencias contemporáneas, es posible encontrarlo en el bosque o en las cuevas por la noche y es el responsable de los rayos. Aun siendo un ser antropomorfo, se asocia a ciertas clases de piedras, a las que tal vez el episodio del Popol Vuh hace mención. (BT: 343-353)

<sup>&</sup>lt;sup>3194</sup> *X-u-chap*, forma completiva singular de *chapik*, "agarrar".

<sup>&</sup>lt;sup>3195</sup> Uk'a', "palo jiote, cuerno".

<sup>&</sup>lt;sup>3196</sup> *Jumaj*, "de todas partes, de algunas partes, de cada parte".

Yakamarinaq, forma perfectiva de yamarik, "estar vivo, aliviado".

<sup>&</sup>lt;sup>3198</sup> *Tiyonel*, "que muerde", de la raíz *ti*', "morder".

Espíritu protector del monte y ser celeste asociado al rayo. B. Tedlock, (BT: 343-353) Dennis Tedlock propone que este nombre ha sido un error de Ximénez y que habría que quitarlo. (DT, nota 89)

<sup>&</sup>lt;sup>3200</sup> *Qa-q'ij*, literalmente "nuestro sol".

 $<sup>\</sup>frac{3201}{X-e-k'aton}$ , forma completiva plural de k'atik, "quemar". X-e-saqb'isan, forma completiva plural "esparcir".

```
, pues, fue su ciudad<sup>3203</sup>
ahí fue, pues, cuando se manifestaron el sol
                                                   las estrellas
                               amaneció
                              se hizo la aurora<sup>3204</sup> sobre la superficie de la tierra
                                                             bajo todo el cielo.
Ahí, pues, empezaron su canto<sup>3205</sup>
Qamuku es su nombre.
Cantaron solamente el llanto<sup>3206</sup> de sus corazones
                                        de sus vientres.
Decían en su canto:
-"¡Pobres de nosotros!<sup>3207</sup>
Nos perdimos<sup>3208</sup> en Tulan
nos separamos<sup>3209</sup>
dejamos<sup>3210</sup>
Folio 41 r.
                    a nuestros hermanos mayores
                    nuestros hermanos menores<sup>3211</sup>.
¿Dónde<sup>3212</sup> vieron el sol?
¿Dónde estaban cuando amaneció?"- Hablaban de los de las espinas
                                                             de los sacrificadores de la gente Yaki.
Solamente así Tojil es el nombre del dios de la doble visión de la gente Yaki
Kitzalkwat<sup>3213</sup>, es su nombre.
-"Nos dividimos<sup>3214</sup> allá en Tulan
                              en Suywa.
como compañeros salimos<sup>3215</sup> de ahí
así también se creó<sup>3216</sup> nuestro aspecto, cuando vinimos"- Se dijeron los unos a los otros.
Entonces se acordaron<sup>3217</sup> de sus hermanos mayores
                              de sus hermanos menores
a la gente Yaki amaneció allá
México<sup>3218</sup> es su nombre hoy en día.
<sup>3202</sup> X-e-k'iyar, forma completiva plural de k'iyareem, "abundar, aumentar".
<sup>3203</sup> Empieza la p. 148 de la edición de Sam Colop.
<sup>3204</sup> X-pakatajik, forma completiva de pakatajik, "aurora".
<sup>3205</sup> X-tikar, forma completiva de tikarem, "comenzar, principiar, lograr". Ki-b'ix, "su palabra, su canto, su cuento".
<sup>3206</sup> R-oq'ej, "su llanto", de oq'ik, "llorar".
<sup>3207</sup> Agaroq, que Sam Colo lee aq'aroq, expresión de desasperación.
<sup>3208</sup> X-oj-sachik, forma completiva en la primera persona plural de sachem, "perderse"
<sup>3209</sup> X-oj-paxin, forma completiva en la primera persona plural de paxem, "quebrar". Q-ib', pronombre reflexivo.
<sup>3210</sup> X-e-qa-kanaj, forma completiva en la primera persona plural sujeto (-qa) y complemento en la tercera persona
plural (-e) del verbo kanajem, "dejar, quedar".
<sup>3211</sup> Q-atz y qa-chaq', respectivamente "nuestros hermanos mayores/ nuestros hermanos menores". <sup>3212</sup> Awi, pronombre interrogativo.
<sup>3213</sup> Yolcuat y quitzalcuat en el Ms. Newberry. Yolkuat es un nombre náhuatl, de yo:l, "corazón" y –kowatl, "culebra".
El segundo corresponde a Quetzálcoatl del área náhuatl, de ketsal- "quetzal" y -kowa-tl, "culebra". (LC: 84-85)
<sup>3214</sup> X-qa-jach, forma completiva en la primera persona plural de la raíz jach, "repartir, dividir".
<sup>3215</sup> Q-ach-elik, verbo compuesto de ach, "compañero" y elem, "salir".
\widetilde{U}-tz'aqat, "su creación", de la raíz tz'aq, "formar, edificar muros.
```

<sup>3217</sup> *X-ki-nataj*, forma completiva plural de la raíz *nata*, "pensar, recordar".

Hubo también<sup>3219</sup> una parte<sup>3220</sup> de gente se quedó<sup>3221</sup> allá a la salida del sol

Tepew Oliman es su nombre.

-"Los dejamos allá"- Dijeron.

Grande es el dolor<sup>3222</sup> de sus corazones sobre Jakawitz.

Solamente así hacen junto a los Tam

los Ilok

solamente, pues, ellos estaban ahí en un bosque Pueblo Tan<sup>3223</sup> es su nombre

<sup>3224</sup> les amaneció a los de las espinas

a los sacrificadores de lo Tam

con su dios de la doble visión así Tojil

solamente uno era el nombre del dios de la doble visión de las tres tribus<sup>3225</sup> de la gente k'iche'.

Solamente, pues, así es el nombre del dios de la doble visión de los Rab'inal

cambia<sup>3226</sup> poco<sup>3227</sup> su nombre:

Jun Toj, es dicho,

es el nombre del dios de la doble visión de los Rab'inal.

Solamente, pues, dicen

solamente quisieron igualar<sup>3228</sup> al k'eche' su lengua. Así, pues, difiere<sup>3229</sup> la lengua con los Q'aq'chekel porque distinto<sup>3230</sup> es el nombre de su dios de la doble visión

cuando vinieron de allá de Tulán

de Suywa:

Sotz'i Ja Chimalkan es el nombre de su dios de la doble visión

solamente, pues, distinta es su lengua hoy en día

también, pues, de su dios de la doble visión recibieron<sup>3231</sup> su nombre las ciudades Aj Po Sotz'il

Aj Po Xa, se dicen.

Solamente, pues, cambió<sup>3232</sup> la lengua del dio de la doble visión

cuando les dieron su dios de la doble visión allá en Tulan.

Detrás de<sup>3233</sup> la piedra cambió su lengua

cuando vinieron de Tulan en la oscuridad<sup>3234</sup>.

Solamente, pues, juntos se hizo la aurora

amaneció para todos los pueblos

tuvieron los nombres del dios de la doble visión de cada tribu<sup>3235</sup>.

```
<sup>3218</sup> Mexico en el Ms. Newberry.
```

<sup>3219</sup> Nay puch, "también".

<sup>&</sup>lt;sup>3220</sup> Chajkar, "algunos, parte de un grupo". (SC, nota 292)

<sup>&</sup>lt;sup>3221</sup> X-ki-kanaj, forma completiva plural de kanejem, "quedar, dejar".

<sup>&</sup>lt;sup>3222</sup> *U-q'atat*, "su dolor". *U-q'atat*. (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>3223</sup> Amaq', "pueblo". T'an según Sam Colop y Dan en el Ms. Newberry. T'an podría tener alguna relación con el lodo.

<sup>&</sup>lt;sup>3224</sup> Empieza la p. 149 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>3225</sup> *R-ox-chob'-ichal*, de *ox*, "tres" y *chob'*, "parcialidad, tribu". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>3226</sup> *U-jalk'at*, "su cambio", del verbo *jalk'atixik*, "cambiar una cosa en lugar de otra".

<sup>&</sup>lt;sup>3227</sup> X-sqaqi'n. Sqaqi'n forma arcaica, registrada hoy en la región de Chichicastenango, "poco, pequeño".

<sup>3228</sup> Chi-r-aj, de la raíz aj, "desear, querer". Tercera persona singular. Junamataj, de junamatajem, "parecerse, hacer igual, igualar, emparejar".

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Jalk'atajinaq, forma perfectiva de jalk'atixik, "cambiar una cosa en lugar de otra".

<sup>3230</sup> Jalan, de jalajoj, "diferentes, distintos".

<sup>&</sup>lt;sup>3231</sup> *X-k'amon*, forma completiva de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar".

<sup>&</sup>lt;sup>3232</sup> *X-jalk'atij*, forma perfectiva de *jalk'atixik*, "cambiar una cosa en lugar de otra".

<sup>&</sup>lt;sup>3233</sup> *R-ij*, "detrás, a su espalda".

<sup>&</sup>lt;sup>3234</sup> Q'equmal, "oscuridad".

<sup>&</sup>lt;sup>3235</sup> *Chob'*, "parcialidad, tribu". *Jutaq*, "de cada uno de ellos".

Así, pues, contaremos su estancia<sup>3236</sup> su demora<sup>3237</sup> también allí sobre la montaña. Solamente estaban juntos Folio 41 v. los cuatro<sup>3238</sup>: B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam, sus nombres. Lloraban sus corazones por Tojil **Awilix Jakawitz** estaban entre los pies de gallo el musgo por ellos. 62- 3239 Éstas, pues, son sus ofrendas de humo 3240 al pie del lugar donde estaba<sup>3241</sup> Tojil cuando iban frente a Tojil **Awilix** iban a verlos<sup>3242</sup> iban a adorarlos<sup>3243</sup> también agradecían<sup>3244</sup> frente al amanecer. resplandecían<sup>3245</sup> entre las piedras allá en el bosque solamente la manifestación de sus espíritus<sup>3246</sup> habló cuando llegaron los de las espinas los sacrificadores delante de Tojil. No tomaban<sup>3247</sup> grandes cosas como ofrenda de humo solamente resina<sup>3248</sup> escorias de noj<sup>3249</sup> con el pericón<sup>3250</sup> quemaban<sup>3251</sup> frente a sus dioses de doble visión. Entonces habló, pues, Tojil solamente su espíritu <sup>3236</sup> K-yalub'ik, forma poseída de la raíz yaluj, "detenerse, tardar". (SC, nota 124) 3237 Ki-b'ayajik, forma poseída en la tercera persona plural de la variante de b'eyetajik, "tardar", de la raíz b'ey, "demora, tardanza". (DG) 3238 Ki-kaj-ichal, "ellos cuatro". <sup>3239</sup> Empieza la p. 150 de la edición de Sam Colop. <sup>3240</sup> Ki-k'atonik, forma poseída en la tercera persona plural de k'atik, "quemar", literalmente "su quemar".  $^{3241}$  *K'oj-b'al*, sustantivo locativo del verbo  $\bar{k}'oje'$ , "estar". <sup>3242</sup> *X-e-b'ek-ila*, verpo compuesto por *b'enam*, "ir" y *ilik*, "ver". <sup>3243</sup> *Ki-q'ijila*, forma poseída en la tercera persona plural del verbo *q'ijiloxik*, "adorar", de *q'ij*, "día, sol". <sup>3244</sup> *X-e-k'amowan*, forma completiva plural de *k'amowaxik*, "agradecer". <sup>3245</sup> Wonowoj, "resplandeciente" según Brasseur (vonovoh). Podría tener relación también con la raíz won, que en k'iche' moderno significa "estar solo, huérfano, solitario" o con wonik, "encogerse". 3246 Ki-nawal, "espíritu, algo sagrado". <sup>3247</sup> K-u-k'am, forma incompletiva singular de k'amik, "tomar, aceptar". <sup>3248</sup> O'ol, "trementina, resinoso" <sup>3249</sup> *R-achaq*, en el diccionario de Coto se encuentra la expresión *achak che*, "punta", que se puede adaptar a esta frase. En general tiene el sentido de "escoria", que se puede referir a lo que sale de la corteza de un árbol. Noj, posiblemente es un tipo de resina o un árbol. Tedlock lo traduce como "pino". Brasseur registra la forma xnoj, "resina". (DT: 315,

<sup>3250</sup> Iya, "pericón o hipericón", es la hierba tagetes lucida, de la familia de las compuestas. (AR: 176, nota 17; BB)

<sup>3251</sup> *X-ki-k'ato*, forma completiva plural de *k'atik*, "quemar".

586

```
los sacrificadores.
Dijo
cuando habló:
-"Solamente, pues, que aquí nuestras montañas
                              nuestros valles sean.
Nosotros somos de ustedes<sup>3253</sup>
grande es nuestro día<sup>3254</sup>
grande también es nuestro nacimiento<sup>3255</sup> por todos los hombres de ustedes
                                                             todos los pueblos.
Solamente, pues, nosotros somos sus compañeros 3256
suyas son las ciudades
solamente, pues, les daremos sus consejos<sup>3257</sup>.
No nos muestren<sup>3258</sup> frente a los pueblos
cuando estemos enojados <sup>3259</sup> por sus palabras en su boca
                                                             en sus esencias.
Así, pues, no nos dejen cautivar<sup>3260</sup>
solamente, pues, nos ofrezcan a nosotros el hijo de la paja<sup>3261</sup>
                                                             el hijo de la hierba<sup>3262</sup>
                                                             la hembra del venado
                                                             la hembra del pájaro<sup>3263</sup>
lleguen a darnos<sup>3264</sup> un poco<sup>3265</sup> de su sangre a nosotros. ¡Que nos tengan lástima!<sup>3266</sup>

Que se queden, pues, con la piel<sup>3268</sup> del venado cuídenla<sup>3269</sup>, para esconder su aspecto<sup>3270</sup>, que sea un engaño<sup>3271</sup> ahí
así que sea lo del venado
así también que sea nuestro substituto<sup>3272</sup>, pues, frente a los pueblos.
¿Dónde está Tojil?
cuando les digan
<sup>3252</sup> Ki-na'oj, forma poseída en la tercera persona plural de na'oj, "idea, pensamiento, consejos".
<sup>3253</sup> Iw-ech, "de vosotros", forma de confianza plural.
Qa-q'ij, sustantivo poseído en la primera persona plural, de q'ij, literalmente "sol, día".
<sup>3255</sup> Q-alaxik, "nuestro nacimiento, hijos", del verbo alaxik, "parir, dar a luz"
\widetilde{O}_{j-iw-achb'il}, literalmente "nosotros-vuestros-compañeros".
3257 Ch-i-qa-ya', optativo de ya'ik, "dar". Sujeto de primera persona plural (qa-) y complemento de segunda persona de
confianza (-i).
3258 M-oj-i-k'ut, negación-pronombre complemento "nos"-sujeto "vosotros"-raíz k'ut, "aparecer, mostrar".
<sup>3259</sup> K-oj-q'aq'anij, primera persona plural en la forma incompletiva del verbo q'aq'al, "enojarse", de q'aq', "caliente".
<sup>3260</sup> K-oj-i-r-alajob'i-saj, forma causativa de la raíz alab'ij, "cautivar, esclavizar". El sujeto es i-, "vosotros" y el
complemento oj-, "nos". (TC)
<sup>3261</sup> R-al, "su hijo". K'im, "paja".
3262 Torob', "hierba". (DG)
<sup>3263</sup> Xnam, está registrado en Coto con el significado de "venado". Tiene también la connotación de "hembra; macho".
3264 Ch-ul-ta'i-ya', verbo compuesto de ulem, "llegar" e ya'ik, "dar".
<sup>3265</sup> Saaqi'n, "poco, pequeño".
<sup>3266</sup> Toq'ob' qa-wach, de toq'ob'axik wach, "tener lástima". Sam Colop lee toqob'.
<sup>3267</sup> Empieza la p. 151 de la edición de Sam Colop.
3268 Ch-i-kanaj, optativo de la raíz kanaj, "quedar, dejar". R-ismal, "su pelo, su piel".
<sup>3269</sup> Ch-i-chajij, optativo de chajixik, "cuidar, vigilar".
<sup>3270</sup> U-muq-u-wach, literalmente "su-enterrar-su- aspecto" de muqik, "enterrar, esconder".
<sup>3271</sup> Chi-mich', optativo de mich'o, "burlar, engañar". La misma raíz significa también "arrancar los pelos". (DG)
<sup>3272</sup> Qa-k'ex-wach, sustantivo poseído de k'exwach, "cambiar una cosa por otra".
```

cuando dio ahí sus consejos<sup>3252</sup> a los de las espinas

así, pues, la manta de venado<sup>3273</sup> estará frente a ellos. ¡No se manifiesten<sup>3274</sup> tampoco a sí mismos hay cosas que hacer grande será su esencia ganarán<sup>3275</sup> sobre todos los pueblos traerán<sup>3276</sup> su sangre su sangre<sup>3277</sup> delante de nosotros que lleguen a abrazarnos 3278 serán nuestros también!"- Dijo, pues, Tojil **Awilix** Jakawitz. A muchachos<sup>3279</sup> se parece su aspecto cuando los ven<sup>3280</sup> cuando llegan<sup>3281</sup> Folio 42 r. a quemar humos  $^{3282}$  delante de ellos. Entonces se empezó  $^{3283}$  a buscar  $^{3284}$  los hijos de los pájaros los hijos de los venados hubo la recolección<sup>3285</sup> de lo que se había buscado por parte de los de las espinas los sacrificadores. Así, pues, cuando encontraban<sup>3286</sup> los pájaros los hijos de los venados así, pues, iban a entregar<sup>3287</sup> la sangre de los venados los pájaros en la boca de las piedras de Tojil Awilix. Pues, también<sup>3288</sup> bebían<sup>3289</sup> la sangre los dioses de doble visión inmediatamente después<sup>3290</sup> les hablaban las piedras cuando llegaban los de las espinas los sacrificadores cuando iban a darles sus ofrendas de humo. Solamente así hacían delante de la manta de venado<sup>3291</sup> <sup>3273</sup> K'u'-kej, en Sam Colop, palabra compuesta por k'u'ik, "ocultar, esconder" y kej, "venado". Para Diego Guarchaj sería de k'ul, "su manta, su poncho de venado". (DG) <sup>3274</sup> *M-i-k'ut*, forma negativa en la segunda persona plural de *k'utunem*, "aparecer". 3275 Ch-i-ch'ak, optativo de la segunda persona plural de ch'akik, vb., "ganar, vencer". 3276 *Ch-i-k-uk'a'j*, forma optativa de *uk'a'xik*, "Îlevar". <sup>3277</sup> *U-kik'el*, "su sangre". *U-k'omajil*. Brasseur registra la forma *comah*, "sangre". (BB) 3278 K-oj-ki-q'aluj, forma incompletiva con sujeto en la tercera persona plural (ki-) y complemento en la primera plural

sería de *k'ul*, "su manta, su poncho de venado". (DG)

3274 *M-i-k'ut*, forma negativa en la segunda persona plural de *k'utunem*, "aparecer".

3275 *Ch-i-ch'ak*, optativo de la segunda persona plural de *ch'akik*, vb., "ganar, vencer".

3276 *Ch-i-k-uk'a'j*, forma optativa de *uk'a'xik*, "llevar".

3277 *U-kik'el*, "su sangre". *U-k'omajil*. Brasseur registra la forma *comah*, "sangre". (BB)

3278 *K-oj-ki-q'aluj*, forma incompletiva con sujeto en la tercera persona plural (*ki-*) y complemento en la (*oj-*), del verbo *q'aluxik*, "abrazar, llevar abrazado".

3280 *K-e'-ilik*, forma incompletiva plural del verbo *ilik*, "ver".

3281 *Ch-opon*, de *opanem*, "llegar".

3282 *k'atoj*, de *k'atik*, "quemar".

3283 *X-tikar*, forma completiva de *tikarem*, "comenzar, principiar, lograr".

3284 *Tzukuxik*, "buscar cosa perdida".

3285 *K'amob'*, forma sustantivada de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar".

3286 *Chi-ki-riq*, forma completiva plural de *riqik*, "encontrar, conseguir".

3287 *Chi-b'e-ki-k'ulu*, verbo compuesto por *b'e*, "ir, camino" y la raíz *k'ul*, "oponerse, entregar". (TC)

3288 *Xuka*, en Sam Colop, *xuqa* para Diego Guarchaj, adv. "también". (DG)

3289 *Ukaj*, "beber". (SC, nota 148)

3290 *Jusu*, "inmediatamente".

```
quemaban resina<sup>3292</sup>
quemaban también pericón<sup>3293</sup>
                              hongos cabezas<sup>3294</sup>.
Tuvo sus mantas de venado cada uno de ellos
allí habían llegado<sup>3295</sup> por ellos sobre la montaña. <sup>3296</sup> No viven<sup>3297</sup> en sus casas por el día
solamente por las montañas andan<sup>3298</sup>
así, pues, comen<sup>3299</sup> solamente los hijos de los abejones<sup>3300</sup>
                   solamente los hijos de las avispas 3301
                    solamente los hijos de abejas<sup>3302</sup> que buscan<sup>3303</sup>.
No tenían buena comida de maíz<sup>3304</sup>
buena bebida tampoco
no estaban claros<sup>3305</sup> los caminos<sup>3306</sup> de su casa
no estaba claro dónde estaban ahí sus mujeres.
Folio 42 r.
Así, pues, muchos son los pueblos
uno por uno<sup>3307</sup> se asienta<sup>3308</sup>
se reúne<sup>3309</sup>
cada una de las tribus<sup>3310</sup> en pueblos
van por los caminos
están claros sus caminos.
Así, pues, B'alam Kitze'
          B'alam Aq'ab'
          Majukutaj
          Ik'i B'alam no está claro dónde están.
Así, pues, cuando ven a los pueblos que pasan<sup>3311</sup> por los caminos
pues entran<sup>3312</sup> en la cumbre de las montañas
solamente el llanto del coyote<sup>3313</sup>
<sup>3291</sup> K'u'-kej, en Sam Colop, palabra compuesta por k'u'ik, "ocultar, esconder" y kej, "venado". Para Diego Guarchaj
sería de k'ul, "su manta, su poncho de venado". (DG)
<sup>3292</sup> Q'ol, "trementina, resinoso".
<sup>3293</sup> Iya, "pericón".
<sup>3294</sup> Jolom, "cabeza". Okox, "hongos", según Coto. (TC)
3295 K-ul, de ulem, "llegar".
<sup>3296</sup> Empieza la p. 152 de la edición de Sam Colop.
3297 Ki-laqab'en, de laqab'ej, "habitar en algún lugar, avecindarse". (SC, nota 95)
<sup>3298</sup> K-e-b'in, forma incompletiva plural de b'inem, "caminar, andar".
<sup>3299</sup> Chi-k-echa'j, de la raíz echa', "la comida de los animales herbívoros, pasto".
<sup>3300</sup> Wonon, "avispón, abejorro". Como señala Sam Colop (SC, nota 297) es vorom en el Ms. Newberry.
<sup>3301</sup> Sita'l, "avispa", (BB)
<sup>3302</sup> Agaj, "pequeña abeja". (DT: 317, nota 108)
<sup>3303</sup> Chi-ki-tzukuj, forma completiva de tzukuxik, "buscar cosa perdida".
<sup>3304</sup> Wa, normalmente se refiere a la comida de maíz.
<sup>3305</sup> Q'alaj, "claro".
U-b'e'l, "su camino",
3307 Juiun, "uno por uno, cada uno".
3308 Chi-sepesoj, de la raíz sep, "sentarse, estar plano".
<sup>3309</sup> Ki-kuchun k-ib', forma incompletiva reflexiva plural de kuchuj ib', "juntarse, reunirse".
<sup>3310</sup> Jutaq, "de cada uno de ellos". Chob', "parcialidad, tribu". (BB)
<sup>3311</sup> Ch-ik'owik, de ik'ow, "pasar, sobrepujar". (BB)
3312 K-e'-ok, podría ser de oke, "entrar", además por la partícula locativa uloq. Coto señala también la raíz okabom,
"gritar cuando se caza" y okah, "perseguir". (TC)
```

solamente el llanto de gato montés cantan<sup>3314</sup> solamente el canto del puma del jaguar hacen. Cuando ven a los pueblos muchos que caminan<sup>3315</sup>. -"Solamente como coyote cantan solamente como gato montés solamente como puma solamente como jaguar"- Dicen, pues, los pueblos. Así, pues, como si no fueran hombres en los corazones de todos los pueblos. Solamente, pues, es un engaño<sup>3316</sup> para los pueblos cuando lo hacen. Hay algo que desean<sup>3317</sup> sus corazones en realidad no se espantan<sup>3318</sup> cuando lo hacen hay algo que quieren<sup>3319</sup> con el llanto del puma el llanto del jaguar que cantan. Cuando ven, pues, solamente a un hombre solamente a dos que caminan. <sup>3320</sup> los quieren destruir<sup>3321</sup>. Folio 42 v. Cada<sup>3322</sup> día llegan ahí, pues, a su casa con sus mujeres solamente los hijos de los abejones<sup>3323</sup> solamente los hijos de las avispas 3324 solamente los hijos de abejas<sup>3325</sup>, pues, toman<sup>3326</sup> los dan a sus mujeres. Cada día iban, pues, delante de Tojil Awilix Jakawitz decían en sus corazones: -"Así Tojil **Awilix** Jakawitz. solamente sangre de venado de pájaro le damos solamente perforamos<sup>3327</sup> nuestras orejas <sup>3313</sup> *R-oq'ib'al*, sustantivo instrumental de *oq'ik*, "llorar". *Utiw*, "coyote". <sup>3314</sup> Yak, "gato del monte". Chi-k-oq'ib'ej, forma plural de oq'ik, "llorar". <sup>3315</sup> K'i, "muchos". Ch-u-b'inik, forma singular de b'inem, "caminar, andar". <sup>3316</sup> Mich'-b'al, sustantivo instrumental de mich'o, "burlar, engañar". <sup>3317</sup> Ka-r-aj, forma incompletiva singular de la raíz -aj, "querer, desear". <sup>3318</sup> *Chi-xib'inik*, de *xib'ixik*, "espantar, asustar". <sup>3319</sup> *Ka-k-aj*, forma incompletiva plural de la raíz –*aj*, "desear, querer". <sup>3320</sup> Empieza la p. 153 de la edición de Sam Colop. <sup>3321</sup> Ki-mayij, forma plural incompletiva, registrada en Brasseur (mayih), "destruir, perder, olvidar". (BB) 3322 Juta, "cada, cada uno". <sup>3323</sup> Wonon, "avispón, abejorro". Como señala Sam Colop en la nota 297, vorom en el Ms. Newberry. 3324 Sita'l, "avispa", (BB) <sup>3325</sup> *Agaj*, "pequeña abeja". (DT: 317, nota 108) 3326 *Ka-k'am*, forma incompletiva singular de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar". <sup>3327</sup> Qa-t'isa, según Sam Colop (caziza en el Ms. Newberry). Primera persona plural de t'isisem, "meter cosas

puntiagudas, ensartar".

nuestros codos<sup>3328</sup> invocamos<sup>3329</sup> nuestro valor<sup>3330</sup> nuestra fuerza<sup>3331</sup> a Tojil **Awilix** Jakawitz. ¿Qué dirán de la muerte<sup>3332</sup> de los pueblos solamente entonces uno por uno los hacemos morir<sup>3333</sup>?"- Dijeron unos con otros. Entonces fueron, pues, delante de Tojil **Awilix** Jakawitz. Entonces se perforaron sus orejas sus codos delante de sus dioses de doble visión. preparaban la bebida divina<sup>3334</sup> de su sangre la vaciaban<sup>3335</sup> en la boca de las piedras. En realidad no eran piedras así cada uno era como un muchacho<sup>3336</sup> cuando llegaban<sup>3337</sup>. Se alegraron<sup>3338</sup> de la sangre de los de las espinas los sacrificadores. Entonces vino, pues, la señal de sus acciones: -"Ganen <sup>3339</sup> muchas colas <sup>3340</sup> es su salvación<sup>3341</sup> De allá vino de Tula cuando nos tomaron<sup>3342</sup>"- Dijeron, pues. Entonces dieron la piel<sup>334</sup> en Silisib', es su nombre con la sangre que entraba<sup>3346</sup> arriba se arroja<sup>3347</sup> la sangre fue el don<sup>3348</sup> de Tojil <sup>3328</sup> *Qa-xikin*, "nuestras orejas". *Qa-chu'k*. Brasseur registra la forma *chuc*, "codo". Oa-tz'onoj, primera persona plural de tz'onoxik, "invocar, pedir a dios". <sup>3330</sup> *Qa-kowil*, forma poseída en la primera persona plural de *kowil*, que en los diccionarios modernos está asociado a aanimah ("alma"), con el significado de "valor, espíritu". <sup>3331</sup> Qa-achilal, sustantivo abstracto, relacionado con achij, "varón, guerrero". El significado sería "valor bélico, hombría". <sup>3332</sup> Naki, partícula interrogativa. Ki-kamik, "su muerte de ellos". <sup>3333</sup> Junjunal, "uno por uno, cada uno". K-e-qa-kami-saj, verbo causativo de kamem, "morir". Sujeto de primera persona plural (qa-)y complemento de tercera persona plural (e-)3334 X-ki-waqui, forma completiva plural de la raíz waq, que Sam Colop, según Basseta, traduce como "bebida de los dioses". (SC, nota 299) <sup>3335</sup> *X-q'ijik*, forma completiva de *q'ijik* significa "vaciar, envasar". 3336 K'ajolab', "muchacho". <sup>3337</sup> K-e'-ulik, forma incompletiva plural de ulem, "llegar". <sup>3338</sup> *X-e-ki'kot*, forma completiva plural del verbo *ki'kotem*, "alegrarse", que Sam Colop lee *xekikot*. <sup>3339</sup> *Chi-chakoni-saj*, forma causativa de la raíz *chak*, "ganar, vencer". (BB) <sup>3340</sup> K'i je': je', "cola". K'i, "muchos, muchas". Podría ser también kije, "asimismo, también". (DG) <sup>3341</sup> *I-kolb'al*, sustantivo instrumental poseído en la segunda persona plural de *kolik*, "salvar, defender". <sup>3342</sup> X-oj-i-k'am, forma completiva con sujeto en la segunda persona pl. y complemento en la primera pl. de k'amik, "recibir, tomar, aceptar". <sup>3343</sup> Empieza la p. 154 de la edición de Sam Colop. <sup>3344</sup> *Tz'um*, "pelo, piel". <sup>3345</sup> Tedlock traduce el término como "Vertigo", *silisab*', "oscilar". (DT: 318, nota 113) <sup>3346</sup> Ch-ok, de okem, "entrar". <sup>3347</sup> Ki-jab', forma incompletiva de jab', "aguacero, lluvia, arrojar, esparcir". R-ib', pronombre reflexivo singular. Sin embrago el prefijo de jab' es plural (ki-) y de -ib', es singular (r-).

<sup>3348</sup> *U-ya'on*, forma poseída de *ya'ik*, literalmente "su dar".

con Awilix Jakawitz.

63- Éste es el principio<sup>3349</sup> del robo<sup>3350</sup> de la gente

los pueblos por B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam.

64-, pues, también fue la muerte<sup>3351</sup> de los pueblos así mataban<sup>3352</sup> solamente a uno que caminaba solamente a dos que caminaban<sup>3353</sup>.

No estaba claro cuándo los tomaban.

Así, pues, entonces iban a sacrificarlos 3354 frente a Tojil

Awilix.

Así, pues, daban la sangre en el camino estaba<sup>3355</sup> su cabeza la ponían<sup>3356</sup> también en el camino.

Decían, pues, los pueblos:

-"El jaguar los comió<sup>3357</sup>"-

Solamente lo dicen

porque así como piernas de jaguar eran sus huellas<sup>3358</sup>

cuando lo hacían

no se mostraban<sup>3359</sup>.

Muchos pueblos robaron<sup>3360</sup>

pues tarde se aconsejaron<sup>3361</sup> los pueblos:

-"Pues si son Tojil

Folio 43 r.

Awilix los que entran entre nosotros solamente busquemos<sup>3362</sup> a los de las espinas los sacrificadores

cuando estén en sus casas<sup>3363</sup>.

¡Sigamos<sup>3364</sup> sus huellas!"- Dijeron, pues, todos los pueblos.

<sup>&</sup>lt;sup>3349</sup> *U-tikarik*, forma sustantiva poseída en la tercera persona singular de *tikarem*, "comenzar, principiar, lograr".

<sup>&</sup>lt;sup>3350</sup> *R-eleq'axik*, forma sustantiva poseída en la tercera persona singular de *eleq'*, "robar".

<sup>&</sup>lt;sup>3351</sup> *U-kamisaxik*, forma sustantivada del verbo causativo de *kamem*, "morir".

<sup>&</sup>lt;sup>3352</sup> *X-ki-kam*, forma completiva plural de *kamik*, "matar". Podría ser también *x-ki-k'am*, de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar". La traducción sería: "tomaban".

<sup>3353</sup> Ch-u-b'inik, forma singular de b'inem, "caminar".

<sup>&</sup>lt;sup>3354</sup> *Chi-b'e-ki-pusu*, verbo compuesto por la raíz *b'e*, "ir" y la raíz *pus*, "cortar con cuchillo, hacer una hendidura". *Ki* es sujeto plural de tercera persona.

<sup>&</sup>lt;sup>3355</sup> K'olik, "ser, estar, existir". *U-jolom*, "cabeza".

<sup>&</sup>lt;sup>3356</sup> *Chi-ki-k'olob'a*, de la raíz *k'olob'*, "poner algo redondo" o da *k'ol*, "colgar". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>3357</sup> *Mi-x-ti'owik*, forma completiva de *ti'ik*, "comer, morder".

<sup>3358</sup> K-aqan, "sus pies, sus piernas", posiblemente con el significado de "huellas".

<sup>3359</sup> Chi-ki-k'ut, forma plural de k'utunem, "aparecer".

<sup>&</sup>lt;sup>3360</sup> *X-k-eleq'aj*, forma completiva de la raíz *eleq'*, "robar".

<sup>&</sup>lt;sup>3361</sup> Najt, "lejos, lejano" y en este caso "lejos en el tiempo". X-u-na', con el pronombre reflexivo, de la raíz na', "idea, consejo, pensamiento".

<sup>&</sup>lt;sup>3362</sup> Ke-qa-tzukuj, del verbo tzukuxik, "buscar algo perdido".

<sup>&</sup>lt;sup>3363</sup> *K-ochoch*, "su casa de ellos".

```
Entonces tomaron su consejo<sup>3365</sup> unos con otros.
Así, pues, empezaron<sup>3366</sup> a seguir<sup>3367</sup> a los de las espinas
                                                los sacrificadores
<sup>3368</sup> no estaba claro
solamente huellas de venado
solamente huellas de jaguar veían
no estaban claras sus huellas
no<sup>3369</sup> había ninguna que estuviera clara.
Sus primeras huellas solamente son huellas de cuadrúpedos 3370
así son sus huellas
solamente están borradas<sup>3371</sup> por ellos
no está claro su camino.
Solamente se formaron<sup>3372</sup> las nubes<sup>3373</sup>
solamente se forma una negra lluvia<sup>3374</sup>
solamente también se forma lodo<sup>3375</sup>
solamente se forma una llovizna<sup>3376</sup>
ven delante de los pueblos
solamente sus corazones se cansan<sup>3377</sup> de buscarlos<sup>3378</sup>
entonces los dejan ir<sup>3379</sup> (por el camino)<sup>3380</sup> porque grandes eran las esencias de Tojil
                                                                                                Awilix
                                                                                                Jakawitz.
Lejos<sup>3381</sup>, pues, hacían eso allí en la cumbre de las montañas
en las esquinas 3382 mataban a los pueblos
así entonces llevaban a cabo los robos<sup>3383</sup> los sacrificadores<sup>3384</sup>
cuando tomaban a los pueblos en los caminos
los sacrificaban delante de Tojil
                             Awilix
                             Jakawitz.
Salvaban<sup>3385</sup>, pues, a sus hijos allí en la cumbre de las montañas.
<sup>3364</sup> Chi-qa-taqej, optativo en la primera persona plural de taqexik, "comenzar, empezar". Brasseur registra el
significado de "seguir". (BB)
    X-ki-k'am, forma completiva plural de k'amik, "tomar, aceptar". Ki-na'oj, "su consejo, su idea".
<sup>3366</sup> X-ki-tikib'a, forma completiva de la raíz tik, "comenzar, poder, lograr". Sam Colop lee xkitik'ib'al. Por otro lado,
Coto registra la forma tiquiba (tikib'a) como "comenzar". (TC)
   U-taqexik, forma sustantivada de taqej, "seguir". (BB)
<sup>3368</sup> Empieza la p. 155 de la edición de Sam Colop.
<sup>3369</sup> Xma, para Sam Colop es la forma dialectal o arcaica de ma, nagación.
3370 Ki-pich, literalmente "sus patas de cuadrúpedos". (SC, nota 300)
<sup>3371</sup> Sach-b'al, sustantivo instrumental de sachik, "perder, olvidar".
3372 Chi-winaqir, de winaqirem, "llegar a tener bienes, completar, concluir, multiplicarse, llegar a ser hombres cabales",
de la raíz winaq, "hombre".
3373 Sutz', "nube".
3374 Q'eqal jab', "negra lluvia".
<sup>3375</sup> Xoq'o'l, "lodo". (BB)
<sup>3376</sup> Mulumul jab', literalmente "llovizna lluvia".
<sup>3377</sup> Chi-kos, de kosem, "cansarse".
3378 Ki-tzukuxik, sustantivo poseído en la tercera persona plural de tzukuxik, "buscar cosa perdida".
<sup>3379</sup> K-oqotaj, forma incompletiva de oqotaxik, "despedir, corretear".
<sup>3380</sup> Pu (o pa) b'e, está casi borrado en el Ms. Newberry, "en el camino".
<sup>3381</sup> Najt, "lejos". El significado podría ser también temporal "por mucho tiempo".
<sup>3382</sup> Xikin, Coto traduce la raíz xiquin como "oír" y "esquina". (TC)
<sup>3383</sup> X-winaqir, forma completiva de winaqirem, "llevar a cabo, concluir, formar". Eleq'ik, "robar, robo".
3384 E chalami q'at, expresión poco clara. Posiblemente es chalamicat, préstamo náhuatl, que significa "sacerdote
sacrificador", de la raíz mic, "morir". (LCa: 104)
<sup>3385</sup> X-kolo, forma completiva de kolik, "salvar, defender".
```

```
Así Tojil
     Awilix
     Jakawitz
como de tres muchachos era su imagen<sup>3386</sup>
su manera de caminar<sup>3387</sup> solamente era el espíritu<sup>3388</sup> de las piedras.
Había un río<sup>3389</sup>
así se bañan<sup>3390</sup> allí
en la orilla<sup>3391</sup> del río solamente es donde se manifiestan a sí mismos<sup>3392</sup>
se llamaba, pues, En el Baño de Toiil<sup>3393</sup>
era el nombre del río.
Muchas veces<sup>3394</sup>, pues, los ven los pueblos en seguida<sup>3395</sup> desaparecen<sup>3396</sup>
cuando son vistos por los pueblos.
Entonces hubo<sup>3398</sup> la noticia de dónde estaban B'alam K'itze'
                                                             B'alam Aq'ab'
                                                             Majukutaj
                                                            Ik'i B'alam.
Así, pues, éste es el consejo que tomaron los pueblos sobre su muerte.
65- Primero, pues, querían<sup>3399</sup> aconsejarse los pueblos sobre la victoria<sup>3400</sup> sobre Tojil
                                                                                                     Awilix
                                                                                                     Jakawitz.
Hablaron todos los de la sangre
                    los sacrificadores frente a los pueblos
se jalaron <sup>3401</sup> unos a otros
se dieron órdenes <sup>3402</sup> unos con otros todos
ni una tribu
     dos tribus se quedaban atrás<sup>3403</sup>.
Folio 43 v.
Todos se juntaron<sup>3404</sup>
          se dieron órdenes también unos con otros
<sup>3386</sup> Ki-wachi-b'al, sustantivo abstracto poseído de wach, "imagen".
3387 Ki-b'inik, "su caminar".
3388 U-nawal, "su espíritu".
<sup>3389</sup> Ja', "agua".
<sup>3390</sup> K-e'-atin, forma incompletiva plural de atinem, "bañarse".
<sup>3391</sup> Ch-u-chi', literalmente "en su boca".
<sup>3392</sup> Ki-k'ut-b'al, sustantivo instrumental de k'ut, "manifestarse".
<sup>3393</sup> R-atini-b'al, sustantivo locativo de atinem, "bañarse".
<sup>3394</sup> Mul, "vez".
<sup>3395</sup> Lib'aj, "inmediatamente".
<sup>3396</sup> Chi-ki-sachik, tercera persona plural de sachik, "perder, olvidar".
<sup>3397</sup> Empieza la p. 156 de la edición de Sam Colop.
<sup>3398</sup> X-ux-tai, forma completiva de la raíz ux, "ser, estar".
```

<sup>3400</sup> *U-ch'akik*, forma poséida en la tercera persona singular de *ch'akik*, "ganar, vencer". Literalmente "vencerlo".

<sup>3399</sup> *X-r-aj*, forma completiva de la raíz *aj*, "desear".

<sup>3401</sup> *X-ke-jek*', forma completiva plural de *jek'ik*, "jalar".

<sup>3402</sup> *X-ke-taq*, forma completiva plural de *taqik*, "ordenar, mandar".

<sup>3404</sup> *X-e-kuchu*, forma completiva plural de *kuchuj ib* ', "juntarse, reunirse".

<sup>3403</sup> *Ch'ob'*, "tribu, parcialidad". *X-kanaj*, forma completiva de *kanejem*, "quedarse".

<sup>594</sup> 

cuando tomaron su consejo. Dijeron, pues, cuando se interrogaron 3405: -"Cómo se puede hacer<sup>3406</sup> para vencer<sup>3407</sup> a los Kaweq la gente K'eche'? Por ella<sup>3408</sup> se han acabado<sup>3409</sup> nuestros hijos de mujer<sup>3410</sup> los hijos de hombre no está clara la desaparición<sup>3411</sup> de la gente por ellos si nos acabamos con el robo<sup>3412</sup> ¡Que así sea<sup>3413</sup>, si es grande el esplendor <sup>3414</sup> de Tojil **Awilix Jakawitz** entonces, pues, que Tojil sea nuestro dios de doble visión! Que se cautive<sup>3415</sup>! No salga bien que nos derroten<sup>3416</sup>. ¿No somos muchas personas en nuestra existencia? Así, pues, los Kaweq no son tantos<sup>3417</sup> en su existencia"- Dijeron, pues, cuando llegaron<sup>3418</sup> todos. Dijeron, pues, algunos<sup>3419</sup> de los pueblos cuando hablaron: -"¿Quién<sup>3421</sup> vio<sup>3422</sup> que se bañan<sup>3423</sup> en la orilla del río cada<sup>3424</sup> día? Así a Tojil **Awilix Jakawitz** entonces los derrotamos<sup>3425</sup> primero. Ahí entonces, pues, empiece<sup>3426</sup> la derrota de los de la sangre los sacrificadores"-Dijeron, pues, algunos todavía cuando hablaron: -"¿Pues cómo los derrotamos?"- Dijeron, pues. <sup>3405</sup> *X-ki-tz'onob'ej*, forma completiva plural de *tz'onoxik*, "rogar, pedir". <sup>3406</sup> K-uch'aj, podría ser de uch'aj, "poder hacer, cosa posible", registrado en Coto como vcheeh (ucheej). (TC) <sup>3407</sup> Ki-ch'akik, forma poseída en la tercera persona plural de ch'akik, "ganar, vencer". <sup>3408</sup> *R-umal*, literalmente "porque, por él, por eso". <sup>3409</sup> Mi-x-k'is, forma completiva del verbo k'isem, "acabarse, terminarse". <sup>3410</sup> *Q-al*, "nuestros hijos de mujer". *K'ajol*, "hijo de hombre".  $\widetilde{U}$ -sachik, forma poseída en la tercera persona singular de sachik, "perder, olvidar". <sup>3412</sup> We, partícula condicional. K-oj-k'isik, forma incompletiva en la primera persona plural de k'isem, "acabarse, terminar". Eleq'axik, forma sustantivada de eleq', "robar". <sup>3413</sup> Ta chuxoq, "que así sea".
 <sup>3414</sup> Q'aq'al, "majestuoso, brillante", según Ch. E. Brasseur de Bourbourg. (BB) Sin embargo en otro paso del *Popol* Vuh el término es usado con el significado de "enojo, enojarse". <sup>3415</sup> *Chi-kanab'ij*, optativo de la raíz *kana*, "cautivar, robar". (TC) 3416 Ch-utzinik, de la raíz utz, "bien, bueno". K-oj-ki-ch'ako, forma incompletiva de ch'akik, "vencer, ganar"; sujeto de tercera persona plural (ki-) y complemento de segunda plural (oj-). 3417 Jarub', "cuanto-as como". <sup>3418</sup> *X-e-ponik*, contrazione de *x-e'-oponik*, forma completiva plural del verbo *opaneem*, "llegar a otra parte". <sup>3419</sup> *Chajkar*, "algunos, parte de un grupo". (SC, nota 292) <sup>3420</sup> Empieza la p. 157 de la edición de Sam Colop. <sup>3421</sup> *Apachina*, partícula interrogativa. <sup>3422</sup> *R-ilo*, forma poseída de *ilik*, "ver". 3423 *Ke'-atin*, forma incompletiva plural de *atinem*, "bañarse". Juta, "cada, cada uno". <sup>3425</sup> K-e-qa-ch'ak, forma incompletiva de ch'akik, "ganar, vencer". El sujeto es de primera persona plural.

3426 Chi-tikar, optativo de tikarem, "comenzar, principiar, lograr".

```
-"Así sea entonces nuestra victoria sobre ellos:
ya que muchachos parecen
cuando los ven en la orilla del río,
vayan entonces, pues, dos muchachas 3427
así entonces en realidad hermosas<sup>3428</sup>
entonces adorables<sup>3429</sup> muchachas
que vayan, pues, para que las deseen<sup>3430</sup>, Dijeron, pues.
solamente busquemos<sup>3431</sup> a dos muchachas bonitas<sup>3432</sup>, Dijeron, pues,
cuando buscaron, pues, a sus hijas<sup>3433</sup>
Así, pues, eran adorables las muchachas
entonces aconsejaron, pues, a las muchachas:
-"Que vayan, o hijas nuestras,
que laven<sup>3434</sup>, pues, en el río.
Si entonces, pues, ven a tres muchachos
desnúdense<sup>3435</sup> frente a ellos;
pues si sus corazones las desean
atráiganlos<sup>3436</sup>.
-"¡Llegamos a su espalda<sup>3437</sup>!"- entonces ellos les dirán.
-"Sí"- Les dirán ustedes, pues.
Entonces les preguntarán<sup>3438</sup>: -"¿Quiénes<sup>3439</sup> son?
¿De quiénes son hijas<sup>3440</sup>?- Entonces díganles:
-"Somos hijas de los señores"- Les dirán a ellos:
-"Que venga, pues, su señal<sup>3441</sup> por ustedes"-
Folio 44 r.
Cuando tal vez<sup>3442</sup> se la hayan dado,
si<sup>3443</sup> desean su aspecto,
realmente entréguense a ellos!
Si no se entregaran, pues,
las mataríamos, pues.
<sup>3444</sup> Así estará bien nuestro corazón
<sup>3427</sup> Q'apoj-ib', "virgen, joven, muchacha", plural.
<sup>3428</sup> Cha'om, "hermosos, lindo". (TC)
<sup>3429</sup> Saq-loq'oj. Según Brasseur saq, ("blanco") anteposto a un nombre confiere intensidad y suavidad. Loq'oj "amar,
<sup>3430</sup> Ki-ray-b'al sustantivo instrumental de rayixik, "desear, querer". 

<sup>3431</sup> K-e-qa-tzukuj, forma incompletiva de tzukuxik, "buscar".
<sup>3432</sup> Utzilaj, "hermoso".
3433 Ki-me'al, "sus hijas". Mi'al en k'iche' moderno. (TC)
<sup>3434</sup> I-ch'aja, segunda persona plural de confianza de ch'ajik, "lavar".
<sup>3435</sup> Ch-i-tzonob'a, optativo, segunda persona plural reflexiva de la raíz tzone, "desnudarse". (BB)
<sup>3436</sup> K-ix-ch'oko, segunda persona plural de ch'oko, "atraer, llamar". (SC, nota 302)
<sup>3437</sup> K-oj-opon, primera persona plural de la forma incompletiva de opanem, "llegar". W-ij, "vuestra espalda, detrás de
vosotros". Posible referencia sexual.
<sup>3438</sup> K-ix-tz'onox, segunda persona plural complemento de tz'onoxik, "pedir, invocar".
<sup>3439</sup> Apa, partícula interrogativa.
<sup>3440</sup> Aj-choq', "dueño". Literalmente "¿De qué dueño son hijas?". (SC, nota 303)
R-etal, "su señal".
Naki, partícula interrogativa.
Sam Colop en la nota 304 explica el uso raro de taseq como partícula condicional. (SC, 157)
```

<sup>3444</sup> Empieza la p. 158 de la edición de Sam Colop.

cuando la señal hayan traído<sup>3445</sup> aquí.

Así será la señal en nuestros corazones de cuando ellos lleguen a su espalda"- Dijeron, pues, los señores

cuando aconsejaron a las muchachas.

De las dos éstos son sus nombres:

Xtaj es el nombre de una muchacha,

Xpuch'3446, pues, es el nombre de la otra.

De las dos Xtaj

Xpuch' son sus nombres.

Las mandaron fuera 3447 a la orilla del río 3448

al Baño de Toiil

Awilix

Jakawitz.

Éstas fueron las ideas de todos los pueblos.

66- Así también fueron se arreglaron 3449

realmente eran lindas<sup>3450</sup> en el aspecto.

Entonces fueron allá

donde se bañaba Tojil.

Las vieron que lavaban<sup>3451</sup>, pues, cuando se fueron. Se alegran<sup>3452</sup>, pues, los señores por sus dos hijas

les habían ordenado que fueran.

Entonces llegaron, pues, a la orilla del río

así empezaron<sup>3453</sup> a lavar

se desnudaron las dos juntas<sup>3454</sup>.

Estaban paradas<sup>3455</sup> delante de unas piedras cuando encontraron<sup>3456</sup>, pues, a Tojil

Jakawitz.

Llegaron allá a la orilla del río

solamente apenas<sup>3457</sup> pasaron delante <sup>3458</sup> del aspecto de las dos muchachas que lavaban.

Así, pues, las muchachas solamente en seguida se avergonzaron<sup>3459</sup>

cuando llegaron Toiil<sup>3460</sup>

pues no le vino el deseo<sup>3461</sup> a Tojil de las dos muchachas.

<sup>3445</sup> Ch-i-k'am, optativo en la segunda persona plural de k'amik, "tomar, recibir, aceptar".

<sup>&</sup>lt;sup>3446</sup> X- es prefijo femenino. Ver las interpretaciones de Tedlock y Recinos. (DT: 319, nota 121; AR: 177, nota 4)

<sup>&</sup>lt;sup>3447</sup> *X-e-taq*, forma completiva plural de *taqik*, "ordenar, mandar". *Ub'ik*, adv. "fuera".

<sup>&</sup>lt;sup>3448</sup> *Ya*', "agua, río".

<sup>&</sup>lt;sup>3449</sup> *X-e-kawuxik*, forma completiva plural de *kawuj*, "componer, arreglar, juntar".

<sup>3450</sup> Jeb'elik, "hermosos, bello, lindo".

<sup>&</sup>lt;sup>3451</sup> *Ki-ch'ajon*, forma poeseída en la tercera persona plural de *ch'ajik*, "lavar":

<sup>&</sup>lt;sup>3452</sup> Ke-ki'kot, forma incompletiva plural del verbo ki'kotem, "alegrarse", que Sam Colop lee kekikot.

<sup>&</sup>lt;sup>3453</sup> *X-ki-tikib'a*, forma completiva de la raíz *tik*, "comenzar, poder, lograr".

<sup>&</sup>lt;sup>3454</sup> *X-ki-tzonob'a*, forma completiva en la tercera persona plural reflexiva de la raíz *tzone*, "desnudarse". (BB) *Ki-kab'*ichal, "ellas dos"; ichal confiere el matiz de "juntos, en par".

<sup>&</sup>lt;sup>3455</sup> Chakachaxinaq, forma perfectiva de la raíz chacachoxin (chakach'), "pararse". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>3456</sup> *X-e-k'ulun*, forma completiva plural de la raíz *k'ul*, "encontrarse con alguien".

<sup>&</sup>lt;sup>3457</sup> Sqaqi'n, forma arcaica, registrada hoy en la región de Chichicastenango, "poco, pequeño".

<sup>&</sup>lt;sup>3458</sup> *X-r-ok'o'-ib'ej*, forma completiva de *ok'owem*, "pasar".

<sup>&</sup>lt;sup>3459</sup> Jusu, "inmediatamente". X-e-k'ix, forma completiva de la raíz k'ix, "tener verguenza, avergonzarse". B'ik, posiblemente es partícula.

3460 Verbo en la forma plural y sujeto singular.

```
Entonces preguntaron<sup>3462</sup>, pues,:
-"¿De dónde son?"-les dijeron, pues, a las dos muchachas.
<sup>3463</sup> Dijeron:
-"¿Qué quieren<sup>3464</sup>?
que han llegado^{3465} aquí a la orilla de nuestro río"- Dijeron, pues. -"Fuimos mandadas^{3466} aquí por los señores
entonces vinimos.
"¡Vayan a ver<sup>3467</sup> el aspecto<sup>3468</sup> de Tojil
hablen con ellos!"- Nos dijeron los señores.
"¡Así, pues, vengan con la señal de su palabra<sup>3469</sup>
si vieron su aspecto!" Nos dijeron"- dijeron, pues, las dos muchachas
cuando confesaron <sup>3470</sup> su mandado <sup>3471</sup>.
Así, pues, entonces querían los pueblos
que las muchachas entonces tuvieran una relación sexual<sup>3472</sup> con los espíritus de Tojil.
Dijeron, pues, Tojil
                   Awilix
                   Jakawitz
Folio 44 v.
cuando hablaron con Xtaj
                            Xpuch', los nombres de las dos muchachas.
-"Está bien,
vaya <sup>3473</sup> con ustedes la señal de nuestra palabra.
Esperen primero, 3474
se la darán ahí a los señores"- Dijeron, pues.
Así, pues, toman consejo los de las espinas
                            los sacrificadores.
Dijeron B'alam Kitze'
         B'alam Aq'ab'
         Majukutaj
Ik'i B'alam:
-"Pinten tres mantas<sup>3475</sup>
pinten la señal de su esencia
que lleguen<sup>3476</sup> a los pueblos
que vayan con las dos muchachas que están lavando<sup>3477</sup>
<sup>3461</sup> Ki-rayi-b'al, sustantivo instrumental poeseído de rayi, "deseo".
<sup>3462</sup> X-e-tz'onox, forma completiva plural de tz'onoxik, "invocar, pedir".
<sup>3463</sup> Empieza la p. 159 de la edición de Sam Colop.
<sup>3464</sup> K-iw-aj, segunda persona plural de la raíz -aj, "desear, querer".
3465 K-ix-ul, segunda persona plural de ulem, "llegar"
<sup>3466</sup> Taqon, forma pasiva de taqik, "ordenar, mandar".
<sup>3467</sup> Chi-b'e'-iw-ila', verbo compuesto optativo por b'e, "ir" y ilik, "ver". Iw-sujeto de segunda persona plural.
<sup>3468</sup> Ki-wach, sustantivo poseído en la forma plural.
<sup>3469</sup> Ki-tzij, "su palabra". Podría ser también el adverbio qitzij, "realmente".
<sup>3470</sup> X-ki-sukub 'a, forma completiva plural de la raíz zukuba, registrada en Brasseur, "confesar, decir la verdad". (BB)
<sup>3471</sup> Ki-taqikil, forma sustantivada poseída en la tercera persona plural del verbo taqik, "mandar, ordenar".
<sup>3472</sup> X-e-jox, forma completiva plural con valor pasivo de joxowem, "fornicar, cometer adulterio".
<sup>3473</sup> Chi-b'ek, de la raíz b'e, "caminar, ir".
<sup>3474</sup> Ch-iw-oyob'ej, optativo en la segunda persona plural de oyob'ej, "aguardar, esperar". Na, "primero". (BB)
<sup>3475</sup> K-ix-tz'ib'anoq, imperativo en la segunda persona plural de confianza de tz'ib'anem, "escribir, pintar". Ox-ib',
"tres". K'ul, "chamarra, abrigo, manta".
3476 Ch-opon, optativo de opanem, "llegar".
```

B'alam Aq'ab' Majukutaj. 67- Así, pues, pintaron los tres<sup>3479</sup> primero pintó B'alam Kitze' la imagen<sup>3480</sup> de un jaguar fue la pintó sobre la manta. <sup>3481</sup> Así, pues, B'alam Aq'ab' la imagen de un águila<sup>3482</sup> pintó sobre la manta. Entonces pintó, pues, Majukutaj por todas partes<sup>3483</sup> de avispones por todas partes de avispas<sup>3484</sup> la imagen la pintura<sup>3485</sup> pintó sobre la manta. Llevaron a cabo bien<sup>3486</sup>, pues, sus pinturas los tres tres bultos<sup>3487</sup> pintaron. Así, pues, entonces fueron a dar<sup>3488</sup> los abrigos a Xtaj Xpuch', sus nombres. Dijeron, pues, B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj: -"Ésta es la señal de su palabra<sup>3489</sup> que la lleven<sup>3490</sup> delante a los señores. "En verdad habló Tojil con nosotras", dirán, "ésta, pues, es la señal que recibimos<sup>3491</sup> ahí", les dirán a ellos. Que lleven 3492, pues, las mantas que le han dado a ellos"- Dijeron a las muchachas cuando las despidieron fuera<sup>3493</sup>. Entonces se fueron, pues, llevaron<sup>3494</sup> las mantas pintadas, es su nombre. Entonces llegaron, pues, en seguida se alegraron<sup>3495</sup> los señores <sup>3477</sup> *K-e-ch'ajonik*, forma incompletiva plural de *ch'ajik*, "lavar". 3478 Ub'ik, "adverbio locativo "afuera". <sup>3479</sup> *X-e-tz'ib'anik*, forma completiva plural de *tz'ib'anem*, "escribir, pintar". *K-ox-ichal*, "ellos tres". <sup>3480</sup> *U-wachi-b'al*, sustantivo poseído, de *wach*, "imagen". <sup>3481</sup> Empieza la p. 160 de la edición de Sam Colop. <sup>3482</sup> *K'ot*, "águila". <sup>3483</sup> *Jumaj*, "de todas partes, de algunas partes, de cada parte". <sup>3484</sup> Wonon, "avispón, abejorro". *Šita'l*, "avispa". (BB) <sup>3485</sup> *U-tz'ib'*, sustantivo poseído de *tz'ib'anem*, "escribir, pintar". <sup>3486</sup> X-utzin, forma completiva de la raíz utz, "bien". El verbo significa "llegar a buen fin, llevar a cabo bien, formar <sup>3487</sup> B'usaj. Brasseur registra el significado de "doblar, torcer" para la raíz buz (b'us) y Coto buzah (b'usaj) como "cuaderno". Posiblemente se refiere a la piel doblada como un bulto. (BB; TC)

<sup>3488</sup> *X-b'e-ki-ya'*, verbo compuesto de *b'e*, "ir" e *ya'ik*, "dar". *Ki-* es sujeto plural de tercera persona.

<sup>3491</sup> *X-qa-k'am*, forma completiva en la primera persona plural de *k'amik*, "tomar, recibir, aceptar".

persona plural. Posiblemente *kuj* es una variante de *koj*, "usar, llevar, puesto, poner". (DG) <sup>3493</sup> *X-ki-pixab'aj*, forma completiva plural de *pixab'aj*, "dar licencia, despedir". *Ibik'*, "fuera".

<sup>3492</sup> Chi-ki-k'uj según Sam Colop, chiquicuuh en el Ms Newberry; Chikikoj para D. Guarchaj. Optativo en la tercera

<sup>3490</sup> *K-ix-oponik*, segunda persona plural de *opanem*, "llegar". Literalmente "que lleguen".

<sup>3494</sup> *X-k-uk'a'i*, forma completiva plural de *uk'a'xik*, "llevar". *U-b'i'*, su nombre".

<sup>3489</sup> *I-tzij*, literalmente "vuestra palabra".

que se lo den afuera<sup>3478</sup> a ellos"- Dijeron, pues, B'alam Kitze'

cuando vieron sus aspectos cargaban sus brazos<sup>3496</sup> lo que habían pedido<sup>3497</sup> las muchachas. -"¿No vieron el aspecto de Tojil?"- Dijeron. -"¡Lo vimos!"- Dijeron, pues, Xtaj Xpuch'. -"Está bien. ¿Cuál es la señal que recibieron 3498 ahí? ¿No es verdad?"- Dijeron los señores. Así como la señal de su pecado<sup>3499</sup> la consideraron<sup>3500</sup> los señores. Entonces las mantas pintadas fueron desatadas <sup>3501</sup> por las muchachas. <sup>3502</sup> Por todas partes de jaguares por todas partes Folio 45 r. de águilas <sup>3503</sup>por todas partes también de avispones de avispas había dibujos en las mantas relumbraban<sup>3504</sup>. Entonces desearon<sup>3505</sup> el aspecto de las mantas ponerlas<sup>3506</sup> sobre la espalda. Pues no hizo nada el jaguar su dibujo<sup>3507</sup> por primero se lo puso<sup>3508</sup> un señor sobre su espalda. Entonces, pues, se puso un señor la segunda<sup>3509</sup> manta pintada de águila era el dibujo solamente bien se sentía<sup>3510</sup> el señor dentro de ella solamente se voltea<sup>3511</sup> frente a ellos se quita su vestido<sup>3512</sup> frente a todos ellos. Entonces se puso, pues, la tercera la manta pintada sobre la espalda del señor <sup>3495</sup> Jusu, "inmediatamente". X-e-ki'kot, forma completiva plural del verbo ki'kotem, "alegrarse", que Sam Colop lee <sup>3496</sup> X-ekel, forma completiva de ek, "pasar" y ekah (ekaj), "cargar, llevar". (BB) U-q'a, "sus brazos". 3497 Ki-tz'onoxik, "su pedir, su petición", forma poseída de tz'onoxik, "pedir, invocar". <sup>3498</sup> Naki, partícula interrogativa. X-i-k'am, forma completiva en la segunda persona plural de k'amik, "tomar, recibir, <sup>3499</sup> Ki-makunik, forma poseída en la tercera persona plural de la raíz makun, "cometer crimen, pecado, delito, errar el <sup>3500</sup> *X-ki-na*', forma completiva plural de la raíz *na*', "pensar". <sup>3501</sup> *X-kiritaj*, forma completiva de la raíz *quir* (*kir*), "desatar, desenvolver". (TC) <sup>3502</sup> Jumaj, "por todas partes". <sup>3503</sup> Empieza la p. 161 de la edición de Sam Colop. <sup>3504</sup> Chi-yulinik u-wach. Coto registra la forma yolyut ru wach y la raíz yol, "relumbrar, bruñir". (TC) <sup>3505</sup> *X-ki-rayij*, forma completiva plural de *rayixik*, "desear, querer". <sup>3506</sup> *X-ki-koj*, forma completiva de *kojik*, "usar, poner, meter". <sup>3507</sup> *U-tz'ib'al*, sustantivo poseído de *tz'ib'anem*, "escribir, dibujar". <sup>3508</sup> Nab'e-ok, verbo compuesto de nab'e, "primero" y okem, "entrar". 3509 *U-kab*', "su segundo". <sup>3510</sup> *X-u-na*', forma completiva singular de la raíz *na*', "pensamiento, idea". <sup>3511</sup> Ka-solowik, forma incompletiva de la raíz sol, "alrededor, por todas partes, volteando, desenvolver". 3512 Ka-tz'onon, "desnudarse", según Brasseur (tzone), forma incompletiva singular. U-q'u'xik. Forma poseída en la

tercera persona singular. Coto registra la forma *3uuxic* (*q'uxik*), "arroparse, vestirse". La traducción literal sería: "se desnuda su vestirse". Por otro lado Chávez traduce: "Se lo quitaba y ponía". El significado podría ser que se lo quita

para poner el tercero. (BB; TC; ACH)

la que tenía avispones

avispas en su interior se puso<sup>3513</sup> sobre su espalda. Así, pues, entonces sus carnes fueron picadas<sup>3514</sup> por los avispones

las avispas.

No aguantaba<sup>3515</sup>

no soportaba<sup>3516</sup> tampoco los piquetes de los animales<sup>3517</sup>. Entonces, pues, gritaba<sup>3518</sup> el señor por los animales

solamente eran sus imágenes<sup>3519</sup> dibujadas dentro de la manta

el dibujo de Majukutaj

el tercer dibujo.

Entonces fueron derrotados<sup>3520</sup>. Así también fueron regañadas<sup>3521</sup> las muchachas por los señores,

Xtai

Xpuch', son sus nombres:

-"¿Qué mantas son

las que han recibido allá?

¿A dónde fueron a recibirlas<sup>3522</sup>, malvadas<sup>3523</sup>?"- Les dijeron a las muchachas cuando las regañaron<sup>3524</sup>.

Fue la derrota<sup>3525</sup> de todos los pueblos por Tojil.

Así entonces querían que Tojil fuera a gozar<sup>3526</sup> detrás de Xtaj

Xpuch'. Entonces que tuvieran una relación sexual ilégitima<sup>3527</sup> estaba en el corazón de los pueblos cuando fueron la tentación<sup>3528</sup> de ellos.

No se hizo<sup>3529</sup>, pues, <sup>3530</sup> su derrota porque eran hombres sagrados<sup>3531</sup> B'alam Kitze'

B'alam Aq'ab' Majukutaj.

Entonces meditaron<sup>3532</sup>, pues, todos los pueblos:

-"Qué podemos hacer de ellos<sup>3533</sup>?

En realidad grandes son sus esencias

<sup>&</sup>lt;sup>3513</sup> *X-u-koj*, forma completiva singular de *kojik*, "usar, llevar, poner".

<sup>&</sup>lt;sup>3514</sup> X-tiyik, forma completiva de la raíz ti, "morder, comer carne, picar". U-tyo'jil, forma poseída de tyo'jil, "músculo, carne del hombre".

<sup>&</sup>lt;sup>3515</sup> *X-ch'ijtajik*, forma completiva del verbo *ch'ijik*, "aguantar, hacer esfuerzo".

<sup>&</sup>lt;sup>3516</sup> *X-kuyutaj*, forma completivade *kuyuyexik*, "aguantarse".

<sup>&</sup>lt;sup>3517</sup> Ki-tiyo-b'al, sustantivo instrumental de la raíz ti, "morder, picar". Chikop, "animal".

 <sup>3518</sup> X-u-raquj u-chi, la expresión significa "gritar".
 3519 Ki-wachi-b'al, sustantivo poseído en la forma plural, de wach, "imagen".

<sup>&</sup>lt;sup>3520</sup> *X-e-ch'akataj*, forma completiva plural pasiva de *ch'akik*, "vencer, ganar".

<sup>&</sup>lt;sup>3521</sup> Ki-yajik, forma incompletiva plural del verbo yaajik, "regañar".

<sup>&</sup>lt;sup>3522</sup> Apa, locativo interrogativo. X-b'e'-i-k'ama, verbo compuesto por b'e, "ir" y k'amik, "recibir". I- es sujeto de segunda persona plural, "vosotros".

K'axtok', que en k'iche' moderno significa "demonio, malvado".

<sup>&</sup>lt;sup>3524</sup> *Xe-yajik*, forma completiva plural del verbo *yaajik*, "regañar".

<sup>3525</sup> Ki-ch'akatajik, de ch'akik, "vencer, ganar".

<sup>3526</sup> Ki'ib'al, sustantivo instrumental de la raíz ki', "dulce, sabroso" y ki'koj, "deseo". Coto registra la forma quibal nu qux, "codiciar". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Joxel ch'ek, de joxol, "relación sexual" y joxowem, "cometer adulterio, fornicar". Ch'ek; es "la parte que va de la rodilla al pie". Toda la expresión significa "tener una releción sexual ilegal". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>3528</sup> Tagchi-b'al, sustantivo instrumental de *qakchiih* (tagchii) registrado en Brasseur como "tentar". (BB)

<sup>3529</sup> X-b'anatajik, forma completiva de la raíz ban, "hacer".

<sup>&</sup>lt;sup>3530</sup> Empieza la p. 162 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>3531</sup> Nawal, "ser sagrado, maravilloso, encanto, espíritu".

<sup>&</sup>lt;sup>3532</sup> *X-e-na'ojin*, forma completiva plural de *na'*, "pensar, reflexionar".

<sup>3533</sup> K-e-q-uch'aj, posiblemente de uch'aj, "poder hacer, cosa posible", registrado en Coto como vcheeh (ucheej). El sujeto es de primera persona plural y el complemento de tercera plural. (TC)

¡que así sea<sup>3534</sup>!"- Dijeron, pues, cuando juntaron<sup>3535</sup> sus reflexiones. -"¡Solamente entraremos entre ellos los mataremos<sup>3536</sup>! ¡Nos armaremos<sup>3537</sup> con flechas escudos<sup>3538</sup>! ¿No somos muchos? Ni uno dos de ellos dejaremos<sup>3539</sup>, Dijeron, pues, cuando tomaron<sup>3540</sup> sus ideas. Solamente se armaron todos los pueblos numerosos para matarlos<sup>3541</sup> entonces se juntaron<sup>3542</sup> todos los pueblos para matarlos. Así, pues, estaban B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj Folio 45 v. Ik'i B'alam. así, pues, estaban sobre la montaña Jakawitz es el nombre de la montaña donde estaban. Estaban, pues, sus hijos<sup>3543</sup> allí sobre la montaña no eran muchos los hombres no era así su muchedumbre<sup>3544</sup> como la muchedumbre de los pueblos. Solamente pequeña<sup>3545</sup> es la cumbre<sup>3546</sup> de la montaña que han fortificado<sup>3547</sup> solamente por eso se decidió<sup>3548</sup> cuando se meditó sobre su muerte por los pueblos. Deliberaron 3549 se dieron órdenes<sup>3550</sup> unos con otros todos. 68- Ésta, pues, es la reunión<sup>3551</sup> de todos los pueblos estaban armados 3552 con flechas escudos todos ellos. 3534 Ta chuxoq, "que así sea". <sup>3535</sup> *X-ki-kuch*, forma completiva plural de *kuchuj*, "juntar, reunir". 3536 K-e-q-okib'ej, forma incompletiva de la raíz okem, "entrar" y okib'ej con valor transitivo, posiblemente con el significado de "atacar, invadir". El sujeto es q- y e- el complemento. Chi-qa-wik, optativo en la primera persona plural de wik, "preparar, armar". (TC) 3538 *Ch'ab'*, "flecha". *Pokob'*, "escudo".
3539 *Chi-qa-kanaj*, optativo de *kanajem*, "dejar, quedar", primera persona plural. <sup>3540</sup> X-k'am, forma completiva de k'amik, "recibir, aceptar". 3541 Kamisanel, sustantivo de kamik, "matar", "los que matan, los matadores". <sup>3542</sup> *X-e-molotajik*, forma completiva plural de la raíz *mol*, "juntar, congregar, amontonar". (BB) <sup>3543</sup> *X-k'olo*, forma completiva de la raíz *k'ol*, "estar, ser, existir". *Ki-k'ajol*, "sus hijos". <sup>3544</sup> Ki-k'y-al, sustantivo abstracto poseído de k'i, "mucho". <sup>3545</sup> Sqaqi'n, "poco, pequeño". 3546 *U-wi*, "su cabeza, su punta". 3547 Ki-k'atem, según Sam Colop, ki-q'atem, según Diego Guarchaj, tercera persona plural de q'atexik, "ocupar, estorbar, proteger". (DG) <sup>3548</sup> Xa k'u cha', partículas retóricas cuyo significado total es "por esto". (DG) <sup>3549</sup> *X-e-poponik*, forma completiva de la raíz *pop*, "juntar, deliberar, amontonarse gente". (BB) <sup>3550</sup> *X-e-taqo*, forma completiva plural de *taqik*, "ordenar, mandar". <sup>3551</sup> Ki-molowik, forma poseída en la tercera persona plural de la raíz mol, "juntar, congregar, amontonar". (BB)

<sup>3552</sup> Kawu-tal, sustantivo de la raíz kawuj, "componer, arreglar, armarse".

```
No se puede contar<sup>3554</sup> el metal<sup>3555</sup> de sus armas<sup>3556</sup> hermoso<sup>3557</sup> era el aspecto de todos los señores
                                                    los guerreros<sup>3558</sup>.
Realmente todos hicieron<sup>3559</sup> su palabra
realmente eran una multitud<sup>3560</sup>
-"Pues, Tojil
pues, será nuestro dios de doble visión
pues, lo adoraremos<sup>3561</sup>.
Solamente lo cautivaremos<sup>3562</sup>, Se dijeron, pues, con otros.
Solamente, pues, lo sabe Tojil
                     lo saben<sup>3563</sup> también B'alam Kitze'
                                          B'alam Aq'ab'
Majukutaj. Oyen<sup>3564</sup> cuando reflexionan<sup>3565</sup> porque no duermen<sup>3566</sup>
no descansan<sup>3567</sup>. Entonces se armaron todos los guerreros<sup>3568</sup> así pues se lovaría.
así, pues, se levantaron<sup>3569</sup> todos los guerreros.
Por la noche<sup>3570</sup> en sus corazones iban a entrar<sup>3571</sup>
entonces se fueron
no llegaron, pues,
solamente por el camino vigilaron<sup>3572</sup> todos los guerreros
así también fue su derrota<sup>3573</sup> por B'alam Kitze'
                                          B'alam Aq'ab'
                                          Majukutaj.
Solamente juntos vigilaban por el camino no se dieron cuenta<sup>3574</sup>
se durmieron<sup>3575</sup> todos.
Así, pues, se empezó<sup>3576</sup> a arrancar<sup>3577</sup> sus cejas<sup>3578</sup>
<sup>3553</sup> Empieza la p. 163 de la edición de Sam Colop.
3554 Ajilan, "contable".
<sup>3555</sup> Puwaq, pwaq, "dinero". Coto registra los significados de "dinero, joyas, oro, plata". (TC)
3556 Ki-kawu-b'al, sustantivo instrumental de kawuj, "componer, arreglar, armarse", "sus armas".
<sup>3557</sup> Jeb'ejoj, "hermosos, bello".
3558 Achij-ab', de la raíz achi, "varón, valentía, orden militar".
3559 B'anoj, de b'anik, "hacer", con el significado de "cumplir, obedecer".
3560 Kalab'il, "multitud". (SC, nota 307)
<sup>3561</sup> Chi-qa-q'ijila', primera persona plural del verbo q'ijiloxik, "adorar", de q'ij, "día, sol". Sam Colop lee chikaq'ijila'.
<sup>3562</sup> Chi-qa-kanab'i, optativo de la raíz kana, "cautivar, robar". (TC)
<sup>3563</sup> Ka-r-etamaj y ka-k-etamaj, ambos verbos, en plural y en singular, de etamaxik, "saber".
3564 Ka-ki-ta'o, forma incompletiva de tayik, "oír".
<sup>3565</sup> Ka-na'ojixik, forma incompletiva de la raíz na'oj, "pensar, reflexionar".
<sup>3566</sup> Ki-waram, forma incompletiva plural de waram, "dormirse".
<sup>3567</sup> Ki-yakalem, forma plural registrada en Coto, (yacalem ru qux), "desasosegar a alguien". (TC)
<sup>3568</sup> Aj-lab'al, prefijo agentivo y la raíz lab'al, "guerra, pelear", literalmente "los de la guerra, los que pelean".
<sup>3569</sup> X-e-yakatajik, forma completiva de yakik, "levantar".
<sup>3570</sup> Ch-aq'ab', de aq'ab'al, "amanecer, noche" con prefijo locativo.
<sup>3571</sup> Xk-oki-b'e, verbo compuesto de okem, "entrar" y b'e, "ir".
<sup>3572</sup> X-e-waraj, forma completiva plural de waraxik, "vigilar". En realidad este verbo y la siguiente referencia podrían
ser del verbo waram, "dormirse".
<sup>3573</sup> Ki-ch'akatajik, de ch'akik, "vencer, ganar".
<sup>3574</sup> X-ki-na', forma completiva plural reflexiva de na'o, "pensar, idear, percibir".
<sup>3575</sup> X-e-k'is-warik, forma completiva plural de waram, "dormirse" y el infijo k'is, "todo, completamente".
3576 U-tikarik, forma singular de tikarem, "empezar".
<sup>3577</sup> U-mich'ik, forma singular de mich'ik, "arrancar hierbas, pelos o plumas".
3578 Ki-mukuwach, "sus cejas".
```

con su barba<sup>3579</sup> entonces desataron el metal<sup>3580</sup> de sus cuellos<sup>3581</sup> con sus coronas<sup>3582</sup> con sus joyas<sup>3583</sup>. así, pues, del puño de sus bastones<sup>3584</sup> tomaron el metal. Para castigar<sup>3585</sup> su aspecto solamente para burlarse<sup>3586</sup> de ellos lo hicieron como señal de la grandeza<sup>3587</sup> de la gente k'iche'. Así también se despertaron<sup>3588</sup> en seguida agarraron<sup>3589</sup> Folio 46 r. sus coronas <sup>3590</sup> con el puño de sus bastones no había metal en el puño con sus coronas. -"¿Quién<sup>3591</sup> nos tomó<sup>3592</sup>? ¿Quién<sup>3593</sup> nos agarró el pelo<sup>3594</sup> ¿De dónde vinieron nos robaron<sup>3595</sup> nuestro metal?"- Dijeron, pues, todos los guerreros. -"También serán los malvados<sup>3596</sup> los que roban a los hombres? ¡No se logrará<sup>3597</sup> que nos espantemos<sup>3598</sup> por ellos! Pues entraremos<sup>3599</sup> a su ciudad solamente así veremos el aspecto de nuestro metal. ¡Lo haremos!"- Dijeron todos los pueblos. Solamente así cumplen<sup>3600</sup> todos con su palabra Solamente, pues, están satisfechos los corazones de los de las espinas 3579 K-ismachi', "su barba".  $^{3580}$  *X-kir*, forma completiva de la raíz *kir*, "esparcir, desatar". *Puwaq*, "metal, plata, dinero".  $^{3581}$  *Ki-qul*, de *qulaj*, "garganta, cuello". 3582 Ki-yachwach, "sus coronas". (BB) 3583 Ki-chachal, "sus adornos, sus joyas". 3584 *U-qul*, "su cuello" literalmente. *Ki-ch'amik*, "sus bastones". <sup>3585</sup> K'ajisab'al, sustantivo instrumental de la raíz kah (k'aj), "castigar". (BB) 3586 Mich'b'al, sustantivo instrumental de la raíz mich', "burlar, engañar". 3587 *U-nimal*, sustantivo poseído de *nim*, "grande". <sup>3588</sup> *X-e-k'astajik*, forma completiva plural de *k'astejem*, "despertarse". <sup>3589</sup> *X-ki-chapala*, forma completiva plural de *chapik*, "agarrar". <sup>3590</sup> Empieza la p. 164 de la edición de Sam Colop. <sup>3591</sup> *Naki*, partícula interrogativa. 3592 Mix-oj-k'amowik, forma completiva de k'amik, "tomar, aceptar". 3593 Chinaq tiene valor interrogativo, también en expresiones como apachinaqo jachinaq, pronombre interrogativo de <sup>3594</sup> Mix-oj-mich'owik, forma completiva de mich'ik, "arrancar hierbas, pelos o plumas". Apa, adverbio interrogativo. Mix-eleg'an, de la raíz eleg', que tiene la connotación de "robar, disimular". 3596 K'axtok', "malvado, demonio". 3597 Ch-utzinik, optativo de utzinik, "llevar a cabo, concluir bien". <sup>3598</sup> Chi-qa-xib'ij, optativo en la primera persona plural de xib'ixik, "espantar, asustar". <sup>3599</sup> Chi-k-okib'ej, según la lectura de Sam Colop, tal vez es chiqokob'ej, optativo del verbo okem, "entrar". <sup>3600</sup> B'anoj, de b'an, "hacer" también en otros contextos tiene el significado de "cumplir, mantener". <sup>3601</sup> Kub'ul, de la raíz kub', "sentarse, estar satisfechos". (DG)

de los de la sangre ellos están sobre la montaña. Solamente así grandes reflexiones hacen B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam cuando reflexionaron, pues, B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam. Hicieron una muralla<sup>3602</sup> en las orillas de su ciudad. Solamente de tablas 3603 solamente de puntas<sup>3604</sup> cercaron<sup>3605</sup> la espalda<sup>3606</sup> de su ciudad. Pues hicieron unos muñecos<sup>3607</sup> así como gente fueron por medio de ellos pues los alinearon 3608 ahí 3609 sobre la muralla. Solamente así con sus escudos con sus flechas los armaron<sup>3610</sup>. Entraron<sup>3611</sup> las coronas de metal sobre sus cabezas entraron, pues, solamente a los muñecos solamente también a los que estaban hechos de madera<sup>3612</sup> <sup>3613</sup>pusieron el metal de los pueblos<sup>3614</sup> lo habían ido a tomar<sup>3615</sup> por el camino pues fueron armados<sup>3616</sup> los muñecos por ellos. Cercaron<sup>3617</sup> la espalda de la ciudad. Así también entonces invocaron<sup>3618</sup> en sus pensamientos a Tojil: -"¿Y si nos matan? ¿Y si nos derrotan<sup>3619</sup>?"- Dijeron sus corazones delante de Tojil. -"¡No se aflijan<sup>3620</sup>! Yo estoy así, pues, pongan<sup>3621</sup> esto a ellos. 3602 K'oxtun, "torre, muro, cerca". (TC) 3603 Tzalam, "tabla". <sup>3604</sup> Chut, "agujas, alfiler, algo puntiagudo". (BB) <sup>3605</sup> Xchi-kejb'ej, forma completiva de la raíz kej, "montar, cercar". Tedlock tiene relación con kejom che "fornido de cercos de palo"; Coto registra la raíz qejba, "fundar, instituir algo estable". (DT: 321, nota 134; TC; DG) <sup>3606</sup> R-ij, "su espalda". Posiblemente el significado es "en la parte de fuera". Todos traducen como alrededor, pero Tedlock observa que podría tratarse de la parte anterior de una ciudad. (DT: 321, nota 134) <sup>3607</sup> Poy, "muñeco". <sup>3608</sup> X-ki-chol, forma completiva plural de la raíz chol, "contar cuentos o historias, alinear, poner en filas". 3609 Chiri', locativo. <sup>3610</sup> *X-e-kawuxik*, forma completiva plural de la raíz *kawuj*, "componer, arreglar, armarse". <sup>3611</sup> *X-ok*, forma completiva de *okem*, "entrar", usado en otros contextos significado de "poner, meter". <sup>3612</sup> Ajam che', "hechos de madera". <sup>3613</sup> Empieza la p. 165 de la edición de Sam Colop. <sup>3614</sup> *X-kojow*, forma completiva de *kojik*, "usar, poner, meter". <sup>3615</sup> X-b'e-ki-k'am, verbo compuesto por b'e, "ir" y k'amik, "tomar". Ki- es sujeto persona plural. <sup>3616</sup> *X-u-kawub'ej*, forma completiva de la raíz *kawuj*, "componer, arreglar, armarse". <sup>3617</sup> *X-e-kotkomijik*, forma completiva plural de *kotkomij*, "cercar, rodear". (BB) <sup>3618</sup> *X-ki-tz'onoj*, forma completiva de *tz'onoxik*, "pedir, invocar".

<sup>3619</sup> *K-oj-kamik* y *k-oj-ch'akatajik*, forma incompletiva de los verbos *kamem*, "morir" y *ch'akik*, "ganar".

<sup>3620</sup> *M-ix-b'isonik*, forma negativa en la segunda persona plural de *b'isoxik*, "sentir tristeza por algo, estar triste".

<sup>3621</sup> *Ch-i-koj*, optativo en la segunda persona plural de *kojik*, "usar, poner, meter".

¡No se asusten<sup>3622</sup>!"- Le dijeron a B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutai Ik'i B'alam. Entonces dieron ahí avispones avispas así, pues, fueron a tomarlos 3623 los tomaron cuando vinieron. Así los metieron dentro de cuatro grandes ollas 3624 las cuatro estaban a la espalda de la ciudad. cerraron<sup>3625</sup> los avispones las avispas dentro de las ollas así para combatir<sup>3626</sup> a los pueblos Folio 46 v. por ellos. Se observaba desde lejos<sup>3627</sup> se espiaba<sup>3628</sup> también se examinaba<sup>3629</sup> su ciudad por los mensajeros<sup>3630</sup> de los pueblos.
-"No son tantos<sup>3631</sup>"- Dijeron, pues. Solamente, pues, llegaban a<sup>3632</sup> ver a los muñecos  $\begin{array}{c} \text{los que estaban hechos de madera.} \\ \text{Se menean}^{3633} \text{ amarrados}^{3634} \text{ a sus flechas} \end{array}$ sus escudos en realidad hombres parecían<sup>3635</sup> en realidad matadores<sup>3636</sup> parecían cuando los vieron los pueblos. Se alegran<sup>3637</sup>, pues, todos los pueblos que no eran tantos vieron. Muchos pueblos están ahí no se cuentan<sup>3638</sup> los hombres los guerreros <sup>3622</sup> M-i-xib'ij, optativo negativo en a segunda persona plural de xib'ixik, "espantar, asustar". <sup>3623</sup> X-b'e-ki-k'ama, verbo compuesto por b'e, "ir" y k'amik, "tomar, recibir". Ki- es sujeto plural.
<sup>3624</sup> X-ki-ya'o, literalmente "dieron" de ya'ik. Kajib', "cuatro". Kukub', según la lectura de Sam Colop, cocob en el Ms. Newberry. Coto registra la palabra cucu (kuku), "olla, caldero". (TC) <sup>3625</sup> X-ki-tz'apii, foma completiva plural de tz'apixik, "cerrar puerta o caja". <sup>3626</sup> K'ulelab'al, forma registrada en Coto, "combatir, pelear". Es sustantivo instrumental. (TC) <sup>3627</sup> X-e-nik'wachij, forma completiva plural de nik'wach: Sam Colop interpreta el término como: "ver lo distante o tener capacidad para adivinar lo distante". (SC, nota 20) <sup>3628</sup> X-e-mukche x, forma completiva de raíz muk, "mirar desde lejos". Mukche'j está registrado en Coto como "espiar". <sup>3629</sup> X-nik'ox, forma completiva de nik'oxik, "examinar cuidadosamente". <sup>3630</sup> *U-samajel*, "su mensajero". <sup>3631</sup> *Jarub*', "cuanto-as". (SC, nota 290) <sup>3632</sup> X-ul-k-ila', verbo compuesto por ulem, "llegar" e ilik, "ver". K- es sujeto plural. <sup>3633</sup> Ke-silaje'ik, forma incompletiva plural de la raíz silisa, "menearse, columpiarse". (TC) <sup>3634</sup> *K-u-k'ala*, forma incompletiva singular de *k'alik*, "amarrar leña". <sup>3635</sup> K-e-wachinik, "parecer, ser la imagen, representar". (BB) <sup>3636</sup> Kamisanel, sustantivo de kamik, "matar", "los que matan, los matadores". <sup>3637</sup> K-e-ki'kotik, forma incompletiva plural de ki'kotem "alegrarse, estar contento".

<sup>3638</sup> Ajilan, "contable".

<sup>3640</sup> Ellos son los matadores de B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj. Pues estaban sobre la montaña Jakawitz es su nombre donde estaban. Así, pues, su entrada<sup>3641</sup> contaremos. 69- Así, pues, estaban allí B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Maiukutai Ik'i B'alam. Solamente juntos estaban sobre la montaña con sus mujeres sus hijos<sup>3642</sup>. Entonces vinieron, pues, todos los guerreros los matadores no eran solamente dos veces ocho mil tres veces ocho mil<sup>3643</sup> en los pueblos. Rodearon<sup>3644</sup> la espalda de la ciudad Voceaban<sup>3645</sup> adornados<sup>3646</sup> con sus flechas golpean<sup>3647</sup> sus bocas silban<sup>3648</sup> gritan<sup>3649</sup> vocean<sup>3650</sup> sus gritos<sup>3651</sup> sus silbidos<sup>3652</sup> cuando entran debajo de la ciudad. No se espantan<sup>3653</sup> los de las espinas los sacrificadores. Solamente los miran<sup>3654</sup> ahí desde la orilla de la muralla<sup>3655</sup> alineados<sup>3656</sup> con sus mujeres sus hijos. <sup>3639</sup> Aj-lab'al, "los de la guerra". Kamisanel, sustantivo de kamik, "matar", "los que matan, los matadores". <sup>3640</sup> Empieza la p. 166 de la edición de Sam Colop. <sup>3641</sup> K-okib'exik, forma poseída en la tercera persona plural de okem, "entrar". 3642 *K-alk'wal*, "hijo" de *alk'waxik*, "procrear". <sup>3643</sup> Sam Colop señala en la nota que *chuy* corresponde a "ocho mil"; *ka* es "dos" y *ox*, "tres". Los dos números son entonces dieciséis mil y veinticuatro mil. (SC, nota 311) <sup>3644</sup> *X-kotkomij*, forma completiva de *kotkomij*, "cercar, rodear". (BB) <sup>3645</sup> *X-e'-ominik*, forma completiva plural de *ominik*, registrado en Brasseur, "vocear". (BB) 3646 Wiqitalik, del verbo wiqik, "adornar, añadir". <sup>3647</sup> Chi-ki-q'osij, forma plural del verbo q'osixik, "batir, pegar con palo". <sup>3648</sup> *Ki-lulutik*, tercera persona plural de la raíz *lul*, "vocear, silbar". (BB) <sup>3649</sup> *K-e-ch'aninik*, tercera persona plural de la raíz *ch'an*, "gritar". <sup>3650</sup> Chi'-ominik, de ominik, "vocear". (BB) <sup>3651</sup> Ki-yuyub', "sus gritos", de yuyub', "gritar". <sup>3652</sup> *Ki-xulq'ab'*, "silbidos, chiflidos". (SC, nota 246) <sup>3653</sup> Ka-ki-xib'ij, forma incompletiva en la tercera persona plural de xib'ixik, "espantar, asustar". k-ib' es el reflexivo en la persona correspondiente. <sup>4</sup> K-e-kay, forma incompletiva en la tercera persona plural de ka'yem, "mirar". 3655 K'oxtum, "muralla, torre, lugar fortificado". <sup>3656</sup> Cholon, participio de la raíz chol, "contar cuentos o historias, alinear, poner en filas".

los matadores<sup>3639</sup> también.

```
Solamente están satisfechos<sup>3657</sup> sus corazones por los hechos<sup>3658</sup> analizando las palabras<sup>3659</sup> de los
pueblos
entonces subieron<sup>3660</sup>, pues, frente a la montaña
solamente, pues, por poco<sup>3661</sup>
no se amontonan<sup>3662</sup> en las orillas de la ciudad.
Así, pues, entonces abrieron<sup>3663</sup> las tapas de las ollas<sup>3664</sup>
                                        las cuatro que estaban en la ciudad.
<sup>3665</sup> Entonces salieron<sup>3666</sup>, pues, los avispones
así como humo<sup>3667</sup>
cuando salieron desde la parte interior de cada una de las ollas.
Se acaban<sup>3668</sup>, pues, los guerreros por los animales<sup>3669</sup> se paran<sup>3670</sup> en sus ojos
          en su nariz<sup>3671</sup>
          en su boca
          en sus piernas
          en sus brazos<sup>3672</sup>.
Los que estaban los fueron a agarrar<sup>3673</sup>
los que estaban los fueron a arrebatar<sup>3674</sup>
todos los que estaban ahí, los avispones
                                         las avispas.
Se paran<sup>3675</sup> para picar<sup>3676</sup>
Folio 47 r.
los ojos
se juntan<sup>3677</sup> amontonados<sup>3678</sup> los animales
arriba de cada uno de los hombres.
Se embriagaron<sup>3679</sup> por los avispones
<sup>3657</sup> K-ul, podría ser de ulem, "llegar" o ser ku'l, variante de kub'ul, "sentarse, estar satisfechos". (DG)
<sup>3658</sup> B'anoj, "obras", de b'anik, "hacer".
<sup>3659</sup> Kusuy, según D. Guarchaj podría ser una variante de kusol, "examinar". (DG)
<sup>3660</sup> X-e'-aq'an, forma completiva plural de aq'anem, "subirse".
<sup>3661</sup> Saaqi'n, "poco, pequeño".
<sup>3662</sup> K-e-tz'aqonik, forma incompletiva plural tal vez de la raíz registrada en Coto, tzakon, "acabar, terminar". (TC) Sin
embargo el término tiene relación probablemente con tz'aq, "muro, pared". La traducción sería: "amontonarse".
<sup>3663</sup> X-jaq, forma completiva de la raíz jaq, "abierto, abrir".
<sup>3664</sup> U-wi', literalmente "su pelo". Kukub', "olla".
<sup>3665</sup> Empieza la p. 167 de la edición de Sam Colop.
<sup>3666</sup> X-e'-el, forma completiva plural de elem, "salir".
3667 Sib', "tizne, humo".
3668 K-utzin, del verbo utzinik, "terminar, llegar a buen fin", con el significado de "morir", como en otros pasos del
Popol Vuh.
<sup>3669</sup> Chikop, "animal genérico".
<sup>3670</sup> Tak'atoj, de la raíz tak', "pararse".
<sup>3671</sup> Ki-tza'm, "su nariz".
<sup>3672</sup> K-aqan y k-iq'ab', "sus piernas"; "sus brazos".
<sup>3673</sup> Ki-chapa', forma plural de la raíz chap, "coger, agarrar".
<sup>3674</sup> Ki-maja, forma plural de la raíz maja, "arrebatar, coger algo, robar".
<sup>3675</sup> Tak'atoj, de la raíz tak', "pararse".
<sup>3676</sup> Ch-u-tiyoma, de la ráiz raíz ti, "morder, comer carne, picar". Sam Colop lee ch'utiyoma.
<sup>3677</sup> Xchi-kilij, de la raíz kil, registrada en Coto (quil) como "juntarse los animales".
<sup>3678</sup> Ch-u-b'uchu, de b'uchuwik, "amontonarse".
<sup>3679</sup> X-e-qab'arik en Sam Colop, x-e-q'ab'arik, forma completiva plural de q'ab'arik, "embriagarse". (DG)
```

las avispas no agarraban<sup>3680</sup> sus flechas sus escudos acurrucados<sup>3681</sup> en la tierra se cayeron<sup>3682</sup> se derribaron<sup>3683</sup> en la superficie de la montaña. Así, pues, no sienten<sup>3684</sup> cuando los golpeaban<sup>3685</sup> con las flechas los cortaban<sup>3686</sup> con las hachas<sup>3687</sup>. Solamente palos<sup>3688</sup> usaban<sup>3689</sup> B'alam Kitze' B'alam Aq'ab'. Entraron sus mujeres como matadoras 3690. Solamente, pues, regresaron algunos algunos algunos solamente salieron a sus pies todos los pueblos. Así a los que encontraban primero los acababan solamente salieron primero los acababan solamente salieron primero los acababan solamente salieron sus pies solamente sus pies los mataban no fueron solamente pocos<sup>3697</sup> los hombres que murieron. No murieron los que perseguían<sup>3698</sup> en sus corazones solamente los animales entraron dentro de ellos. <sup>3699</sup> No eran acciones valerosas <sup>3700</sup> las que hicieron no por las flechas no por los escudos murieron. Entonces, pues, se deshonraron<sup>3701</sup> los pueblos delante de B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj. -"¡Que nos tengan lástima<sup>3702</sup>! ¡No nos maten!"- Dijeron. -"Está bien. Solamente que ustedes sean humildes<sup>3703</sup> <sup>3680</sup> X-chapataj, forma completiva plural de la raíz chap, "coger, agarrar". <sup>3681</sup> *K-e-wonq'oye'ik*, forma incompletiva plural de la raíz *won*, "acurrucarse, encogerse, humillarse". <sup>3682</sup> K-e-lajajik, forma incompletiva plural de lajajem, "caerse, tenderse". (DG) <sup>3683</sup> *X-qajik*, forma completiva de *qajem*, "bajarse". <sup>3684</sup> Ka-ki-na', (ca qui na en el Ms. Newberry), que Sam Colop lee kalina', posiblemente por un error de redacción. La raíz verbal es na', "pensar, sentir, recordar". <sup>3685</sup> *X-e-kaq*', forma completiva plural de la raíz *kaq*', "golpear". <sup>3686</sup> X-e-choy, forma completiva plural de *choyik*, "machetear, cortar con machete". <sup>3687</sup> *Ikaj*, "hacha". <sup>3688</sup> *B'olaj*, "haz de leña, madeja, manojo". <sup>3689</sup> *X-ki-koj*, forma completiva plural de *kojik*, "usar, poner, meter". 3690 Kamisanel, sustantivo de kamik, "matar", "los/las que matan, matadores/as". <sup>3691</sup> *X-e-tzalij*, forma completiva plural de *tzalijem*, "regresar". <sup>3692</sup> *Chajkar*, "algunos, parte de un grupo". (SC, nota 292) <sup>3693</sup> *X-el*, forma completiva de *elem*, "salir". <sup>3694</sup> K-aqan, tercera persona plural del prefijo posesivo de aqan, "pierna", "a sus pies". (DG) <sup>3695</sup> X-ki-riq, forma completiva plural de riqik, "encontrar, conseguir". <sup>3696</sup> X-e'-utzinik, forma completiva plural de utzinik, "acabar, llegar a buen fin". <sup>3697</sup> Sqaqi'n, "poco, pequeño". <sup>3698</sup> *X-ki-tza'ii*, forma completiva plural de *tza'ixik*, "perseguir". <sup>3699</sup> Empieza la p. 168 de la edición de Sam Colop. <sup>3700</sup> Achijlal, sustantivo abstracto de la palabra achij, "varón, guerrero". <sup>3701</sup> X-e-yoq'otajik, forma completiva plural de la raíz yoq', que Brasseur traduce como "vencer, ganar" y Coto como "deshonrarse, ser humilde". (BB; TC) <sup>3702</sup> Toq'ob' qa-wach, de toq'ob'axik wach, "tener lástima". 3703 Kamel, "humilde". (TC)

```
ustedes serán tributarios<sup>3704</sup> en el camino del día
                                        en el camino de la luz<sup>3705</sup>"- Dijeron.
Así, pues, fue la derrota<sup>3706</sup> de todos los pueblos por nuestros primeras madres
                                                                                          padres nuestros.
Ahí se hizo sobre la montaña
Jakawitz es su nombre hoy en día.
Así primero se establecieron<sup>3707</sup>
allí se reprodujeron<sup>3708</sup>
     se multiplicaron<sup>3709</sup>
     tuvieron hijas<sup>3710</sup>
tuvieron hijos<sup>3711</sup> sobre Jakawitz.
Se alegran<sup>3712</sup>, pues, cuando derrotaron a todos los pueblos
allí fueron derrotados sobre la montaña.
Así, pues, con lo que hicieron derrotaron a los pueblos
                                                            todos los pueblos.
Así, pues, se tranquilizaron<sup>3713</sup> sus corazones. hablaron con sus hijos<sup>3714</sup>
se había acercado<sup>3715</sup> el momento en que morirían
cuando los querían<sup>3716</sup> matar.
<sup>3717</sup> Así contaremos la muerte de B'alam Kitze'
                                        B'alam Aq'ab'
                                        Majukutai
                                        Ik'i B'alam, sus nombres.
70- Ellos sentían<sup>3718</sup> su muerte
su desaparición<sup>3719</sup> entonces aconsejaron<sup>3720</sup> a sus hijos.
No estaban enfermos<sup>3721</sup>
tampoco se quejaban de alguna enfermedad<sup>3722</sup>
<sup>3704</sup> Aj-patan, prefijo agentivo y -patan, "carga, tributo, servicio", "los de los tributos".
<sup>3705</sup> Q'ij/ saq, "día/ luz" es un difrasismo todavía difundido en los cantos k'iche' contemporáneos, con el significado de
"día/ época", según la interpretación de Diego Guarchaj. (DG)
<sup>3706</sup> U-ch'akatajik, sustantivo poseído en la forma singular de la raíz ch'ak, "vencer, ganar".
<sup>3707</sup> X-e-tik'e, forma completiva plural de raíz tik', "estar fijo, dejar fijo, permanecer".
<sup>3708</sup> Sam Colop lee xepoq, pero posiblemente es x-e-poq', forma completiva plural de poq'em, "mutiplicarse, abundar,
reproducirse".
<sup>3709</sup> X-e-k'iritaj, forma completiva plural. Coto registra el significado de "esparcir, sacudir", con el valor de
"multiplicarse", como en otro paso del Popol Vuh. (TC)
<sup>3710</sup> X-e-mi'alanik, forma completiva plural de la palabra mi'al, "hija".
<sup>3711</sup> X-e-k'ajolanik, forma completiva plural de la palabra k'ajol, "hijo de hombre".
<sup>3712</sup> K-e-ki'kotik, forma incompletiva plural de ki'kotem "alegrarse, estar contento".
<sup>3713</sup> X-kub'e, forma completiva de la raíz kub', "asentarse" con el significado de "tranquilizarse", como en otros pasos
del Popol Vuh. (BB)
<sup>3714</sup> X-e-tzijon, forma completiva plural de tzijonem, "platicar, hablar".
<sup>3715</sup> X-naqajoq, forma perfectiva de naqaj, "acercarse".
<sup>3716</sup> X-e-r-aj, forma completiva de la raíz -aj, "querer".
<sup>3717</sup> Empieza la p. 169 de la edición de Sam Colop.
<sup>3718</sup> X-ki-na', forma completiva plural de na', "pensar, idear, reflexionar".
<sup>3719</sup> Ki-sachik, sustantivo poseído en la tercera persona plural de sachem, "perderse, equivocarse".
<sup>3720</sup> X-e-pixab'ik, forma completiva plural de pixab'axik, "aconsejar, avisar, invitar". Brasseur registra los significados
de "despedir, mandar, encomendar, dar licencia". (BB)
<sup>3721</sup> Yab', de yab'ij, "enfermar".
<sup>3722</sup> K-e-jilowik, forma incompletiva plural de jilowem, "quejarse de enfermedad o dolor".
```

## Folio 47 v.

<sup>3739</sup> Saqi, "blanco".

agonizaban<sup>3723</sup> entonces dejaron<sup>3724</sup> sus palabras a sus hijos. Así los nombres de sus hijos son éstos: dos hijos tuvo<sup>3725</sup> B'alam Kitze': K'oka'ib', 3726 es el nombre del primero K'okawib'es el nombre del segundo los hijos de B'alam Kitze' abuelo<sup>3727</sup> padre nuestro de los Kawig. Pues dos hijos tuvo B'alam Aq'ab' sus nombres son éstos: K'o'akul es el nombre del primer hijo K'o'akutek<sup>3728</sup> se dice el segundo hijo de B'alam Aq'ab' de los Nija'ib', 3729 Solamente, pues, un hijo tuvo Majukutaj K'o Ajaw<sup>3730</sup> es su nombre. Los tres tuvieron hijos. No hubo ningún hijo de Ik'i B'alam. Realmente eran los de las espinas los sacrificadores. Así, pues, son los nombres de sus hijos así los aconsejaron<sup>3731</sup> ahí. Solamente estaban juntos los cuatro<sup>3732</sup> cantaron<sup>3733</sup> sufrieron<sup>3734</sup> sus corazones lloraron<sup>3735</sup> también sus corazones en sus cantos: Qamuku<sup>3736</sup> es el nombre de su canto cantaron cuando aconsejaron, pues, a sus hijos: -"¡O hijos nuestros, nos vamos regresamos<sup>3737</sup> también. <sup>3738</sup> Claras <sup>3739</sup> palabras <sup>3723</sup> K-e-polow, forma incompletiva plural de polem, "fatigarse, llenarse tomando mucho, reventar". Coto registra también para la raíz polo el significado de "agonizar, artarse de comida". (TC) <sup>3724</sup> *X-kanaj*, forma completiva de *kanajem*, "quedar, dejar".  $^{3725}$  *X-u-k'ajolaj*, forma completiva de la raíz *k'ajol*, "hijo de hombre". El verbo es *k'ajolaxik*. <sup>3726</sup> Para ver una interpretación de los nombres, ver. D. Tedlock. (DT: 322, nota 144) <sup>3727</sup> *Mam*, "abuelo". <sup>3728</sup> No he encontrado una interpretación de estos nombres. <sup>3729</sup> Nija'ib'-ab', plural de nija'ib', de nim, "grande" y ja', "casa". <sup>3730</sup> K'o, podría ser de k'o, "ser, existir". Ajaw, "señor". <sup>3731</sup> *X-ki-pixab'aj*, forma completiva plural de *pixab'axik*, "aconsejar, avisar, invitar". <sup>3732</sup> Ki-kaj-ichal, "sus cuatro juntos". Ichal confiere el matiz de "juntos, en par". <sup>3733</sup> *X-e-b'ixanik*, forma completiva plural de *b'ixanem*, "cantar".  $^{3734}$  Chi-q'atat, de la raíz q'atat, "doler, tener dolor". <sup>3735</sup> Ch-oq', de oq'em, "llorar". <sup>3736</sup> Camacu en el Ms. Newberry. Según Sam Colop es Qamaku. Según Diego Guarchaj, en cambio, es Kam-a-ku, de kamik, "muerte" y ku, "sagrado, dios" en maya yucateco. A es vocal epentética. La traducción sería: "La muerte de los dioses". (DG) <sup>3737</sup> *K-oj-tzalij*, primera persona plural de *tzalijem*, "regresar". <sup>3738</sup> Empieza la p. 170 de la edición de Sam Colop.

ustedes han llegado desde lejos<sup>3740</sup>, allí de nuestras montañas<sup>3741</sup>, o, mujeres nuestras!"- Dijeron, pues, a sus mujeres. A cada uno de ellos aconsejaron. -"Nos vamos a nuestro pueblo. Alineado está<sup>3742</sup> nuestro señor venado<sup>3743</sup> en hileras está<sup>3744</sup> en el cielo. Solamente el regreso<sup>3745</sup> haremos hicimos nuestro servicio<sup>3746</sup> se completaron<sup>3747</sup> nuestros días. Acuérdense de nosotros<sup>3748</sup>, pues, no nos olviden<sup>3749</sup> no nos borren<sup>3750</sup> tampoco, pues. Verán<sup>3751</sup> sus casas sus montañas también ahí van a establecerse<sup>3752</sup> ¡Que así sea<sup>3753</sup>! Vayan, pues, por el camino vean otra vez de dónde venimos"- Dijeron sus palabras cuando aconsejaron. Entonces se quedó<sup>3754</sup>, pues, la señal de la existencia de B'alam Kitze': -"Así será su instrumento de recuerdo<sup>3755</sup> de mí. esto les deio así será su majestuosidad<sup>3756</sup> me he despedido he sentido tristeza<sup>3757</sup>"- Dijo, pues. Entonces dejó la señal de su existencia el bulto de fuego<sup>3758</sup>, le dicen. <sup>3740</sup> *X-ix-ul-qa-najt*, prefijo completivo-sujeto vosotros-raíz del verbo *ulem*, "llegar"- *qa*- posesivo "nuestro"-adv. lejos". <sup>3741</sup> *Juyub'-al*, sustantivo abstracto desde *juyub'*, "montaña". <sup>3742</sup> *Cholan*, de la raíz *chol*, "contar cuentos o historias, alinear, poner en filas" <sup>3743</sup> *Q-ajaw*, podría ser "nuestro padre". Sin embargo cuando tiene esta connotación en todos los casos encontrados en el Popol Vuh está construido con el doble posesivo qaqajaw, "nuestro-padre-nuestro". Según Diego Guarchaj se trata de una constelación. (DG) <sup>3744</sup> *Leman*, de *lemik*, "poner en hileras". 3745 Tzalijem, "regresar". 3746 Mix-b'anatajik, forma completiva optativa del verbo b'anik, "hacer". Qa-patan, "nuestro servicio, tributo". <sup>3747</sup> Mix-, forma completiva optativa del verbo tz'aqatik, "completar". <sup>3748</sup> K-oj-i-na', forma incompletiva de na', "recordar, sentir, pensar". I- es sujeto de segunda persona plural de confianza y *oj*- es complemento de primera persona plural.

3749 *M-oj-i-sacho*, forma negativa del optativo de *sachik* "perder". *I*- es sujeto de segunda persona plural de confianza y oj- es complemento de primera persona plural.

3750 M-oj-i-mes, forma negativa del optativo de mes, "barrer, olvidar". I- es sujeto de segunda persona plural de confianza y *oj*- es complemento de primera persona plural. <sup>3751</sup> Ch-iw-il, optativo de segunda persona plural de ilik, "ver".

<sup>3752</sup> *K-ix-tik'e*, forma incompletiva en la segunda persona plural de la raíz *tik'*, "estar fijo, permanecer".

<sup>3756</sup> *I-q'aq'al*, sustantivo poseído de *q'aq'al*, "majestuoso, brillante". La raíz es *q'aq'*, "calor". (BB)

<sup>3755</sup> *I ta nabal* en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee *i-na'tab'al*, sustantivo poseído en la segunda persona plural de la raíz *na'*, "recordar, pensar". *W-ech*, "de mí". Podría ser también *iw-ech*, "para vosotros, de vosotros". *Tanaba* según

<sup>3757</sup> X-nu-b'isoj, forma completiva en la primera persona singular del verbo b'isoxik, "sentir tristeza por algo,

<sup>3753</sup> *Ta chuxoq*, "que así sea". Expresión idiomática. <sup>3754</sup> *X-kanaj*, forma completiva de *kanajem*, "quedar, dejar".

Coto significa "dejar, despedirse, cesar". (TC)

preocupación". De la raíz b'iis, "tristeza".

claros consejos les aconsejamos.

<sup>612</sup> 

No está claro su aspecto solamente está envuelto<sup>3759</sup> nunca ha sido desatado<sup>3760</sup>. No está clara su costura<sup>3761</sup> porque nadie<sup>3762</sup> lo ha visto solamente lo envolvieron. Así, pues, se despidieron cuando desaparecieron<sup>3763</sup>, pues, allí sobre le monte Jakawitz.

Folio 48 r.

No fueron enterrados<sup>3764</sup> por sus mujeres

sus hijos.

<sup>3765</sup> No estaba clara su desaparición

cuando desaparecieron.

Solamente estaban clara su despedida

pues sagrado<sup>3766</sup> fue el bulto para ellos.

Así fue la conmemoración de sus padres nuestros.

Solamente en seguida quemaron frente a la conmemoración de sus padres nuestros.

Así entonces se multiplicaron los hombres por los señores cuando los aceptaron detrás de B'alam Kitze'. Han empezado abuelos

los padres nuestros de los Kaweg.

Solamente, pues, no desaparecieron sus hijos

K'oka'ib'

K'okawib', son sus nombres.

Así, pues, mueren los cuatro juntos<sup>3772</sup>

los primeros abuelos nuestros

nuestros padres nuestros

cuando desaparecieron

cuando dejaron<sup>3773</sup> a sus hijos allí

sobre el monte Jakawitz.

Se detuvieron<sup>3774</sup> allí sus hijos.

Ki-pis-lik, tercera persona plural de la misma raíz pis, "envolver". El sufijo –lik confiere valor adjetival. (DG)

<sup>3760</sup> Kiron, participio de la raíz kir, "desatar". Xma, "nunca".

<sup>3761</sup> *T'isb'al*, sustantivo del verbo *t'isik*, "coser".

<sup>3762</sup> Maji, pronombre "nadie".

<sup>&</sup>lt;sup>3758</sup> Pisom q'aq'al. Q'aq'al es adjetivo "caliente, de fuego". Pisom, participio de pisik, "envolver en tela, hojas o papel". Según Diego Guarchaj hoy día el bulto sagrado contiene 260 colorines para hacer las adivinaciones. (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>3763</sup> *X-e-sach*, forma completiva plural de *sachem*, "desaparacer, borrar".

<sup>&</sup>lt;sup>3764</sup> *X-e-muqtaj*, forma completiva plural de *muqik*, "enterrar".

<sup>&</sup>lt;sup>3765</sup> Empieza la p. 171 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>3766</sup> *Loq*', de *loq'olaj*: "bendito, santo, sagrado".

<sup>&</sup>lt;sup>3767</sup> Nab'ab'al, sustantivo. Coto registra la raíz nab'al, "sentir, pensar, acordarse". (TC)

<sup>&</sup>lt;sup>3768</sup> *X-e-k'aton*, forma completiva plural de *k'atik*, "quemar".

<sup>&</sup>lt;sup>3769</sup> X-winaqir, forma completiva de winaqirem, "formar como hombres, llegar a tener bienes, completar, multiplicarse, llegar a ser hombres cabales", de la raíz winaq, "hombre".

<sup>&</sup>lt;sup>3770</sup> *X-e-k'am*, forma completiva plural de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar".

<sup>&</sup>lt;sup>3771</sup> Tikarinaq, forma perfectiva de tikarem, "comenzar, principiar, lograr".

<sup>3772</sup> Ki-kajichal, "los cuatro juntos".

<sup>&</sup>lt;sup>3773</sup> *X-kanaj*, forma completiva de *kanajem*, "dejar, quedar".

<sup>&</sup>lt;sup>3774</sup> X-e- *yaluj*, forma completiva plural de *yaluj*, "detenerse, tardar". (SC, nota 124)

Ya habían destruido<sup>3775</sup> ya habían derrotado<sup>3776</sup> también el poder<sup>3777</sup> de todos los pueblos no tenían esplendor<sup>3778</sup> solamente estaban solamente se juntan<sup>3779</sup> todos cada<sup>3780</sup> día. Conmemoran a sus padres nuestros grande era el esplendor del bulto para ellos no lo desataban<sup>3781</sup> solamente estaba envuelto<sup>3782</sup> allí con ellos El bulto de fuego, fue dicho por ellos, cuando apareció<sup>3783</sup> le pusieron nombre también a su contenido escondido<sup>3784</sup> fue dado antes por sus padres nuestros cuando lo hicieron. Así, pues, fue la desaparición <sup>3785</sup> la destrucción <sup>3786</sup> de B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam. Fueron los primeros hombres que vinieron de allá, del otro lado del mar<sup>3787</sup> allá a la salida del sol. Antiguamente<sup>3788</sup> han venido aquí. Entonces murieron ya ancianos<sup>3789</sup> los de las espinas los sacrificadores, se llaman. 71- <sup>3790</sup> Así también entonces pensaron <sup>3791</sup> en su camino <sup>3792</sup> allá a la salida del sol <sup>3793</sup> así piensan<sup>3794</sup> en el mandado<sup>3795</sup> de sus padres nuestros no lo habían olvidado<sup>3796</sup> hacía mucho<sup>3797</sup> que estaban muertos<sup>3798</sup> sus padres nuestros <sup>3775</sup> *Qajinaq*, forma perfectiva de *qajem*, "bajarse". <sup>3776</sup> Yoq'otajinaq, forma perfectiva de la raíz yoq', "vencer, ganar". (BB) <sup>3777</sup> *Ki-q'ij*, literalmente "su día". <sup>3778</sup> Ki-q'aq'al, "su calor, su fuego, su brillantez". <sup>3779</sup> K-u-k'a'm, forma incompletiva de la raíz qam de Coto "juntar, recibir". (TC) 3780 Juta, "cada uno". <sup>3781</sup> *Chi-ki-kiri*, plural de *kirik*, "desatar". <sup>3782</sup> Pislik, "envuelto" de pisik, "envolver". <sup>3783</sup> *X-k'oji'k*, forma completiva del verbo *k'oji'k*, "nacer, aparecer". <sup>3784</sup> Ki-k'u'm, forma poseída en la tercera persona plural de k'u'ik, "ocultar, esconder". <sup>3785</sup> Empieza la p. 172 de la edición de Sam Colop. <sup>3786</sup> Ki-mayixik, forma poseída en la tercera persona plural de la raíz mayih (mayij), "destruir, perder, olvidar". (BB) <sup>3787</sup> Ch'aqa, (chaqa en Sam Colop), "otro lado, país lejano, en el extranjero". Palo, "mar". <sup>3788</sup> Ojeroq, "antiguamente". <sup>3789</sup> *Ri'j*, "viejo, anciano". <sup>3790</sup> Empieza la p. 173 de la edición de Sam Colop. <sup>3791</sup> *X-ki-k'uxlaj*, forma completiva plural de *k'uxlaxik*, "pensar". <sup>3792</sup> Ki-b'ik, forma poseída en la tercera persona plural de b'inem, "caminar, andar". <sup>3793</sup> *R-ele-b'al q'ij*, literalmente "su salida del sol". <sup>3794</sup> *Ki-k'uxlan*, tercera persona plural del verbo *k'uxla'xik*, "pensar en, esperar". <sup>3795</sup> *U-pixab*', "su consejo, mandado". <sup>3796</sup> Mawi x-ki-sacho, forma negativa completiva en la tercera persona plural de sachik, "perder, olvidar". <sup>3797</sup> Xojeroq, "antes, hacía mucho". <sup>3798</sup> K-e-kamoq, participio poseído en la tercera persona plural de kamik, "morir".

```
les dieron<sup>3799</sup> sus mujeres<sup>3800</sup> los pueblos se hicieron suegros<sup>3801</sup>
cuando se casaron <sup>3802</sup> con mujeres los tres.
Dijeron<sup>3803</sup>, pues, cuando se fueron:
-"Nos vamos<sup>3804</sup> allá a la salida del sol
                   de allá vinieron<sup>3805</sup> nuestros padres nuestros<sup>3806</sup>"- Dijeron.
Entonces tomaron<sup>3807</sup> su camino los tres hijos<sup>3808</sup>
Folio 48 v.
K'oka'ib' es el nombre de uno
el hijo de B'alam Kitze'
de toda (la estirpe) de los Kaweq^{3809}
K'o'akutek es el nombre del hijo de B'alam Aq'ab'
solamente de los Nijaib'
K'k'o Ajaw es el nombre del otro, el hijo de Majukutaj
de los Ajaw K'iche'
así, pues, son los nombres de los que fueron<sup>3810</sup> allá al otro lado del mar<sup>3811</sup>
los tres entonces se fueron
solamente, pues, tenían ideas
                    tenían también sabiduría<sup>3812</sup>
no solamente entonces como hombres era su esencia<sup>3813</sup>.
Se despidieron<sup>3814</sup> aquí<sup>3815</sup> de todos sus hermanos mayores
                             de sus hermanos menores<sup>3816</sup>.
Alegres<sup>3817</sup> se fueron:
-"No morimos<sup>3818</sup>
regresamos<sup>3819</sup>"- Dijeron cuando se fueron los tres.
     Solamente así pasaron<sup>3821</sup> sobre<sup>3822</sup> el mar
entonces llegaron<sup>3823</sup> allá a la salida del sol
<sup>3799</sup> X-ya', forma completiva singular de ya'ik, "dar". El sujeto es amaq', "pueblo, país, nación".
<sup>3800</sup> K-ixoqil, "sus mujeres".
<sup>3801</sup> X-ki-ji'aj, forma completiva plural de la raíz ji' (hi) registrada en Brasseur, "suegro". (BB)
<sup>3802</sup> X-e-ch'oko, forma completiva plural de ch'oko, "llamar y también casarse". (DB)
<sup>3803</sup> X-e-cha', forma completiva plural de la raíz cha', "decir".
<sup>3804</sup> K-oj-b'e, forma incompletiva en la primera persona plural de la raíz b'e, "camino, caminar".
<sup>3805</sup> X-e-pe, forma completiva plural de petem, "venir".
<sup>3806</sup> Kaqajaw según la paleografía de Sam Colop. Posiblemente sea qa-q-ajaw, "nuestros nuestros padres".
<sup>3807</sup> X-ki-k'am, forma completiva plural de k'amik, "recibir, tomar".
<sup>3808</sup> K'ajolaxel, de k'ajol, "hijo de hombre".
<sup>3809</sup> Kaweq-ib', forma plural de kaweq. En el Ms. Newberry aparece como coaui quib. (SC, nota 314)
<sup>3810</sup> X-e-b'e, forma completiva plural de la raíz b'e, "camino, caminar".
<sup>3811</sup> Ch'aqa, adverbio locativo, "el otro lado". En los diccionarios modernos tiene también la connotación de "lejos, país
extranjero". Palo, "mar".
<sup>3812</sup> K'o, "hay, está, tiene". Ki-na'oj, "su idea". K-etama-b'al, sustantivo instrumental de etamaxik, "conocer, saber".
<sup>3813</sup> Ki-k'oje'ik, "su esencia, su existencia", del verbo k'oj, "ser".
<sup>3814</sup> X-ki-pixab'aj, forma completiva plural de pixab'aj, "aconsejar, dar licencia, despedir".
<sup>3815</sup> Kanoq, "aquí, en el mismo lugar".
<sup>3816</sup> K-atz, "su hermano mayor"; ki-ch'aq, "su hermano menor".
<sup>3817</sup> K-e-ki'kot, forma incompletiva plural del verbo ki'kotem, "alegrarse", que Sam Colop lee kekikot.
<sup>3818</sup> Mawi, adverbio negativo. K-oj-kamik, primera persona plural incompletiva de kamem, "morirse".
<sup>3819</sup> K-oj-ulik, primera persona plural incompletiva de ulem, "regresar, llegar".
<sup>3820</sup> Empieza la p. 174 de la edición de Sam Colop.
<sup>3821</sup> X-e-'ik'owik, forma completiva plural de ik'ow, "pasar, sobrepujar". (BB)
<sup>3822</sup> Ch-u-wi, "sobre, arriba de".
```

```
llegaron allí.
72- Entonces llegaron<sup>3826</sup>, pues, delante del señor Nakxit<sup>3827</sup>, es el nombre del gran señor solamente había un único juez <sup>3828</sup>
grande<sup>3829</sup> era su poderío.
Así, pues, dio<sup>3830</sup> allí las señales<sup>3831</sup> del poderío
todos sus símbolos<sup>3832</sup>
entonces vino<sup>3833</sup> la señal del Aj Popol<sup>3834</sup>
                                        Aj Pop K'amja'il<sup>3835</sup>
acabó de darles<sup>3836</sup> los símbolos del poderío
éstos son sus nombres: la sombra<sup>383</sup>
                              el trono<sup>3838</sup>
                              la flauta<sup>3839</sup>
                              el tambor<sup>3840</sup>
                               el alcohol<sup>3841</sup>
                              la piedra amarilla<sup>3842</sup>
                              las garras<sup>3843</sup> de puma<sup>3844</sup>
                              garras de jaguar
cabezas<sup>3845</sup>
<sup>3823</sup> X-e-'opon, forma completiva plural de opanem, "llegar".
<sup>3824</sup> X-b'e-ki-k'ama', verbo compuesto de b'e, "ir" y k'ama, de k'amik, "recibir, tomar". X- es prefijo completivo y ki-
    Ajawarem, "reino, poderío", sustantivo abstracto de ajaw, "señor".
<sup>3826</sup> Éste y el verbo anterior: x-e-'opon, forma completiva plural de opanem, "llegar".
<sup>3827</sup> Nakxit, del náhuatl naui, "cuatro, para contar los seres animados, objetos finos" e icxitl, "pie", "el de cuatro pies".
(DT: 323, nota 2) Siméon señala que Nacxitl, hermano de Yacatecutli, era dios de los viajeros en Sahagún. (RS) Se
observa también que la u- se convierte en -h a final de sílaba en los dialectos nahuas de la Costa del golfo y que esta
desaparece en el texto k'iche'. También la asimilación del morfema -tl del náhuatl clásico en -t es una variante propia
de la Costa del Golfo, donde posiblemente estaba ubicado el reino del soberano citado. (LC:84) Véase también la
referencia al señor Nacxit - Xuchit en los libros de Chilam Balam. (AR: 177, nota 9)
<sup>3828</sup> Q'atol tzij, está registrado en los diccionarios modernos como "juez, gobernador de justicia".
3829 Tzatz, "denso, espeso".
<sup>3830</sup> X-yaw, forma completiva singular de ya'ik, "dar".
<sup>3831</sup> R-etal, "su señal".
<sup>3832</sup> U-wachinel, "su apariencia, su aspecto".
<sup>3833</sup> X-pe, forma completiva singular de petem, "venir".
<sup>3834</sup> Aj Popol, "el del petate", registrado en los diccionarios coloniales como "cacique, alguacil, señor".
<sup>3835</sup> Sam Colop lee q'amja. Tedlock traduce "el de la casa del recibimiento", de k'am, "recibir" y ja, "casa". (DT: 323-4,
<sup>3836</sup> X-k'is-u-ya', forma completiva singular compuesta de k'isik, "gastar, acabar" e ya'ik, "dar".
^{3837} Mu'j, "sombra", posiblemente de un palio real.
<sup>3838</sup> Q'alib'aj, "trono, lugar donde sentarse". (DG)
<sup>3839</sup> Sub'aq, "flauta". (BB)
<sup>3840</sup> Chamcham, palabra onomatopéyica. Para Diego Guarchaj es un tambor de madera y piel. Está registrado también
en el Título de Totonicapán. (DG)
<sup>3841</sup> Tatil, está registrada en el diccionario de Basseta con el significado de "alcohol, bebida alcohólica". La voz ha sido
integrada por otra mano. (DB) Carmack y Mondloch, en la traducción del Título de Totonicapán, proponen un origen
náhuatl de la palabra, de tlatilli, "cuñas para partir maderas", posiblemente pedernales de uso bélico o ceremonial. (CM,
<sup>3842</sup> Q'an-ab'aj, "amarilla-piedra".
3843 Tzikwil, "garra", normalmente de venado. (DG)
<sup>3844</sup> Koj, "puma".
3845 Jolom, "cabeza".
```

entonces fueron a recibir<sup>3824</sup> el poderío<sup>3825</sup>.

Así, pues, es el nombre de ese señor

Señor de la salida del sol

```
patas<sup>3846</sup> de venado
                                brazaletes<sup>3847</sup>
                                caracoles<sup>3848</sup>
                                tabaco<sup>3849</sup>
                                instrumentos para humear<sup>3850</sup>
                                platos<sup>3851</sup>
                                plumas de papagayo<sup>3852</sup>
grandes plumas de garza<sup>3853</sup>
todo, pues, lo toman<sup>3854</sup> los que vinieron<sup>3855</sup>.
Entonces recibieron<sup>3856</sup> allá del otro lado<sup>3857</sup> del mar la escritura<sup>3858</sup> de Tulan
dijeron ahí su entrada<sup>3859</sup>
           ahí en sus palabras.
73- 3860 Así también entonces llegaron 3861 allí 3862
sobre su ciudad<sup>3863</sup>
                     Jakawitz es su nombre.
Ahí, pues, se juntaron<sup>3864</sup> todos los Tam
se juntaron<sup>3865</sup> todos los pueblos<sup>3866</sup> se alegraron<sup>3867</sup> cuando llegaron<sup>3868</sup> K'oka'ib'
                                                      K'o'akutek
                                                     K'o' ajaw
solamente ahí también tomaron<sup>3869</sup> su poderío<sup>3870</sup> los pueblos.
Se alegraron<sup>3871</sup> los de Rabinal
                     los Q'aq'chekel
<sup>3846</sup> Pich, "pie de dos uñas como de venado". (BB)
<sup>3847</sup> Makutax, parece ser un préstamo náhuatl, de mah-, "mano" y -cuetlax-, "cuero", con el significado de "pulsera,
brazalete". (LC:84)
<sup>3848</sup> T'ot' tatam. T'ot' es "caracol". No he encontrado tatam en los diccionarios.
<sup>3849</sup> K'us, según Carmack y Mondloch es una palabra registrada en varias lenguas mayas, que significa "tabaco". (CM,
nota 169)
<sup>3850</sup> B'us; la raíz b'us indica "humear, salir humo". (DG)
<sup>3851</sup> Kaxkon. No lo he encontrado en los diccionarios. Tal vez del náhuatl caxitl, "escudilla, plato, vajilla". (RS)
<sup>3852</sup> Chiyom, "plumas de papagayo", según Carmack y Mondloch. (CM, nota 169)
<sup>3853</sup> Astapupul es posiblemente un préstamo náhuatl, de asta-, "garza" y -po:l, "grande". Se refiere a una insigna.
<sup>3854</sup> K-e-k'a'm, tal vez kek'am, forma incompletiva plural de k'amik, "tomar, llevar, traer".
<sup>3855</sup> X-e-petik, forma completiva plural de petem, "venir".
<sup>3856</sup> X-ki-k'am, forma completiva plural de k'amik, "tomar, recibir".
<sup>3857</sup> Ch'aqa, "del otro lado".
<sup>3858</sup> U-tzib'al, "su escritura, su pintura", de tzij, "palabra". (BB)
<sup>3859</sup> Okinaq, de la raíz okem, "entrar".
<sup>3860</sup> Empieza la p. 175 de la edición de Sam Colop.
<sup>3861</sup> X-e-'ulik, forma completiva plural de ulem, "llegar".
<sup>3862</sup> Chiri', adverbio locativo.
<sup>3863</sup> Ch-u-wi, "sobre, arriba de". Ki-tinamit, "su ciudad fortificada".
<sup>3864</sup> Chiri', adverbio locativo. X-e-kuch, forma completiva plural de kuchuj, "juntarse".
<sup>3865</sup> X-e-kuchu, forma completiva plural de kuchuj ib', "juntarse, reunirse". K-ib' es pronombre recíproco.
3866 Amaq', "pueblo, país, nación".
<sup>3867</sup> X-e-ki'kotik, forma completiva plural de ki'kotem "alegrarse, estar contento".
<sup>3868</sup> X-e-'ulik, forma completiva plural de ulem, "llegar".
<sup>3869</sup> X-ki-k'am, forma completiva plural de k'amik, "recibir, aceptar, tomar".
<sup>3870</sup> K-ajawarem, "reino, poderío", sustantivo abstracto de ajaw, "señor".
<sup>3871</sup> X-e-ki'kotik, forma completiva plural de ki'kotem "alegrarse, estar contento".
```

## los Aj

Folio 49 v.

```
Así estaban allí en Jakawitz
solamente estaban con ellos todos los que habían venido^{3881} de la salida del sol mucho tiempo^{3882}, pues, hicieron^{3883} allí sobre^{3884} la montaña
eran muchos todos ellos
allí, pues, se murieron<sup>3885</sup> las mujeres de B'alam Kitze'
                                                    B'alam Aq'ab'
                                                    Majukutaj.
Entonces vinieron<sup>3886</sup>
se despidieron<sup>3887</sup> allá<sup>3888</sup> de sus montañas una montaña buscaron<sup>3889</sup> para establecerse<sup>3890</sup>
en incontables<sup>3891</sup> montañas se establecieron
entonces les pusieron nombre<sup>3892</sup>
entonces las nombraron<sup>3893</sup> también
allí se juntaron<sup>3894</sup>
se reforzaron<sup>3895</sup> nuestras primeras madres
                     nuestros primeros padres nuestros.
Dijeron antiguamente 3896 los hombres
entonces contaron 3897
entonces abandonaron<sup>3898</sup> también su primera ciudad habitada<sup>3899</sup>
<sup>3872</sup> Aj, prefijo agentivo; Tz'ikin, "pájaro"; Ja, "casa".
^{3873} X-k'utun, forma completiva singular de k'utunem, "aparecer".
3874 R-etal, "su señal".
<sup>3875</sup> U-nimal, sustantivo poseído de nim, "grande".
<sup>3876</sup> Ch-uxik, optativo de ux, "ser".
<sup>3877</sup> Ki-k'oje'ik, sustantivo poseído en la tercera persona plural del verbo k'oj, "ser".
<sup>3878</sup> X-k'is, forma completiva singular de k'isem, "acabarse, terminarse".
<sup>3879</sup> B'e, "camino".
<sup>3880</sup> Ki-k'ut, tercera persona plural de k'utunem, "aparecer".
<sup>3881</sup> X-pe, forma completiva de petem, "venir".
<sup>3882</sup> Najt, "lejos, lejano" y en este caso "lejos en el tiempo".
<sup>3883</sup> X-ki-b'an, forma completiva plural de b'anik, "hacer".
<sup>3884</sup> Ch-u-wi, "sobre, en su pelo".
<sup>3885</sup> X-e-kam, forma completiva plural de kamem, "morir".
<sup>3886</sup> X-e-petik, forma completiva plural de petem, "venir".
<sup>3887</sup> X-k-oqotaj, forma completiva plural de oqotaxik, "despedir".
^{3888} Kanoq, adv. de rumbo.
<sup>3889</sup> X-ki-tzukuj, forma completiva plural de tzukuxik, "buscar algo perdido".
<sup>3890</sup> K-e-tik'e, tercera persona plural de la raíz tik', estar boca arriba, como vaso o plato".
<sup>3891</sup> Mawi ajilam, "no contables", de ajil, "contar cantidades".
<sup>3892</sup> X-e-kob'ik, forma completiva plural de la raíz kob', registrada en Basseta y Ximénez con el significado de "poner
nombre, aclarar, alabar, esclarecer". (DB; FXa)
<sup>3893</sup> X-e-b'ina'j, forma completiva plural de b'in'axik, "llamar".
<sup>3894</sup> X-e-molomanik, forma completiva plural de la raíz mol, "juntar".
<sup>3895</sup> X-e-ch'ijomanik, forma completiva plural de ch'ijik, "hacer fuerza, poder".
<sup>3896</sup> X-e-cha', forma completiva plural de cha', "decir". Ojer, "antiguamente".
<sup>3897</sup> X-ki-tzijoj, forma completiva plural del verbo tzijoxik, "contar algo a otra persona, comunicar, informar".
<sup>3898</sup> X-ki-tolob'a, forma completiva plural de la raíz tol, "abandonar, despoblar".
```

Tz'ikina Ja<sup>3872</sup>.

Solamente apareció<sup>3873</sup> frente a ellos la señal<sup>3874</sup> de la grandeza<sup>3875</sup> del poderío grande también sería<sup>3876</sup> la existencia<sup>3877</sup> de los pueblos no se había completado<sup>3878</sup> el camino<sup>3879</sup> cuando se manifestó<sup>3880</sup> su poderío.

```
<sup>3900</sup> Entonces llegaron<sup>3901</sup>, pues, allí
dejaron sembrada 3902 una ciudad
                                Chi K'ix<sup>3903</sup>, es su nombre
mucho tiempo hicieron<sup>3904</sup> allí en una única parcialidad<sup>3905</sup> de la ciudad
tuvieron hijas
tuvieron hijos<sup>3906</sup> también.
Allí eran muchos<sup>3907</sup>
cuatro<sup>3908</sup> eran las montañas
solamente un nombre <sup>3909</sup> entró <sup>3910</sup> en su ciudad
casaron<sup>3911</sup> a sus hijas
                     a sus hijos<sup>3912</sup>
solamente hacían regalos<sup>3913</sup>
solamente favores<sup>3914</sup>
solamente ofrendas <sup>3915</sup> también hacían como pago <sup>3916</sup> de sus hijas
                                          los recibían<sup>3917</sup>
solamente eran buenas las existencias <sup>3918</sup> que hacían.
Entonces pasaron<sup>3919</sup> sobre cada parcialidad<sup>3920</sup> en la ciudad
éstos son los nombres de Chi K'ix:
                               Chi Chak<sup>3921</sup>
                                Jumeta Ja<sup>3922</sup>
                                K'ulb'a<sup>3923</sup>
                                Kawinal<sup>3924</sup> son los nombres de las montañas donde se detuvieron<sup>3925</sup>.
Así, pues, observan lejos<sup>3926</sup> las montañas
                                          sus ciudades también
<sup>3899</sup> Kanajoq, participio de kanajem, "quedarse, vivir, morar". Ki-tinamit, "su ciudad".
<sup>3900</sup> Empieza la p. 176 de la edición de Sam Colop.
<sup>3901</sup> X-e-'ul, forma completiva plural de ulem, "llegar".
<sup>3902</sup> X-ki-tikilib'ej, forma completiva plural de tikilik, "sembrar, dejar sembrado".
<sup>3903</sup> Chi, locativo; k'ixal, "espina". La traducción sería: "en la orilla de las espinas".
<sup>3904</sup> Najt, "lejos, lejano" y en este caso "lejos en el tiempo". X-ki-b'an, forma completiva plural de b'anik, "hacer".
<sup>3905</sup> Ju-ch'ob', jun, "uno"; ch'ob', "tribu, parcialidad".
<sup>3906</sup> K-e-mi'al-anik y k-e-k'ajol-anik, respectivamente de mi'al, "hijas" y k'ajol, "hijos".
<sup>3907</sup> Ke e ...taq, partículas plurales.
<sup>3908</sup> Kaji, "cuatro".
<sup>3909</sup> Jun, "uno"; u-b'i, "su nombre".
<sup>3910</sup> X-ch-ok, del verbo okem, "entrar".
<sup>3911</sup> X-ki-k'ulub'a, forma completiva plural de k'ulub'a, registrado en Coto con el significado de "casarse". La raíz k'ul,
significa "encontrar a alguien, recibir". (TC)
<sup>39</sup>12 Ki-mi'al, "sus hijas" y ki-k'ajol, "sus hijos".

<sup>39</sup>13 Ki-sipaj, del verbo sipaxik, "regalar, repartir dones".
<sup>3914</sup> Toq'ob'anik, de toq'ob', favor".
<sup>3915</sup> Mayjanik, "ofrenda, dádiva, merced, favor". (TC)
<sup>3916</sup> R-ajil, "su pago".
<sup>3917</sup> Ki-k'amo, tercera persona plural de k'amik, "recibir".
<sup>3918</sup> Utz, "bueno". Ki-k'oje'ik, sustantivo poseído del verbo k'oj, "ser, existir".
<sup>3919</sup> X-e-'ik'o, forma completiva plural de ik'ow, "pasar, sobrepujar". (BB)
<sup>3920</sup> Jutaq, "cada uno"; ch'ob', "tribu, parcialidad".
<sup>3921</sup> Chi, "orilla, boca"; chak, podría ser "llaga, algo abierto". (BB)
<sup>3922</sup> Jumeta ja; ja, "casa"; tal vez de jume't, "corteza, cáscara".
<sup>3923</sup> K'ulb'a, tal vez de k'ulb'a't, "límite de terreno, mojón".
<sup>3924</sup> Kawinal, tal vez de la raíz cauh, "adornar". (BB)
<sup>3925</sup> X-e-yaluj, forma completiva plural de la raíz yaloh, "detenerse, tardar". (TC; SC, nota 124)
<sup>3926</sup> Ka-ki-nik'wachij, de nik'wach: Sam Colop interpreta el término como: "ver lo distante o tener capacidad para
adivinar lo distante". (SC, nota 20.)
```

Jakawitz es su nombre.

```
una montaña donde hospedarse<sup>3927</sup> buscan<sup>3928</sup>
son muchos<sup>3929</sup> allí todos ellos.
Solamente estaban muertos<sup>3930</sup> los que habían recibido<sup>3931</sup> el poderío a la salida del sol
ya ancianos<sup>3932</sup> llegaron<sup>3933</sup> allí a cada ciudad
no se recibió<sup>3934</sup> el aspecto de los que pasaron<sup>3935</sup> allí<sup>3936</sup> sufrimiento<sup>3937</sup>
          dolor<sup>3938</sup>
Folio 49 v.
                                sintieron<sup>3939</sup>.
Todavía lejos<sup>3940</sup> alcanzaron<sup>3941</sup> su ciudad los abuelos<sup>3942</sup>
                                                     también los padres nuestros.
Éste, pues, es el nombre de la ciudad a donde llegaron<sup>3943</sup>.
74- Chi Ismachi, <sup>3944</sup>, pues, es el nombre de la montaña
                                           su ciudad donde estuvieron<sup>3945</sup>.
<sup>3946</sup> también poblaron<sup>3947</sup>
allí, pues, probaron<sup>3948</sup> el esplendor<sup>3949</sup> molieron<sup>3950</sup> su cal<sup>3951</sup>
                     su tizate<sup>3952</sup> en la cuarta generación<sup>3953</sup> de señores.
Decían, pues, que solamente 3954 estaba K'onache, 3955
                                                     B'elejeb' Kej<sup>3956</sup>
                                también con el señor Q'alel<sup>3957</sup>.
<sup>3927</sup> Ulai, registrado en Brasseur como "hospedarse". Podría tener un valor adjetival. (BB)
<sup>3928</sup> Ka-ki-tzukuj, forma incompletiva plural del verbo tzukuxik, "buscar algo perdido".
<sup>3929</sup> K'i, "muchos".
<sup>3930</sup> Kaminaqoq, forma perfectiva de kamem, "morir".
<sup>3931</sup> K'am-ol, del verbo k'amik, "recibir", con posfijo agentivo.
<sup>3932</sup> Mamaxel, de la raíz mam, "anciano".
<sup>3933</sup> X-e-'ul, forma completiva plural de ulem, "llegar".
<sup>3934</sup> X-u-k'am, forma completiva singular de k'amik, "recibir".
<sup>3935</sup> X-e-'ik'o, forma completiva plural de ik'ow, "pasar".
<sup>3936</sup> Uloq es partícula direccional. Je podría ser una partícula con valor retórico.
<sup>3937</sup> K'axk'ol, "sufrimiento", de k'ax, "difícil, doloroso".
<sup>3938</sup> Ra'il, "dolor, sufrimiento". (SC, nota 182)
<sup>3939</sup> X-ki-b'ano, forma completiva plural de b'anik, "hacer".
<sup>3940</sup> K'a, "todavía". Najt, "lejos", podría tener valor temporal, como en otros pasos del Popol Vuh.
<sup>3941</sup> X-ki-rik, forma completiva plural de rikik, "alcanzar, extender". (BB)
<sup>3942</sup> Mamaxel, "abuelo".
<sup>3943</sup> X-e-'ul, forma completiva plural de ulem, "llegar".
<sup>3944</sup> Chi, "orilla, boca". Ismachi', "barba, bigote".
^{3945} X-e-k'oje, forma completiva plural de k'oj, "ser, existir, estar".
<sup>3946</sup> Empieza la p. 177 de la edición de Sam Colop.
<sup>3947</sup> X-e-'amaq-elab', forma completiva plural del verbo compuesto de amaq, "pueblo".
<sup>3948</sup> X-ki-tij, forma completiva plural de la raíz tij, "probar, comer, padecer, experimentar". (BB)
<sup>3949</sup> Q'aq'al, sustantivo abstracto de q'aq', "fuego, calor". El significado sería: "esplendor, poder".
\widetilde{X}-qaj, forma completiva de la raíz qaj, "polvo, bajar, moler".
<sup>3951</sup> Ki-chun, sustantivo poseído en la tercera persona plural de chun, "cal".
<sup>3952</sup> Ki-sajkab', "su tizate, polvo para hilar".
<sup>3953</sup> Kaj, "cuatro". Le', "generación". Oq según Diego Guarchaj indica la forma perfectiva que acompaña al numeral.
<sup>3954</sup> Xu, variante de xa, "solamente". (DG)
<sup>3955</sup> Ver la interpretación del nombre en Tedlock. (DT: 326, n. 13)
<sup>3956</sup> B'elejeb' kej, "nueve venado".
<sup>3957</sup> Q'alel ajaw, registrado en Coto como "bubas, cacique, generoso, príncipe". (TC)
```

```
Entonces gobernaba, pues, el señor K'otuja<sup>3958</sup>
                               con Istayul<sup>3959</sup>, eran los nombres de los del Pop
                                                                                    los del Pop K'amia<sup>3960</sup>
gobernaban allí en Ismachi'
una hermosa<sup>3961</sup> ciudad era
la hicieron<sup>3962</sup>
solamente, pues, tres casas grandes <sup>3963</sup> había allí
                                                               en Ismachi'
pues<sup>3964</sup> no veinticuatro<sup>3965</sup> las casas grandes
todavía<sup>3966</sup> eran tres sus casas grandes
solamente una era la casa grande de los Kawiq
solamente, pues, una era la casa grande frente a los Nija'ib'
solamente también una de los Ajaw K'iche'
solamente dos<sup>3967</sup> estaban en las Casas Grandes Serpentinas<sup>3968</sup>
las dos parcialidades<sup>3969</sup> en la ciudad.
Así eran en Ismachi'
solamente uno era su corazón<sup>3970</sup>
no tenían, pues, maldad<sup>3971</sup>
ni tampoco, pues, amargura<sup>3972</sup>
solamente <sup>3973</sup> tranquilo estaba su poderío
no tenían, pues, pleitos<sup>3974</sup> ni divisiones<sup>3975</sup> tampoco
solamente la luz
solamente el pueblo (la paz)<sup>3976</sup> estaba en sus corazones pues, no envidia<sup>3977</sup>
pues, tampoco enojo<sup>3978</sup> producían<sup>3979</sup>
Todavía era pequeño su esplendor<sup>3980</sup>
no se había formado<sup>3981</sup> su prestigio<sup>3982</sup>
<sup>3958</sup> K'otuja, podría estar relacionado con k'ot, "águila".
<sup>3959</sup> Istayul, del náhuatl ista-, "sal, blanco" con –yo:l, "corazón". (LC:85)
<sup>3960</sup> K'amja. (Sam Colop lee q'amja) Ja es "casa". Tedlock traduce "el de la casa del recibimiento", de k'am, "recibir" y
ja, "casa". (DT: 323-4, nota 4) <sup>3961</sup> Utzilaj, "hermoso".
<sup>3962</sup> X-ki-b'ano, forma completiva plural de b'anik, "hacer".
<sup>3963</sup> Oxib', "tres"; nim ja, "grande casa".
<sup>3964</sup> B'i, partícula con valor retórico.
<sup>3965</sup> Ju-winaq kaj-ib', "uno viente cuatro".
<sup>3966</sup> K'a, "todavía".
<sup>3967</sup> Ka'ib', "dos".
<sup>3968</sup> Kumatzil, forma adjetival de kumatz, "culebra". (DG)
<sup>3969</sup> Ka-ch'ob', ka, "dos" y ch'ob', "tribu, parcialidad".
<sup>3970</sup> Ki-k'ux, "su corazón".
<sup>3971</sup> K-itzelal, sustantivo poseído en la tercera persona plural de itzel, "mal, maldad".
<sup>3972</sup> Ki-kayewal, sustantivo poseído en la tercera persona plural de la raíz qay (kay) "amargo, pecado, enojo". (TC)
<sup>3973</sup> Li'anik, "plano, emparejado",
<sup>3974</sup> Ch'a'oj, "pleito, guerra".
<sup>3975</sup> Ki-yujuj, sustantivo poseído de yujik, "mezclar, disolver".
<sup>3976</sup> Saq, "blanco, claro, luz". Brasseur registra el difrasismo lexicalizado zakamag (saq/amaq') con el significado de
<sup>3977</sup> Mox-wachinik, "envidia". Mox significa también "tonto" e "izquierda", pero con el sustantivo wach está registrado
en el diccionario de Coto con el significado de "envidia, malicia, odio". (TC)
<sup>3978</sup> Q'aq'-wachinik, "enojo". Q'aq', significa "calor, fuego", pero también "enojo, envidia". Con el sustantivo wach
está registrado en Coto con el significado de "doler". (TC)
<sup>3979</sup> X-ki-b'ano, forma completiva plural de b'anik, "hacer".
<sup>3980</sup> Ch'utinoq, de ch'uti'n, "pequeño". Ki-q'aq'al, "su esplendor".
```

```
ni tampoco a se habían engrandecido<sup>3983</sup>.
Entonces lo intentaron<sup>3984</sup>, pues, se fortificaron<sup>3985</sup> con protecciones<sup>3986</sup> allí en Ismachi'
señalaron<sup>3987</sup>, pues, su poderío
entonces lo hicieron
<sup>3988</sup> señalaron su esplendor
como señal también de su grandeza<sup>3989</sup>.
Entonces eso fue visto<sup>3990</sup> por los Ilok
entonces se armó<sup>3991</sup> una guerra<sup>3992</sup> por los Ilok
querían<sup>3993</sup> ir a matar<sup>3994</sup> al señor K'otuja
solamente, pues, a un señor querían, pues, para sí mismos 3995
así, pues, al señor Istayul querían aconsejarlo<sup>3996</sup>
los Ilok querían aconsejarlo que lo matara<sup>3997</sup>.
Pues, no tuvo éxito<sup>3998</sup> su envidia<sup>3999</sup> contra<sup>4000</sup> el señor K'otuja solamente contra ellos<sup>4001</sup> se quiso (mover)
folio 50 r.
antes de que fuera matado entonces el señor por los Ilok.
Así, pues, fue el principio<sup>4002</sup> de los alborotos de los tumultos<sup>4003</sup>
                                             de las guerras<sup>4004</sup> también.
Atacaron<sup>4005</sup> primero<sup>4006</sup> la ciudad llegaron<sup>4007</sup> los guerreros<sup>4008</sup>
<sup>3981</sup> Ka-nuk', "juntar, empezar, formar".
<sup>3982</sup> Mayjoq, de la raíz maih (mayj), registrada en Coto, "autoridad, fama, milagro, maravilla".
<sup>3983</sup> K-animaroq, forma perfectiva de la raíz nim, "grande".
<sup>3984</sup> X-ki-tij, forma completiva plural de tijik, "probar, experimentar".
<sup>3985</sup> X-ki-kowi-saj, verbo causativo (-saj) de la raíz kowil, "fuerte, duro, estimular".
<sup>3986</sup> Pokob', "escudo, instrumento de defensa".
<sup>3987</sup> X-r-etal, forma completiva de -etal, "señal".
<sup>3988</sup> Empieza la p. 178 de la edición de Sam Colop.
<sup>3989</sup> Ki-nimal, "su grandeza", de nim, "grande".
<sup>3990</sup> X-il, forma completiva de ilik, "ver".
<sup>3991</sup> X-winaqir, forma completiva de winaqirem, "formar, llegar a cabo, terminar".
<sup>3992</sup> Lab'al, "guerra".
^{3993} X-r-aj, forma completiva d ela raíz -aj, "querer, desear".
<sup>3994</sup> Ul, de ulem, "llegar". Kamisaxoq, verbo causativo (-sax-) de kamem, "morir".
^{3995} K-ib' es pronombre recíproco.
<sup>3996</sup> Ki-tijoj, tercera persona plural de la raíz tijoj, registrada en Coto. El significado fundamental es "enseñar", sin
embargo puede tener también la connotacción de "castigar, corregir, domar y aconsejar". El significado de la expresión
podría ser: "querían aconsejarlo que lo matara él" o "querían castigarlo, matándolo". (TC)
    Kam-isanik, forma causativa del verbo kamem, "morir".
<sup>3998</sup> X-el aponoq; forma completiva de elem, "salir"; aponoq es adverbio de rumbo, posiblemente una variante de
apanoq, adverbio locativo.
    <sup>9</sup> Ki-mox-wachi-b'al, "su envidia".
^{4000} R-ij, "a su espalda de él".
4001 Chi k-ij, "a su espalda de ellos".
4002 U-xe'najik, sustantivo poseído de xe'naj, "principiar". (SC, nota 248)
<sup>4003</sup> Yujuj, "alboroto, disturbio" y ch'akimal, "tumulto". Ibidem, p. 178, nota 316.
4004 Lab al, "guerra".
4005 X-k-okib'ej, forma incompletiva de la raíz okem, "entrar" y okib'ej con valor transitivo, posiblemente con el
significado de "atacar, invadir", como en otro paso del Popol Vuh.
<sup>4006</sup> Nab'e, "primero".
<sup>4007</sup> X-e-b'ek, forma completiva plural de la raíz b'e, "camino".
```

```
así entonces, pues, quisieron^{4009} destruir^{4010} entonces el aspecto del K'iche' solamente entonces solos^{4011} hubieran reinado^{4012} en sus corazones.
Solamente así, pues, llegaron a ser agarrados ^{4013}
                                        fueron esclavizados 4014
                                        fueron capturados 4015 también
no tantos<sup>4016</sup> entre ellos se salvaron<sup>4017</sup>.
Entonces se empezó<sup>4018</sup>, pues, a sacrificarlos<sup>4019</sup>
los sacrificaron frente al dios de doble visión
así fue el pago<sup>4020</sup> de sus delitos<sup>4021</sup> por el señor K'otuja.
Muchos, pues, entraron 4022 en servidumbre 4023
                    los esclavizaron<sup>4024</sup>
los hicieron esclavos<sup>4025</sup> también.
Solamente fueron a entregarse<sup>4026</sup> a los vencedores<sup>4027</sup>
porque habían armado<sup>4028</sup> guerra contra el señor
                                                   contra el barranco<sup>4029</sup>
                                                             la ciudad.
Destruir<sup>4030</sup>
quebrar<sup>4031</sup> entonces el aspecto del reino<sup>4032</sup> k'iche' querían sus corazones
pues no lo hicieron<sup>4033</sup>.
Así, pues, es la realización 4034 del sacrificio 4035 de los hombres frente 4036 al dios de doble visión.
Entonces se hicieron 4037 las protecciones
<sup>4008</sup> Kamisan-el, sustantivo con posfijo agentivo de la raíz kam, "morir" y kamisaj, "matar". La traducción literal sería
"los que matan".
4009 \times k-aj, forma completiva plural de la raíz -aj, "querer".
4010 Sach, de sachik, "perder, olvidar".
<sup>4011</sup> Ki-tukel, "solos".
<sup>4012</sup> X-ajawarik, forma completiva de ajaw, "señor" y ajawarem, "poder, reino".
<sup>4013</sup> X-e-'ul-k'amoq, verbo compuesto de ul, de ulem, "llegar" y k'amik, "tomar, recibir". El verbo principal podría ser
también kamem, "morir".
<sup>4014</sup> X-e-teleche'-xik, forma completiva plural de teleche', "esclavo, cautivo".
<sup>4015</sup> X-e-kanab'ix, forma completiva plural de la raíz kana, "cautivar, robar". (TC)
4016 Jarub', "cuanto-as como".
<sup>4017</sup> X-kolotaj, forma completiva de kolik, "salvar".
<sup>4018</sup> X-tiker, forma completiva de tikarem, "comenzar, principiar, lograr".
<sup>4019</sup> Pusunik, de la raíz pus, "cortar con cuchillo, hacer una hendidura".
4020 Toj-b'al, sustantivo instrumental de tojik, "pagar".
<sup>4021</sup> Ki-mak, sustantivo poseído en la tercera persona plural de mak, de la raíz makun, "cometer crimen, pecado, delito,
errar el camino". (TC)
<sup>4022</sup> K'i, "muchos". X-ok, forma completiva de okem, "entrar".
4023 Mun-il, "servidumbre", de mun, "servidor". (BB)
<sup>4024</sup> X-e-'alab'ilaxik, forma completiva plural de alab'ij, "esclavizar". (BB).
<sup>4025</sup> X-e-winaqix, forma completiva plural de winaqij, "hacer esclavo". (BB).
4026 X-b'e-ki-ya', verbo compuesto de b'e, "ir" e ya', de ya'ik, "dar". Ki- es sujeto de tercera persona plural. K-ib',
pronombre reflexivo.
<sup>4027</sup> Ch'akix, de ch'akik, "ganar, vencer".
<sup>4028</sup> Ki-nuk'-b'al, sustantivo instrumental poseído en la tercera persona plural de la raíz nuk', "formar, juntar".
4029 Siwan, "barranco".
<sup>4030</sup> X-mayxik, forma completiva de la raíz mayih (mayj), "destruir, perder". (BB)
<sup>4031</sup> X-q'utux, que Sam Colop lee xk'utux. Probablemenete forma completiva de la raíz q'ut, "batir, desmenuzar,
  <sup>32</sup> R-ajawal, "su poder, reino".
<sup>4033</sup> X-b'anatajik, forma completiva de la raíz ban, "hacer".
4034 U-winaqirik, "su realización, su formación", de winaqirem, "formar, llegar a cabo, terminar".
4035 U-pusik, "su sacrificio, su cortar".
<sup>4036</sup> Sam Colop observa en la nota 317 (p. 178) que la forma correcta chwach, "frente a" está registrada como chu va en
```

el Ms. Newberry.

```
las guerras<sup>4038</sup>
el principio<sup>4039</sup> de cuando empezaron<sup>4040</sup> la protección<sup>4041</sup> de la ciudad, en Ismachi'.
4042 Allí empezó<sup>4043</sup> el principio<sup>4044</sup> del esplendor<sup>4045</sup> porque solamente<sup>4046</sup> grande era el poderío<sup>4047</sup> del señor k'iche' En todos los aspectos<sup>4048</sup> eran señores sagrados<sup>4049</sup>
no había quien los derrotara<sup>4050</sup>
no habían quien vigilara su entrada<sup>4051</sup>
solamente fueron los artífices<sup>4052</sup> de la grandeza<sup>4053</sup> del poderío allí había empezado<sup>4054</sup> en Ismachi' allí aumentó<sup>4055</sup> el respeto<sup>4056</sup> hacia el dios de doble visión
espanta<sup>4057</sup>
 se espantaron<sup>4058</sup> también todos los pueblos
                                                                 los pueblos pequeños<sup>4059</sup>
                                                                 los pueblos grandes.
Observaban la entrada de los hombres cautivos de los hombres de lo
los sacrificaban<sup>4063</sup>
los mataban<sup>4064</sup> por el esplendor
                                                 el poder<sup>4065</sup> del señor K'otuja
                                                                                 del señor Istayul<sup>4066</sup> con los Nija'ib'
                                                                                                                                   Ajaw K'iche'.
 Solamente tres 4067 parcialidades 4068 de los barrios 4069 estaban allí
<sup>4037</sup> X-b'an, forma completiva de b'anik, "hacer".
 4038 Pokob', "escudo, protecciones". Lab'al, "guerra".
^{4039} U\text{-}xe', "su raíz".
 <sup>4040</sup> X-tikarik, forma completiva transitiva de tikarem, "comenzar, principiar, lograr".
 4041 U-pokob'axik, "su protección", de pokob', "escudo, protecciones".
<sup>4042</sup> Empieza la p. 179 de la edición de Sam Colop.
 <sup>4043</sup> X-tikar, forma completiva singular del verbo tikarem, "comenzar, principiar, lograr".
 4044 U-xe'najik, sustantivo poseído de xe'naj, "principiar". (SC, nota 248)
4045 O'aq'al, "esplendor, calor, luz".
\widetilde{X}ax, variante de xa, "solamente".
4047 R-ajawarem, "poder, reino, poderío", de ajaw, "señor".
4048 Jumaj, "de todas partes, de algunas partes, de cada parte".
<sup>4049</sup> Nawal, "espíritu". En este contexto tiene tal vez el significado de "ser sagrado, deidad".
4050 Ki-yoq'otaj, forma sustantivada de la raíz yoq', que Brasseur traduce como "vencer, ganar" y Coto como
 "deshonrarse, ser humilde". (BB; TC)
<sup>4051</sup> Alachinaq, forma perfectiva del verbo alachinik, "vigilar". Ch-ok, de okem, "entrar". (DG)
 <sup>4052</sup> B'an-ol, sustantivo con posfijo agentivo de b'anik, "hacer".
 4053 Nimal, "grandeza, tamaño"
 <sup>4054</sup> Xe'naj-inaq, forma perfectiva de xe'naj, "principiar". (SC, nota 248)
 <sup>4055</sup> X-nimar, de nim, "grande". En los diccionarios modernos está registrada la forma causativa nimarsaxik, "agrandar,
 engrandecer".
 <sup>4056</sup> U-k'ixik, sustantivo poseído en la tercera persona singular, de k'ix, "vergüenza, respeto" y k'ixem, "tener vergüenza,
 avergonzarse".
 4057 Chi-xib'in, de xib'ixik, "espantar, asustar".
 <sup>4058</sup> X-u-xib'ij, forma completiva de xib'ixik, "espantar, asustar". R-ib', pronombre reflexivo singular.
4059 Ch'uti, "pequeño".
<sup>4060</sup> X-ki-wachij, de la raíz wach, "aspecto", forma completiva plural.
 <sup>4061</sup> R-okik, sustantivo poseído en la tecera persona singular de okem, "entrar".
4062 Teleche', "esclavo, cautivo".
^{4063} X-ki-pusu, forma completiva plural de la raíz pus, "cortar con cuchillo".
<sup>4064</sup> X-ki-kami-saj, forma completiva causativa plural de kamem, "morir".
 4065 Ki-tepew-al, sustantivo poseído de tepew, nombre asociado a los dioses, del náhuatl tepeuani (raíz verbal peua), "el
 vencedor, conquistador". (RS)
 <sup>4066</sup> Sam Colop observa en la nota 318 (p. 179) que en el Ms. Newberry el nombre aparece como aha ztayul.
^{4067} Ox, "tres".
```

```
en Ismachi', es el nombre de la ciudad.
Ya<sup>4070</sup> allí empezaron<sup>4071</sup> a comer<sup>4072</sup>
                            a beber<sup>4073</sup> por sus hijas<sup>4074</sup>
cuando florecen<sup>4075</sup> allí<sup>4076</sup>.
Así se juntan<sup>4077</sup> los tres en las Casas Grandes, éste es su nombre por ellos
allí, pues, beben su bebida de atole 4078
allí también comen
folio 50 v.
                            su comida de maíz<sup>4079</sup>
el precio<sup>4080</sup> de sus hermanas<sup>4081</sup>
el precio también de las hijas<sup>4082</sup>.
Solamente se alegran 4083 en sus corazones cuando lo hacían
comían maíz<sup>4084</sup>
comían hierbas 4085 dentro de sus Casas Grandes:
-"Solamente éste es nuestro agradecimiento 4086
solamente también ésta es nuestra gratitud<sup>4087</sup> con nuestra señal<sup>4088</sup>
                                                         nuestra palabra<sup>4089</sup>
                                                        la señal de nuestra palabra sobre las 4090 mujeres
                                                         generadas 4091
                                                                                     los varones 4092 generados"-
                                                                            Dijeron.
Allá se congregaron<sup>4093</sup>
4068 Ch'ob', "tribu, parcialidad".
4069 Chinamit, término náhuatl, que significa "separación, cerca de cañas, barrio, suburbio". Está registrado en el
diccionario de Coto como "casta, linaje, parcialidad". (RS; TC) ^{4070} K'a, "todavía".
<sup>4071</sup> X-ki-tikib'a, forma completiva de la raíz tik, "comenzar, poder, lograr". Sam Colop lee xkitik'ib'a. Por otro lado,
Coto registra la forma tiquiba (tikib'a) como "comenzar". (TC)
4072 Wa'im, "comer".
4073 Uk'aja', registrado como uqaah en Coto y paleografiado por Sam Colop como ukaja'. El significado es "beber,
tomar".
4074 Ki-mi'al, "sus hijas".
<sup>4075</sup> X-ki-si'j, forma completiva plural de si'j, "flor, florecer" y también "alegrarse", con el sentido de "dar vida,
procrear". (DG)

4076 Uloq, partícula de rumbo.
<sup>4077</sup> Ki-kuch-b'al k-ib', sustantivo poseído de kuchuj ib', "juntarse, reunirse".
<sup>4078</sup> K-uk'aj, forma incompletiva de uk'aja', "tomar, beber". K-uk'ya', sustantivo poseído "su bebida de maíz, atole". En
ambos casos Sam Colop no lee la velar radical glotalizada.
4079 Ki-weej, forma incompletiva. Brasseur registra el verbo veh (wej) como "comer tortillas". Ki-wa, "su comida de
maíz". (BB)
4080 R-ajil, "sueldo, precio".
4081 K-anab', "sus hermanas de hombres".
<sup>4082</sup> Mi'al, "hija".
<sup>4083</sup> Ki'kotem, forma incompletiva plural del verbo ki'kotem, "alegrarse", que Sam Colop lee kikotem.
4084 X-e-wa'ik, forma completiva plural de wa'im, "comer".
<sup>4085</sup> X-e-echa', forma completiva plural de echa'xik, "comer hierbas, pasto de los animales".
<sup>4086</sup> Oa-k'amowa-b'al, primera persona plural de k'amowaxik, "agradecer".
4087 Qa-paq'u-b'al, de paq'uj, "agradecer". (SC, nota 319)
\widetilde{Q}-etal, "nuestra señal".
4089 Qa-tzijel, "nuestra palabra", de tzij, "palabra".
4090 Exoq, "mujer".
4091 Al, "hijo, hija, generar, parir".
4092 Achij, "hombre, varón".
```

```
allá también se nombraron<sup>4094</sup>
se organizan en barrios<sup>4095</sup>
         <sup>4096</sup> en siete poblados <sup>4097</sup>
                   en zonas 4098
-"Nos encontramos 4099 nosotros los Kawiq
                             nosotros los Nija'
                             nosotros también los Ajaw K'iche" - Dijeron los tres linajes
                                                                                       también las tres Casas Grandes.
Mucho tiempo<sup>4100</sup> habían hecho allí en Ismachi' cuando encontraron<sup>4101</sup> otra
cuando vieron<sup>4102</sup>, pues, otra<sup>4103</sup> ciudad se despidieron<sup>4104</sup> de Ismachi'.
75- Así también entonces se levantaron 4105 hacia acá
llegaron<sup>4106</sup> allí a la ciudad de Q'uma'rkaj, es el nombre que fue dicho por los k'iche'.
Entonces llegaron los señores K'otuja
                             con Q'ukumatz
                             con todos los señores también.
Hubo cinco cambios<sup>4107</sup>
hubo cinco generaciones ^{4108} también de hombres desde el principio de la luz ^{4109}
                                                                             el principio de los pueblos
                                                                             el principio de la vida<sup>4110</sup>
                                                                             la formación de los hombres<sup>4111</sup>.
Ahí, pues, muchos hicieron<sup>4112</sup> sus casas<sup>4113</sup>
ahí también hicieron la casa del dios de doble visión
en medio de la parte alta 4114 de la ciudad lo pusieron 4115
cuando llegaron
cuando se establecieron<sup>4116</sup> también.
<sup>4093</sup> X-k'ob' en Sam Colop; para D. Guarchaj sería x-q'ob', forma completiva de la raíz q'ob', registrada en Coto (qhob)
con el significado de "congregarse, juntarse". (TC; DG).
<sup>4094</sup> X-ki-b'ij, forma completiva plural de b'ixik, "decir". Sam Colop lee xk'ib'ij.
4095 Ki-chinamit, "su linajes, parcialidades, barrios".
<sup>4096</sup> Empieza la p. 180 de la edición de Sam Colop.
<sup>4097</sup> Wuk' amaq'. en Sam Colop, wuq amaq' para D. Guarchaj, "siete pueblos". Amaq' es "pueblo". Wuk' es amigo;
wuq, de wuqub', "siete". (DG)
<sup>4098</sup> Ki-tikpan, sustantivo poseído, posiblemente una variante de tekpan, ya citado anterioriormente en el Popol Vuh,
"capul grande de gente numerosa". (BB) Del náhuatl tecpan, "mansión, morada de un noble, palacio". (RS)
   Oa-k'ulel, primera persona plural reflexiva de k'ulik, "encontrarse persona o animales, enfrentarse a alguien".
<sup>4100</sup> Najt, "lejos", también en sentido temporal.
<sup>4101</sup> X-ki-riq, forma completiva plural de riqik, "encontrar".
4102 X-k-il, forma completiva plural de ilik, "ver".
<sup>4103</sup> Jun chic, "otro".
<sup>4104</sup> X-k-oqotaj, forma completiva plural de oqotaxik, "despedir".
<sup>4105</sup> X-e-yakataj, forma completiva plural de yakataj, "levantarse". (BB)
<sup>4106</sup> X-e-'ul, forma completiva plural de ulem, "llegar".
<sup>4107</sup> X-ro-k'exoq, prefijo completivo; ro, "cinco"; forma perfectiva del verbo k'exik, "cambiar, mudar".
4108 X-ro-le', prefijo completivo; ro, "cinco"; le', "generación".
4109 Saq, "blanco, luz".
4110 K'aslem, "vida".
<sup>4111</sup> Winagirem, "formar como hombres, completar, multiplicarse".
<sup>4112</sup> K'i, "muchos". X-ki-b'an, forma completiva plural de b'anik, "hacer".
4113 K-ochoch, "sus casas".
<sup>4114</sup> Nik'ajal, "medio". U-wi', "su pelo, arriba de".
<sup>4115</sup> X-ki-ya', forma completiva plural de ya'ik, "dar".
<sup>4116</sup> X-ki-tikilib'ej, forma completiva de la raíz tik, "sembrar algo como palo, establecerse".
```

```
Así también aumentó<sup>4117</sup> su poderío
eran muchos
eran densos<sup>4118</sup> también.
Entonces tomaron consejo<sup>4119</sup> en sus Casas Grandes<sup>4120</sup>
se juntaron<sup>4121</sup>
se separaron<sup>4122</sup> también porque se habían multiplicado<sup>4123</sup> sus pleitos<sup>4124</sup>.
tenían enojo<sup>4125</sup> uno con otro<sup>4126</sup> sobre el precio de sus hermanas<sup>4127</sup>
                                                       el precio de sus hijas<sup>4128</sup>
el precio de sus hijas<sup>4128</sup> porque solamente no cumplían<sup>4129</sup> con su atole<sup>4130</sup> frente a ellos. Así, pues, fue el principio<sup>4131</sup> de su separación<sup>4132</sup> uno de otro entonces se volvieron<sup>4133</sup> uno contra otro
se tiraron<sup>4134</sup> los huesos<sup>4135</sup>
           las cabezas<sup>4136</sup> de los muertos<sup>4137</sup>
se aprovecharon<sup>4138</sup> uno de otro
Entonces se dividieron 4140 en nueve 4141 parcialidades. Se habían hecho 4142 los pleitos 4143 de las hermanas
de las hijas 4144 cuando se hizo un consejo 4145 del reino
en veinticuatro 4146 Casas Grandes fue.
Antiguamente<sup>4147</sup> habían llegado<sup>4148</sup> todos allí a su ciudad entonces se completaron<sup>4149</sup> veinticuatro<sup>4150</sup> Casas Grandes allí
4117 U-nimarik, de nim, "grande".
4118 Tzatz, "denso, espeso".
<sup>4119</sup> X-ki-na'ojij, forma completiva plural de na'oj, "consejo, idea".
<sup>4120</sup> Ki-nim ja. Sam Colop observa que en el Ms. Newberry está registrada la forma ki ni ha.
<sup>4121</sup> X-e-moloxik, forma completiva plural de mololexik, "juntar".
<sup>4122</sup> X-e-jachajox, forma completiva plural de jachik, "dividir".
<sup>4123</sup> X-winaqir, forma completiva de winaqirem, "formar como hombres, completar, multiplicarse".
4124 Ki-ch'a'oj, "pleito, guerra".
<sup>4125</sup> X-e-q'aq'-wachin, forma completiva plural de q'aq'-wachinik, "enojo". Q'aq', significa "calor, fuego", pero
también "enojo, envidia".
<sup>4126</sup> K-ib', pronombre recíproco plural.
4127 K-anab', "hermana de hombre".
4128 Ki-mi'al, "sus hijas".
<sup>4129</sup> Tzaqon, registrado en Coto con el significado de "abortar, cumplir, concluir". (TC)
<sup>4130</sup> K-uk'ya, "su bebida de maíz, su atole".
4131 U-xe', "su raíz, su principio".
<sup>4132</sup> Ki-jachowik, tercera persona plural del sustantivo de de la raíz jach, "repartir, dividir".
<sup>4133</sup> X-ki-tzolb'ej, forma completiva plural de la raíz tzol, "voltear, volver".
4134 Tzol-kaq-b'ej, de la raíz tzol, "volver" y el infijo kaq, que tiene una connotación negativa, "agrío, colérico, envidia".
4135 B'aq, "hueso".
4136 U-jolom, "su cabeza".
4137 Kaminaq, perfectivo de kamem, "morir".
<sup>4138</sup> X-ki-q'aq'bej, forma completiva plural de q'aq'b'exik, "aprovecharse".
<sup>4139</sup> Empieza la p. 181 de la edición de Sam Colop.
<sup>4140</sup> X-ki-pax, forma completiva plural de paxem, "quebrarse".
<sup>4141</sup> B'ele, "nueve".
<sup>4142</sup> X-b'anomoq, participio de b'anik, "hacer".
4143 U-ch'a'oj-il, "su guerra, su pleito".
4144 Anab'; "hermana de hombre"; mi'al, "hija".
4145 U-na'ojixik, "su consejo, su idea".
4146 Ju-winaq kajib', "uno-veinte-cuatro".
4147 Xojeroq, "antes, antiguamente".
<sup>4148</sup> K-e-'ulik, forma incompletiva plural de ulem, "llegar". Posiblemente el sentido préterito depende del adverbio
```

asociado.

```
por el Sor. Obispo<sup>4152</sup> la ciudad
se abandonó<sup>4153</sup> después.
Adquierieron poder<sup>4154</sup> allí
juntaron con esplendor<sup>4155</sup> sus asientos<sup>4156</sup>
                                         sus cojines<sup>4157</sup> ahí
repartieron<sup>4158</sup> los diferentes aspectos<sup>4159</sup> del esplendor<sup>4160</sup> a cada uno de los señores.
En nueve barrios<sup>4161</sup> se dividieron<sup>4162</sup>
nueve los señores Kawiq
nueve los señores Nija'ib'
cuatro<sup>4163</sup> los señores Ajaw K'iche'
dos<sup>4164</sup> los señores Saqik.
Muchos<sup>4165</sup> eran
muchos<sup>4166</sup> también estaban detrás de<sup>4167</sup> cada uno<sup>4168</sup> de los señores
solamente el primero<sup>4169</sup> tenía<sup>4170</sup> hijos de madre
                                         hijos de padre<sup>4171</sup>
densas<sup>4172</sup> eran las parcialidades de cada uno de los señores.
Diremos<sup>4173</sup> los nombres de los señores de cada una
                                         de cada una de las Casas Grandes.
4149 X-e-tz'aqat, forma completiva plural de tz'aqatik, "completar". La raíz tzakon está registrada en Coto como "acabar,
terminar". (TC) Sin embargo el término tiene relación probablemente con tz'aq, "muro, pared", con el significado de
"construir, edificar".
4150 Ju-winaq kajib', "uno-veinte-cuatro".
<sup>4151</sup> X-utzirisaxik, verbo causativo completivo de la raíz utz, "bien, bueno". Utzirisaxik está registrada en Coto con el
significado de "consagrar". (TC) <sup>4152</sup> Sor. obispo, en español en el texto. Se refiere a la bendición de Francisco Marroquín en 1539.
4153 K'a, "todavía". X-tole, forma completiva de toleik, "vaciar, abandonar".
<sup>4154</sup> X-e-q'aq'ar, forma completiva plural de la raíz q'aq', "fuego, esplendor, poder". El verbo significa "adquirir
poder". ^{4155} X-nuk'-mayjinaqoq, verbo completivo plural, compuesto de nuk', "formar, juntar" y mayjanik, "ofrenda, dádiva,
merced, favor, esplendor". (TC)
4156 Ki-tem, "sus asientos".
4157 Ki-ch'akat, "sus cojines".
<sup>4158</sup> X-iachatzox, forma completiva de jachin, "repartir".
4159 Ki-wach, "sus aspectos". Jutaq, "de cada uno de ellos".
4160 Q'aq', "fuego, esplendor".
B'elejeb', "nueve". Chinamit, "linaje, barrio".
<sup>4162</sup> X-u-k'olela r-ib', de la raíz qol (k'ol) registrada en Coto, "parcialidad, estar a parte". R-ib' es pronombre reflexivo.
(TC)
<sup>4163</sup> Kaji, "cuatro".
4164 Ka'ib', "dos".
<sup>4165</sup> K'ya, "mucho, muchos".
<sup>4166</sup> K'i, "muchos".
4167 R-ij, "detrás de, a su espalda".
4168 Jujun, "cada uno".
4169 U-nab'e, "su primero, del primero".
^{4170} K'o, "tener, haber, ser".
<sup>4171</sup> R-al y u-k'ajol, "su hijo de mujer" y "su hijo de hombre". Es posible que la expresión refleje el significado yucateco
de "noble".

4172 Tzatz, "denso, espeso".
4173 Chi-qa-b'ii, optativo en la primera persona plural de b'ixik, "decir".
```

en la ciudad de Q'uma'rkaj fue consagrada<sup>4151</sup>

folio 51 r.

76- Éstos, pues, son los nombres de los señores frente a los Kawiq así el primer señor es éste: Aj<sup>4174</sup> Pop Aj Q'amja<sup>4175</sup> Aj Tojil Aj Q'ukumatz El de los recibimientos<sup>4176</sup> Kaweq Popol Winaq sobre el asiento<sup>4177</sup> Lolmet Kejnay<sup>4178</sup> Popol Winaq en la cancha del juego de pelota desnivelado<sup>4179</sup> <sup>4180</sup> Madre<sup>4181</sup> del K'amja. 77- Así, pues, son los señores frente a los Kawiq los nueve señores existe<sup>4182</sup> una Casa Grande de cada uno de ellos así aparece su aspecto<sup>4183</sup>. 78- Así, pues, éstos son los señores frente a los Nija'ib' así el primer señor es éste: Ajaw Q'alel Ajaw Ajtzik',4184 Winaq Q'alel K'amja Gran<sup>4185</sup> K'amja Madre del K'amja Gran Encargado de los recibimientos <sup>4186</sup> Nija'ib' **Awilix** Yakolatam Utza'm<sup>4187</sup> Pop Saqlatol<sup>4188</sup> Gran Lolmet<sup>4189</sup> Ye'oltux Nueve, pues, son los señores frente a los Nija'ib' 79- Así, pues, los Ajaw K'iche' son éstos: éstos son los nombres de los señores Ajtzik' Winaq Ajaw Lolmet<sup>4190</sup> <sup>4174</sup> Aj, es prefijo agentivo. <sup>4175</sup> *Aj K'amja* (Sam Colop lee *q'amja*), "el de la casa del recibimiento", de *k'am*, "recibir" y *ja*, "casa". 4176 Chokoj, posiblemente de la raíz choc (chok), registrada en Brasseur, "llamar, convidar". (BB) <sup>4177</sup> Popol Winaq, "hombre de la estera". T'uy, "asiento". <sup>4178</sup> Lolmet podría ser "embajador", ya que Coto registra la expresión lolmay, "embajador". (TC) Kejnay podría estar relacionado con "el venado", kej. <sup>4179</sup> Pa, "en"; jom, "juego de pelota"; tzalatz', de la raíz tzal, "desnivelado, torcido por un lado". <sup>4180</sup> Empieza la p. 182 de la edición de Sam Colop. 4181 *U-chuch*, "su madre".  $^{4182}$  *K'oleje*, de la raíz *k'ol*, "ser, estar, existir". 4183 Chi-wachin, de wachinik, "parecer, representar". U-wach, "su aspecto". <sup>4184</sup> Aj-tzik', para D. Guarchaj se trataría de AjTtzij, "el orador, el de la palabra". (DG) 4185 *Nima*, "grande". 4186 Chokoj, posiblemente de la raíz choc (chok), registrada en Brasseur, "llamar, convidar", "el que convida, que junta".

<sup>4187</sup> *U-tza'm*, "su nariz, su punta".

4189 Lolmet, "embajador".

4188 Yakolatam y Saqlatol son término nahuas. (DT: 332, nota 42)

```
Ajaw Gran Ch'okoj<sup>4191</sup> Ajaw
Ajaw Jakawitz
Cuatro<sup>4192</sup> son los señores frente a los Ajaw K'iche'
existía su Casa Grande
80- Dos<sup>4193</sup> son los linajes también de los señores Saqik:
La Casa del agua que gotea<sup>4194</sup>
O'alel Sagik
Solamente una Casa Grande tenían los dos señores.
folio 51 v.
81- Así, pues, se completaron los veintecuatro señores
veinticuatro Casas Grandes también existían.
<sup>4196</sup> Entonces se engrandeció<sup>4197</sup> el esplendor
el poder<sup>4198</sup> en el K'iche'
entonces se fortaleció<sup>4199</sup> la grandeza
los hijos<sup>4200</sup> del K'iche'
entonces cubrieron de cal
          cubrieron de tizate<sup>4201</sup> también el barranco
                                                           la ciudad.
Llegaron<sup>4202</sup> pueblos pequeños<sup>4203</sup>
          pueblos grandes
existía<sup>4204</sup>, pues, el nombre del señor engrandeció<sup>4205</sup> el K'iche'
entonces <sup>4206</sup> se formó el esplendor
el poder<sup>4207</sup> del K'iche'
entonces se formó la casa<sup>4208</sup> del dios de doble visión
                    las casas también de los señores
4190 Lolmet, "embajador".
<sup>4191</sup> Chokoj, posiblemente "el que convida", de la raíz chok, "llamar, convidar". (BB)
4192 Kajib', "cuatro".
4193 Ka'ib', "dos".
4194 Tz'utu Ja: tz'ut indica "gota y algo que gotea". Ja es "casa". La traducción sería "La casa del agua que gotea". (DG)
4195 X-tz'aqat, forma completiva de tz'aqatik, "completar". La raíz tzakon está registrada en Coto como "acabar,
terminar". (TC) Sin embargo el término tiene relación probablemente con tz'aq, "muro, pared", con el significado de
"construir, edificar".
4196 Empieza la p. 183 de la edición de Sam Colop.
4197 X-nimarik, forma completiva singular de nim, "grande".
4198 Tepew-al, sustantivo astracto de tepew, nombre asociado a los dioses, del náhuatl tepeuani (raíz verbal peua), "el
vencedor, conquistador". (RS)
<sup>4199</sup> X-q'aq'arik, forma completiva plural de la raíz q'aq', "fuego, esplendor, poder". El verbo significa "adquirir
<sup>4200</sup> R-alal, sustantivo poseído de al, "hijo". Al significa también "pesado". La traducción sería: La grandeza/ el peso del
<sup>4201</sup> X-chun-axik, forma completiva de la raíz chun, "cal". X-sajkab'-ix, "tizate, tiza para hilar". Las dos raíces forman
un difrasismo binario también en otro paso del Popol Vuh.
<sup>4202</sup> X-ul, forma completiva de ulem, "llegar".
4203 Ch'uti, "pequeño".
<sup>4204</sup> K'o, "hay, está".
<sup>4205</sup> X-nimarisan, forma completiva singular de nim, "grande".
<sup>4206</sup> X-winaqirik, forma completiva de winaqirem, "formar, llegar a cabo, terminar".
4207 Tepewal, "el poder, la victoria".
```

4208 R-ochoch, "su casa".

```
no las hicieron<sup>4209</sup> éstos
no trabajaron<sup>4210</sup> entonces tampoco sus casas
ni entonces tampoco hicieron las casas de los dioses de doble visión
solamente porque se multiplicaron<sup>4211</sup> sus hijos de mujer
                                                     sus hijos de hombre<sup>4212</sup>.
No los halagan<sup>4213</sup>
solamente los roban<sup>4214</sup>
molestan<sup>4215</sup> también
en realidad<sup>4216</sup> cada uno de ellos era<sup>4217</sup> de los señores
muchos hermanos mayores
           hermanos menores tenían
congregaron <sup>4218</sup> sus existencias <sup>4219</sup> se congregaron también para oír <sup>4220</sup> la palabra de los señores.
En realidad eran estimados<sup>4221</sup>
en realidad también grande era la dignidad<sup>4222</sup> de los señores
se engrandecía<sup>4223</sup> el respeto <sup>4224</sup> del día
del nacimiento<sup>4225</sup> de los señores por sus hijos de madre
                                                                                      sus hijos de padre.
Entonces se multiplicaron 4226 los de los barrancos
los de las ciudades con ellos, pues.
Solamente no fueron a entregarse<sup>4227</sup> todos los pueblos
pues la guerra<sup>4228</sup> se abatió<sup>4229</sup> entonces sobre sus barrancos
sobre las ciudades 4230, pues, por el espíritu sagrado<sup>4231</sup> de los señores
se engrandecieron<sup>4232</sup> ajaw Q'ukumatz<sup>4233</sup>
                                ajaw K'otuja
en realidad<sup>4234</sup> era un señor sagrado<sup>4235</sup> Q'ukumatz
<sup>4209</sup> X-e-b'anowik, forma completiva plural de b'anik, "hacer".
<sup>4210</sup> X-e-chakun, forma completiva plural de chakunik, "trabajar".
<sup>4211</sup> X-e-k'irik, forma completiva plural de la raíz rik', "esparcir, sacudir", con el valor de "multiplicarse".
4212 K-al, "sus hijos de mujer". Ki-k'ajol, "sus hijos de hombre".
<sup>4213</sup> Ki-b'ochi, tercera persona plural de b'och, "enamorar, halagar, decir cosas lindas para convencer". (DG)
<sup>4214</sup> K-eleq', forma poseída en la tercera persona singular de eleq', "robar".
<sup>4215</sup> Ki-q'upun, tercera persona plural de la raíz q'up, "quebrar".
<sup>4216</sup> Oitzij, "en realidad, en verdad".
\widetilde{K}-atz, "sus hermanos mayores"; ki-chaq', "sus hermanos menores".
<sup>4218</sup> X-molomoxik, forma completiva de la raíz mol, "juntar, congregar, amontonar". (BB)
<sup>4219</sup> U-k'oje'ik, "su esencia, su existencia, su estancia".
<sup>4220</sup> U-tab'al, sustantivo instrumental poseído en la tercera persona singular. Para Diego Guarchaj podría indicar el altar,
o lugar sagrado donde se pide a Dios, de la raíz tayik, "oír". (DG)
4221 E-loq ', "estimada, amado". E- es prefijo plural.
<sup>4222</sup> Ki-qalem, sustantivo en la tercera persona plural de qalem, "dignidad". (DG)
4223 Nimatalik, de nim, "grande".
<sup>4224</sup> Xowatal, sustantivo abstracto de la raíz xow, registrada en Brasseur, "obedecer, mostrar respeto". (BB)
4225 R-alaxik, de alaxik, "parir, dar a luz por parte de una mujer".
<sup>4226</sup> X-k'yarik, forma completiva del adjetiv k'ya, "muchos".
<sup>4227</sup> X-ul-ki-ya', verbo completivo compuesto de ul, de ulem, "llegar" e ya', de ya'ik, "dar". Ki- es sujeto plural.
4228 Lab'al, "guerra".
<sup>4229</sup> X-qaj, forma completiva de la raíz qaj, "bajar". Brasseur registra el verbo el significado de "bajar, castigar".
<sup>4230</sup> Empieza la p. 184 de la edición de Sam Colop.
4231 Ki-nawal, "su espíritu".
<sup>4232</sup> X-e-q'aq'arik, forma completiva plural de la raíz q'aq', "fuego, esplendor, poder". El verbo significa "adquirir
4234 Q'ukumatz, "quetzal-serpiente" de q'uq', "quetzal" y kumatz, "serpiente".

4234 Qitzij, "realmente, en realidad".
```

siete días<sup>4236</sup> sube<sup>4237</sup> al cielo<sup>4238</sup> siete días, pues, va abajo<sup>4239</sup> a Xib'alb'a siete días, pues, es como serpiente 4240 en realidad es una serpiente 4241 siete días también hace como águila<sup>4242</sup> siete días es como jaguar<sup>4243</sup> en realidad es de águila es de jaguar su aspecto siete días es como sangre regada<sup>4244</sup> solamente 4245 es sangre derramada 4246 folio 52 r. en realidad es un señor sagrado espanto<sup>4247</sup> se sentía frente a él por todos los señores se divulgó<sup>4248</sup> la noticia de<sup>4249</sup> él oyeron<sup>4250</sup> todos los señores de los pueblos de la esencia<sup>4251</sup> sagrada<sup>4252</sup> del señor. Así, pues, fue el principio<sup>4253</sup> el engrandecimiento<sup>4254</sup> también del K'iche' cuando produjo<sup>4255</sup> ajaw Q'ukumatz la señal<sup>4256</sup> de la grandeza. No se olvida<sup>4257</sup> su imagen en el corazón<sup>4258</sup> de sus nietos no se hizo, pues, fue un señor cuya existencia 4260 era sagrada solamente fue la humillación 4261 de todos los pueblos cuando lo hizo solamente fue la revelación <sup>4262</sup> de sí mismo por esto. 4235 Nawal, "espíritu sagrado, transformador". <sup>4236</sup> Jun wuq' en Sam Colop. Para D. Guarchaj sería jun wuq, expresión que también hoy en día significa "siete días", de jun, "uno", y wuqub', "siete". (DG)

4237 Ch-aq'an, forma optativa de aq'anem, "subirse". 4238 *Kaj*, "cielo". <sup>4239</sup> *Chi-b'e-u-b'ana*, optativo de un verbo compuesto de *b'e*, "ir, camino" y *b'anik*, "hacer". *U-* es sujeto de tercera persona singular. Qajoq, adv. de rumbo, "hacia abajo".  $^{4240}$  Kumatz-il, sustantivo abstracto por el posfijo -il, "ser serpentino, como una serpiente". 4241 Kumatz, "serpiente". <sup>4242</sup> K'ot-al, sustantivo abstracto por el posfijo –al, "como águila". <sup>4243</sup> B'alam-il, sustantivo abstracto por el posfijo –il, "como jaguar". 4244 Remelik, "líqudo reposado, regado". Kik'-el, sustantivo abstracto, "como sangre". 4245 Utukel, "solamente". <sup>4246</sup> Remanik, "estar un líquido reposado, derramado", de la raíz rem. 4247 Xib'ixib', "espantar". <sup>4248</sup> *X-paxin*, forma completiva de *paxij*, "divulgar, esparcir". (BB) 4249 *U-ta'ik*, sustantivo poseído de *tayik*, "oír". <sup>4250</sup> *X-u-ta*, forma completiva singular de *tayik*, "oír". <sup>4251</sup> *U-k'oje'ik*, "su esencia, su existencia". 4252 Nawal, "ser sagrado, transformador". 4253 *U-tikarik*, sustantivo poseído de *tikarem*, "comenzar, principiar". <sup>4254</sup> *U-nimarik*, sustantivo poseído de *nim*, "grande". <sup>4255</sup> *X-u-b'an*, forma completiva en tercera persona singular de *b'anik*, "hacer". 4256 R-etal, "su señal". 4257 Sachel, de sachik, "olvidar". 4258 K'ux, "corazón". 4259 *U-mam*, "su nieto, su abuelo"; *u-k'ajol*, "su hijo". 4260 *U-k'oje'ik*, "su esencia, su existencia". <sup>4261</sup> Yoq'-b'al, sustantivo instrumental de la raíz yoq', "vencer, humillar". (BB)

Así fue el único<sup>4263</sup> jefe<sup>4264</sup> de los pueblos. Fue la cuarta<sup>4265</sup> generación de señores señor sagrado Q'ukumatz, éste es su nombre así también Ajpop Ajpop Q'amja. Se quedaron<sup>4266</sup>, pues, las señales las palabras de ellos 4267 adquirieron poder 4268 se fortalecieron<sup>4269</sup> también cuando tuvieron hijos<sup>4270</sup>, pues, sus hijos <sup>4271</sup>, pues, muchas cosas <sup>4272</sup> hicieron fueron generados <sup>4273</sup> Tepepul <sup>4274</sup> Istayul <sup>4275</sup> solamente mucho poderío <sup>4276</sup> adquierieron <sup>4277</sup> la quinta<sup>4278</sup> generación de señores fueron solamente tuvo hijos cada uno<sup>4279</sup> de los señores. 82- Éstos, pues, son los nombres de la sexta<sup>4280</sup> generación de señores: había dos<sup>4281</sup> grandes señores Q'aq' Kikab'<sup>4282</sup> es el nombre de un señor Kawisimaj<sup>4283</sup> es el nombre del otro así, pues, muchas cosas 4284 hicieron Kikab' Kawisimaj así engrandecieron<sup>4285</sup> el K'iche' porque en verdad su esencia era sagrada<sup>4286</sup> así fue el sometimiento<sup>4287</sup> así también fue la derrota<sup>4288</sup> de los pueblos pequeños <sup>4262</sup> *U-k'ut-b'al*, sustantivo instrumental poseído, "enseñanza, instrucción". (BB) <sup>4263</sup> *Ju-k'isik*, "él solo". 4264 *U-jolom*, "su cabeza". 4265 Kaj, "cuatro". <sup>4266</sup> X-kanaj, forma completiva de kanejem, "quedarse". <sup>4267</sup> K-etal y k-itzij-el son sustantivo poseídos en la tercera persona plural. Es probable que la expresión se refiera a toda la generación de reyes. X-e-q'aq'arik, forma completiva plural de la raíz q'aq', "fuego, esplendor, poder". El verbo significa "adquirir <sup>4269</sup> X-e-tepewar, forma completiva plural del náhuatl tepew, "conquistador, vencedor". <sup>4270</sup> *X-e-k'ajolan*, forma completiva plural de *k'ajol*, "hijo de hombre". <sup>4271</sup> Ki-k'ajol, "hijo de hombre". 4272 Tzatz, "denso, mucho". <sup>4273</sup> *X-k'ajolax*, forma completiva de *k'ajolaxik*, "engendrar hijos de hombre". 4274 Tepepul, posiblemente del náhuatl tepetl, "cerro" y po:l, "grande". (LC:85). <sup>4275</sup> Empieza la p. 185 de la edición de Sam Colop. <sup>4276</sup> K'i, "mucho". Podría ser también ki-, prefijo posesivo plural. Ajawarem, "poderío, reino". <sup>4277</sup> *X-u-b'ano*, forma completiva singular de *b'anik*, "hacer". 4278 Ro, "cinco". 4279 Jutaq, "cada uno". 4280 *U-waq*, "su seis". <sup>4281</sup> *K'aib*, "dos". 4282 *Q'aq'*, "fuego". *Kikab'*. El nombre es de difícil interpretación. Podría ser de *kab'*, "dos". <sup>4283</sup> Kawisimaj, no he encontrado una posible interpretación. Recinos lo traduce del náhuatl "el que se adorna de puntas", del náhuatl itz. (AR: 179, nota 45) <sup>4284</sup> *Tzatz*, "denso, mucho". 4285 *X-nimarisan*, forma completiva de la raíz *nim*, "grande". <sup>4286</sup> *U-k'oje'ik*, "su esencia". *Nawal*, "sagrado, transformador".

<sup>4287</sup> *Q'ajowik*, de la raíz *q'aj*, "quebrar, faltar".

```
de las ciudades.
Cerca de donde 4290 está la antigua 4291 ciudad
                             así la montaña 4292 de los Q'aq'chekel
Chuwila, 4293 hoy en día 4294
la montaña también de los Rab'inal
en Mak'a<sup>4295</sup>
la montaña, pues, de los Ka'ok<sup>4296</sup>
Saqab'aja<sup>429</sup>
la ciudad, pues, de los Sagulew<sup>4298</sup>
sobre<sup>4299</sup> Miq'ina<sup>4300</sup>
Xelaju<sup>4301</sup>
sobre Tz'aq<sup>4302</sup>
con Tz'oloj Che'<sup>4303</sup>, éstos obedecían<sup>4304</sup> a Kikab'.
Hizo la guerra<sup>4305</sup>
en realidad sometió
          derrotó<sup>4306</sup> los barrancos
                             las ciudades de los Rab'inal
                                                 de los Q'aq'chekel
                                                 de los Sagulew
conquistó<sup>4307</sup>
derrotó<sup>4308</sup> a todos los pueblos.
folio 52 v.
Pues llegó<sup>4309</sup> lejos<sup>4310</sup> la matanza<sup>4311</sup> de Kik'ab'.
Una tribu
<sup>4288</sup> X-paxinik, forma completiva de la raíz pax, "quebrarse".
4289 Ch'uti, "pequeño"; nima, "grande".
4290 Naqaj, "cerca de".
4291 Ojer, "antiguamente, antigua".
4292 U-juyub'-al, "su montaña".
<sup>4293</sup> Chu-wila', "en las ortigas", según Recinos, que correspondería a Chichicastenango, Dep. El Quiché. (AR: 178, nota
4294 Wakamik, "hoy".
<sup>4295</sup> Actualmente Zacuapa, junto a Joyabaj, según Recinos. (AR: 178, nota 22)
<sup>4296</sup> Ka'ok-eb', plural de ka'ok.
4297 Hoy San Andrés Saccabajá, según Recinos. (AR: 178, nota 24)
<sup>4298</sup> Saqulew-ab', plural de saq-ulew, "blanca-tierra", pueblo mam, Dep. de Huehuetenango. (AR: 178, nota 25)
4299 Ch-u-wa, locativo "sobre"
<sup>4300</sup> "Agua caliente", según Recinos, hoy Totonicapán. (AR: 178, nota 26)
<sup>4301</sup> Xelaju, la actual ciudad de Quetzaltenango. (AR: 178, nota 27)
4302 Tz'aq, "muro", hoy Momostenango, según Recinos. (AR: 178, nota 28)
<sup>4303</sup> Tz'oloj Che'. Che' es árbol. Tz'oloj es un topónimo ubicado cerca de Santa María Chiquimula, cerca de Santa Cruz
del Quiché. (AR: 178, nota 29)
<sup>4304</sup> X-ri-xowaj, forma completiva de xowaj, "respetar, obedecer". (SC, nota 323)
<sup>4305</sup> X-u-b'an, forma completiva de tercera persona singular de b'anik, "hacer". Lab'al, "guerra".
<sup>4306</sup> X-qajik, forma completiva de la raíz q'aj, "quebrar, faltar". X-paxik, forma completiva de la raíz pax, "quebrarse".
El mismo difrasismo binario se encuentra algunas líneas antes.
<sup>4307</sup> Xule'ik, registrado en Coto como xuleic, de la raíz xul, "bajar". (TC)
<sup>4308</sup> X-pak'a'ik, forma completiva de la raíz pak', "estar boca arriba", con el significado de derrotar. (DG)
<sup>4309</sup> X-tok'e. Tok', según Brasseur es "lanza, pedernal" y el verbo correspondiente "herir" y toke (tok'e), "llegar hasta
una parte, concluir". (BB)
<sup>4310</sup> Najt, "lejos".
4311 U-kamisaj, "su matar", verbo causativo.
```

de los pueblos grandes 4289 de los barrancos

```
dos tribus<sup>4312</sup> no han traído<sup>4313</sup> el tributo<sup>4314</sup> de todos
castigó<sup>4315</sup> su ciudad
4316 trajeron<sup>4317</sup> su tributo frente a Kikab'
Entraron<sup>4318</sup> en esclavitud<sup>4319</sup> sangraron<sup>4320</sup>
les tiraron<sup>4321</sup> con palos<sup>4322</sup>
ni su día
ni su nacimiento<sup>4323</sup> existía.
Solamente, pues, las flechas 4324 fueron la destrucción 4325 de las ciudades
inmediatamente<sup>4326</sup> se abre<sup>4327</sup> la boca<sup>4328</sup> de la tierra así golpea<sup>4329</sup> el rayo<sup>4330</sup> que quiebra<sup>4331</sup> la piedra<sup>4332</sup>
espanta<sup>4333</sup>
inmediatamente se humillan<sup>4334</sup> los pueblos frente a Q'ol Che<sup>,4335</sup>
la señal<sup>4336</sup> de la ciudad por esto es hoy<sup>4337</sup> una montaña de piedra<sup>4338</sup>.
Una pequeña parte<sup>4339</sup> no fue cortada<sup>4340</sup> así como si fuera cortada<sup>4341</sup> por un hacha<sup>4342</sup>
ahí está en la costa, Petetayub, 4343 es su nombre
es visible<sup>4344</sup> hoy en día<sup>4345</sup>
la ven<sup>4346</sup> todos los hombres<sup>4347</sup> que pasan<sup>4348</sup> por allí
<sup>4312</sup> Ch'ob', "tribu". Ka, "dos".
4313 K-u-k'an, de k'amik, "traer, tomar".
<sup>4314</sup> U-patam, "su tributo, su servicio". (BB)
^{4315} X-qaj, forma completiva de la raíz qaj, "bajar", con el significado de "castigar".
<sup>4316</sup> Empieza la p. 187 d ela edición de Sam Colop.
<sup>4317</sup> X-u-k'am, forma completiva de k'amik, "tomar, traer".
<sup>4318</sup> X-e-'ok, forma completiva plural de okem, "entrar".
<sup>4319</sup> Chi mun-il, "en la esclavitud". Sam Colop lee chinamit, "parcialidades, linaje, barrios". Sin embargo, aunque el
manuscrito no resulte muy claro en este paso, ma parece más probable chi munil.

4320 X-e-lotz'ik, forma completiva posiblemente de la raíz registrada en Brasseur, "sangrar, espinar, atenazar". (BB)
<sup>4321</sup> X-e-k'aqik, forma completiva plural de k'aqik, "tirar, arrojar, poner".
4322 Chi che', "con palos, en palos".
4323 K-alaxik, "su nacimiento", de alaxik, "parir".
<sup>4324</sup> Ch'a, "flecha". (BB)
<sup>4325</sup> Paxi-b'al, sustantivo instrumental de la raíz pax, "quebrarse".
<sup>4326</sup> Jusu, "inmediatamente".
4327 Chi-jix-tajik, de la raíz hix (jix), "abrir, rasgar, romper".
^{4328} U-chi', "su boca, su entrada".
<sup>4329</sup> Chi-q'osin, de q'osixik, "batir, pegar con palo".
<sup>4330</sup> Kaqulja, "rayo".
4331 Ch-u-paxij, de la raíz pax, "quebrarse".
4332 Ab'aj, "piedra".
4333 Chi-xib'inik, de xib'ixik, "espantar, asustar".
<sup>4334</sup> Ch-elaj, del verbo elahic (elajik), "humillarse". (BB)
4335 Q'ol, "resina". Che', "árbol".
^{4336} R-etal, "su señal".
4337 Wakamik, "hoy".
4338 Jun juyub' ab'aj, "uno montaña piedra".
4339 Xsqaqi'n, posiblemente variante de sqaqa'n, "poco, pequeño".
<sup>4340</sup> X-q'atatajik, forma completiva de la raíz q'atik, "cortar".
<sup>4341</sup> X-choy, forma completiva de choyik, "machetear, cortar con machete".
4342 Ikaj, "hacha".
<sup>4343</sup> Taq'aj, "valle, costa". Petatayub' está en la costa pácifica, en la frontera con México. El toponímico es de origen
náhuatl, de petatl, "petate" y ayo-, "ayote". (AR: 178; LC: 84) 4344 Q'alaj, "claro, visible".
Wakamik, "hoy".
```

```
es la señal del valor<sup>4349</sup> de Kikab'.
No fue matado<sup>4350</sup>
no fue vencido<sup>4351</sup> tampoco
en realidad<sup>4352</sup> era un hombre valiente<sup>4353</sup>.

Recibía<sup>4354</sup>, pues, el tributo<sup>4355</sup> de todos los pueblos

Entonces tomaron consejo<sup>4356</sup>, pues, todos los señores
entonces fueron<sup>4357</sup> a fortificar<sup>4358</sup> detrás de<sup>4359</sup> sus barrancos
                                                      detrás de sus ciudades
ya habían caído<sup>4360</sup> las ciudades de todos los pueblos.
83- Así, pues, fue la salida<sup>4361</sup> de los guardianes<sup>4362</sup>
los que observaban^{4363} a los guerreros^{4364} entonces hicieron^{4365}, pues, el aspecto^{4366} de barrios^{4367}
                                                      montañas habitadas 4368
-"Por si vienen<sup>4369</sup>
cuando lleguen<sup>4370</sup> a habitar<sup>4371</sup> las ciudades de los pueblos"- Dijeron
cuando juntaron<sup>4372</sup> sus ideas<sup>4373</sup> todos los señores.
Entonces salieron a sus puestos<sup>4374</sup>:
-"Que así como nuestra defensa 4375
así también como barrios<sup>4376</sup> de control<sup>4377</sup>
así también como nuestras protecciones de tablas 4378
<sup>4346</sup> Ka-r-il, tercera persona singular de ilik, "ver".
4347 Winaq, "hombre, gente".
<sup>4348</sup> K-e-'ik'ow, según la lectura de Sam Colop. Queico en el Ms. Newberry. Tercera persona plural de de ik'ow, "pasar,
sobrepujar". (BB; SC; nota 324)
<sup>4349</sup> R-achijilal, forma poseída del sustantivo achi, "hombre, varón". Coto registra la forma achihilal (achijilal) con el
significado de "fuerza". (TC) Achi es también una orden militar superior. <sup>4350</sup> X-kam, forma completiva de kamik, "matar".
<sup>4351</sup> X-ch'akatai, forma completiva pasiva de ch'akik, "vencer, ganar".
<sup>4352</sup> Oitzij, "en realidad, en verdad".
<sup>4353</sup> Achij, "valiente, varonil".
<sup>4354</sup> X-u-k'am, forma completiva singular de k'amik, "tomar, traer, recibir".
4355 U-patan, "su tributo".
<sup>4356</sup> X-e-na'ojin, forma completiva plural de la raíz na', "idea, consejo, pensar".
<sup>4357</sup> X-b'ek, forma completiva de la raíz b'e, "camino, caminar, ir".
<sup>4358</sup> K'atey, en Sam Colop, posiblemente q'atey, de q'atexik, "proteger, ocupar, estorbar". (DG)
4359 R-ij, "su espalda, detrás".
<sup>4360</sup> X-qajinaqoq, forma perfectiva de qajem, "bajarse".
4361 R-elik, sustantivo poseído de elem, "salir".
<sup>4362</sup> Waran-el, sustantivo con posfijo agentivo de waranik, "vela, velación, vigilia, guardia".
<sup>4363</sup> Il-ol, sustantivo con posfijo agentivo de ilik, "ver".
<sup>4364</sup> Aj-lab'al, prefijo agentivo y lab'al, "guerra", literalmente "los de la guerra".
<sup>4365</sup> X-ki-b'an, forma completiva plural de b'anik, "hacer".
4366 U-wachinel, "su aspecto, su apariencia, como si fueran".
4367 Chinamit, "linajes, barrios, parcialidades".
<sup>4368</sup> Juyub', "montaña". Laq'ab'ey, registrado en Brasseur como lagabeh, "morar, avecindarse". (BB)
4369 We, condicional. Chi-pe, optativo de petem, "venir".
4370 Ch-ul, condicional de ulem, "llegar".
<sup>4371</sup> U-laq'ab'ej, "su morada, su morar".
<sup>4372</sup> X-ki-kuch, forma completiva plural de kuchuj, "juntar, reunir".
4373 Ki-na'oj, "sus ideas, sus consejos".
<sup>4374</sup> Ki-wab'an, sustantivo poseído de wab'a, registrado en Brasseur como "parar, señalar para carga". (BB)
<sup>4375</sup> Qa-k'ejoj en Sam Colop. Para Diego Guarchaj sería qa-kejoj, "nuestra defensa". (DG)
4376 Chinamit, "barrio, linaje".
<sup>4377</sup> Q'aka según la paleografía de Sam Colop. Sin embargo, no he encontrado el verbo en los diccionarios. Tal vez es
k'ak'a, de la raíz k'ak', "prepararse, vigilar, renovarse, ser nuevo". Otra traducción podría ser "barrios nuevos".
```

```
nuestras torres<sup>4379</sup> sean así nuestro enojo<sup>4381</sup>
           nuestro valor<sup>4382</sup>
¡que así sea<sup>4383</sup>!- Dijeron todos los señores.
Entonces salieron a sus puestos 4384 cada uno de los linajes
para enfrentarse a los guerreros<sup>4385</sup>.
Entonces los aconsejó<sup>4386</sup>, pues,
cuando fueron<sup>4387</sup> también a los puestos
para habitar<sup>4388</sup> las montañas<sup>4389</sup> de los pueblos.
-"Vayan<sup>4390</sup>, porque son nuestras montañas<sup>4391</sup>,
no se espanten<sup>439</sup>
si hay guerreros<sup>4393</sup> que llegan<sup>4394</sup> con ustedes<sup>4395</sup> para matarlos<sup>4396</sup>
de prisa<sup>4397</sup> vengan a decirlo<sup>4398</sup> iré yo a matarlos<sup>4399</sup>."- Les dijo, pues, Kikab' a ellos
cuando los aconsejó<sup>4400</sup> a todos
con Q'alel<sup>4401</sup>
Ajtzik' Winaq<sup>4402</sup>.
Entonces se fueron<sup>4403</sup> los de la punta<sup>4404</sup> de la flecha<sup>4405</sup>
                                  los de la punta de la cuerda<sup>4406</sup>.
folio 53 r.
                                                                                          así dicen.
4378 Qa-tz'alam, "nuestras tablas".
<sup>4379</sup> Qa-k'oxtun, "torre, muro, cerca". (TC)
<sup>4380</sup> Empieza la p. 187 de la edición de Sam Colop.
<sup>4381</sup> Q-oyowal, "nuestro enojo".
\widetilde{Q}-achijlal, "nuestro valor, nuestra valentía".
4383 Ta ch-uxoq, "que así sea".
4384 U-wab'an, sustantivo poseído de wab'a, registrado en Brasseur como "parar, señalar para carga". (BB)
4385 K'ulelay, forma registrada en Coto, "combatir, pelear", de la raíz k'ul, "enfrentar, encontrar". Aj-lab'al, "los de la
guerra". Literalmente la traducción sería: "el encontrar de los de la guerra". (TC) <sup>4386</sup> X-e-pixab'ax, forma completiva de pizab'axik, "aconsejar".
<sup>4387</sup> X-e-b'e, forma completiva plural de b'e, "camino, ir".
<sup>4388</sup> Laq'ab'ey, registrado en Brasseur como lagabeh, "morar, avecindarse". (BB)
4389 U-juyub'-al, "su montaña".
4390 Chi-b'ek, optativo de b'e, "ir, camino".
4391 Qa-juyub'-al, "nuestras montañas".
<sup>4392</sup> M-i-xib'ij iw-ib', m-, negación; i- sujeto en la segunda persona plural; xib'ij, de xib'ixik, "espantar"; iw-ib' es
pronombre reflexivo en la segunda persona plural. <sup>4393</sup> We, condicional. Aj-lab'al, "los de la guerra".
4394 Ch-ul, optativo de ulem, "llegar".
4395 Iw-uk', "con vosotros", segunda persona de confianza.
4396 Kamisay, de kamisaxik, "matar".
<sup>4397</sup> Anim, del verbo anim, "correr, apresurarse".
<sup>4398</sup> Ch-ul-i-b'ij, verbo compuesto de ul-, de ulem, "llegar" y b'ij-, de bixik, "decir"; i- es sujeto de segunda persona
<sup>4399</sup> Chi-be', optativo de b'e, "ir"; Sam Colop lee nu-kamisaj, primera persona de kamisaxik, "matar". Nu ca camizah en
el Ms. Newberry.
  <sup>400</sup> X-e-pixab'axik, forma completiva de pizab'axik, "aconsejar".
<sup>4401</sup> Q'alel, registrado en Coto como "bubas, cacique, generoso, príncipe". (TC)
4402 Aj-tzik' Winaq, ya citados anteriormente como uno de los Nija'ib'.
```

4403 *X-b'e'ije'ik*, forma completiva de la raíz *b'e*, "ir".

4404 Ri, artículo. U-chi', "su boca.
4405 Ch'a, "flecha". (BB)
4406 K'a'm, "cuerda, bejuco".

```
Entonces se esparcieron 4407 los abuelos 4408
                                     los padres nuestros<sup>4409</sup> de toda la gente k'iche'.
Estaban en cada una de las montañas
solamente eran guardianes 4410 de las montañas
solamente también eran guardianes de las flechas
                                              las cuerdas<sup>4411</sup>
                           eran guardianes de la guerra también, cuando se fueron.
No tenían un solo amanecer<sup>4412</sup>
ni tampoco un solo dios de doble visión 4413
solamente fueron para fortificar<sup>4414</sup> la parte posterior<sup>4415</sup> de las ciudades.
Entonces salieron todos los de Wila, 4416
                           los de Chulimal<sup>4417</sup>
                            los de Saqi Ya<sup>4418</sup>
                                     Xajb'akyej
                                     Chitemaj
                                     Wajxalajuj
                           con también Kab'raqan<sup>4419</sup>
                                              Ch'ab'ig'ag'
                                              Junajpu
                            con los de Maq'a<sup>442</sup>
                                    los de Xayab'aj<sup>4421</sup>
                                     los de Saqkab'aja',4422
                                     los de Siyaja, 4424
                                     los de Miq'ina' 4425
                                     los de Xelaju<sup>4426</sup>
                                     los de los valles<sup>4427</sup>
                                              las montañas salieron 4428 para vigilar 4429 la guerra como guardianes 4430 de la tierra.
Entonces fueron por Kikab'
<sup>4407</sup> X-paxin, forma completiva de paxij, "divulgar, esparcir". (BB)
4408 U-mam, "su abuelo".
^{4409} U-q-ajaw, "su-nuestro-padre/ señor". Sam Colop lee ukajaw, pero por el sentido y analogía con otros pasos del
Popol Vuh, tiene que ser u-q-ajaw, poseído también en la primera persona plural (q-).
    Chaj-al, sustantivo con sufijo agentivo de chajixik, "vigilar".
4411 Ch'a/k'a'm, "flecha/ cuerda".
4412 Saqir, de saqirem, "amanecer"
4413 U-kab'awil, "su doble visión".
<sup>4414</sup> O'atey, de q'atexik, "ocupar, proteger, estorbar". (DG)
R-ij, "su espalda, detrás de".
<sup>4416</sup> Wila', actualmente Chichicastenango, según Recinos. (AR: 178, nota 32)
<sup>4417</sup> El pueblo de Chulimal está situado al norte de Chichicastenango, según Tedlock. (DT: 335-336, nota 66)
<sup>4418</sup> Saqi ya', "río blanco", municipio de Patzún, Dep. de Chimaltenango. (JLA)
Se trataría, según Recinos, del pueblo de Cabricán, Dep. de Quetzaltenango. (AR:178, nota 33)
<sup>4420</sup> Según Recinos se trata de Zacualpa, Dep. del Quiché. (AR: 178, nota 34)
<sup>4421</sup> Según Recinos se trata del actual Joyabaj, Dep. del Quiché. (AR: 178, nota 35)
4422 Hoy San Andrés Saccabajá, según Recinos. (AR: 179, nota 36)
<sup>4423</sup> Empieza la p. 188 de la edición de Sam Colop.
Hoy Santa Catarina Ixtlahuacán, Dep. de Sololá, según Recinos. (AR: 179, nota 37)
<sup>4425</sup> Actualmente municipio de Totonicapán, según Recinos. (AR: 179, nota 38)
4426 Hoy Quetzaltenengo. (AR: 179, nota 39)
4427 Taq'aj-al, adj. "lo que es del valle".
4428 X-elik, forma completiva de elem, "salir".
4429 Waray, de waraxik, "vigilar".
<sup>4430</sup> Chaj-al, sustantivo con sufijo agentivo de chajixik, "vigilar".
```

```
Kawisimaj
                             Aj Pop
                             Aj Pop Q'amja
                             Q'alel
                             Ajtzik' Winaq
                             los cuatro<sup>4431</sup> señores.
Les fue ordenado<sup>4432</sup>
vigilaron<sup>4433</sup> a los guerreros<sup>4434</sup>.
Kawisimaj son los nombres de los señores frente a los Kawiq
los dos<sup>4435</sup>
Keema<sup>4436</sup> es el nombre del señor frente a los Nija'
Achaq' Ib'oy<sup>4437</sup>, pues, es el nombre del señor frente a los Ajaw K'iche'.
Éstos, pues, son los nombres de los señores que mandaron 4438
que enviaron 4439 también cuando se fueron sus hijos de madre
                             sus hijos de padre<sup>4441</sup> a las montañas
                                                          a cada una de las montañas.
Se fueron, pues, primero<sup>4442</sup> llegaron<sup>4443</sup> los cautivos
            los esclavos 4444 también frente a Kikab'
                                       Kawisimai
                                       Q'alel
Ajtzik' Winaq.
Hicieron<sup>4445</sup> la guerra los de la punta<sup>4446</sup> de la flecha<sup>4447</sup>
                             los de la punta de la cuerda<sup>4448</sup>
cautivaron
esclavizaron<sup>4449</sup>.
Hombres valientes 4450 eran los que dieron 4451 los puestos 4452.
los engrandecieron<sup>4453</sup>, pues,
4431 Kajib', "cuatro".
<sup>4432</sup> X-e-taqonik, forma completiva de taqik, "ordenar, mandar".
<sup>4433</sup> X-e-waran, forma completiva de waranik, "vela, velación, vigilia, guardia".
4434 Aj-lab'al, "los de la guerra".
<sup>4435</sup> Ka'ib', "dos".
4436 Keema, de keem, "tejido" y kemik, "tejer".
<sup>4437</sup> Achaq' Ib'oy. Achaq' es "hermano menor". Ib'oy es "armadillo". (DG)
<sup>4438</sup> X-e-taqowik, forma completiva plural de taqik, "ordenar, mandar". Sam Colop lo lee xetakowik.
4439 X-e-samajelan, forma completiva plural de samajel, "mensajero".
<sup>4440</sup> X-e-b'ek, forma completiva plural de b'e, "ir, camino".
4441 K-al/ ki-k'ajol, "sus hijos de madre/ sus hijo de padre".
<sup>4442</sup> Nab'e, "primero".
<sup>4443</sup> X-ul, forma completiva singular de ulem, "llegar".
4444 Kanab', de la raíz kana, "cautivar, robar". Teleche', "esclavo, cautivo". (TC)
4445 X-ki-b'an, forma completiva plural de b'anik, "hacer".
4446 Ri, artículo. U-chi', "su boca.
4447 Ch'a, "flecha". (BB)
4448 K'a'm, "cuerda, bejuco".
<sup>4449</sup> X-e-kanab'/ x-e-teleche'n, mismo difrasismo de algunas líneas antes, en este caso con función verbal, formas
completivas plurales de kana, "cautivar" y teleche', "esclavo".
<sup>4450</sup> Achij, "varón, varonil, valiente".
<sup>4451</sup> X-e-ya'ik, forma completiva plural de ya'ik, "dar".
4452 Wab'an, sustantivo, cuyo verbo está registrado en Brasseur como "parar, señalar para carga". (BB)
```

```
grandemente los recordaron 4454 por los señores
cuando llegaron a entregar<sup>4455</sup> todos sus cautivos
4456 Así, pues, entonces se juntó<sup>4457</sup> el consejo<sup>4458</sup> por los señores
                                                                            Ai Pop
                                                                            Aj Pop Q'amja
                                                                            O'alel
                                                                            Ajtzik' Winaq entonces
salió<sup>4459</sup>, pues, el consejo:
-"Solamente tomamos<sup>4460</sup> los primeros de ellos
entonces entre 4461 como su cargo 4462 la representación 4463 del linaje.
¡Yo soy Aj Pop
yo soy Aj Pop Q'amja!
la dignidad<sup>4464</sup> de Aj Pop es mía
que entre, pues, la tuya<sup>4465</sup>, o señor Q'alel que la dignidad del trono<sup>4466</sup> Q'alel sea!"- Dijeron, pues, todos los señores
cuando tomaron<sup>4467</sup> su consejo.
Solamente, pues, así lo hicieron los Tam
un mismo<sup>4468</sup> aspecto tienen las tres parcialidades<sup>4469</sup> en el
folio 53 v.
                                                                                      K'iche'.
Entonces hicieron el nombramiento<sup>4470</sup>
                   enaltecieron 4471 a sus primeros hijos de madre
                                               sus hijos de padre
así, pues, fue el consejo que se tomó<sup>4472</sup>
Pues no se hizo el nombramiento<sup>4473</sup> ahí en el K'iche'
existe el nombre de la montaña donde se hizo el nombramiento de los primeros hijos de madre
                                                                                                        hijos de padre
<sup>4453</sup> X-e-k'iyar, forma completiva de k'iyareem, "abundar, aumentar". Podría tener valor transitivo y significar "los
subieron de grado, los aumentaron de jerarquía".
   <sup>4</sup> Ki-k'uxlal, "su memoria de ellos". (BB)
<sup>4455</sup> Ch-ul-ki-ya', verbo compuesto de ul, de ulem, "llegar", e ya', de ya'ik, "dar". Ki- es sujeto plural.
<sup>4456</sup> Empieza la p. 189 de la edición de Sam Colop.
<sup>4457</sup> X -kuch, forma completiva de kuchuj, "juntar, reunir".
<sup>4458</sup> Na'oj, "idea, consejo, pensamiento".
4459 X-el, forma completiva de elem, "salir".
^{4460} \it Qa\text{-}chapa, primera persona plural de la raíz \it chap, "coger, agarrar".
<sup>4461</sup> Ch-ok, optativo de okem, "entrar".
4462 K-eqalem, (quecalem en el Ms. Newberry) tercera persona plural de la raíz eq, "cargar, prestar servicio". (DG)
4463 Wachinel, "sustituto, representante, el aspecto".
4464 Q'alej, "dignidad". (DG)
4465 W-e, "a mí, mío"; aw-e, "a ti, tuyo".
<sup>4466</sup> Qalem en Sam Colop; q'alem para D. Guarchaj, de q'alik, sentarse en el trono". (DG)
\widetilde{X}-k'am, forma completiva de k'amik, "tomar, recoger".
4468 Junam. "mismo, igual, parecidos".
4469 Ox, "tres". Ch'ob', "tribu, parcialidad".
<sup>4470</sup> Chaponik, de chapik, "empezar, agarrar, detener algo con la mano, agarrar, tocar". Chapon está registrado en Coto
como "ennoblecer". (TC)
<sup>4471</sup> X-ki-kob'isaj, forma completiva plural de la raíz kob', "alabar".
4472 U-k'amik, "su tomar".
```

<sup>4473</sup> *X-chap*, forma completiva de *chapon*, está registrado en Coto como "ennoblecer". (TC)

entonces les ordenaron<sup>4474</sup> a todos los que estaban en cada una de las montañas solamente en una reunión los juntaron 4475. 84- Debajo de<sup>4476</sup> B'alax debajo de K'a'maq son los nombres de la montaña los nombraron entonces entró<sup>4477</sup> su dignidad<sup>4478</sup> allí, a Chulimal<sup>4479</sup>, lo hicieron. 85- Así, pues, fue la asunción del cargo<sup>4480</sup> el nombramiento<sup>4481</sup> su señalamiento<sup>4482</sup> también de los veinte<sup>4483</sup> Q'alel de los veinte Aj Pop fueron nombrados por el Aj Pop Aj Pop Q'amja también por Q'alel Ajtzik' Winaq.

4484 Entraron los cargos 4485 de todos ellos O'alel Aj Pop once<sup>4486</sup> Gran encargado de los recibimientos <sup>4487</sup> Q'alel Ajaw Q'alel Saqik Aj Pop de la orden militar

Aj Tz'alam<sup>4490</sup> de la orden militar

Tz'a'm<sup>4491</sup> de la orden militar, son los nombres de los militares que entraron.

Entonces asumieron el cargo<sup>4492</sup> Q'alel de la orden militar<sup>4488</sup> se llamaron<sup>4493</sup> también sobre<sup>4494</sup> sus asientos sus coiines 4495 <sup>4474</sup> *X-e-taq*, forma completiva plural de *taqik*, "ordenar, mandar". 4475 Jun, "uno". X-e-kuch, forma completiva plural de kuch de kuchuj, "juntar, reunir". <sup>4476</sup> *Xe* ', "debajo de". <sup>4477</sup> *X-ok*, forma completiva de *okem*, "entrar". <sup>4478</sup> Ki-qalem, "su dignidad". No lo he encontrado en los diccionarios, pero antes lo había traducido así. <sup>4479</sup> El pueblo de Chulimal está situado a norte de Chichicastenango, según Tedlock. (DT: 335-336, nota 66) <sup>4480</sup> Ki-kob'ik en Sam Colop. Para D. Guarchaj sería ki-k'ob'ik, forma poseída en la tercera persona plural de k'ob'ik, "estar en un puesto". (DG) 4481 Ki-chapik, "su ennoblecimiento". 4482 K-etaxik, "su medir, su señalar". 4483 Ju-winaq, "uno-veinte". <sup>4484</sup> Empieza la p. 190 de la edición de Sam Colop. 4485 K-eqalem, "sus cargos". (DG) 4486 Julajuj, "once". <sup>4487</sup> Nim, "grande". Chokoj, posiblemente de la raíz choc (chok), registrada en Brasseur, "llamar, convidar", "el que convida, que junta". (BB) <sup>4488</sup> Achij, "varón, varonil, orden militar superior". <sup>4489</sup> Aj Pop Achij</sup> está registrado en los diccionarios coloniales como "capitán". 4490 *Tz'alam*, "tabla".

<sup>4492</sup> *X-e-kob'ik* en Sam Colop, para D. Guarchaj es *x-e-k'ob'ik*, forma completiva plural de *k'ob'ik*, "estar en un puesto".

4491 Tza'm, "su nariz, su punta".

 $<sup>\</sup>stackrel{4493}{\text{M}}$   $\stackrel{2}{\text{M}}$   $\stackrel{4}{\text{M}}$   $\stackrel{4}{\text{M}}$ 

<sup>4494</sup> *Ch-u-wi*, "sobre, arriba de".

hijos de padre de la gente k'iche los observadores<sup>4496</sup> los oyentes 4497 también de los de la punta de las flechas los de la punta de la cuerda<sup>4498</sup> las defensas 4499 la protección<sup>4500</sup> la tabla la muralla <sup>4501</sup> detrás <sup>4502</sup> del k'iche'. Solamente así hicieron los Tam los Ilok  $nombraron^{4503} \\$ congregaron<sup>4504</sup> también a sus primeros hijos de madre hijos de padre los que están en cada una de las montañas. Éste, pues, es el principio<sup>4505</sup> de los Q'alel Aj Pop de los cargos<sup>4506</sup> en cada una de las montañas hoy<sup>4507</sup>. Así fue su salida<sup>4508</sup> cuando salieron<sup>4509</sup> detrás del Aj Pop Aj Pop Q'amja también detrás de Q'alel Ajtzik' Winaq se salió<sup>4510</sup>.  $86^{-4511}$  Así, pues, diremos $^{4512}$  el nombre de las casas $^{4513}$  de los dioses de doble visión $^{4514}$ solamente así se llamaba<sup>4515</sup> su casa como el nombre del dios de doble visión Gran Edificio 4516 de Tojil es el nombre del edificio la casa de Tojil de los Kawig Awilix, pues, es el nombre del edificio la casa de Awilix de los Nija'ib' Jakawitz, pues, es el nombre del edificio 4495 Ki-tem, "sus asientos"; ki-ch'akat, "sus cojines". 4496 *Il-ol*, sustantivo con posfijo agentivo de *ilik*, "ver". 4497 Ta'ol, sustantivo con posfijo agentivo de tayik, "oír". 4498 *Ch'a*, "flecha"; *k'a'm*, "cuerda, bejuco". (BB) 4499 K'ejoj, "defensa". (DG) <sup>4500</sup> Tz'apib', "tapadera, lo que cubre, cierra". 4501 Tzalam, "tabla"; k'oxtum, "muralla". 4502 R-ij, "su espalda". <sup>4503</sup> *X-u-chapo*, forma completiva singular de *chapon*, "ennoblecer". <sup>4504</sup> *X-u-kob'isaj*, forma completiva singular causativa de la raíz *k'ob'*, registrada en Coto (*qhob*) con el significado de "congregarse, juntarse". (TC) <sup>4505</sup> *U-xe'najik*, sustantivo poseído de *xe'naj*, "principiar". (SC, nota 248) 4506 R-eqalem, "su cargo". (DG) 4507 Wakamik, "hoy". 4508 R-elik, "su salida", de elem, "salir". <sup>4509</sup> *X-e-'elik*, forma completiva plural de *elem*, "salir". <sup>4510</sup> X-el, forma completiva singular de elem, "salir". <sup>4511</sup> Empieza la p. 191 de la edición de Sam Colop. <sup>4512</sup> *Xchi-qa-b'ij*, futuro en la primera persona plural de *b'ixik*, "decir". 4513 R-ochoch, "su casa". 4514 Kab'awil, "ser de doble visión". <sup>4515</sup> *X-u-b'ina'j*, forma completiva singular de *b'ina'xik*, "llamarse". <sup>4516</sup> Tz'aq, "muro, pared, edificio de cal y canto". (BB)

Fueron los primeros hijos de madre

```
la casa del dios de doble visión de los Ajaw K'iche'
Tz'utu Ja<sup>4517</sup> que se ve primero<sup>4518</sup> K'ajb'a Ja<sup>4519</sup>, son los nombres, pues, del gran edificio.
Existía ahí una piedra
era adorada<sup>4520</sup> por los señores k'iche había adoración<sup>4521</sup> también por todos los pueblos.
Entra<sup>4522</sup> la quema (de las ofrendas)<sup>4523</sup> de los pueblos primero delante de Tojil
así, pues, se adora<sup>4524</sup> al Aj Pop
                                Ai Pop Q'amia
folio 54 r.
así llegan a dar^{4525} sus plumas de quetzal^{4526} sus tributos^{4527} frente a los señores
                                                                estos señores.
Así también eran los sustentadores
                     los alimentadores 4528 del Aj Pop
                                                     Ai Pop O'amia
                                                     los que habían conquistado<sup>4529</sup> sus ciudades.
Eran grandes señores
eran hombres sagrados<sup>4530</sup>
eran señores sagrados Q'ukumatz
                                K'otuia
señores sagrados, pues, Kikab'
                                Kawisimaj
conocen<sup>4531</sup> las guerras que se harían<sup>4532</sup> está claro<sup>4533</sup> todo a sus ojos<sup>4534</sup> ven<sup>4535</sup> si<sup>4536</sup> hay muerte<sup>4537</sup>
           si hay hambre<sup>4538</sup>
           si se hacen<sup>4539</sup> pleitos<sup>4540</sup>
<sup>4517</sup> Tz'utu podría tener alguna relación con la raíz tzut registrada en Brasseur, "redondo, cerrar alrededor". Ja es "casa".
(BB)
<sup>4518</sup> K-il, tercera persona plural de la forma incompletiva de ilik, "ver". Na, "primero".
<sup>4519</sup> K'ajb'a Ja; ja es casa. K'ajb'a tiene relación con el sacrificio, por la raíz k'aj, "hacer pedazos, cortar".
<sup>4520</sup> X-q'ijiloxik, forma completiva del verbo q'ijiloxik, "adorar", de q'ij, "día, sol".
<sup>4521</sup> Q'ijilox, forma sustantivada de q'ijiloxik, "adorar".
4522 Ch-ok, de okem, "entrar".
<sup>4523</sup> U-k'atoj, sustantivo poseído de k'atik, "quemar"; se refiere a la quema de las ofrendas.
<sup>4524</sup> Ch-u-q'ijila, tercera persona singular de q'ijiloxik, "adorar".
<sup>4525</sup> Ch-ul-ki-ya', verbo compuesto de ul, de ulem, "llegar" e ya', de ya'ik, "dar". Ki- es sujeto plural.
<sup>4526</sup> Ki-q'uq', "su quetzal, su pluma de quetzal".
4527 Ki-patan, "sus tributos".
<sup>4528</sup> Ki-tzuqun, del verbo tzuqik, "dar de comer, alimentar, sustentar". La forma k'oon podría ser de q'o, "sustentar".
\hat{X}-qasan, forma completiva de qasa(j), según Brasseur y Coto con el significado de "bajar, vencer, gastar" (BB; TC)
4530 Nawal, "sagrado, transformador".
<sup>4531</sup> K-eta'm, forma incompletiva de eta'maxik, "saber".
<sup>4532</sup> Chi-b'anik, optativo de b'anik, "hacer".
4533 Q'alaj, "claro, visible".
4534 Chi ki-wach, "en sus miradas, sus aspectos".
<sup>4535</sup> Chi-k-ilo, optativo en la tercera persona plural de ilik, "ver".
<sup>4536</sup> We, condicional.
4537 Kamik, "muerte".
<sup>4538</sup> Wa'ij, "hambre". (TC)
```

```
solamente lo saben<sup>4541</sup>
hay un instrumento para ver<sup>4542</sup>
hay un libro
Popol Wuj es su nombre por ellos.

4543 No solamente así<sup>4544</sup> eran señores
grandes eran sus esencias 4545
grandes también eran sus ayunos<sup>4546</sup>.
Así eran recompensas 4547 de los edificios 4548
         recompensas también del poderío por parte de ellos.
Mucho tiempo<sup>4549</sup> ayunaban<sup>4550</sup>
                             hacían sacrificios 4551 delante de sus dioses.
Éstos, pues, son sus ayunos<sup>4552</sup>:
nueve veces veinte<sup>4553</sup> días ayunan<sup>4554</sup>
nueve días, pues, hacen sacrificios 4555
queman 4556
trece veces veinte 4557 días hacen sus ayunos
trece días, pues, hacen sacrificios
                   queman frente a Tojil
                             frente a sus dioses de doble visión también.
Solamente zapotes<sup>4558</sup>
matasanos<sup>4559</sup>
jocotes<sup>4560</sup> comen<sup>4561</sup>
así no comen<sup>4562</sup> comida de maíz.
Si diecisiete veces veinte<sup>4563</sup> días hacen sacrificios<sup>4564</sup>
diecisiete días, pues, ayunan
no comen<sup>4565</sup>
4539 Chi-b'anik, optativo de b'anik, "hacer".
4540 Ch'a'oj, "pleito, guerra".
4541 K-eta'm, forma incompletiva de eta'maxik, "saber".
<sup>4542</sup> Il-b'al, sustantivo instrumental de ilik, "ver". Como señala Sam Colop, es ibal en el Ms. Newberry, que el autor
corrige en ilb'al. (SC, nota 329)
<sup>4543</sup> Empieza la p. 192 de la edición de Sam Colop.
^{4544} K'eje, "así, pues, como", variante de k'aje. (SC, nota 4)
4545 Ki-k'oje'ik, "sus esencias".
<sup>4546</sup> Ki-mewajik, sustantivo poseído en la tercera persona plural de mewajem, "ayunar".
4547 Loq'-b'al, sustantivo instrumental de loq', "amar, merced, favor" y también "comprar". La traducción sería "el
instrumento con que se compra" o "el instrumento del favor, el don".
4548 Tz'aq, "muro, pared, edificio".
<sup>4549</sup> Najtik, de naj, "lejos, largos" y najtinem, "dilatar, tardar".
<sup>4550</sup> X-e-mewajik, forma completiva plural de mewajem, "ayunar".
4551 X-e-k'ajb'ik, forma completiva de la raíz k'aj, "hacer pedazos, cortar"
<sup>4552</sup> Ki-mewaji-b'al, sustantivo instrumental poseído del verbo mewajem, "ayunar".
<sup>4553</sup> B'elej winaq, como sugiere Sam Colop es "nueve por veinte, ciento ochenta". (SC, nota 330)
4554 K-e-mewajik, forma incompletiva plural de mewajem, "ayunar".
<sup>4555</sup> K-e-k'ajb'ik, forma incompletiva de la raíz k'aj, "hacer pedazos, cortar"
<sup>4556</sup> K-e-k'atonik, forma incompletiva de k'atik, "quemar".
<sup>4557</sup> Oxlajuj winaq es "trece por veinte, doscientos sesenta". (SC, nota 331)
4558 Tulul, "zapote". (TC)
4559 Ajache', "matasanos".
^{4560} Q 'inom, "jocote".
<sup>4561</sup> Chi-ki-loo, tercera persona plural de loonik, "comer fruta y cosas dulces". (SC, nota 332)
4562 Chi-ki-weej, tercera persona plural de la raíz weej, registrada en Brassuer como "comer tortillas". Wa, "su comida
de maíz, tortillas". Sam Colop lee chikiwelej (chiquiveeh en el Ms. Newberry). (BB)
<sup>4563</sup> We, condicional. Wuklajuj winaq es "diecisiete por veinte, trescientos cuarenta". (SC, nota 333)
<sup>4564</sup> K-e-k'ajb'ik, forma incompletiva de la raíz k'aj, "hacer pedazos, cortar"
```

```
En realidad<sup>4566</sup> grandes preceptos sagrados<sup>4567</sup> hacen
ésta es la señal de su esencia de señores.
Pues no duermen<sup>4568</sup> con mujeres<sup>4569</sup>
solamente se cuidan ellos solos<sup>4570</sup>
Ayunan<sup>4571</sup>
solamente en la casa del dios de doble visión están<sup>4572</sup> cada día<sup>4573</sup>
solamente celebraciones 4574
solamente quemas<sup>4575</sup>
solamente también sacrificios 4576 hacen
solamente ahí están cuando oscurece
                            cuando amanece<sup>4577</sup>
solamente lloran 4578 sus corazones
solamente también lloran sus estómagos<sup>4579</sup> cuando invocan<sup>4580</sup> por la luz
                                                                                        la vida<sup>4581</sup> de sus hijos de madre
                                                                                                           hijos de padre
                                                                              también por su poderío.
<sup>4582</sup> Levantan<sup>4583</sup> sus miradas al cielo<sup>4584</sup>
éstas, pues, son sus invocaciones 4585 frente a sus dioses de doble visión
cuando los invocan.
Así, pues, el llanto<sup>4586</sup> de sus corazones es éste:
87- ¡Ay!<sup>4587</sup> ¡O bondad<sup>4588</sup> del día,
Tú Juragan
Tú Uk'ux Kaj
         Uk'ux Ulew
tú dador<sup>4589</sup> de lo amarillo
                   de lo verde<sup>4590</sup>
<sup>4565</sup> K-e-wa'ik, forma incompletiva de de wa'im, "comer".
<sup>4566</sup> Qitzij, "en realidad".
<sup>4567</sup> Awas, en los diccionarios modernos está registrado con el significado de "pecado, delito" y en Basseta como "cosa
vedada"; sin embargo en el de Brasseur auaz tiene el significado de "cosa sagrada, precepto, mandato". Para Diego
Guarchaj el concepto de awas se refiere a cualquier cosa equivocada contra la costumbre. (BB; DB; DG)
4568 Chi-war, de waram, "dormirse".
4569 R-uk'...ixoq, "con ella ... mujer".
<sup>4570</sup> Chi-ki-chajij k-ib', tercera persona plural de chajixik, "vigilar, ciudar". Ki-tulel, "ellos solos".
<sup>4571</sup> K-e-mewajik, forma incompletiva plural de mewajem, "ayunar".
<sup>4572</sup> K-e-k'oje, tercera persona plural de la raíz k'oj, "estar, ser".
4573 Juta q'ij, "cada día".
<sup>4574</sup> Q'ijilonik, del verbo q'ijiloxik, "adorar".
\widetilde{K}'atonik, del verbo k'atik, "quemar".
<sup>4576</sup> K'ajb'ik, de la raíz k'aj, "hacer pedazos, cortar".
<sup>4577</sup> X-q'eq, de la raíz q'eq, "negro". Saqirik, "amanecer".
4578 Ch-oq', de oq'em, "llorar".
<sup>4579</sup> Ki-pam, literalmente "su interior, su estómago".
<sup>4580</sup> K-e-tz'ononik, forma incompletiva plural de tz'onoxik, "rogar, pedir".
4581 U-saq, "su luz, su esplendor". K'aslem, de k'aslemaal, "vida".
<sup>4582</sup> Empieza la p. 193 de la edición de Sam Colop.
<sup>4583</sup> Chi-ki-pak'ab'a, tercera persona plural (que Sam Colop lee chipakab'a) de la raíz pak', "estar boca arriba".
4584 Ki-wach, "sus rostros, sus miradas". Kaj, "cielo".
<sup>4585</sup> Ki-tz'ono-b'al, sustantivo instrumental de tz'onoxik, "invocar, pedir a dios".
^{4586} R-oq'ej, sustantivo poseído de oq'em, "llorar".
<sup>4587</sup> Aq'aroq: posiblemente aqaroq, exclamación de desesperación.
<sup>4588</sup> Atoob', podría ser de atob'al, "bondad" o at oob', "tú cinco". Por el significado se acepta la primera posibilidad.
<sup>4589</sup> Ya'-ol, sustantivo con sufijo agentivo de ya'ik, "dar".
```

## tú dador también

de las hijas

4607 Tz'ap, "desgracia, culpa". (BB)

<sup>4612</sup> *Pajik*, de la raíz *paj*, "caer". (BB)

4608 Yan, "vergüenza, falta, derrota". (SC, nota 103)
4609 K'exo, de k'exik, "cambiar, mudar, trocar".
4610 K'axtok'on-el, "demonio, hombre malvado".
4611 Empieza la p. 194 de la edición de Sam Colop.

```
folio 54 v.
```

```
de los hijos<sup>4591</sup>
esparce<sup>4592</sup> aqui<sup>4593</sup> lo verde
riega<sup>4594</sup> lo amarillo
dé<sup>4595</sup> la vida<sup>4596</sup>
          el desarrollo<sup>4597</sup> de mis hijos de madre
                              mis hijos de padre.
Que se multipliquen<sup>4598</sup>
que se desarrollen<sup>4599</sup> los sustentadores
                              los alimentadores 4600 tuyos 4601
                              los que te llaman 4602 en los caminos
                                                            en los senderos<sup>4603</sup>
                                                            en los caminos de agua<sup>4604</sup>
                                                            en los barrancos
                                                            bajo<sup>4605</sup> los árboles
                                                            bajo los bejucos
déles hijas
          hijos!
Que no haya, pues, delitos<sup>4606</sup>
                    desgracias<sup>4607</sup>
                    derrotas 4608
                    engaños<sup>4609</sup>
que no entren hombres malvados 4610 detrás de ellos
                                                  delante de ellos.
4611 Oue no caigan<sup>4612</sup>
<sup>4590</sup> O'an-al, sustantivo abstracto de q'an, "amarillo". Rax-al, sustantivo abstracto de rax, "verde", que en algunos
contextos puede significar también negro.
<sup>4591</sup> Mi'al, "hija". K'ajol, "hijo".
4592 Ch-a-tziloj, imperativo en la segunda persona singular de tziloxik, "esparcir, regar". Se refiere a la bendición de
Dios. (DG)
<sup>4593</sup> Uloq, partícula direccional.
<sup>4594</sup> Ch-a-maq'ij en Sam Colop; para D. Guarchaj es ch-a-mak'ij, de mak'ij, "regar". Imperativo en la segunda persona
    Ch-a-ya', imperativo en la segunda persona singular de ya'ik, "dar".
4596 U-k'ase'ik, de la raíz k'as, "vivir". (DG)
<sup>4597</sup> Winaqirik, "la formación", de winaqirem, "formar, llevar a cabo, terminar".
<sup>4598</sup> Chi-poq', imperativo de poq'em, "mutiplicarse, abundar, reproducirse".
4599 Chi-winaqir, imperativo de winaqirem, "formar, llevar a cabo, terminar".
4600 Tzuqul, del verbo tzuqik, "dar de comer, alimentar, sustentar". La forma k'oon podría ser de q'o, "sustentar". (TC)
<sup>4601</sup> Aw-e, "de ti, para ti".
<sup>4602</sup> Sik'i, de sik'ixik, "llamar, convocar, invitar".
<sup>4603</sup> Pa b'e/ pa jok: difrasismo tradicional, "en el camino/ en el sendero".
4604 B'e ya', "sendero de agua, río".
<sup>4605</sup> Xe, "bajo, debajo de".
4606 Il, "delito, pecado".
```

```
que no se hieran<sup>4613</sup>
que no cometan adulterio<sup>4614</sup>
que no se dañen<sup>4615</sup>
que no caigan<sup>4616</sup> bajo<sup>4617</sup> el camino sobre<sup>4618</sup> el camino
que no haya subidas<sup>4619</sup>
que no haya obstáculos 4620 detrás de ellos
                                      delante de ellos.
Ponlos<sup>4621</sup> en caminos verdes
         en senderos verdes.
Que no tengan delitos<sup>4622</sup>
                   desgracias<sup>4623</sup>
                   tus impedimentos<sup>4624</sup>
                   tus hechizos<sup>4625</sup>
Que sea buena la existencia de los sustentadores
                                      los alimentadores 4626 tuyos 4627 frente a tu boca
                                                                             frente a tu rostro.
Tú Uk'ux Kai
tú Uk'ux Ulew
tú bulto de fuego<sup>4628</sup>
tú también Tojil
          Awilix
          Jakawitz
dentro del<sup>4629</sup> cielo
dentro de la tierra
las cuatro esquinas
los cuatro costados 4630.
Que solamente esté la blancura
                             el pueblo<sup>4631</sup> en su interior, frente a tu boca
                                                                   frente a tu rostro, o dios de doble visión"-
Así, pues, son los señores
<sup>4613</sup> Sokotajik, de sokotajem, "herirse, lastimarse, dañarse".
4614 Joxowik, de joxowem, "fornicar, cometer adulterio".
<sup>4615</sup> Q'atowik, posiblemente de la raíz q'at, "cortar, condenar, dañar".
<sup>4616</sup> Qajik, de la raíz qaj, "bajar".
R-ekem, "debajo de, abajo".
4618 R-ajsik, "arriba".
<sup>4619</sup> Pak', de la raíz pak (pak') registrada en Brasseur como "subir, tropezar". (BB)
4620 Toxk'om, para D. Guarchaj sería toxkom, "fracaso, obstáculo". (DG)
<sup>4621</sup> K-e-'a-ya', imperativo del verbo ya'ik, "dar", con sujeto de segunda persona (-a) y complemento de tercera persona
plural (e-)
 <sup>1622</sup> K-il, podría ser sustantivo poseído en la tercera persona plural de il, "delito, culpa" o la tercera persona plural del
verbo ilik, "ver". Por el paralelismo con el verso siguiente, prefiero la primera posibilidad.
4623 Ki-tz'ap, "desgracia, culpa". (BB)
<sup>4624</sup> A-k'wil, "tu impedimento", de k'wilo, "vedar, estorbar" (quilo). (DB; FXa)
4625 Aw-itzmal, "tu hechizo", de itz, "mal, malo". (TC)
<sup>4626</sup> Tzuqul, del verbo tzuqik, "dar de comer, alimentar, sustentar". La forma k'oon podría ser de q'o, "sustentar". (TC)
<sup>4627</sup> Aw-e, "de ti, para ti".
<sup>4628</sup> Pisom q'aq'al. Q'aq'al es adjetivo "caliente, de fuego". Pisom, participio de pisik, "envolver en tela, hojas o papel".
4629 U-pam, literalmente "su interior, su estómago".
<sup>4630</sup>Tz'uq, "forma de cono", del verbo tz'uqexik, "formar algo en forma de cono". Brasseur registra el significado de
tz'uq como "rincón, esquina". Xukut, de la raíz xuk, "estar arrodillado". (BB; TC)
<sup>4631</sup> Saq, "blanco, claro, luz". Brasseur registra el difrasismo lexicalizado zakamag (saq/amaq') con el significado de
"paz". (BB)
```

entonces ayunan 4632 durante nueve veces veinte días trece veces veinte días diecisiete veces veinte días también<sup>4633</sup> muchos<sup>4634</sup> son los ayunos de día <sup>4635</sup> lloran<sup>4636</sup> sus corazone por sus hijos de madre hijos de padre también por las mujeres por los hijos<sup>4637</sup>
4638 cuando hacía su servicio<sup>4639</sup> cada uno de los señores. Así era la recompensa<sup>4640</sup> de la luz la recompensa también del poderío eso es el poderío del Aj Pop Aj Pop Q'amja Q'alel Ajtzik' Winaq. De dos en dos<sup>4642</sup> entran se intercambian<sup>4643</sup> en el cargo<sup>4644</sup> de los pueblos con toda la gente k'iche'. Solamente salió<sup>4645</sup> una raíz<sup>4646</sup> de la palabra la raíz también de los alimentos de los sustentos<sup>4647</sup>. Solamente es la raíz de la palabra solamente así hacen los Tam los Ilok con los Rab'inal los de Tz'ikina Ja los Tujala<sup>4648</sup> Ja los Uch'ab'a<sup>4649</sup> Ja.
Solamente juntos salieron<sup>4650</sup> cuando se oyó<sup>4651</sup> en el K'iche' cuando todo lo hicieron suyo. <sup>4632</sup> K-e-mewajik, forma incompletiva plural de mewajem, "ayunar". <sup>4633</sup> B'elej winaq, "nueve por veinte, ciento ochenta". Oxlajuj winaq es "trece por veinte, doscientos sesenta". Wuklajuj winaq es "diecisiete por veinte, trescientos cuarenta". (SC, nota 333) <sup>4634</sup> Sam Colop lee k'i, "muchos", pero podría der ki- prefijo posesivo plural. Q'ij, "día, de día, diario". <sup>4636</sup> Sam Colop lee *ch-ok*, de *okem*, "entrar". Sin embargo me parece más apropiada la lectura *choq*', de *oq'em*, "llorar", por la expresión que preceden el rezo.
<sup>4637</sup> *K-alk'wal*, "hijo" de *alk'waxik*, "procrear". <sup>4638</sup> Empieza la p. 195 de la edición de Sam Colop. 4639 Ki-patan, "su servicio, tributo". <sup>4640</sup> Loq'-b'al, sustantivo instrumental de loq', "amar, merced, favor" y también "comprar". La traducción sería "el instrumento con que se compra" o "el instrumento del favor, el don". <sup>4641</sup> *U-saq*, "su luz, su esplendor". *K'aslem*, de *k'aslemaal*, "vida". 4642 Kakab', "de dos en dos". <sup>4643</sup> *K-e-jalow*, forma incompletiva plural de la raíz *jal*, "cambiar". *K-ib*', reflexivo". 4644 *R-eqalixik*, posiblemente de la raíz *eq*, "cargar, prestar servicio". 4645 X-el, forma completiva de elem, "salir".  $^{4646}$  *U-xe'*, "su raíz". <sup>4647</sup> *Tzuqui*, del verbo *tzuqik*, "dar de comer, alimentar, sustentar". La forma *k'ooj* podría ser de *q'oj*, "sustentar". (TC) 4648 Tujala, la palabra tiene relación con tuj, "temascal". 4649 *U-ch'ab'a*, la palabra tiene relación con *ch'ab'al*, "voz, idioma". <sup>4650</sup> Ch-e-'el, tercera persona plural de elem, "salir". 4651 Xikin, Coto traduce la raíz xiquin como "oír" y "esquina". (TC)

```
No solamente así se hicieron señores 4652
no solamente recibían con envidia los dones 4653 de sus sustentadores
                                                                                                         sus alimentadores<sup>4654</sup>.
Solamente entonces su comida
                                             la bebida<sup>4655</sup> hacían.
Ni tampoco solamente como pago<sup>4656</sup>
folio 55 r.
                                                                           ganaron<sup>4657</sup>
                                                                           robaron<sup>4658</sup> su poderío
                                                                                                         su espendor
                                                                                                         su poder<sup>4659</sup>
Ni tampoco solamente así derrotaron 4660 los barrancos
                                                                           las ciudades de los pueblos pequeños
                                                                                                         de los pueblos grandes.
grandes cantidades<sup>4661</sup> dieron:
llegaban<sup>4662</sup> piedras preciosas<sup>4663</sup>
llegaba metal 4664
4665 llegaban también cuatro manos 4666
                                             plugadas<sup>4667</sup> de joyas<sup>4668</sup>
                                                                           de esmeraldas 4669
llegaban también de plumas verdes<sup>4670</sup>
de plumas trabajos<sup>4671</sup> era el tributo<sup>4672</sup> de todos los pueblos.
Llegaban delante de los señores sagrados Q'ukumatz
                                                                                          K'otuja
también delante de Kikab'
                              Kawisimaj
<sup>4652</sup> X-e-'ajawarik, forma completiva plural de ajaw, "señor".
<sup>4653</sup> X-ki-kaq-kochij, forma completiva plural de kochixik, "recibir regalado". Kaq está registrado en Coto (cak)como
modificador verbal. El infijo kaq tiene una connotación negativa, "agrío, colérico, envidia". (TC)
<sup>4654</sup> Tzuqul, del verbo tzuqik, "dar de comer, alimentar, sustentar". La forma k'ool podría ser de q'oj, "sustentar". (TC)
<sup>4655</sup> Ki-wa'in, "su comida", de wa'im, "comer". Uk'aja', registrado como uqaah en Coto y paleografiado por Sam Colop
como ukaja'. El significado es "beber, tomar".
4656 Loq', "amar, merced, favor" y también "comprar".

4657 X-ki-tz'ub', forma completiva plural de la raíz tz'ub', registrada en los diccionarios modernos con el significado de
"chupar". Brasseur refiere también el valor de "besar, ganar". (BB)
X^{4658} X^{4658}
<sup>4659</sup> K-ajawarem; ki-q'aq'al; ki-tepewal, "su poderío"; "su esplender"; "su poder".
4660 X-qai, forma completiva de qajem, "bajarse".
<sup>4661</sup> R-ajil, "su pago, precio". Ajil significa "contar cantidades".
4662 X-ul, forma completiva de ulem, "llegar".
4663 Xit, "piedra verde preciosa, joya". (BB)
4664 Puwaq, "metal".
<sup>4665</sup> Empieza la p. 196 de la edición de Sam Colop.
<sup>4666</sup> Kaj-q'ab', literalmente "cuatro brazos", en este caso es una unidad de medida que indica lo ancho de cuatro dedos.
R-agan, literalmente "su pie, su pierna", es un clasificador de cantitades. (JM: 42-43)
Tuwik, "pulgada". (TC)
4668 K'uwal, "esmeralda", registrado en Brasseur como qual. (BB)
4669 Yamanik, "esmeralda".
<sup>4670</sup> Raxon, "plumas verdes, el pájaro ranchón".
<sup>4671</sup> K'ub'ul, no lo he encontrado en los diccionarios. Según Tedlock se trata de un pájaro de plumas rojas. (DT)
Ch'aktik, "plumas". (DG)
<sup>4672</sup> U-patan, "su servicio, su tributo".
```

el Aj Pop Aj Pop Q'amja O'alel Ajtzik' Winaq. No solamente pequeñas cosas hacían ni tampoco solamente pocos<sup>4673</sup> pueblos derrotaron<sup>4674</sup> muchas parcialidades<sup>4675</sup> de los pueblos llevaban<sup>4676</sup> su tributo al K'iche' dolor<sup>4677</sup>, pues, se recibió<sup>4678</sup> se levantó<sup>4679</sup> por ellos. No en seguida<sup>4680</sup> se desarrolló<sup>4681</sup> su esplendor Q'ukumatz fue el origen 4682 de la grandeza de su poderío. Así, pues, fue el principio 4683 de su engrandecimiento 4684 el engrandecimiento también del K'iche'. Así, pues, contaremos<sup>4685</sup> las generaciones<sup>4686</sup> de los señores con los nombres de todos los señores diremos<sup>4687</sup> también. 88- Éstas, pues, son las generaciones el orden<sup>4688</sup> de todos los señoríos la aclaración<sup>4689</sup> de B'alam Kitze' B'alam Aq'ab' Majukutaj Ik'i B'alam los primeros abuelos nuestros los primeros padres nuestros cuando apareció<sup>4690</sup> el sol apareció la luna las estrellas 4691 <sup>4692</sup> Éstas, pues, son las generaciones el orden<sup>4693</sup> de los señoríos empezaremos<sup>4694</sup> aquí desde el principio<sup>4695</sup> <sup>4673</sup> Sqaqi'n, forma arcaica, registrada hoy en la región de Chichicastenango, "poco, pequeño". <sup>4674</sup> *X-ki-qasaj*, forma completiva plural de *qasaxik*, "bajarlo". 4675 *Ch'ob'*, "tribu, parcialidad". <sup>4676</sup> *X-ul*, forma completiva de *ulem*, "llegar". <sup>4677</sup> K'axk'ol, "sufrimiento", de k'ax, "difícil, doloroso". <sup>4678</sup> *X-k'am*, forma completiva de *k'amik*, "recibir, tomar, aceptar". <sup>4679</sup> *X-yakex*, forma completiva de *yakej*, "levantar, nacer". <sup>4680</sup> *Tan*, partícula que indica contemporaneidad. Como verbo: "cesar, dejar de". (TC) <sup>4681</sup> X-winaqirik, forma completiva de winaqirem, "formar, completar, llevar a cabo". 4682 *U-xe'*, "su raíz, su origen". <sup>4683</sup> *U-tikarik*, forma sustantiva poseída en la tercera persona singular de *tikarem*, "comenzar, principiar, lograr". 4684 *Unimarik*, de *nim*, "grande". <sup>4685</sup> Xchi-qa-cholo, futuro en la primera persona plural de la raíz chol, "contar cuentos o historias, alinear, poner en 4686 U-le'el, "su generación, orden de las generaciones". <sup>4687</sup> *Xchi-qa-b'ij*, futuro en la primera persona plural de *b'ixik*, "decir". 4688 Tasel, de tas, "orden, grado, poner en orden". (BB) <sup>4689</sup> Saqirib'em, sustantivo de saqir, "enblanquecer, aclarecer" y saqirem, "amanecer".  $^{4690}$  X-wachin, forma completiva de wachin, de la raíz wach, "imagen, apariencia". 4691 Q'ij, "sol"; ik', "luna"; ch'umil, "estrellas". <sup>4692</sup> Empieza la p. 197 de la edición de Sam Colop. 4693 *U-le'el*, "su generación, orden de las generaciones". *U-tasel*, de *tas*, "orden, grado, poner en orden". (BB)

4694 *Xchi-qa-tikib'a*, fututo en la primera persona plural de la raíz *tik*, "comenzar, poder, lograr".
 4695 *U-xe'*, "su raíz, su principio". *K'i* podría ser "muchos", pero tal vez tiene valor retórico.

se enfrentan<sup>4696</sup> en la entrada <sup>4697</sup> los señores cuando entra cuando muere<sup>4698</sup> cada<sup>4699</sup> generación<sup>4700</sup> de señores los abuelos<sup>4701</sup> con los señores en todas las ciudades de cada uno de los señores. Así, pues, aparecerá<sup>4702</sup> el aspecto de cada uno de los señores así, pues, aparecerá cada aspecto de cada uno de los señores k'iche':

89- B'alam Kitze' el principio 4703 de los Kawiq

90- K'oka'ib' segunda generación<sup>4704</sup> de B'alam Kitze'

91- B'alam K'onache empezó<sup>4705</sup> el título Aj Pop<sup>4706</sup> la tercera<sup>4707</sup> generación, pues,

92- K'otuja Istayub' la cuarta<sup>4708</sup> generación.

93- Q'ukumatz

K'otuja, el principio de los señores sagrados 4709

folio 55 v.

la quinta<sup>4710</sup> generación fueron.

94- Tepepul Istayul el sexto orden<sup>4711</sup>

95- Kikab' Kawisimaj el séptimo cambio<sup>4712</sup>

96- Tepepul, Istayub', la octáva<sup>4713</sup> generación

 $<sup>^{4696}</sup>$  *K'uluk'uj*, de la raíz *k'ul*, "enconrar, enfrentarse". Coto registra la forma *quluquh* (*k'uluk'uj*) como "casarse, enfrentarse, responder".

<sup>&</sup>lt;sup>4697</sup> *R-okik*, sustantivo poseída de *okem*, "entrar".

<sup>4698</sup> Chi-kamije'ik, de kamem, "morir". Literalmente "en la muerte". (DG)

<sup>4699</sup> Jutaq, "de cada uno de ellos".

<sup>4700</sup> *Le'*, "generación, orden".

<sup>4701</sup> Mama', de mam, "abuelo".

<sup>&</sup>lt;sup>4702</sup> Xchi-wachin, futuro de wachinik, "parecer, representar". U-wach, "su aspecto".

<sup>&</sup>lt;sup>4703</sup> *U-xe'nab'al*, sustantivo instrumental de *xe'nab'ej*, "comenzar, fundar". (TC)

<sup>4704</sup> U-ka, "su segunda". Le', "generación".

<sup>&</sup>lt;sup>4705</sup> *X-tikib'an*, forma completiva de la raíz *tik*, "comenzar, poder, lograr".

<sup>&</sup>lt;sup>4706</sup> Aj-pop-ol, sustantivo con prefijo agentivo y sufijo abstracto.

 $<sup>^{4707}</sup>$  R-ox, "su tercera".

<sup>4708</sup> U-kaj, "su cuarta".

<sup>4709</sup> Nawal ajaw, "señor sagrado".

<sup>&</sup>lt;sup>4710</sup> *R-o*', "su quinto".

Waq, "seis". Tas, "orden, grado".

<sup>4712</sup> Wuq, "siete". Jal, de la raíz jal, "cambiar".

<sup>4713</sup> *U-wajxaq*, "su ocho".

97- Tekum<sup>4714</sup>

Tepepul la novena<sup>4715</sup> generación

98- Wajxaqi K'a'm<sup>4716</sup>

Kikab', pues, la décima<sup>4717</sup> generación de señores

99- Wugub' Noi<sup>4718</sup>

Kawatepech<sup>4719</sup> el undécimo<sup>4720</sup> orden de señores

100- Oxib' Kyej B'elejeb' Tz'i<sup>4721</sup>, la duodécima<sup>4722</sup> generación de señores éstos, pues, eran señores<sup>4723</sup> cuando llegó<sup>4724</sup> Donadiu<sup>4725</sup> fueron ahorcados <sup>4726</sup> por la gente castellana <sup>4727</sup>

101- Tekum

Tepepul tributaron<sup>4728</sup> frente a la gente castellana <sup>4729</sup> Éstos engendraron<sup>4730</sup> a la décimo tercera<sup>4731</sup> generación de señores

102- Don Juan de Rojas

Don Juan Cortés decimocuarta<sup>4732</sup> generación de señores son engendrados por Tekum

Tepepul.

103- Éstas, pues, son las generaciones

el orden de los señoríos de los señores Aj Pop

Aj Pop Q'amja frente a los Kawig K'iche'.

Así diremos<sup>4733</sup> los barrios<sup>4734</sup>

éstas, pues, son las Casas Grandes de cada uno de los señores detrás del Aj Pop

Ai Pop Q'amia

<sup>&</sup>lt;sup>4714</sup> *Tekum*, no he encontrado una posible traducción, que según Tedlock es "mariposa negra". (DT)

<sup>&</sup>lt;sup>4715</sup> *U-b'elej*, "su nueve".

<sup>&</sup>lt;sup>4716</sup> Wajxaqi k'a'm, "ocho bejuco, cuerda", tal vez el valor calendárico de malinalli, duodécimo día del calendario mexica, como sugieren Recinos y Tedlock. (DT: 342, nota 104.; AR: 180, nota 47) <sup>4717</sup> *U-lajuj*, "su diez".

<sup>&</sup>lt;sup>4718</sup> Wuqub' No'j, "siete idea, sabiduría", séptimo día del calendario k'iche'. Sam Colop lee *noj*, pero por el sentido posiblemente es *no'j*.

4719 *Kawatepech*, posiblemente es un nombre náhuatl.

<sup>4720</sup> *U-ju-lajuj*, "su once".

<sup>&</sup>lt;sup>4721</sup> Oxib' Kyej: "Tres Venado"; B'elejeb' Tz'i, "Nueve Perro", también en este caso posiblemente nombres calendáricos.

<sup>4722</sup> *U-kab'-lajuj*, "su doce".

<sup>&</sup>lt;sup>4723</sup> *K-e'-ajawarik*, forma incompletiva plural de *ajaw*, "señor".

<sup>&</sup>lt;sup>4724</sup> *X-ul*, forma completiva de *ulem*, "llegar".

<sup>4725</sup> Donadiu, del náhuatl tonatiuh, de tona-"sol", nombre con que los indígenas se referían a Pedro de Alvarado por el color de su pelo. (RS)

<sup>&</sup>lt;sup>4726</sup> *X-e-jitz'axik*, forma completiva plural de *jitz'axik*, "ahorcar, colgar".

<sup>4727</sup> Castillan en el texto k'iche'.

<sup>&</sup>lt;sup>4728</sup> *X-e-patanijik*, forma completiva plural de *patan*, "servicio, tributo".

<sup>&</sup>lt;sup>4729</sup> Empieza la p. 198 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>4730</sup> *X-e-k'ajolan*, forma completiva plural de *k'ajol*, "hijo de hombre".

<sup>&</sup>lt;sup>4731</sup> *R-ox-laju*, "su tres diez".

<sup>4732</sup> Kaj-laju, "catorce".

<sup>&</sup>lt;sup>4733</sup> *Xchi-qa-b'ij*, futuro en la primera persona plural de *b'ixik*, "decir".

<sup>4734</sup> Chinamit, término náhuatl, que significa "separación, cerca de cañas, barrio, suburbio". Está registrado en el diccionario de Coto como "casta, linaje, parcialidad". (RS; TC)

éstos son los nombres<sup>4735</sup> de los nueve<sup>4736</sup> linajes de los Kawiq sus nueve Casas Grandes

éstos son los nombres<sup>4737</sup> de los señoríos de cada una de las Casas Grandes.

104- Señor Aj Pop, una es su Casa Grande K'u Ja<sup>4738</sup> es el nombre de su Casa Grande

105- Señor Aj Pop Q'amja Tz'ikina Ja<sup>4739</sup> es el nombre de su Casa Grande

106- Gran Encargado de los recibimientos <sup>4740</sup> Kaweq, una es su Casa Grande

107- Señor Aj Tojil, una es su Casa Grande

108- Señor Aj Q'ukumatz<sup>4741</sup>, una es su Casa Grande

109- Popol Winaq sobre el Asiento<sup>4742</sup>, una es su Casa Grande

110- Lolmet Kejnay<sup>4743</sup>, una es su Casa Grande

111- Popol Winaq en la cancha del juego de pelota desnivelada<sup>4744</sup>, Xkuxeb', a<sup>4745</sup>, una es su Casa Grande

112- Tepew Yaki<sup>4746</sup>, una es su Casa Grande

113- 4747 Éstos, pues, son los nueve linajes de los Kawiq Muchos hijos de madre<sup>4748</sup>

hijos de padre<sup>4749</sup> se cuentan<sup>4750</sup> detrás<sup>4751</sup> de las nueve Casas Grandes

114- Éstas, pues, de los Nija'ib' son las nueve Casas Grandes así primero diremos<sup>4752</sup>

folio 56 r.

<sup>&</sup>lt;sup>4735</sup> *U-b'ina'm*, sustantivo poseído de *b'ina'xik*, "llamarse, usar por nombre".

<sup>&</sup>lt;sup>4736</sup> B'elejeb', "nueve".

<sup>&</sup>lt;sup>4737</sup> *U-b'i'*, "sus nombres".

<sup>&</sup>lt;sup>4738</sup> K'u, tal vez de la raíz k'ul, "encontrar, recibir". Ja, "casa".

<sup>4739</sup> Tz'ikina Ja: Tz'ikin, "pájaro"; Ja, "casa".

<sup>&</sup>lt;sup>4740</sup> *Chokoj*, posiblemente de la raíz *choc* (*chok*), registrada en Brasseur, "llamar, convidar". (BB)

<sup>4741</sup> Ésta y la anterior expresión se refieren probablemente a los sacerdotes de Tojil y Q'ukumatz.

<sup>&</sup>lt;sup>4742</sup> *Popol Winaq*, "hombre de la estera". *T*<sup>\*</sup>*uy*, "asiento".

<sup>&</sup>lt;sup>4743</sup> Lolmet podría ser "embajador", ya que Coto registra la expresión lolmay, "embajador". (TC) Kejnay podría estar relacionado con "el venado", kej.

<sup>&</sup>lt;sup>4744</sup> Pa, "en"; jom, " juego de pelota"; tzalatz' en Sam Colop; tzalatz para D. Guarchaj, de la raíz tzal, "desnivelado, torcido por un lado".

<sup>4745</sup> Xkuxeb'a, de xe, "base, raíz.

<sup>4746</sup> Tepew, nombre asociado a los dioses, del náhuatl tepeuani (raíz verbal peua), "el vencedor, conquistador". Yaki, "extranjero, mexicano". (RS)

<sup>&</sup>lt;sup>4747</sup> Empieza la p. 199 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>4748</sup> *Tzatz*, "denso, espeso, mucho". *R-al*, "su hijo de madre".

<sup>4749</sup> *U-k'ajol*, "su hijo de padre".

<sup>&</sup>lt;sup>4750</sup> Ajilatal, de ajil, "contar cantidades".

<sup>&</sup>lt;sup>4751</sup> *R-ij*, "a su espalda, detrás de".

<sup>&</sup>lt;sup>4752</sup> *Xchi-qa-b'ii*, futuro en la primera persona plural de *b'ixik*, "decir".

las generaciones que se hicieron<sup>4753</sup> de los señoríos solamente en un único principio empezó<sup>4754</sup> frente al principio del sol el principio de la luz<sup>4755</sup> para la gente:

115- B'alam Aq'ab' fue el primer abuelo<sup>4756</sup> padre nuestro

116- K'o'akul K'o'akutek<sup>4757</sup>, la segunda generación

117- K'ochajuj K'otzib'aja<sup>4758</sup>, la tercera generación

118- B'elejeb' Kej<sup>4759</sup>, la cuarta generación también

119- K'otuja<sup>4760</sup>, la quinta generación de señores

120- B'atz'a<sup>4761</sup>, pues, la sexta generación también

121- Istayul, pues, la séptima generación de señores

122- K'otuja, el octavo grado<sup>4762</sup> del poderío

123- B'elejeb' Kej, el noveno grado

124- Kema<sup>4763</sup>, se dice, la décima generación

125- Señor K'otuja, undécima generación

126- Don Christowal<sup>4764</sup>, se dice, fue señor<sup>4765</sup> frente a la gente castellana<sup>4766</sup>

127- Don Pedro de Robles<sup>4767</sup>, Ajaw Q'alel hoy<sup>4768</sup>.

128- Así, pues, son todos los señores que han salido<sup>4769</sup> detrás del Ajaw Q'alel Así también diremos<sup>4770</sup> el poder<sup>4771</sup> de cada una de las Casas Grandes.

<sup>&</sup>lt;sup>4753</sup> *R-ib*', es un pronombre recíproco que expresa la idea de la formación de una nueva generación.

<sup>4754</sup> Xch-tikar, futuro del verbo tikarem, "empezar".

<sup>&</sup>lt;sup>4755</sup> Saq, "blanco, luz".

<sup>4756</sup> Mamaxel, "abuelo".

<sup>&</sup>lt;sup>4757</sup> Se trata de nombres nahuas, relacionados según Campbell al término *ahko*, "arriba" y *ahkol*, "hombro". (LC:83)

<sup>&</sup>lt;sup>4758</sup> No he encontrado una interpretación de estos nombres.

<sup>&</sup>lt;sup>4759</sup> B'elejeb' Kej, "Nueve Venado", posiblemente nombre calendárico.

<sup>&</sup>lt;sup>4760</sup> *K'otuja*, podría estar relacionado con *k'ot*, "águila".

<sup>&</sup>lt;sup>4761</sup> B'atz'a, está relacionado con b'atz', primer día del calendario k'iche', "hilo, tejido, tiempo".

<sup>4762</sup> Tas, "orden, grado, poner en orden". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>4763</sup> *Kema*, está relacionado con *kem*, "tejido" y *kemik*, "tejer".

<sup>&</sup>lt;sup>4764</sup> Don Christowal, o sea don Cristóbal.

<sup>&</sup>lt;sup>4765</sup> *X-ajawarik*, forma completiva de *ajaw*, "señor".

<sup>4766</sup> Caxtilan, "castellana".

<sup>&</sup>lt;sup>4767</sup> En español en el texto.

<sup>4768</sup> Wakamik, "hoy".

<sup>&</sup>lt;sup>4769</sup> Elenaq, forma perfectiva de elem, "salir".

- 129- Señor Q'alel, el primer señor frente a los Nija'ib', una era su Casa Grande
- 130- Señor Ajtzik' Winaq, una era su Casa Grande
- 131- Señor Q'alel K'amja<sup>4772</sup>, una era su Casa Grande
- 132- Gran K'amja, una era su Casa Grande
- 133- Madre de K'amja, una era su Casa Grande
- 134- Gran K'amja, una era su Casa Grande
- 135- Gran Encargado de los recibimientos <sup>4773</sup> Nija'ib', una era su casa Grande
- 136-4774 Señor Awilix, una era su Casa Grande
- 137- Yakolatam, una era su casa Grande.
- 138- Éstos, pues, son las Casas Grandes frente a los Nija'ib' éstos, pues, son los nombres de los nueve<sup>4775</sup> linajes<sup>4776</sup> de los Nija'ib', así se dicen muchos<sup>4777</sup>, pues, son los linajes de cada uno de ellos, los señores así de los primeros dijimos<sup>4778</sup> los nombres
- 139- Así también, pues, de los Ajaw K'iche' éstos son sus abuelos<sup>4779</sup> sus padres nuestros:
- 140- Majukutaj, el primer hombre
- 141- K'o Ajaw, el nombre de la segunda generación de señores
- 142- Q'aq'lakan<sup>4780</sup>
- 143- Kokosom

Folio 56 v.

- 144- K'omajkun
- 145- Wuqub' Aj<sup>4781</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>4770</sup> *Xchi-qa-b'ij*, futuro en la primera persona plural de *b'ixik*, "decir".

<sup>4771</sup> R-ajawal, "su poder, reino".

<sup>&</sup>lt;sup>4772</sup> Sam Colop lee Q'amja.

<sup>&</sup>lt;sup>4773</sup> *Chokoj*, posiblemente de la raíz *choc* (*chok*), registrada en Brasseur, "llamar, convidar". (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>4774</sup> Empieza la p. 200 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>4775</sup> *B'elejeb'*, "nueve".

<sup>4776</sup> *Chinamit*, "barrio, linaje, parcialidad".

*Quiia* en el Ms. Newberry. Sam Colop lee *k'i ya'*; podría der *k'ya*, "mucho, muchos".

<sup>4778</sup> Mix-qa-b'ij, forma completiva en la primera persona plural sujeto de b'ixik, "decir".

<sup>&</sup>lt;sup>4779</sup> *U-mam*, "su abuelo".

<sup>&</sup>lt;sup>4780</sup> *Q'aq'lakan* está relacionado con *q'aq'*, "fuego".

146- K'okamel

147- K'oyab'akoj

148- Winaq B'am<sup>4782</sup>

149- Éstos, pues, son los señores frente a los Ajaw K'iche' así su generación su orden<sup>4783</sup> también.

Éstos son los nombres de los señores, los que están dentro<sup>4784</sup> de las Casas Grandes solamente cuatro son sus Casas Grandes.

- 150- Señor Ajtzik' Winaq, el nombre del primer señor, una era su Casa Grande
- 151- Señor Lolmet, el segundo señor, una era su Casa Grande
- 152- Gran Señor de los recibimientos, el tercer señor, una era su Casa Grande
- 153- Jakawitz, pues, es el cuarto señor, una era su Casa Grande. Cuatro, pues, son las Casas Grandes frente a los Ajaw K'iche'.

154- Así, pues, tres eran los grandes encargados de los recibimientos <sup>4785</sup> así son nuestros grandes señores <sup>4786</sup> por todos los señores k'iche' solamente juntos se juntan <sup>4787</sup> los tres encargados de los recibimientos los engendradores <sup>4788</sup> los de la palabra <sup>4789</sup> de las madres los de la palabra de los padres nuestros .

Grande

<sup>4790</sup>pequeña<sup>4791</sup> es la esencia de los tres encargados de los recibimientos.

155- Gran Encargado de los recibimientos, pues, frente a los Kaweq<sup>4792</sup> frente a los Nija'ib', el segundo, pues, Gran Señor Encargado de los recibimientos frente a los Ajaw K'iche' el tercer Gran Encargado de los recibimientos pues tres eran los encargados de los recibimientos cada uno frente a un linaje.

Solamente, pues, es la esencia de los k'iche'

4781 Wuqub', "siete". Aj, "caña, elote".

<sup>4784</sup> *Chupan*, preposición locativa.

<sup>&</sup>lt;sup>4782</sup> No he encontrado una posible interpretación de estos nombres.

<sup>4783</sup> *U-le'el*, "su generación". *U-tasel*, "su orden, grado".

<sup>&</sup>lt;sup>4785</sup> *Chokoj*, posiblemente de la raíz *choc* (*chok*), registrada en Brasseur, "llamar, convidar". Serían los encargados de los recibimientos. (BB)

<sup>&</sup>lt;sup>4786</sup> *Q-ajawixel*, forma poseída en la primera persona plural del sustantivo *ajaw*, "señor". *Ixel* es un infijo agentivo intensificador "gran señor". (DG)

<sup>&</sup>lt;sup>4787</sup> Chi-ki-kuch k-ib', forma reflexiva plural de de kuchuj ib', "juntarse, reunirse".

<sup>&</sup>lt;sup>4788</sup> *Alan-el*, sustantivo con posfijo agentivo de *alaneem*, "procrear".

 $<sup>^{4789}</sup>$  Tzij, "palabra".

<sup>&</sup>lt;sup>4790</sup> Empieza la p. 201 de la edición de Sam Colop.

<sup>&</sup>lt;sup>4791</sup> Sqaqi'n, forma arcaica, registrada hoy en la región de Chichicastenango, "poco, pequeño".

<sup>&</sup>lt;sup>4792</sup> *Chuwach Kaweqib*' ha sido interpolado por Sam Colop, para evitar la errónea omisión en el texto k'iche' del Ms. Newberry, como se deduce de la misma traducción al español de Ximénez y del contexto. (SC, nota 338).

porque no existe el instrumento para ver<sup>4793</sup>. Existía primero antiguamente por los señores se ha perdido<sup>4794</sup> solamente, pues, se han acabado<sup>4795</sup> todos los del K'iche' Sta. Cruz es su nombre.

<sup>4793</sup> *Il-b'al*, sustantivo instrumental de *ilik*, "ver".
4794 *Sachinaq*, forma perfectiva de *sachik*, "perder".
4795 *Mix-utzinik*, forma completiva de la raíz *utzin*, "faltar, acabar, concluir". (TC)

## Vocabulario del *Popol Vuh*

### A

*A* 'por *ja* ', "agua".

Ab'aj, "piedra".

Ab', "resuello, respiro". (FXa)

Aj-k'ot, de k'otik, "escarbar".

Ab'anel, "alentador", de la raíz ab', "aliento, aire, palabra". (DG; FXa)

A-b'anoj, sustantivo poseído de b'anik, "hacer". Ab'ix, "milpa". *Ab'ixom*, sustantivo agentivo de *ab'ix*, "milpa". Achaq', "hermano menor". (DG) Ach-b'ilan, de ach, "compañía". Achb'ilay, de la raíz ach, "compañero". Achij "hombre, "valiente, varonil, varón, guerrero, orden militar superior". Achij-ab', de la raíz achi, "varón, valentía, orden militar" Achijlal, sustantivo abstracto de la palabra achij, "varón, guerrero". Aha ztayul en el Ms. Newberry, corregido en Ajaw Istayul por Sam Colop (SC, nota 318) *Aj*- es prefijo de oficio. Aj K'amja (Sam Colop lee q'amja), "el de la casa del recibimiento", de k'am, "recibir" y ja, "casa". Ai- nim, "los de lo grande". Aj Pop Achij, "capitán". Ai Popol, "el del petate, cacique, alguacil, señor". Aj, "elote, espiga de maíz, caña". Ai, es prefijo agentivo. Ajache', "matasanos". Ajal parece ser un préstamo del ch'ol ahal, "espíritu malo". (LC: 81) Ajal Puj, "el que labra las materias". Ajal parece ser un préstamo del ch'ol ahal, "espíritu malo". (LC: 81) Ajal q'ana, "el que hace la aguadija, el humor de las llagas". Ajal es un préstamo del ch'ol ahal, "espíritu malo". (LC: 81) Ajam che', "hechos de madera, madera labrada". Ajaw, "señor, padre". Ajawarem, "poderío, reino", sustantivo abstracto de ajaw, "señor". Aj-b'is, "los de la tristeza", de la raíz b'is, "sentir tristeza". Ajb'it, "el que crea", de la misma raíz de B'itol, "el Creador", una de las deidades principales del Popol Vuh. Aj-b'ix, de la raíz b'ixik, "decir". Podría ser "cantores" u "oradores". *Aj-choq*', "dueño". (SC: 157, nota 303) Aj-choq'e, con sufijo agentivo. Coto registra la expresión ah chok como "dueño". Ajil, de ajixik, significa "contar cantidades". Ajilan, "contable", forma adjetival de axilaxik, "contar cantidades". Ajilatal, de ajil, "contar cantidades". Aj-k'aj o aj-k'ajb', prefijo agentivo con la raíz k'aj, "cortar, hacer pedazos", posiblemente con el signficado de "sacrificadores". Aj-k'ixb', prefijo agentivo y k'ix, de k'ixal, "espina", "los de las espinas, los sacrificadores".

*Aj-kun*, sustantivo con prefijo de oficio u origen, del verbo *kunaxik*, "curar". *Aj-lab'al*, "los de la guerra, los que pelean", de *lab'al*, "guerra, pelear".

Aj-latz'ab', de la raíz latz', "angosto, apretado, ocupado". (DG)

Aj-mak, "los del pecado".

Aj-moken, de la raíz moqueh (moken), "ser humilde, rogar". (TC)

Aj-mox wach, "los de la envidia". Mox significa también "tonto" e "izquierda", pero con el sustantivo wach está registrado en el diccionario de Coto con el significado de "envidia, malicia, odio". (TC)

Aj-muqulik. En k'iche' moderno muqulik, significa "amontonado", pero la raíz verbal es muqik, "enterrar".

Aj-na'oj, sufijo de oficio u origen (aj-) y sustantivo na'oj, "idea, pensamiento".

Aj-nim, aj, sufijo de oficio y origen; nimaj, "obedecer, reverenciar". (BB)

A-jox-b'al, sustantivo instrumental poseído de joxowem, "cometer adulterio, fornicar".

Aj-patan, prefijo agentivo y patan, "carga, tributo, servicio", "los de los tributos".

Aj-popol, sustantivo con prefijo agentivo y sufijo abstracto, de pop, "estera".

Aj-pu, de pu, "cerbatana".

Aj-puwaq, de pwaq, "dinero" en los diccionarios modernos, probablemente en referencia a la plata.

Ajq'ij es el sacerdote del sol, aun en las comunidades actuales. Se observa el prefijo masculino aj-de origen, oficio y actividad.

Aj-raxa laq: aj es el prefijo de profesión u origen; raxa, "verde"

Aj-su', prefijo de oficio y profesión y su', "palito, flauta".

Ajtoltekat, el diccionario de Rémi Siméon refiere el significado del término náhuatl toltecatl como sinónimo de artesano y artista, por las conocidas actividades artísticas de los toltecas. (SC: 32, nota 23; RS)

Aj-tukur, "los de los tecolotes". Sam Colop indica el significado metafórico de "traidores". (SC, nota 265)

Aj-tz'ib', de tz'ib'axik, "escribir".

Aj-tza, "los de la guerra".

Aj-tzik' Winaq, personaje de los Nija'ib'.

Aj-u-chan, sufijo de oficio y raíz cha', "hablar".

Aj-xit, de xit, "piedra verde muy estimada, jade". Es un préstamo de náhuatl. (LC: 85; BB)

Aj-xob', aj, sufijo de oficio y origen; xob', "tener miedo". (BB)

Ak', "aves de corral". En k'iche' moderno el término indica gallinas y pollos.

A-k'am, segunda persona de k'amik, "traer, tomar".

*A-k'wil*, "tu impedimento", de *k'wilo*, "vedar". (DB; FXa)

Aka'lab', de ak'al, "niño, niña".

Al, "hijo de mujer, hija, generar, parir".

Ala, "muchacho".

Alachinaq, forma perfectiva del verbo alachinik, "vigilar". (DG)

Al-al, sustantivo abstracto de al, "pesado".

Alan-el, sustantivo con posfijo agentivo de alanem, "procrear".

Alaq, pronombre de respeto "ustedes".

Alaxik, "nacimiento, pariente", de la raíz al, "hijo" y el verbo alaxik, "parir, dar a luz"

Alay, del verbo alaxik, "procrear, parir, dar a luz".

Alib', "nuera".

Alk'wal la, "su hija de usted", con la forma de respeto, de alk'wa'laxik, "procrear".

Alom, "engendradora", del verbo alaxik, "parir, dar a luz por parte de una mujer".

Ama, "viejo". (BB)

Amaq', "país, pueblo, poblado".

Amaq'el, "siempre, perpetuamente". (BB)

Ana wi, "en balde, invano". (DG)

Ana, de la preposición an, "mientras, entretanto". Puede tener valor interrogativo. También significa "correr", de anah (anaj), "darse prisa". (BB)

Anab'; "hermana de hombre".

Anilab'ik, "carrera".

Anim, "a la carrera, rápido", del verbo anim, "correr, apresurarse".

Anom es literalmente "la forma, la condición".

Apa, adverbio interrogativo, locativo interrogativo.

Apachina, partícula interrogativa.

Apachinaq, variante de jachinaq, pronombre interrogativo de persona.

Apanoq, adverbio locativo.

Aponoq es adverbio de rumbo, posiblemente una variante de apanoq, adverbio locativo.

Aq en los diccionarios modernos está indicado como "cerdo, puerco". En este caso se refiere al pécari o jabalí.

Aq'ab', "noche, madrugaar".

Aq'ab'al, "amanecer, noche".

Aq'am, "ollas viejas". (SC, nota 263)

Aq'anik, "subir", de aq'anem.

Aq'anok, partícula direccional, del verbo aq'anem, "subirse".

Aq'anoq, "arriba", adverbio de aq'anem, "subirse".

Aq'aroq: posiblemente aqaroq', exclamación ceremonial, "amado". (DG)

Agaj, "pequeña abeja". (DT: 317, nota 108)

Agarog, exclamación de desesperación.

Are k'ut, "así pues".

Are, demostrativo, "éste". Tiene también una función enfática, "así".

Astapupul, posiblemente es un préstamo náhuatl, de asta-, "garza" y -po:l, "grande". Se refiere a una insigna. (LC: 84)

Atan, "pronto, temprano". (DG)

A-taqikil, sustantivo poseído del verbo taqik, "enviar, mandar".

Ati't, "abuela".

Atob', podría ser de atob'al, "bondad" o at oob', "tú cinco".

Atz'yaq, "tela, ropa, trapo", en k'iche' moderno. También con el significado de "musgo". (SC, nota 254)

Awas, en los diccionarios modernos está registrado con el significado de "pecado, delito" y en Basseta como "cosa vedada"; sin embargo en el de Brasseur *auaz* tiene el significado de "cosa sagrada, precepto, mandato". Para Diego Guarchaj el concepto de *awas* se refiere a cualquier cosa equivocada contra la costumbre. (BB; DB; DG)

Aw-e, "a ti, tuyo, de ti, para ti".

Aw-eta'm, segunda persona singular de eta'maxik, "saber".

Awi, pronombre interrogativo.

Aw-ib', pronombre reflexivo de segunda persona singular. (SC, nota 238)

A-wiki-q'ab', "tu mano derecha".

Aw-ila, segunda persona de ilik, "ver".

Awilix, Tedlock con base en Justeson propone como traducción "Señor golondrina", de wilix, que en ch'ol significa "golondrina". Campbell lo interpreta como un nombre náhuatl, de awi-, "hacer malo" y awil-, "lo que hace mal". (LC: 84; DT: 305, nota 46)

Aw-itzmal, "tu hechizo", de itz, "mal, malo". (TC)

Aw-umal, "por ti, por tu causa".

# B'

B'alam Aq'ab', el posible significado es "Jaguar de la noche".

B'alam Kitze', Diego Guarchaj interpreta el nombre como: "Jaguar de la risa", de tze', risa. (DG)

B'alam, "jaguar".

B'alam-il, sustantivo abstracto por el posfijo –il, "como jaguar".

B'ana-taj, de b'anik, "hacer".

B'anik, "hacer".

*B'anoj*, "obra, hecho", sustantivo del verbo *b'anik*, "hacer", también con el significado de "cumplir, mantener, obedecr".

B'an-ol, sustantivo con posfijo agentivo de b'anik, "hacer".

B'aq, "hueso".

B'ate, "argolla" o "pala". (LC: 81)

B'atz'a, está relacionado con b'atz', primer día del calendario k'iche', "hilo, tejido, tiempo".

B'e ja', literalmente "el camino de agua".

B'e ya', "sendero de agua, río".

B'e, "camino".

B'e/jok son sinónimos, "sendero, camino, senda".

B'elej winaq, como sugiere Sam Colop es "nueve por veinte, ciento ochenta". (SC: 192, nota 330)

B'elejeb' Kej, "Nueve Venado", posiblemente nombre calendárico.

B'elejeb' o b'ele, "nueve".

B'elejeb' Tz'i, "Nueve Perro", posiblemente nombre calendárico.

B'enaq, de la raíz b'e, "ir".

B'eq, part. direccional, "de aquí para allá". (DG)

B'i naki la', son partículas.

B'i, "todavía no", partícula.

B'ichoq', "solar". (SC, nota 267)

B'ik, posiblemente es partícula.

B'ini-b'al, "camino, sendero", sustantivo instrumental de b'inem, "caminar".

B'iq'itajik, de la raíz b'iq', "tragar".

*B'is*: de la raíz verbal *b'isoj*, "meditar, deliberar", con prefijo de origen y profesión (*aj*-): "el que medita". La raíz *b'is* tiene también el significado de "sentir tristeza".(BB)

B'is-ol: de la raíz verbal b'isoj, "meditar, deliberar", con sufijo agentivo (-ol): "el que medita". (BB)

B'itoj/tz'aqoj, "lo creado, lo formado".

*B'it-ol*, nombre de la deidad creadora k'iche', "Creador", de la raíz *b'it*, "crear objetos de barro"; -*ol* es un sufijo agentivo. (BB)

B'o'i, "trastos de barro".

B'olaj, "haz de leña, madeja, manojo".

B'olol, participio del verbo b'olik, "asar, tostar".

B'oqotajinaq, forma perfectiva de la raíz b'oq, "arrancar".

b'us, de b'us, "humear, salir humo, instrumento por donde sale humo". (DG)

B'usaj. Brasseur registra el significado de "doblar, torcer" para la raíz buz (b'us) y Coto buzah (b'usaj) como "cuaderno". Posiblemente se refiere a la piel doblada como un bulto. (BB; TC)

Biyik, "jalar el pescuezo, estrangular". Brasseur registra la raíz biy, "ahogar con las manos, chupar". (BB)

#### $\mathbf{C}$

Cabin, en el Ms. Newberry. Qa-b'in, "nosotros caminamos, nuestro caminar".

*Camacu* en el Ms. Newberry. Según Sam Colop es *Qamaku*. Según Diego Guarchaj, en cambio, es *Kam-a-ku*, de *kamik*, "muerte" y *ku*, "sagrado, dios" en maya yucateco. A es vocal epentética. La traducción sería: "La muerte de los dioses". (DG)

Castillan en el texto k'iche'.

Caxtilan, en español: "castellana".

Cool en el Ms. Newberry; k'ool según Sam Colop y q'o'ol según Diego Guarchaj, "el alimentador". La raíz significa "sostener, mantener, alimentar". (DG)

#### CH'

Ch'a/ Ch'ab', "flecha". (BB)

Ch'a'oj, "pleito, guerra".

Ch'aj, de chajik, "lavar, bañar".

Ch'akajoq, imperativo de la raíz ch'ak, "ganar, vencer".

Ch'ak-b'al, sustantivo con sufijo instrumental del verbo ch'akik, "vencer, ganar".

Ch'akix, "ganar, vencer".

Ch'aktik, para D. Guarchaj indica "plumas". (DG)

*Ch'aqa*, (*chaqa* en Sam Colop), adverbio locativo, "otro lado, país lejano, en el extranjero, del otro lado del mar o del rio".

Ch'aqalik, "mojado".

Ch'aqap, "el resto".

Ch'at, "cama, aplanar".

Ch'aw, del verbo ch'awem, "hablar".

Ch'ayatajik, de ch'ayik, "pegar, golpear".

Ch'ayik, "golpear, pegar".

Ch'ek es "la parte que va de la rodilla al pie".

Ch'ek; "la parte que va de la rodilla al pie".

*Ch'eken*, tipo de hormiga llamada "zompopo" en Guatemala.

Ch'ip, "pequeño".

*Ch'ipi*, de la raíz *ch'ip*, "hijo menor, pequeño". (BB)

Ch'itik, "ir sobre zancos", de ch'itnajem, "ir con dificultad sobre zapatos altos".

Ch'ob', "tribu, parcialidad".

Ch'ob'-il, "especie, grupo", de ch'ob', "orden". (SC, nota 13)

Ch'oh, "ratón".

Ch'oko, "asentar, colocar". (SC, nota 162)

Ch'okochoj, de la raíz ch'ok, "estar de cuclillas".

*Ch'u'j*, "loco, preocupado"

*Ch'u'j*, para Recinos se trata del *Croton Sanguifluus*, planta tropical con la savia roja. (AR: nota 16; DT: 100)

*Ch'umil*, "estrella". Se refiere a la primera estrella de la mañana, Venus, que anunciaría la salida del sol.

Ch'umilal o Ch'umila, de ch'umil, "estrella".

Ch'upuwik, de ch'upik, "cortar fruta con la mano".

Ch'uti'n, "pequeño", con las variantes: ch'uti, ch'utinij, ch'utinoq.

# **CH**

Cha taj son partículas optativas según los diccionarios coloniales. (SC: 32, nota 22)

Cha, de chay, "pedernal, navaja de pedernal".

Cha', "decir".

Cha', partícula.

Cha'ik, "escoger".

Cha'kowik, de la raíz cha', "hablar".

Cha'om, "hermosos, lindo". (TC)

Chab, según Brasseur es "flecha, rayo". (BB)

Chach ki-chi' "hacer mucha bulla con sus bocas". (SC, nota 179)

Cha-ch-ux, "de la raíz ux, "ser".

Chaj, "juego de pelota, jugar a la pelota". (DG; BB)

Ch-ajawaxik, del verbo irregular ajawaxik, "querer, necesitar".

*Chaji-b'al*, "instrumento del juego de pelota", de *chaj*, "juego de pelota, jugar a la pelota" y el sufijo instrumental (-*b'al*) (BB)

Chajin, del verbo chajixik, "cuidar, vigilar".

Chak, podría ser "llaga, algo abierto". (BB)

*Ch-a-k'aqa*, segunda persona singular de *k'aqik*,"tirar, aventar".

*Ch-a-k'oto u-chi'*, de *k'otik*, segunda persona singular, "escarbar, estudiar". La expresión *k'otik uchi'* significa "examinar, pregunar".

*Ch-a-k'uxu*, imperativo de segunda persona singular de *k'uxik*, "mascar, roer".

Chaka-b'al, sustantivo instrumental de chakanem, "gatear".

Chakach'oj, de chakach'ik, "amontonar".

Chakachaxinaq, forma perfectiva de la raíz chacachoxin (chakach'), "pararse". (TC)

Chakal, de chakalik, "agacharse, estar parado".

Ch-alaxoq, forma perfectiva de alaxik, "parir, dar a luz por parte de una mujer".

*Ch-a-lik'ib'a*, optativo en segunda persona singular (*a-*) de la raíz *lik'*, "tender, extender", que Sam Colop lee *chalikib'a*.

*Ch-a-maq'ij* en Sam Colop; para D. Guarchaj es *ch-a-mak'ij*, de *mak'ij*, "regar". Imperativo en la segunda persona singular. (DG)

Chamcham, palabra onomatopéyica. Para Diego Guarchaj es un tambor de madera y piel. (DG)

Ch-a-mox, "en-tu-izquierda", de mox, "mano, pie izquierdo".

*Chan*, en el Ms. Newberry, que Colop lee *chanim*, "a la carrera". (SC, nota 209)

Ch-anik, de anik, "correr".

Ch-anim, "a la carrera, rápido", de anik, "correr".

Chapom, de chapik, "agarrar, capturar".

*Chaponik*, de *chapik*, "empezar, agarrar, detener algo con la mano, agarrar, tocar". *Chapon* está registrado en Coto como "ennoblecer". (TC)

*Ch-aq'ab'*, "en la noche, por la noche".

Ch-aq'ab', de aq'ab'al, "amanecer, noche" con prefijo locativo.

Ch-aq'an, forma optativa de aq'anem, "subirse".

Chaq'ij, "seco", de chaqijem, "secarse".

Chaq'uxik, "comer carne", de chaq', "gordo, carne". (SC, nota 113)

Chaqab', "una parte". (DG)

Ch-agan, de aganem, "subirse".

Chaqi'j, "seco".

Chaqij qa-chi', de chaqijchi', "sed", poseído en la primera persona plural (qa-)

*Ch-a-tzakonisaj*, de la raíz *tzakon*, registrada en Coto, "acabar, terminar, concluir". (TC)

*Ch-a-tziloj*, imperativo en la segunda persona singular de *tziloxik*, "esparcir, regar". (DG)

*Ch-a-tzub'aj*, segunda persona de la raíz *tzub'*, "chupar". (BB)

*Ch-awaxoq*, imperativo u optativo del verbo *awexik*, de la raíz *aw*, "sembrar la milpa".

Ch-aw-e, "a ti, contigo".

Ch-aw-echa'j, imperativo de segunda persona singular (aw-) de echa'xik, "comer hierbas".

Ch-a-wikiq'ab', "en-tu-derecha", de wikiq'ab', "mano, pie derecho".

Chay, tipo de hormiga.

Ch-a-ya', optativo en la segunda persona singular del verbo ya'ik, "dar, proporcionar, llevar".

Chaym, de chay, "obsidiana, navaja o punta de pedernal". (BB)

Ch-e-'el, tercera persona plural de elem, "salir".

Che', "árbol, árboles".

Che'-ab'aj, La expresión se refiere a las imágenes de los dioses, por extensión metonímica. Literalmente "palo-piedra".

Che'el, sustantivo agentivo de che', "árbol".

*Ch-e'k*, optativo de la raíz *ekah*, registrada en Brasseur, "llevar". (BB)

Che'xik, "recintar, ceracar con palos", de che', "palo".

Ch-el, de elem, "sacar, salir".

*Ch-elaj*, del verbo *elahic* (*elajik*), "humillarse". (BB)

Chi cha, tal vez por chi chaj, "en el juego de pelota".

Chi che', "con palos, en palos".

Chi jama', imperativo del verbo jamik, "vaciar, derramar líquido".

Chi joloman, de jolom, "cabeza". Podría tener también el significado de "soberano, señor".

Chi jul, "en un hoyo".

Chi k'ase, de la raíz k'as, "vivir".

Chi k'ul, de k'ulik, "encontrar personas".

Chi k-aqan, "en sus pies, sus piernas".

*Chi k-ij*, "a su espalda de ellos".

Chi ki-wach, "en sus miradas, sus aspectos".

Chi malmat, adv. "rápidamente, directamente".

Chi mes, "en la basura".

Chi mun-il, "en la esclavitud".

Chi Pixab', literalmente "en el consejo".

Chi pupuje'ik, de la raíz puj, "hincharse, llenarse".

Chi Q'aq', el nombre de la montaña significa "en el fuego", posiblemente un volcán.

Chi q-e, "con nosotros, hacia nosotros".

Chi r-aqan, "en su pie, en su pierna".

Chi r-ij, "en su espalda".

Chi u-pam, partículas locativas, "en su interior, en su estómago".

Chi wi, "en el pelo, arriba".

Chi, preposición locativa.

Chi', "orilla, boca".

Chi'-ominik, de ominik, "vocear". (BB)

Chi'umarik, "hacerse musgo, moho", forma potencial de umar, "musgo, moho". Chi indica el aspecto potencial. (DG)

Chi-b'anatajik, optativo del verbo b'anik, "hacer".

Chi-b'anik, optativo de b'anik, "hacer".

Chi-b'antajoq, de b'anik, "hacer".

Chi-b'agir, de b'ag, "hueso".

*Chi-b'e ta*, optativo de *b'e*, "ir, caminar".

*Ch-i-b'e ya'oq*, forma optativa de *ya'ik*, "dar, llevar", con infijo complemento de segunda persona plural de confianza.

*Chi-b'e'-iw-ila'*, verbo compuesto optativo por *b'e*, "ir" y *ilik*, "ver".

*Chi-b'ek*, "en la ida, al ir", de la raíz *b'e*, "caminar, ir, caerse pedazos, quitar tierra de la orilla".

*Chi-b'ek*, optativo de *b'e*, "ir, camino".

Chi-b'e-ki-k'ulu, verbo compuesto por b'e, "ir, camino" y la raíz k'ul, "oponerse, entregar". (TC)

*Chi-b'e-ki-pusu*, verbo compuesto por la raíz *b'e*, "ir" y la raíz *pus*, "cortar con cuchillo, hacer una hendidura". *Ki* es sujeto plural de tercera persona.

*Chi-b'e-pusu'*, verbo compuesto de *b'e*, "ir, caminar" y *pus*, "cortar, sacrificar".

Chi-b'eta-k'ama', verbo compuesto de la raíz b'e, "ir" y k'am, "tomar, traer".

*Chi-b'e-ta-k-ila*, tercera persona plural sujeto y *k-ix-qa-chojij*, segunda persona plural complemento.

*Chi-b'e-u-b'ana*, optativo de un verbo compuesto de *b'e*, "ir, camino" y *b'anik*, "hacer". *U-* es sujeto de tercera persona singular.

*Ch-i-b'e-ya'*, verbo compuesto de *b'e*, "ir" e *ya'ik*, "dar". Segunda persona plural de confianza (*i-*)

Ch-i-b'ij, "imperativo plural de b'ixik, "decir".

Chi-b'inik, imperativo de b'inem, "caminar, andar".

*Chi-b'ochij*, potencial de *b'ochi'xik*, "calmar, enamorar".

*Chicat: chicut* en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee *chicat (chik'at)* Siguiendo a Sam Colop, del verbo *k'atanem*, "quemar".

*Ch-i-ch'ak*, optativo de la segunda persona plural de *ch'akik*, vb., "ganar, vencer".

Chi-ch'akatajik, potencial de ch'akik, "ganar, vencer".

*Ch-i-ch'ij*, optativo en la segunda persona plural de *ch'ijik*, "aguantar, tolerar, obligar".

Ch-i-chajij, optativo de chajixik, "cuidar, vigilar".

Chi-chakoni-saj, forma causativa de la raíz chak, "ganar, vencer".(BB)

Chi-chaqijik, de chaqijem, "secarse".

Chi-jix-tajik, de la raíz hix (jix), "abrir, rasgar, romper".

*Ch-i-jok*', segunda persona plural de *jok'ik*, "moler cosa tostada". Sam Colop lee *chijok*.

Ch-i-jureje', potencial en la segunda persona plural dela raíz jur, "jalar, colgar".

Chik, "otra vez".

*Chi-k'akotaj*, se observa la raíz del adjetivo *k'ak'*, "nuevo, hacer algo nuevo".

*Ch-i-k'am*, imperativo plural en la segunda persona del verbo *k'amik*, "tomar, aceptar, recibir".

*Ch-i-k'ama*, seguna persona plural de *k'amik*, "llevar, traer, tomar".

Chi-k'ama', de k'amik, "traer".

Chi-k'amowik, de la raíz k'am, "llevar".

Chi-k'astaj, de k'astajem, "despertarse", también con el significado de "divertirse".

Chi-k'atik, de la raíz k'at, "quemar, ser caliente".

Chi-k'isik, de k'isik, "acabar, gastar".

*Chi-k'iyarik*, de la raíz *k'i*, del verbo *k'iyareem*, "abundar, aumentar".

*Ch-i-k'olob'a*, optativo de *k'olob'axik*, "poner al suelo". (DG)

*Chi-k'otox*, del verbo *k'ootik*, "escarbar, tallar".

*Chi-k'ow*, de la raíz *k'ow*, "duro, hueco, tieso".

*Ch-ik'owik*, de *ik'ow*, "pasar, sobrepujar". (BB)

*Chi-k'utun*, optativo de *k'utuneem*, "aparecer".

*Ch-i-k'utunisaj*. Coto registra el verbo *qutuniçah*, "aparecer, manifestarse, revelarse". (TC)

Chi-k'uxlab'ij. Para Diego Guarchaj sería chi-k-uxlab'ij de uxlab'ixik, "soplar". Coto traduce el verbo quxlabal con una connotación de acto intelectual, de pensamiento, "considerar, echar del pensamiento" (TC; DG)

Chi-kach'ik, imperativo del verbo kach'ik, masticar".

Chi-kamije'ik, de kamem, "morir". (DG)

Chi-kanab'ij, optativo de la raíz kana, "cautivar, robar". (TC)

Ch-i-kanaj, optativo de la raíz kanaj, "quedar, dejar".

Chi-kanajik, de kanajem, "quedarse".

Chi-kaw, de kawuj, "componer, arreglar, juntar".

Chi-ke'ik, de la raíz ke', "moler".

Chi-ke'x, de ke'xik, "moler".

Chi-k-echa'j, de la raíz echa', "la comida de los animales herbívoros, pasto".

*Chi-ki'kot*, de *ki'kotem*, "estar contento, alegrarse". Sam Colop lee *chikikot*.

Chi-ki-b'ano, de b'anik, "hacer"; tercera persona plural

*Chi-ki-chajij k-ib*', tercera persona plural de *chajixik*, "vigilar, ciudar".

*Chi-ki-k'am*, plural del verbo *k'amik*, "tomar, traer".

Chi-ki-k'ikij, en Sam Colop, chi-ki-kik'ij para D. Guarchaj, de kik'ixik, "sacudir". (DG)

*Chi-ki-k'olob'a*, de la raíz *k'olob'*, "poner algo redondo" o da *k'ol*, "colgar". (TC)

*Chi-ki-k'ololej*, tercera persona plural de *k'ololexik*, "estimar, guardar, encoger".

*Chi-ki-k'uj* según Sam Colop, *chiquicuuh* en el Ms Newberry; *Chikikoj* para D. Guarchaj. Optativo en la tercera persona plural. Posiblemente *kuj* es una variante de *koj*, "usar, llevar puesto, poner". (DG)

Chi-ki-k'ulmaj, de k'ulmaxik, "ocurrir, pasar algo".

*Chi-ki-k'ut*, forma plural de *k'utunem*, "aparecer".

Chi-ki-kiri, plural de kirik, "desatar".

Chi-ki-kuch k-ib', forma reflexiva plural de de kuchuj ib', "juntarse, reunirse".

Chi-ki-kuyu, forma incompletiva plural de kuyuyexik, "aguantarse".

Chi-k-ila-wachij, verbo compuesto por la raíz il, "ver" y wach, "aspecto".

*Chi-k-ilo*, optativo en la tercera persona plural de *ilik*, "ver".

*Chi-ki-lo*, tercera persona plural de *lonik*, "comer fruta y cosas dulces". (SC: 192, nota 332)

Chi-ki-luq', de la raíz luq', "caerse, doblar, andar caído, con sobrero caído".

Chi-ki-maj, forma completiva plural de maj, "arrebatar". (BB)

Chi-ki-na'o, de la raíz na', "idea, pensamiento".

Chi-ki-pach, de la raíz pach, "agacharse".

*Chi-ki-pak'ab'a*, tercera persona plural (que Sam Colop lee *chipakab'a*) de la raíz *pak'*, "estar boca arriba".

*Chi-ki-paqab'a*, forma plural de de la raíz *paq*, "alto, en alto, levantar, subir". Sam Colop lee *chikipaq'ab'a*.

*Chi-ki-pis*, tercera persona plural de *pisik*, "envolver en tela, papel y hojas".

*Chi-ki-q'osij*, forma plural del verbo *q'osixik*, "batir, pegar con palo".

Chi-ki-qumej, forma completiva plural de qumuxik, "tomar, beber".

Ch-i-kira', potencial en la segunda persona plural de kirik, "desatar".

Chi-ki-riq, forma completiva plural de riqik, "encontrar, conseguir".

Chi-ki-sachik, tercera persona plural de sachik, "perder, olvidar".

Chi-ki-sik'ijoq, del verbo sik'ixik, "llamar, convocar, invitar"

Chi-ki-sigo, de la raíz sig, "olfatear, husmear".

*Chi-ki-sol-wachij*, forma incompletiva plural compuesta por el infijo *sol*, "alrededor, por todas partes, volteando" y *wachij*, "fructificar, parecer".

*Chi-ki-titob'elaj*, de la raíz *tij*, "probar, intentar". (BB)

*Chi-ki-toq'o*, "dan una desgracia", de *toq'ob'*, "desgracia, lástima". El significado podría ser también "puyar el cuerpo, dar un picazón", de la raíz *toq'*. (BB)

Chi-ki-tzukuj, forma completiva de tzukuxik, "buscar cosa perdida".

*Chi-ki-wej*, tercera persona plural de la raíz *wej*, registrada en Brasseur como "comer tortillas". Sam Colop lee *chikiwelej* (*chiquiveeh* en el Ms. Newberry) (BB)

*Chi-ki-xulela*, de la raíz *xul*, "doblar, inclinar". (BB)

Chi-ki-yuq, tercera persona plural de yuqik, "estirar cosas o el cuerpo".

Ch-i-kojo o ch-i-koj, optativo en la segunda persona plural de kojik, "poner, usar, meter".

Chi-k-okib'ej, según la lectura de Sam Colop, tal vez es chiqokob'ej, optativo del verbo okem, "entrar".

Chikop, "animal genérico".

*Chi-k-oq'ib'ej*, forma plural de *oq'ik*, "llorar".

Chi-kos, de kosem, "cansarse".

Chi-kosos, en Sam Colop. Para D. Guarchaj es chi-qosos, "roncar, salir el aire por la garganta". (DG)

Chi-kowin, de la raíz kow, "fuerza". (BB)

*Chi-k-oyob'ej*, forma plural de *oyob'ej*, "aguardar, esperar". (BB)

*Ch-i-k-uk'a'i*, forma optativa de *uk'a'xik*, "llevar".

Chi-kunaj, de kunaxik, "curar".

Ch-i-kunaj, segunda persona plural del imperativo del verbo kunaxik, "curar".

Chila', adverbio locativo, "ahí"

Ch-ila', de la raíz il, "ver".

Chi-lajlajik, de la raíz laj, "botar árboles, extender".

Chilib'lotik, "suavemente". (SC, nota 284, p. 137)

Chilik, en Sam Colop, *chi'lik* para D. Guarchaj, "estar airado", de *chi'*, "boca". Basseta registra la expresión *chilik kayal* con el significado de "estar airado", como señala Tedlock. (DB; DG; TD: 311, nota 82)

Chilita, de chiyilik, "moverse el pelo".

*Ch-i-loq'oj*, segunda persona plural de *loq'oxik*, "amar, estimar".

Chi-machka'ij, de mach cay, "ir y venir a menudo". (SC, nota 251)

*Chi-mala*, optativo del verbo *maalik*, "sobar, agarrar suavemente, palpar".

Chimalmat: posiblemente deriva del k'iche' malmat, "arrastrar" y del náhuatl chimal, "escudo". (LC: 84)

Chi-malmatib', de malmatem, "caminar animalitos pequeños sin hacer ruido".

Chi-matzalaj, de matzal, "secreto, escondido".

Chi-mayo, de mayj, "negarse, mimitizarse".

*Ch-i-meq'oj*, optativo de segunda persona plural de confianza (*i-*) de *meq'ik*, "calentar".

Chi-mich', optativo de mich'o, "burlar, engañar". Podría ser también de mich'ik, "arrancar pelos". (DG)

Chinamit, "barrio, linaje, parcialidad, linaje patrilinear, parcialidad". Término náhuatl, cuyo significado original es "separación, cerca de cañas, barrio, suburbio". Está registrado en el diccionario de Coto como "casta, linaje, parcialidad". (TC; RS)

Chinaq tiene valor interrogativo, también en expresiones como apachinaqo jachinaq, pronombre interrogativo de persona.

Chi-neb'owik, "temblar, menear". (SC, nota 66)

Ch-in-kanaj, primera persona singular del verbo kanajem, "quedarse".

Ch-in-wulij, del verbo wulixik, "hacer ruido, destruir".

Ch-i-patanij, imperativo de patanixik, "servir".

Chi-pe, de petem, "venir".

Chi-petik, de petem, venir".

Chi-poq'otajik o chi-poq', imperativo de poq'em, "multiplicarse, reproducirse".

Ch-i-poroj, segunda persona plural de poroxik, "quemar, incendiar".

Chi-pusik, del verbo pusik, "cortar, hacer una hendidura".

*Chi-q'ajaj*. Diego Guarchaj interpreta el verbo como optativo de *q'ajajem*, cantar un canto de persona o de animal. Sin embargo, por el significado es más probable que el verbo sea *q'aajik*, "quebrar, fracturar".

Chi-q'atat, Brasseur anota la forma gatat, "tener dolor". (BB)

Chi-q'atatat, "dolerse, tener dolor".

*Chi-q'atij*, de *q'atik*, "cortar pedazos".

Ch-i-q'ijila', imperativo en la segunda persona plural de q'ijila, "saludar, adorar". (BB)

*Chi-q'osin*, de *q'osixik*, "batir, pegar con palo".

*Ch-i-q'utu* (que Sam Colop lee *chik'utu*), segunda persona plural de confianza de la raíz *q'ut*, "machacar, hacer pedazos".

Chi-qa-b'an: chi- expresa una acción futura; qa- es sujeto de primera persona plural; b'an, de b'aanik, "hacer".

*Chi-qa-b'ano*, imperativo plural de *b'anik*, "hacer".

Chi-qa-b'ij, optativo en la primera persona plural de b'ixik, "decir".

*Chi-qa-chap*, primera persona plural de *chapik*, "agarrar, detener, empezar".

*Chi-qa-chokonisai*, primera persona plural del verbo *chokonem*, "servir, usar".

*Chi-qa-kanab'i*, optativo de la raíz *kana*, "cautivar, robar". (TC)

Chi-qa-kanaj, optativo de kanajem, "dejar, quedar", primera persona plural.

*Chi-qa-koj*, imperativo en la primera persona plural de *kojik*, "usar, poner".

*Chi-qa-q'ijila'*, primera persona plural del verbo *q'ijiloxik*, "adorar", de *q'ij*, "día, sol". Sam Colop lee *chikaq'ijila'*.

Chi-qa-riqo, primera persona plural de riqik, "encontrar, conseguir".

*Ch-i-qasa(j)*, imperativo de segunda persona plural de confianza, del verbo *qasaxik*, "bajar". El significado de la expresión es "enseñen su capacidad". (DG)

*Chi-qa-taqej*, optativo en la primera persona plural de *taqexik*, "comenzar, empezar". Brasseur registra el significado de "seguir". (BB)

*Chi-qa-tij*, imperativo (*ch-*) plural (*qa-*) de la raíz *tij*, "intentar".

*Chi-qa-tix*, primera persona plural de *tixik*, "derramar un líquido".

*Chi-qa-tz'onoj*, primara persona plural de *tz'onoxik*, "rogar, pedir".

Chi-qa-tzaq, primera persona plural de tzaq, "tirar, arrojar". (DG)

*Chi-qa-wik*, optativo en la primera persona plural de *wik*, "preparar, armar". (TC)

Chi-qa-wiqo, primera persona plural de wiqik, "angalanar, enderezar".

Chi-qa-xekeb'a, primera persona plural de xek, "colgar".

Chi-qa-xib'ij, optativo en la primera persona plural de xib'ixik, "espantar, asustar".

*Ch-i-qa-ya*', optativo de *ya'ik*, "dar". Sujeto de primera persona plural (*qa-*) y complemento de segunda persona de confianza (*-i*)

Chi-q-ilo, de la raíz il, "ver"

*Chi-q-uk'aj*, de uk'ay, "tomar, beber". (TC)

*Chi-r-aj*, de la raíz *aj*, "desear, querer". Tercera persona singular.

Chi-rayij, de la raíz ray, "desear".

Chi-r-eqaj, del verbo eqaxik, "cargar".

Chiri', adverbio locativo, "aquí".

Chi-r-ilo, de ilik, "ver".

Chi-sachik, optativo de sachik, "perder, olvidar".

Chi-saqirik, "amanecer".

*Chi-sepesoj*, de la raíz *sep*, "sentarse, estar plano".

Chi-setet, de setetem, "rodarse".

Chi-silab', de la raíz sil, "voltear, mover".

Chi-sipojik, de la raíz sipoj, "absceso, hinchazón".

*Chi-sol-mukuj*, forma incompletiva compuesta por el infijo *sol*, "alrededor, por todas partes, volteando" y la raíz *muk*, "mirar desde lejos". (BB)

*Ch-i-t'isa*, optativo en la segunda persona plural de *t'isisem*, "meter cosas puntiagudas, ensartar".

Chi-tajin, de tajixik, "voltear la tierra, labrarla".

Chi-taninik, de tan, "brincar, zumbar". (DG)

Chi-tagen, de la raíz tag, "empezar, mandar, ordenar".

Chi-teleb'a, "en los brazos", de teleb', "brazo, del codo al hombro".

*Ch-i-tija*, optativo en la segunda persona plural de la raíz *tij*, "probar".

*Chi-tijowoq*, forma perfectiva de *tij*, "probar, intentar".

Chi-tik'oj na q'ij, "a medio día", en k'iche' moderno tik'il q'ij.

Chi-tikar, optativo de tikarem, "comenzar, principiar, lograr".

*Chi-tiltotik*, de la raíz *til*, "alumbrar". (BB)

*Ch-i-to*', imperativo plural de la raíz *to*', "ayudar, socorrer". (BB)

Chi-tog'ob' qa-wach, de tog'ob'axik wach, "tener lástima".

Chi-tz'apitaj, de tz'apixik, "cerrar, tapar".

*Chi-tz'aqatajik*, de la raíz *tzacat*, registrada en Brasseur, "ajustar, cumplir". (BB)

*Ch-i-tz'onoj*, optativo en la segunda persona plural de *tz'onoxik*, "rogar, pedir".

Chi-tzaq, de tzaqik, "perder, abortar".

Chi-tzago, de tzagik, "perder".

Chi-tzayab'a, imperativo de tzayab'axik, "colgar". (DG)

*Chi-tzijon*, optativo de *tzijonem*, "hablar, platicar".

*Chi-tzininik*, de la raíz *tzin*, "bailar, rebotar pelota". Sam Colop lee *chitz'ininik*; en este caso la traducción sería "pega", de la raíz *tz'in*, "pegar".

*Ch-i-tzonob'a*, optativo, segunda persona plural reflexiva de la raíz *tzone*, "desnudarse". (BB)

Chi-tzuqun, del verbo tzuqik, "dar de comer, alimentar, sustentar".

Chi-wa'katik, de wa'katem, "pasear, vagar".

Chi-wachin, de wachinik, "parecer, representar".

Chi-wachinik, "parecer, ser la imagen, representar". (BB)

Chi-war, de waram, "dormirse".

Ch-i-waraj, waraxik, "velar".

Ch-iw-il, optativo de segunda persona plural de ilik, "ver".

Chi-winaqir ulew, literalmente "para nacer la tierra, para completarla".

Chi-winaqir, de winaqirem, "llegar a tener bienes, completar, concluir, multiplicarse, formar, llevar a cabo, terminar, completar, nacer, llegar a ser hombres cabales", de la raíz winaq, "hombre". (DG)

*Ch-iw-oyob'ej*, optativo en la segunda persona plural de *oyob'ej*, "aguardar, esperar". (BB)

Chi-wulij, del verbo wulixik, "destruir".

*Chi-x-e'-on*, de la raíz *on*, "pintarse". (SC, nota 266)

Chi-xeke, imperativo de la raíz xek, "colgar".

Chi-xib'in, de xib'ixik, "espantar, asustar".

*Ch-i-xima*', potencial en la segunda persona plural de *ximik*, "amarrar, atar".

*Ch-i-ya*', imperativo de segunda persona plural de *ya'ik*, "dar, entregar".

Chi-yekow, de yekoj, "amagar, amenazar".

Chi-yojyox, de la raíz yoj, "fragmentar, romper".

Chiyom, "plumas de papagayo", según Carmack y Mondloch. (CM, nota 169)

Chi-yuch, "repeler, humillar, cerrar". (SC, nota 48)

Chi-yulinik u-wach. Coto registra la forma yolyut ru wach y la raíz yol, "relumbrar, bruñir". (TC)

*Ch-na-wachir*, *na*, tiene el valor de "saber", *wach* de "dar fruto, dar resultado".

Cho, "lago".

Chob', "parcialidad, tribu". (BB)

Choj, "horno, hoguera", de choj, "asar carne".

Chojib'al, sustantivo instrumental de choj, "asar carne, chojinear".

Chojim, de la raíz choj, "asar carne, chojinear".

Ch-ok, de okem, "entrar, llegar a ser". Podría ser también choq', de oq'em, "llorar".

*Chokoj*, posiblemente de la raíz *choc* (*chok*), registrada en Brasseur, "llamar, convidar", "el que convida, que junta". (BB)

Cholan, de la raíz chol, "contar cuentos o historias, alinear, poner en filas"

Cholochik, de la raíz chol, "alinear, poner en fila".

Cholom, de cholik, "alinear, poner en fila".

Cholon, participio de la raíz chol, "contar cuentos o historias, alinear, poner en filas".

*Chomija*, el nombre está compuesto por *chom*, "gordo", e *ija*', "semilla", significando "Semilla gorda, grande", según Diego Guarchaj o como sugiere Tedlock, "Camarón grande" (*ch'om*, "camarón") (DG; DT: 142, nota 15)

*Ch-opon*, de *opanem*, "llegar".

Ch-oq', de oq'em, "llorar".

Choq'ik, "pinchar, puyar, meter una cosa con punta en algo suave" (TC)

Ch-oq'ik, de oq'ik, "llorar, chillar".

*Ch-oq'itajik*, de *oq'ik*, "llorar".

Christianoil, palabra española adaptada a la morfología del k'iche' con el sujijo abstracto –il.

*Chu va* en el Ms. Newberry, corregido en *chwach*, "frente a" por Sam Colop (178, nota 317)

Chu'k. Brasseur registra la forma chuc, "codo". (BB)

*Ch-u-b'ano*, imperativo de *b'anik*, "hacer".

*Ch-u-b'agala*, de la raíz *bakal* (*b'agal*), "barrenar, frotar". (TC)

Ch-ub'ik, "afuera".

*Ch-u-b'inik*, forma singular de *b'inem*, "caminar, andar".

Ch-u-b'uchu, de b'uchuwik, "amontonarse".

Chuch, "algo blando". (BB)

Chuch, "madre, raíz, base".

Ch-u-ch'axik, prefijo de tercera persona singular de cha', "decir" y del verbo ch'awem, "hablar, decir"

Ch-u-chi', literalmente "en su boca".

*Ch-u-k'axaj*, de *k'axaj*, "baba".

Ch-u-k'ayaq, "en su falda". (DG)

*Ch-uk'ulu, de k'ulik*, encontrarse con alguien. Forma optativa.

Ch-u-ka, "en el segundo".

Ch-u-kuyuka, tercera persona singular de kuyik, "agantar".

Ch-ul, condicional u optativo de ulem, "llegar".

*Ch-ul-i-b'ij*, verbo compuesto de *ul-*, de *ulem*, "llegar" y *b'ij-*, de *bixik*, "decir"; *i-* es sujeto de segunda persona plural.

Ch-u-likama, de la raíz lik, "sacar algún líquido". Sam Colop lee chulik'ama'.

Chulimal, pueblo situado a norte de Chichicastenango (DT)

Ch-ul-ki-kayij, verbo compuesto de ulem, "llegar" y ka'yem, "mirar".

Ch-ul-ki-molob'a, de las raíces ul, de ulem, "llegar" y mol, "juntar".

*Ch-ul-ki-ya*', verbo compuesto de *ul*, de *ulem*, "llegar" e *ya*', de *ya'ik*, "dar". *Ki-* es sujeto plural.

Ch-ulo, de ulem, "llegar, regresar".

Ch-ul-ta'i-ya', verbo compuesto de ulem, "llegar" e ya'ik, "dar".

*Ch-u-mayjaj*, "mirar acatado, con maravilla". (TC)

Ch-u-nik'ajal, de nik'ak, "centro, medio".

Chupan, preposición locativa.

*Ch-u-paxij*, de la raíz *pax*, "quebrarse".

Chup-el, de chupik, "apagar, borrar".

Chupinaq, participio de chupik, "apagar".

*Ch-u-puq'ij*, de *puq'ixik*, "tirar agua".

Ch-u-q'ab', de q'ab'aj, "mano, brazo".

Chuq'anal, literalmente "lo amarillo".

*Ch-u-q'atanaj tz'aq*, de *q'atexik*, "ocupar, proteger, impedir, estorbar", y *tz'aq*, "muro": "muro de protección de la casa".

*Ch-u-q'ijila*, tercera persona singular de *q'ijiloxik*, "adorar".

Chuqenel, "el que esconde", sustantivo de la raíz chuq, "cubrir, esconder". (BB)

*Ch-u-raqoj u-chi*, expresión que significa "gritar" en la tercera persona singular.

Ch-u-raqui u-chi', expresión que significa "gritar".

Ch-u-sagb'isala', de sagb'isaj, "meneo".

Ch-u-siqa, del verbo siqik, "besar mano, oler".

*Chut*, "agujas, alfiler, algo puntiagudo". (BB)

*Ch-u-tijo*, de de la raíz *tij*, "enseñar, probar". (TC)

Chutik-oq, "pequeños".

Ch-u-tiyoma, de la ráiz raíz ti, "morder, comer carne, picar". Sam Colop lee ch'utiyoma.

Ch-u-tolok', literalmente "en su axila, en su seno del árbol".

Chu-tz'iloj, de tz'il, "sucio".

Ch-utzin, de la raíz utz, "bueno". (DG)

*Ch-utzin*, imperativo de la raíz *utz*, "bueno, bien".

Ch-utzinik, de la raíz utz, "bien, bueno". Optativo de utzinik, "llevar a cabo, concluir bien".

*Ch-u-tzinik*, forma singular de *tzinic*, registrado en Brasseur, "poder". (BB)

Ch-u-tzukuj, de tzukuxik, "buscar, cazar".

Ch-u-wa, locativo "sobre"

Ch-u-wab'axik, "erigir".

Chuwach Kaweqib' ha sido interpolado por Sam Colop, para evitar la errónea omisión en el texto k'iche' del Ms. Newberry, como se deduce de la misma traducción al español de Ximénez y del contexto. (SC, nota 338)

Ch-u-ware, "en su diente", de ware 'aj, "diente".

Chuweq, de chwe'q, "mañana".

Ch-u-wi, "sobre, arriba de, en su pelo".

Chu-wila', "en las ortigas", según Recinos, que correspondería a Chichicastenango (AR: 178, nota 20)

Chuwinoq, de la raíz chuw, "hediondo". (BB)

*Ch-u-xa'waxik*, "arrojar, vomitar". Sam Colop lee *chuxawaxik*.

Ch-u-xe', "en su pie, en su raíz".

Ch-u-xib'ij, tercera persona de xib'ixik, "espantar, asustar".

*Ch-uxik*, potencial de la raíz *ux*, "ser". (BB)

*Ch-u-xo'l*, literalmente "en su medio, en su entre"

*Ch-uxoq*, imperativo de la raíz *ux*, "ser".

Chuy corresponde a "ocho mil"; (SC: 166, nota 311)

Chuyey, "levantar con los dedos". (DT: nota 65)

Ch-wach, "frente a".

Chwe'q, "mañana".

#### D

Demonium loquens eis, expresión latina que Ximénez anota entre paréntesis, posiblemente una interpolación suya, ya que está claramente marcado como concepto ajeno por los paréntesis y el uso del latín. El significado es: "el demonio que les habla".

Don Christowal, en español en el texto, o sea Don Cristóbal.

Donadiu, del náhuatl tonatiuh, de tona-"sol", nombre con que los indígenas se referían a Pedro de Alvarado por el color de su pelo. (RS)

#### $\mathbf{E}$

E chalami q'at, expresión poco clara. Posiblemente es chalamicat, préstamo náhuatl, que significa "sacerdote sacrificador", de la raíz mic, "morir". (LCa: 104)

E k'amo, sustantivo de k'amik, "traer": "las que traen, trayendo".

Echa' indica propiamente "la comida de los animales herbívoros, pasto".

Eiacatic en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee *k-e-yakatik*, probablemente de la raíz *yak*, "levantarse". Brasseur registra la raíz *yacatah*, "levantarse". (BB)

Ek', "pie de gallo o clavaria", de la familia de las clavariaceae.

Elenaq, forma perfectiva del verbo elem, "salir".

Eleg'axik, de la raíz elegah (eleg'aj), registrada por Brasseur, "robar, hurtar". (BB)

Eleg'axik, forma sustantivada de eleg', "robar".

Eleg'ik, "robar, robo".

Eleq'om. Brasseur y Coto registran la palabra elegom, "ladrón". La raíz eleq' tiene la connotación de "disimular".

Elesan, de elesaxik, "sacar, quitar".

*E-loq*', "estimado, amado". *E-* es prefijo plural.

Eqal, de la raíz eq, "cargar, llevar cargando, prestar servicio". (DG)

Eray, de la raíz er, "acarrear, llevar".

Eta'manel, sustantivo de eta'maxik, "saber, conocer": "el que conoce".

Etz'anem, "juego", véase etz'ab'al, "juguete".

Ewa-b'al, sustantivo instrumental de ewaj, "esconder".

Ewal, forma sustantivada de ewaj, "esconder". (BB)

Ewaxi-b'al, forma abstracta de la raíz ewaj, "esconder, ocultar". (BB)

Ewaxik, "sombra"

Eyaj, de la raíz ey, "diente". (BB)

#### Ι

*I ta nabal* en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee *i-na'tab'al*, sustantivo poseído en la segunda persona plural de la raíz *na'*, "recordar, pensar".

Ib': sustantivo relacional no poseído.

*I-b'ate*, "su argolla de ustedes/ vosotros" o "su pala".

*I-b'i* es un sustantivo poseído en la segunda persona plural, "sus/ vuestros nombres".

*I-b'ini-b'al*, sustantivo instrumental poseído en la segunda persona plural de la raíz *b'in*, "caminar". *Ib'oy* es "armadillo".

Ibik', "fuera".

*I-ch'ab'al*, el sustantivo está poseído en la segunda persona plural, vosotros/ ustedes, "vuestra palabra".

*I-ch'aja*, segunda persona plural de confianza de *ch'ajik*, "lavar".

*I-chaka-b'al*, sustantivo instrumental poseído en la segunda persona plural de la raíz *chak*, "estar parado como cuadrúpedo".

Ichal confiere el matiz de "juntos, en par".

*Iiyom* es "comadrona, partera".

Ik, "chile".

Ik', "luna, mes".

*I-k'ajol*, "vuestros hijos de padre".

*I-k'amowa-b'al*, sustantivo instrumental poseído en la segunda persona plural de *k'amowaxik*, "agradecer".

*Ik'i B'alam*, según Diego Guarchaj este nombre se podría traducir como: "Jaguar de la luna", de *ik'*, "luna".

*Ik'oq'ij*, Venus. Para D. Guarchaj es *Ikoq'ij*. Podría ser una palabra compuesta de *ik'owem*, "pasar, venir adelante" y *q'ij*, "sol" o sea "lo que viene delante del sol". Podría tener una relación también con *ik'*, "luna". (DG)

Ik'owik, "pasar, el paso".

*I-k'uxun*, forma poseída en la segunda persona plural, de la raíz *k'ux*, "masticar, roer".

Ikaj, "hacha".

*I-kochib'al*, "vuestra gracia, merced, don".

*I-kolb'al*, sustantivo instrumental poseído en la segunda persona plural de *kolik*, "salvar, defender". *Il*, "delito, pecado".

*Il-b'al*, sustantivo instrumental de *ilik*, "ver". Como señala Sam Colop, es *ibal* en el Ms. Newberry, que el autor corrige en *ilb'al*. (SC: 191, nota 329)

Ilo de iilik, "ver"

*Ilokab*', forma plural de Ilok.

*Il-ol*, de la raíz *il*, "ver, observar", forma sustantivada con posfijo agentivo, "el que ve".

*I-na'oj*, "las ideas de vosotros".

*I-pacha'ab'*, "vuestra protección para los brazos y manos de vosotros".

*I-patan*, "vustra carga, tributo, servicio, oficio".

*I-poy*, "vuestros muñecos", sustantivo poseído en la segunda persona plural.

 $\emph{I-q'aq'al}$ , sustantivo poseído en la segunda persona plural de  $\emph{q'aq'al}$ , "majestuoso, brillante". La raíz es  $\emph{q'aq'}$ , "calor". (BB)

I-sik', "vuestro cigarro, tabaco".

Ismachi', "barba, bigote".

Istayul, del náhuatl ista-, "sal, blanco" con –yo:l, "corazón". (LC: 85)

I-tyo'jil, "vuestra carne del cuerpo humano".

*I-tze*, "vuestra risa". Sustantivo poseído en la segunda persona plural.

Itzel, "maldad, malvado, malo" de itz, hacer mal". (DG)

*I-tzij*, literalmente "vuestra palabra".

*I-tzukum*, forma poseída de la raíz *tzuk*, que lo diccionarios modernos registran como "buscar". Podría ser también *itzugum*, de *tzugik*, "alimentar, criar".

*I-wab'a*, segunda persona plural de la raíz *wab'a*, "señalar, parar". (BB)

Iw-ajil, "vuestro sueldo, recompensa".

Iw-al, "vuestros hijos de madre".

Iw-alaxik, forma poseída en la segunda persona plural, de alaxik, "parir, dar a luz".

Iw-alk'wal, "vuestro hijo de ustedes", de alk'wa'laxel, "hijo".

*I-wax*, "vuestros pantalones". (SC, nota 185)

*Iw-e*, "a vosotros", con la forma de confianza. (BB)

Iw-ech, "a vosotros/ de vosotros". Beneficio y posesión. Forma de confianza.

*Iw-echa*', "su comida de animales, su pasto".

*Iw-ib*', forma reflexiva de segunda persona plural (*iw-*)

*I-wiy*, como *iwi' mam*, "vuestros nietos". (SC, nota 193)

Iw-sujeto de segunda persona plural.

*Iw-uk*', "con vosotros", segunda persona de confianza.

Iw-umal, "por vosotros".

Ix samajel, "vosotros, mensajeros". (BB)

Ix va (en el Ms. Newberry), que Sam Colop lee in wa' "yo soy esto, aquí estoy".

*Ix*, pronombre sujeto de segunda persona plural.

*Ix*, segunda persona plural de confianza, "vosotros".

-Ixel es un infijo agentivo intensificador "gran señor". (DG)

*I-xikin*, Brasseur registra la forma *xiquin*, "oreja". (BB)

Ixim, "granos de maíz".

Ixoq, "mujer".

*Iya*, "pericón o hipericón", es la hierba *tagetes lucida*, de la familia de las compuestas. (BB; AR: 176, nota 17)

Iyom, "partera, comadrona".

#### J

Ja, "casa".

Ja', "agua".

Jab', "lluvia".

Jab'ioq en Sam Colop, jab'i'oq, para Diego Guarchaj, adverbio con valor negativo, "la no existencia, la nada". (DG)

Jach'a, del verbo jach'ik, "tapiscar, cosechar maíz".

Ja-k'ama, de la raíz k'amik, "tomar, traer".

*J-a-k'amik*, verbo compuesto del verbo ir *ja* ("ve") y *k'amik*, "traer".

Jal es "la mazorca madura".

Jal ja', "río rápido, violento". (SC, nota 144)

Jal ja', podría ser la forma jalajoj, "diferentes".

Jal, "mazorca madura".

Jal, de la raíz jal, "cambiar".

Jalajoj, "diferente". (SC, nota 14)

Jalan, "raro, diverso, contrario", de la raíz jal, "cambiar" y de jalajoj, "diferentes, distintos".

Jalk'atajinaq, forma perfectiva de jalk'atixik, "cambiar una cosa en lugar de otra".

Jalom, "cambio", de jal "cambiar". (DG)

Jalwachib'al, sustantivo instrumental de jalwachixik, "cambiar una cosa por otra".

Jani es una forma interrogativa "¿cuánto?".

Janik', part. interrogativa temporal.

Jarub', "cuanto-as". (SC, nota 290)

Jarui pa'. En k'iche' moderno jar pa' es una forma interrogativa, "¿cuántos?".

J-at, segunda persona del imperativo del verbo ir, "vaya, vete".

*Je i-taqa*, imperativo del verbo ir, infijo de segunda persona plural. y la segunda persona plural del verbo *taqik*, "enviar, ordenar, mandar".

Je podría ser una partícula.

Je, raíz que significa "tirar con las manos". (TC)

*Je*', "cola".

Je-'-a-tzaqa, verbo compuesto de je' y tzaqik, "perder, caer, arrojar".

*Je-'-i-taqa'*, imperativo del verbo ir, infijo de segunda persona plural y la raíz *taqik*, "ordenar, mandar, enviar".

Jeb'ejoj, "hermosos, bello. lindo".

*Jereb'aq*, de la raíz *her* (*jer*), "romper la punta". (TC)

Jiq'onoq, del verbo jiq'ik, "jalar aire, respirar".

Jisab'al, sustantivo instrumental, registrado en Basseta con el significado de "el lugar donde se ahorca". (DB)

*J-ix*, imperativo en la segunda persona plural del verbo ir.

*J-ix-qasaj*, verbo compuesto con *j-*"ir" y segunda persona plural de *qasaj*, "bajar".

Jo' na, fórmula de saludo.

Jo', optativo del verbo ir en la primera persona del plural, "vámonos", forma irregular.

Jok'om, de jok'ik, "moler".

Jokam, participio de jokik, "sacar tierra, amontonar tierra con la mano o la pala".

Joko, de la raíz hoc (jok), "coger". (TC)

Jolom, "cabeza, calavera".

Jolomax, de jolom, "cabeza".

Jom, "juego de pelota, cementerio o cancha para el juego de pelota". (SC, nota 123)

Jowojik, de la raíz jow, "ser coso vacía". Sam Colop lee *rijowojik*, tal vez de la palabra *ij*, "cáscara, concha".

Jowol, de jowolik, "estar vacío, hueco, estar posicionado como concha".

Joxol ch'ek, de joxol, "relación sexual" y joxowem, "cometer adulterio, fornicar". Ch'ek; es "la parte que va de la rodilla al pie". Toda la expresión significa "tener una relación sexual ilegal". (DG)

Joxowik, de joxowem, "fornicar, cometer adulterio".

Ju-r-aqan, literalmente: "Uno su pie, su pierna", "El de un pie, una pierna".

Ju-b'iq', "un poco".

Ju-ch'ob', jun, "uno"; ch'ob', "tribu, parcialidad".

Jucha'lik, "cómo está". (SC, nota 231)

Juchil en Sam Colop. Para Guarchaj es juch'il, de juch', "quemar", o sea "una quemada, una chispa". (DG)

Jujun, "cada uno, uno por uno"

Jujun-al, "uno por uno, cada uno".

Ju-k'isik, "él solo".

Jul, "cueva, hoyo".

Jula, partícula interrogativa.

Julajuj, "once".

Julujuj, de la raíz jul, "resplandecer, brillar". (BB)

Jumaj, "por todas partes, de algunas partes, de cada parte". (SC, nota 96)

Jumeta, tal vez de jume't, "corteza, cáscara".

Jun B'atz', nombre calendárico que se refiere al primer día del calendario k'iche' (vinculado con el tiempo, el hilo y el tejido) B'atz significa "mono zaraguate", probablemente con significado ceremonial.

Jun chic, "otro".

Jun Chowen, nombre calendárico, posiblemente vinculado con las artesanías.

Jun juyub' ab'aj, "uno montaña piedra".

Jun wi chi, "un diferente". (ACH)

Jun wuq', en Sam Colop. Para D. Guarchaj sería jun wuq, expresión que también hoy en día significa "siete días", de jun, "uno", y wuqub', "siete". (DG)

Jun, "uno solo, uno", también en algunos casos con valor de artículo indeterminado.

Jun-ajpu, "uno-cazador"; nombre calendárico: jun, "numeral uno"; ajpu, décimo día del calendario k'iche', que corresponde a ahau del calendario yucateco y a xochitl del calendario mexica.

Junal, "a cada uno".

Junam, "igual, mismo, parecido".

Junamataj, de junamatajem, "parecerse, hacer igual, igualar, emparejar".

Junelik, "siempre, todo el tiempo".

Jupa, adverbio interrogativo.

Jupujuj, "boca abajo". (TC)

Jupuloq, de jupulik, "estar boca abajo, tendido".

Jupunik, variante de jupulik, "boca abajo".

Juq'ul, de juq'u, "afilado, pulido". (SC, nota 157)

Jur, "arrastrar un palo, sacar jalando un palo, jalar a alguien".

Jur, "hoyo, cueva".

Jusu, "inmediatamente, en poco tiempo, verdaderamente". (DG)

Ju-suk', "recto, directamente"; literalmente "una dirección, uno directo, justo".

Juta q'ij, "cada día".

Jutaq o juta, "cada uno de ellos", distributivo.

Ju-winaq kaj-ib', "uno viente cuatro".

Ju-winaq, "uno-veinte".

Juyub', "montaña".

Juyub'-al, con el posfijo abstracto -al tiene un valor de adjetivo, "propio de las montañas".

Juyub'wa', de juyub', "montaña, cerro".

#### K'

K'a, "todavía, aún".

K'a'm, "bejuco, cuerda, fibra".

*K'a'maxik*, "cercar con cuerda", de *k'a'm*, "cuerda".

*K'aib'*, "dos".

K'ajb'a Ja; ja es casa. K'ajb'a tiene relación con el sacrificio, por la raíz k'aj, "hacer pedazos, cortar".

*K'ajb'ik*, de la raíz *k'aj*, "hacer pedazos, cortar".

K'ajisa-b'al, sustantivo abstracto de la raíz k'aj, "moler, despedazar, castigar". (BB)

*K'ajol*, "hijo de hombre".

*K'ajolab'*, "hijo de hombre, muchacho".

*K'ajolaxel*, de *k'ajol*, "hijo de hombre".

K'ajolom, "engendrador, procreador, por parte de padre", de k'ajol, "hijo de hombre".

*K'akotzob'ik* en Sam Colop, *ka-qotzob'ik* para Diego Guarchaj, de *qotz*, "rechinar palos o piedras". (DG)

*K'amb'al*, forma instrumental de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar".

K'amik, "traer, tomar, recibir".

*K'amja*. (Sam Colop lee *q'amja*) *Ja* es "casa". Tedlock traduce "el de la casa del recibimiento", de *k'am*, "recibir" y *ja*, "casa". (DT: 323-4, nota 4)

K'amo, "gracias", generalmente dirigidas a Dios.

*K'amob'*, forma sustantivada de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar".

*K'am-ol* sustantivo de *k'amik*, "llevar, aceptar, traer, tomar", con posfijo agentivo, "el que trae".

*K'arakoj*, de la raíz *k'ar*, "sonar cosas vacía como botellas, cristales, o chocar piedras". (DG)

K'as, "vivo".

*K'asam*, de *k'as*, "vivir, vivo".

*K'as-b'ol*, forma sustantivada de *k'asaj*, "deuda".

K'aselem, "vida, existencia", de la raíz k'as, "vivir".

K'aslem, "vela, desvelo".

K'aslemal, "vida".

K'aslik, "estar vivo, despierto".

*K'astaj*, de *k'astajem*, "despertare".

*K'atan*, forma adjetival de *k'atik*, "quemar".

K'atanalaj, "quemante, que quema", de la raíz k'at, "calor".

K'atey, en Sam Colop, posiblemente q'atey, de q'atexik, "proteger, ocupar, estorbar". (DG)

*K'atoj*, de *k'atik*, "quemar".

K'atonik, del verbo k'atik, "quemar".

K'ax, "difícil, doloroso, daño".

K'axk'ol, "sufrimiento", de k'ax, "difícil, doloroso".

*K'axtok'*, "malvado, demonio", en k'iche' moderno.

*K'axtok'on-el*, "demonio, hombre malvado".

*K'echelaj*, variante de *k'ichelaj*, "bosque, selva".

K'eje, "así pues, como", variante de k'aje. (SC: 24) Para D. Guarchaj kije es otra variante posible. (DG)

*K'ejoj* en Sam Colop, sin glotal para D. Guarchaj: "defensa". (DG)

*K'ek'e*, "negarse a hacer algo, abstenerse". (SC, nota 168)

K'el es un pájaro de color verde, como el loro, llamado chocoyo en Guatemala.

K'exo, de k'exik, "cambiar, mudar, trocar".

*K'i* y *xo* son sinónimos, "muchos; muy numeroso, muchedumbre".

K'i, "maguey".

K'iche'laj, "bosque".

*K'im*, "paja".

*K'imal* en Sam Colop, de *k'imaj*, "cubrir con paja". Para Diego Guarchaj sería *ki-mal*, tercera persona plural de *malik*, "sobar" (DG; SC, nota 191)

K'is, del verbo k'isem, "acabarse, terminarse".

K'is-yakataj, verbo compuesto de k'isem, "terminar, acabar", e yakik, "levantar".

*K'is-yaka-tajinaq*, verbo compuesto de *k'is*, "gastar, acabar, terminar" e *yak*, "levantar".

K'ix, k'ixal o K'ixik, "espina".

K'ixem, "tener vergüenza, respeto".

*K'o*, "hay, está, existe, tiene": forma impersonal que indica existencia.

*K'o'akul*, se trata de un nombre náhuatl, relacionado según Campbell al término *ahko*, "arriba" y *ahkol*, "hombro". (LC: 83)

*K'o'akutek*, se trata de un nombre náhuatl, relacionado según Campbell al término *ahko*, "arriba" y *ahkol*, "hombro". (LC: 83)

*K'oj* podría ser *q'oj*, "sustentar". (TC)

K'oj, "máscaras".

*K'oj-b'al*, sustantivo locativo del verbo *k'oje'*, "estar".

*K'ojey*, "nacimiento", del verbo *k'oji'k*, "nacer".

K'ok', "olor, aroma".

*K'ol* es "guardar, ser cosa redonda". (DG)

*K'ol*, "existir, haber"; raíz verbal del verbo *k'olik*.

K'olan, de la raíz colo, registrada en Brasseur, "colgar". (BB)

K'ol-b'al, sustantivo instrumental y locativo del verbo k'olik, "estar, haber, existir".

*K'ole*, posiblemente tiene una relación con la raíz *k'ol*, "poseer, ser".

K'oleje, de la raíz k'ol, "ser, estar, existir".

K'olem, "existencia".

*K'olik*, "existir, haber, estar, ser", verbo que expresa existencia.

K'olok'aq, "redondo, esférico".

K'olok'ik, "esférico, redondo".

K'olok'oxinaq, de k'olok'ik, "ser redondo, estar ubicado algo redondo". (BB; DG)

*K'olol*, "moverse algo redondo". (DG)

*K'olom*, participio de la raíz *k'ol*, "encogida como bala".

*K'olon*, de *k'olonik*, verbo posicional, "estar como objeto redondo". (DG)

K'on según la lectura de Sam Colop podría ser q'o, "sustentar". (TC)

K'o-ol, sustantivo con sufijo agentivo (-ol) de la raíz k'o, "haber, tener, guardar, estimar".

K'ot, "águila".

*K'ot-al*, sustantivo abstracto por el posfijo −*al*, "como águila".

*K'otk'o-wach*, del verbo *k'otok'otem*, "estar escarbando" y *wach*, "ojo, rostro". La traducción sería: "el que escarba los ojos".

*K'otonik*, "escultura", de *k'otik*, "escarbar".

*K'otuja*, podría estar relacionado con *k'ot*, "águila".

*K'oxk'otik*, "brincar, saltar". (DG)

*K'oxol*. En los diccionarios modernos está traducido como "brujo, personaje del Baile de la Conquista". Espíritu protector del monte y ser celeste asociado al rayo. B. Tedlock, (BT: 343-353)

*K'oxtum*, "muralla, torre, lugar fortificado, muro, cerca". (TC)

*K'oy*, "mono".

K'u, es una partícula con valor retórico, "pues".

K'u, tal vez de la raíz k'ul, "encontrar, recibir".

*K'u'-kej*, en Sam Colop, palabra compuesta por *k'u'ik*, "ocultar, esconder" y *kej*, "venado". Para Diego Guarchaj sería de *k'ul*, "manta, poncho de venado". (DG)

K'u'n, de k'u'ik, "ocultar, esconder".

*K'ub'ul*, no lo he encontrado en los diccionarios. Según Tedlock se trata de un pájaro de plumas rojas. (DT)

K'uch, "zopilote".

K'ul, "chamarra, abrigo, manta".

*K'ul*, del verbo *k'ulik*, "encontrar a personas o animales en el camino".

K'ulb'a, tal vez de k'ulb'a't, "límite de terreno, mojón".

K'ulelab'al, forma registrada en Coto, "combatir, pelear". Es sustantivo instrumental. (TC)

*K'ulelay*, de la raíz *k'ul*, "enfrentar, encontrar". (TC)

K'uluk'uj, de la raíz k'ul, "encotrar, enfrentarse". Coto registra la forma quluquh (k'uluk'uj) como "casarse, enfrentarse, responder".

K'ulwachij, del verbo k'ulik, "encontrarse" y wach, "rostro". En k'iche' moderno k'ulik uwach significa "contestar".

*K'us*, según Carmack y Mondloch es una palabra registrada en varias lenguas mayas, que significa "tabaco". (CM, nota 169)

K'ut, partícula, "pues".

K'utajinaq, participio perfecto de k'u'ik, "esconder".

K'utik, "mostrar, enseñar".

*K'utunoq*, de *k'utunem*, "aparecer".

K'uwal, "esmeralda, piedra preciosa, joya", registrado en Brasseur como qual. (BB; DG)

K'ux, "corazón, espíritu vital". (DG)

*K'ux*; *iqux* en el Ms. Newberry , con prefijo posesivo de segunda persona plural probablemente por un error del copista, como observa Sam Colop (SC, nota 169)

K'uxla'y, de k'uxla'xik, "pensar". Se observa la raíz k'ux, "corazón, espíritu".

K'wa', "fuente", en k'iche' moderno "pozo".

K'ya, "mucho, muchos", variante de k'i, "mucho".

#### K

*Ka*, "dos".

*Ka*', "piedra de moler, metate".

*Ka'ib'*, "dos".

Ka'ok-eb', plural de Ka'ok.

Ka'y, según Sam Colop debe ser keka'y, "miran", de ka'yem, "ver, mirar". (SC: 128, nota 276)

Kab', "dos, segundo".

Ka-b'an, del verbo b'anik, "hacer".

Ka-b'an, forma incompletiva de b'anik, "hacer".

*Kab'-aw-il*, , *kab'*, "dos, doble", y la raíz *il*, "ver". "Ser de doble visión, poderosos", característica de los dioses del *Popol Vuh*. (DG)

Kab'chiyanik, "grasa de animal". (SC, nota 115)

*Ka-b'e-q'atowa*, verbo compuesto de *b'e*, "ir" y *q'atik*, "cortar".

Kab'ijir, "anteayer".

*Ka-b'iq'ilajik*, que Sam Colop lee *kab'ikilajik*. Del verbo *b'iq'ik*, "emitir sonidos al tragar". (DG)

*Ka-b'olowik*, de la raíz *b'olo*, registrada en Coto, "ir mucha gente". (TC)

Kab'-r-, "dos sus pies, dos sus piernas".

*Kab'raqan*, se trataría, según Recinos, del pueblo de Cabricán, Dep. de Quetzaltenango. (AR:178, nota 33)

*Ka-ch'ob'*, *ka*, "dos" y *ch'ob'*, "tribu, parcialidad".

Ka-ch'uwi "se dirá". Sam Colop lee ka' chuwi chik.

Ka-chakanik, forma incompletiva de chacan (chakan), registrado en Coto, "gatear, subir, andar". (TC)

Ka-chakon, de chakonem, "ser útil, servir". Tercera persona singular, forma incompletiva.

*Ka-chamamog*: forma incompletiva de la raíz *cham*, "silencio".

Ka-chamanik, de la raíz cham, "silencio, estar en silencio".

Ka-chape, del verbo chapik, "agarrar, detener con la mano, tocar".

K-achb'il, de ach, "compañero".

K-ach-b'ilan, de la raíz ach, "compañero, acompañar".

Ka-ch-u-yub', de yub'ik, "palpar, sobar, apretar".

*Ka-chuywaj*, de *chuyej*, "aflojar, remover algo con los dedos". (SC, nota 74)

Kaj, "cielo, espacio".

Kaj, "cuatro, cuarto".

*Kaja* en el Ms. Newberry, pero Sam Colop interpreta el término como un posible error de Ximénez y corrigen *kaq-a*, "rojo".

*Kaja Paluna*, la posible traducción sería: "Paloma Roja" o "Tortuga Roja". (SC: 126, nota 272; DT: 142, nota 14)

K-ajanik'an, "¿es profundo, verdad?" de ajanik', que indica profundidad. (DG)

*K-ajawarem*, "su reino, poderío", sustantivo abstracto de *ajaw*, "señor".

*K-aj-ch'amy-al*, forma poseída con sufijo abtracto (*al*) de *ajch'ami'y*. Se refiere a su actividad como alguaciles.

*Kajib*' o *kaji* "numeral cuatro". En algunos casos no se usa un marcador numeral por la definición concreta del sujeto asociado.

*Kajim*, de *k'aj*, "harina".

Kajkaj, numeral cuatro distributivo.

Kaj-laju, "catorce".

Kaj-mul, "cuatro veces".

Kajoq, partícula direccional.

*Kaj-q'ab'*, literalmente "cuatro brazos", en este caso es una unidad de medida que indica lo ancho de cuatro dedos. (DG)

*Ka-juljut*, de *juljut*, "resplandecer, brillar". (SC, nota 158)

*Ka-k'am*, forma incompletiva singular de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar".

*Ka-k'atat*, forma incompletiva singular de *k'atik*, "quemar". Cf. Sam Colop lee *kaq'atat*.

Kak'ix Ja en Sam Colop. Posiblemente es Kaqix Ja, "Guacamaya semilla" o "Semilla de maíz rojo", según Diego Guarchaj, como contracción de kaqix, "guacamaya" e ija', "semilla". (DG)

*Ka-k'iyik*, forma incompletiva de *k'iyem*, "crecer".

*Ka-k'ut*, tercera persona singular de *k'utik*, "enseñar, mostrar".

*Ka-k'uxuxik*, forma incompletiva de *k'uxik*, "masticar, roer".

Kakab', "de dos en dos".

Ka-k-aj, forma incompletiva plural de la raíz -aj, "desear, querer".

Ka-k-aj, forma incompletiva plural de la raíz -aj, "desear, querer".

Ka-kanajik, forma incompletiva singular de kanaj, "quedarse, dejar".

Kakate', "quijada, barbilla".

Ka-ki-ch'ij, forma incompletiva plural del verbo ch'ijik, "aguantar, hacer esfuerzo".

*Ka-ki-k'astaj*, forma plural de *k'astajem*, "despertarse", probablemente con el significado de "divertirse".

*Ka-k-ik'owisaj*, causativo de la raíz *ik'ow*, "pasar, sobrepujar", según Brasseur. (BB) Para Coto *ik'owik* significa "aventajarse".

*Ka-ki-k'ulu*, de la raíz *k'ul*, "oponerse".

*Ka-ki-na*', (*ca qui na* en el Ms. Newberry), que Sam Colop lee *kalina*', posiblemente por un error de redacción. La raíz verbal es *na*', "pensar, sentir, recordar". Forma incompletiva plural de *na*'o, "ideas, pensamientos".

*Ka-ki-nik'wachij*, de *nik'wach*: Sam Colop interpreta el término como: "ver lo distante o tener capacidad para adivinar lo distante". (SC: 31, nota 20)

Ka-ki-nuk'ik, "juntar, empezar, formar".

*Ka-kirixik*, de la raíz *quir* (*kir*), "sacudir, esparcir". (TC)

Ka-ki-ta'o, forma incompletiva de ta'ik, "oír".

*Ka-ki-taqchi'j*, forma completiva plural de *taqchi'xik*, "inducir, incitar, instigar".

Ka-ki-tz'onoj, de tz'onoxik, "pedir, rogar".

*Ka-ki-tzukuj*, forma incompletiva plural del verbo *tzukuxik*, "buscar algo perdido".

*Ka-ki-xib'ij*, forma incompletiva en la tercera persona plural de *xib'ixik*, "espantar, asustar".

Kako, "cacao", theobroma cacao.

*Ka-koykot*, forma incompletiva singular de la raíz *koy*, "mover algo instintivamente, movimiento involuntario, tensión de nervios".

*Ka-kupupik*, forma incompletiva de la raíz *kup*, "salirse".

*Ka-kurulaj*, del verbo *kurulaj*, "babear". (SC, nota 118)

K-al, "sus hijos de mujer".

*K-al/ki-k'ajol*, "sus hijos de madre/ sus hijo de padre".

Kalab'il, "multitud". (SC: 163, nota 307)

*K-alab'il*, de la raíz *alabih* (*alab'ij*), "esclavizar". (BB)

K-alaxik, forma poseída en la tercera persona plural, de alaxik, "parir, dar a luz". "Su nacimiento",

K-alk'wal, "hijo" de alk'waxik, "procrear".

*Ka-lolonik*, forma incompletiva de la raíz verbal *lol*, "estar en silencio, en abandono". Brasseur sugiere el significado indicado como valor metafórico (BB; FXa)

Kam, de kamik, "muerte, morir".

*Kam-a-ku*, de *kamik*, "muerte" y *ku*, "sagrado, dios" en maya yucateco. *A* es vocal epentética. La traducción sería: "La muerte de los dioses". (DG)

*K-amaq*', "su pueblo".

Kama-sotz', palabra compuesta de sotz', "murciélago" y probablemente kamik, "muerte".

*Kamel*, "humilde". (TC)

Kamik, "hoy".

Kamik, "muerte".

Kaminaq, participio perfectivo de kamik, "morir".

Kaminaqoq, forma perfectiva de kamem, "morir".

*Kamisan-el*, sustantivo con posfijo agentivo de la raíz *kam*, "morir" y *kamisaj*, "matar". La traducción literal sería "los que matan".

Kam-isanik, forma causativa del verbo kamem, "morir".

Kamisaxoq, "matar", verbo causativo (-sax-) de kamem, "morir".

Kamisay, de kamisaxik, "matar".

*Ka-molob'ik*, del verbo *moloj*, "reunirse, juntarse", de la raíz *mol*.

Ka-moymot, de la raíz moy, "ocultar, cubir, entrar la noche"-

Ka-mukunik, de la raíz muk, "mirar desde lejos". (BB)

Ka-mul, "segunda vez, dos veces".

Ka-na'ojixik, forma incompletiva de la raíz na'oj, "pensar, reflexionar".

K-anab', "su hermana de hombre".

Kanab', de la raíz kana, "cautivar, robar".

Kanaj es del verbo kanajem, "quedarse".

Kanajoq, participio de kanajem, "quedarse, vivir, morar".

Kanchajeleb', forma plural de Kanchajel.

Ka-nikow, forma incompletiva de nikowem, "arder". Sam Colop lee kanik'ow.

*K-animaroq*, forma perfectiva de la raíz *nim*, "grande".

Kanoq, "aquí, en el mismo lugar". Adv. de rumbo, que puede tener valor temporal "antes".

Kanti, "serpiente". El origen es del mayance occidental, c'an, "amarillo" y ti, "boca". (LC: 82)

*K-a-nu-b'iq'o*, primera persona singular sujeto (*nu-*) de *b'iq'ik*, "tragar".

Ka-nu-ch'ij, primera persona singular del verbo ch'ijik, "aguantar, hacer esfuerzo".

Ka-nuk', "juntar, empezar, formar".

Ka-nu-riqo, forma incompletiva en primera persona singular de riqik, "encontrar, conseguir".

Ka-nu-ta'o, de tayik, "escuchar, oír".

Ka-nu-taqo, de taqik, "ordenar, mandar, enviar".

Ka-pe, de petem, "venir".

Ka-pichipoj, "tieso, rígido". (SC, nota 23)

Kaq, "rojo".

*Kaq*, puede ser un prefijo verbal; la raíz *cak* (*kaq*) significa "tirar".

*Kaq*, se usa en el verbo compuesto de *kaq-wachixik*, para indicar "molestia". Tal vez intensifica verbo.

K-ag'anik, forma incompletiva de ag'anem, "subirse".

K-a-q'axow, segunda persona singular del imperativo de q'axem, "cruzar, pasar a otro lado".

*Ka-q'ij*, expresión de díficil interpretación. *Ka-* indica el aspecto verbal incompletivo; el verbo *q'ijik* significa "vaciar, envasar". No he encontrado una posible traducción.

*Kaq'ixa Ja* en Sam Colop, posiblemente es *Kaqixa*, de *kaqix*, "guacamaya", e *ija'*, "semilla". Podría ser también una contracción de *kaq*, "rojo", e *imix*, "maíz". El significado sería: "Semilla de maíz rojo". (DG)

*Ka-q'oxowik*, de *q'oxowem*, "duele".

*Ka-q'uxuwik*, "que causa dolor". (SC, nota 81)

*Ka-q'xow*, de *q'axowem*, "doler".

Kaga, "rojo".

*Ka-qa-ch'akimaj*, forma incompletiva plural de *ch'akimaj*, "pedir prestado, pedir ayuda". (SC, nota 86)

Kaqaj, de kaq, "rojo".

*Ka-q-aj*, forma incompletiva en la primera persona plural de *aj*, "querer, desear". (BB) *Puwaq*, *pwaq* en k'iche' moderno, "dinero". Coto registra los significados de "dinero, joyas, oro, plata". (TC)

*Kaqajaw* según la paleografía de Sam Colop. Posiblemente sea *qa-q-ajaw*, "nuestros nuestros padres".

Ka-qa-kojo, forma incompletiva en la primera persona plural de kojik, "usar, poner".

*Ka-qa-mayjaj*, primera persona plural de *mayjaj*, "mirar acatado, con maravilla". Brasseur registra también el significado de "destruir", de la raíz *mayij*. (BB)

*K-aqan*, tercera persona plural del prefijo posesivo de *aqan*, "pierna", "a sus pies". Posiblemente también con el significado de "huellas". (DG)

*Ka-qa-na'o*, primera persona plural incompletiva de *na'ik*, "sentir, percibir, darse cuenta".

Ka-qa-riqo, forma incompletiva plural de riqik, "hallar, conseguir".

*Ka-qa-toq'ob'aj ki-wach*, expresión que significa tenerle lástima a alguien, del verbo *toq'ob'axik*, "tener lástima".

Ka-qa-xib'ij, forma incompletiva en la primera persona plural de xib'ixik, "espantar, asustar".

Ka-qa-yako, forma incompletiva de primera persona plural (qa-) del verbo yakik, "levantar".

Kaqix, "guacamaya".

*Kaq-ja*; palabra compuesta por *kaq*, "rojo" y *ja*, "casa".

*Kaq-lujluj*, "rojo brillante".

Kaq-tarin, de kaq, "rojo" y tarin, que se usa en forma compuestas como saq taraton, "blanquear".

*Kaqulja* "rayo, trueno". (BB)

*Ka-qux*, forma incompletiva de la raíz *kux* (*qux*), registrada en Brasseur, "cortar, limar". (BB)

Kar, "pez, pescado".

*Ka-r-aj*, forma incompletiva singular de la raíz -*aj*, "querer, desear". Expresión desiderativa.

*K-a-rayij*, forma incompletiva en la segunda persona singular (*a-*), de la raíz *raj*, "querer, desear". (BB)

Ka-r-etamaj y ka-k-etamaj, ambos verbos, en plural y en singular, de etamaxik, "saber".

Ka-r-il, tercera persona singular de ilik, "ver".

*Karinaq*, forma perfectiva de la raíz *kar*, "abrumar" (DG)

Ka-sachem, forma incompletiva singular de "perderse, fallar".

Ka-sik'in, de sik'ixik, "llamar, convocar, gritar".

Ka-sik'ow, de sik'ik, "recoger".

*Ka-silanik*, forma incompletiva del verbo *silanik*, "estar sosegado, estar en paz" (BB)

*Ka-silob'ik*, de la raíz *sil*, "sentir toque eléctrico". Ximénez y Coto traducen la raíz *silo* como "menearse, moverse" (FXa; TC)

*Ka-solowik*, forma incompletiva de la raíz *sol*, "alrededor, por todas partes, volteando, desenvolver".

*Ka-tajin*, verbo auxiliar que expresa aspecto progresivo.

*K-at-anik*, segunda persona en la forma incompletiva de *anik*, "correr". (SC, nota 207)

*K-at-aq'an*, segunda persona de *aq'anem*, "subirse".

*K-at-b'e*, forma incompletiva de *benam*, "irse".

*K-at-chokonik*, segunda persona singular del verbo *chokoneem*, "servir, ser útil".

*K-at-el*, forma incompletiva de *elem*, "salir".

*K-at-elik*, segunda persona singular de *elem*, "salir".

*Ka-tilow*, como sugiere Sam Colop. *Catilo* en el Ms. Newberry. Brasseur registra la raíz *til*, "soplar un gran fuego, arder". (BB)

*K-a-tilowik*, de la raíz *tilop*, "encender, prender madera". (TC)

*Ka-tiltotik*, de la raíz *til*, "alumbrar". (BB)

K-atinik, forma incompletiva de atinem, "bañarse". Ch-u-chi', "en la boca, la orilla".

*K-at-k'ix*, forma incompletiva en segunda persona singular de *k'ixem*, "tener vergüenza, respeto".

*K-at-k'oje*, de la raíz *k'o*, "estar, tener, haber", con sentido imperativo. Segunda persona de la raíz *k'oj*, variante de *k'ol*, "ser, estar, aparecer. tener".

*K-at-ojoq*, imperativo del verbo ir. *Catoho* en el Ms. Newberry. (SC, nota 208)

*K-at-ok*, segunda persona del modo incompletivo. El verbo es *okem*, "entrar, llegar a ser".

K-atolona, forma incompletiva del verbo tolonik, "desocupar".

*K-at-oq'ik*, de *oq'ik*, "cantar, llorar", segunda persona singular.

*K-at-pe*, segunda persona singular de *petem*, "venir".

K-at-tagen, segunda persona singular del verbo taaqik, "ordenar, mandar, enviar".

*Ka-tukuwik*, de la raíz *tuc* (*tuk*), "hormiguear, formar enjambre". (TC)

Ka-turur, "desatar, romper, arrojar".

*K-at-walijoq*, imperativo en la segunda persona singular de la raíz *walij*, "levantar". (BB)

*K-at-war*, del verbo *warem*, "dormirse", forma incompletiva con sentido imperativo de segunda persona singular (*at-*)

K-atz, "su hermano mayor".

*Ka-tz'ininik*, de la raíz *tz'in*, "estar dormido, deshabitado".

*Ka-tz'ininoq*: forma incompletiva de la raíz *tz'inin*, "estar en suspenso, en silencio". (BB)

Ka-tz'inonik, forma incompletiva de la raíz tz'inin, "estar en silencio".

*Ka-tz'onon*, "desnudarse", según Brasseur (*tzone*), forma incompletiva singular. (BB)

*Ka-tzotzotik*, tal vez de la raíz *tzop*, "brincar como ave".

*Ka-wachinik*, "parecer, ser la imagen, representar". (BB)

*Ka-wajin*, de la raíz *waj*, "babear". (BB)

Kawatepech, posiblemente es un nombre náhuatl.

*Kaweq-ib*', forma plural de *kaweq*. En el Ms. Newberry aparece como *coaui quib*. (SC: 173, nota 314)

Kawinal, tal vez de la raíz cauh, "adornar". (BB)

*Kawisimaj*, no he encontrado una posible interpretación. Recinos lo traduce del náhuatl "el que se adorna de puntas", del náhuatl *itz*. (AR: 179, nota 45)

Kawistan, palabra de origen náhuatl, por el sufijo locativo -tan. (LC: 84)

Kawtalik, de la raíz kawu, registrada en Brasseur y en Coto, "ataviar, componer". (BB; TC)

K-a-wulij, forma incompletiva en la segunda persona singular de la raíz wul, "derribar".

*Kawu-tal*, sustantivo de la raíz *kawuj*, "componer, arreglar, armarse".

Kawutalik, de la raíz kawu, registrada en Brasseur y en Coto, "ataviar, componer". (BB; TC)

*Ka-xajowilab'ik*, "bailar de un lado a otro", de la raíz *xojoj*, "baile". (DG)

*K-a-xaqi*, imperativo en la segunda persona singular de *xaq*, "tizne".

*Ka-xib'in*, forma incompletiva singular de *xib'ixik*, "espantar" y *xib'inel*, "susto, espanto".

Kaxkon. Tal vez del náhuatl caxitl, "escudilla, plato, vajilla". (RS)

*Ka-xojanik*, de la raíz *xoj*, "hacer eco con una cosa, bailar".

Kayal, de kayalik, amargar, jadear". Coto registra la palabra qay, "amargo, agrio". (DG)

*Kay-el*, sustantivo con sufijo agentivo de *ka'yem*, "mirar".

*Ka-yeyoj*, no he encontrado interpretaciones convincentes. Ximénez registra la palabra *yeyoh*, posiblemente como participio de *yeh*, "modo de mofar". (FXb) mientras que Basseta anota el verbo *yeiobeh*, "amagar, amenazar, contradecir". (DB)

Ke e ...taq, partículas plurales.

K-e-'ajawarik, forma incompletiva plural de ajaw, "señor".

K-e-'a-ti'o, segunda persona del imperativo de ti'ik, "morder, picar una mosca".

*K-e-'atin*, forma incompletiva plural de *atinem*, "bañarse".

*K-e-'a-ya'*, imperativo del verbo *ya'ik*, "dar", con sujeto de segunda persona (-*a*) y complemento de tercera persona plural (*e*-)

*K-e-'ik'ow*, forma incompletiva de la raíz *ik*, registrada en Brasseur, "pasar, sobrepujar". (BB; SC:186, nota 324)

K-e-'ilik, forma incompletiva plural del verbo ilik, "ver".

*K-e-'ok*, podría ser de *oke*, "entrar", además por la partícula locativa *uloq*. Coto señala también la raíz *okabom*, "gritar cuando se caza" y *okah*, "perseguir". (TC)

*K-e-'ulik*, forma incompletiva plural de *ulem*, "llegar". Posiblemente el sentido préterito depende del adverbio asociado.

K-e'e-tzapim, de la raíz tzap, "encerrar".

*K-e'-oponik*, forma incompletiva plural de *oponem*, "llegar a otro lado".

*K-e'-oq'ik*, forma incompletiva plural de *oq'ik*, "llorar".

K-e'-ul-chaja, verbo compuesto de ulem, "llegar" y chaj, "jugar a la pelota".

*K-e'-utzin*, forma incompletiva plural de *utzinik*, "terminar, llegar a buen fin", con el significado de "morir".

*K-e-'uxi*, de *uxem*, "ser", forma incompletiva.

*Ke'wi na*. Sam Colop sugiere en nota la traducción "se tiene que ir". Sin embargo *e'w* tiene también el significado de "está bien". (SC, nota 107)

*K-e-b'e*, imperativo de la raíz *b'e*, "camino".

K-e-b'e-chakala, verbo compuesto de b'e, "ir", y chakalik, "parado, estacionado, agachado".

*K-e-b'ek*, tercera persona plural de la raíz *b'e*, "camino, caminar".

*K-e-b'e-tzukun*, verbo compuesto de *b'e*, "ir", y *tzukun*, "buscar".

*K-e-b'in*, forma incompletiva plural de *b'inem*, "caminar, andar".

*K-e-b'intana'on*, forma incompletiva singular de *b'inem*, "caminar, andar".

*Ke-b'uchuwik*, en k'iche' moderno *b'uchku'rem*, "caminar amontonados como hormigas, amontonarse".

*K-e-b'ujujik*, forma incompletiva plural de la raíz *buh* (*b'uj*), registrada en Brasseur, "sonar, hacer ruido". (BB)

*K-ech*, "de ellos". Part. relacional.

*K-e-ch'ajonik*, forma incompletiva plural de *ch'ajik*, "lavar".

*K-e-ch'akix*, según Sam Colop. Forma incompletiva plural. *Que qha quix* en el Ms. Newberry. Podría ser *kek'aqix*, de *k'aqik*, "tirar, aventar, arrojar".

K-e-ch'aninik, en Sam Colop, k-e-chaninik para D. Guarchaj, "gritar". (DG)

*K-e-ch'aninik*, tercera persona plural de la raíz *ch'an*, "gritar".

*K-e-ch'ikitit*, para Diego Guarchaj la forma correcta sería *kech'ititit*, tercera persona plural de la forma incompletiva de *ch'itit*, "rugir". (DG)

*K-e-chajik*, forma incompletiva plural de *chaj*, "jugar a la pelota". Podría ser también *k-echa'jik*, de *echa'xik*, "comer hierbas".

K-e-chakchot, que Sam Colop lee kech'akch'ot. Posiblemente de la raíz chak, "caminar".

*K-e-chapon*, forma incompletiva plural de *chapik*, "agarrar, detener algo con la mano, agarrar, tocar".

*K-e-jalow*, forma incompletiva plural de la raíz *jal*, "cambiar, mudar".

K-e-jaslajik, forma incompletiva de jaskuj, "decir algo en secreto". (SC, nota 92)

*K-e-jik'ik* en Sam Colop, *k-e-jikik* según D. Guarchaj. Tercera persona plural de la forma incompletiva del verbo *jikik*, "correr, moverse de un lado para otro". (DG)

K-e-jilowik, forma incompletiva plural de jilowem, "quejarse de enfermedad o dolor".

Kejnay podría estar relacionado con "el venado", kej.

*K-e-juminik*, "hacer ruido con la boca, gritar". (SC, nota 126)

*K-e-k'a'm*, tal vez *kek'am*, forma incompletiva plural de *k'amik*, "tomar, llevar, traer".

K-e-k'ajb'ik, forma incompletiva de la raíz k'aj, "hacer pedazos, cortar"

k-e-k'ajol-anik, forma incompletiva plural de k'ajol, "hijos".

K-e-k'aralajik, de la raíz k'ar, "hacer ruidos de vidrio".

*K-e-k'atonik*, forma incompletiva de *k'atik*, "quemar".

*K-e-k'iritajik*, Coto registra el significado de "esparcir, sacudir", con el valor de "multiplicarse". Tercera persona plural de la forma incompletiva. (TC)

*K-e-k'ixib'ik*, forma incompletiva plural de *k'ib'iexik*, "avergonzarse".

*K-e-k'oje*, tercera persona plural de la raíz *k'oj*, "estar, ser".

*K-e-k'ulutajik*, del verbo *k'ulik*, "encontrar". Coto registra la acepción "barniz, bruñir" para la expresión *qul wach*, posiblemente como en este caso.(TC)

*K-e-kamoq*, participio poseído en la tercera persona plural de *kamik*, "morir".

*K-e-kay*, forma incompletiva en la tercera persona plural de *ka'yem*, "mirar".

*K-e-ki'kot*, forma incompletiva plural del verbo *ki'kotem*, "alegrarse", que Sam Colop lee *kekikot*.

Ke-kuch, de kuchuj, "reunirse, juntarse".

*K-e-kuminik*, de la raíz *humin*, "clamar, hablar". (TC)

K-e-lajajik, forma incompletiva plural de lajajem, "caerse, tenderse". (DG)

K-e-lajlik, forma incompletiva plural de laj, "extenderse, tablar, estenederse al suelo". (BB)

*K-e-lekowik*, tercera persona plural de la forma incompletiva de *lekow*, "convivir, moverse, estar en fiesta". (DG)

K-eleq', forma poseída en la tercera persona singular de eleq', "robar".

*K-elex-lot*, forma incompletiva, posiblemente de la raíz *elej*, "acabar, dar por terminado". (SC, nota 228)

*K-e-log'oxik*, de *logoh* (*log'ojik*), "amar, querer". (BB)

K-e-luk'lutik, en Sam Colop. Posiblemente kelug'lutik, de lug', "doblarse, encorvarse". (TC)

K-e-luq'ukila, de luq'u, "encorvar, doblar para abajo".

Kema, de kem, "tejido" y kemik, "tejer".

*K-e-malmalijab*', de *malmatik*, "correr, andar apresuradamente".

Kemel, "humilde". Podría ser también k'emel, de k'emelik, "quebradizo".

K-e-mewajik, forma incompletiva plural de mewajem, "ayunar".

K-e-mi'al-anik, forma incompletiva plural de mi'al, "hijas"

*K-e-mochochik*, "entrar con humildad", forma incompletiva plural.

*K-e-nab'ax*, tercera persona plural de la forma completiva de la raíz *nabah* (*nab'aj*) registrada por Coto, "acordarse de algo, pensar".

*K-e-neb'eb'ik*, de la raíz *neb'*, "amontonarse, agruparse, hacer hileras". (BB)

*K-e-nik'not, de nik'notik*, "hacer ruido con los pies". Forma incompletiva plural. (SC, nota 125)

*K-e-numik*, tercera persona plural de la forma incompletiva de *numik*, "hambre".

K-e-paq'aq'ik, de la raíz pa3a3, (paq'aq'), registrada en Coto, "comer rápidamente, roer, hacer ruido".

K-e-pe, forma incompletiva plural del verbo petem, "venir".

*K-e-pet-og*, imperativo de *petem*, "venir".

*K-e-polow*, forma incompletiva plural de *polem*, "fatigarse, llenarse tomando mucho, reventar". Coto registra también para la raíz *polo* el significado de "agonizar, artarse de comida". (TC)

*K-e-poq'otajik*, del verbo *poq'eem*, "abundar, multiplicarse, reproducirse". Tercera persona plural de la forma incompletiva.

*K-e-q'ab'ar*, forma incompletiva plural de *q'ab'arem*, "emborracharse".

*Ke-q'aq'al*, "se enojan" de *q'aq'al*, "airarse". (TC)

K-e-q'aq'arik, forma incompletiva plural de q'aq'arem, "calentarse, empeorarse, propagarse".

*K-e-q'ich'owik*, forma incompletiva plural de la raèiz q'ich', "rechinar". (DG) Es *keq'ichowik* en Sam Colop. (DG)

K-e-qa-ch'ak, forma incompletiva de ch'akik, "ganar, vencer". El sujeto es de primera persona plural.

*K-e-qa-ch'ak*, iperativo plural con complemento directo de primera persona plural (*qa*) del verbo *ch'akik*, "vencer, ganar".

K-e-qaj, forma incompletiva plural de qajem, "bajarse".

*K-e-qa-kami-saj*, verbo causativo de *kamem*, "morir". Sujeto de primera persona plural (*qa-*)y complemento de tercera persona plural (*e-*)

*K-eqalem*, tercera persona plural de la raíz *eq*, "cargar, prestar servicio". (DG)

*K-e-galem*, tercera persona plural de *galem*, "dignidad". (DG)

K-eqam, forma incompletiva del verbo eqaxik, "cargar".

*K-e-qa-pusu*, forma incompletiva de la raíz *pus*, "cortar con cuchillo, hacer una hendidura", con infijo sujeto de primera persona plural (*qa-*) y prefijo complemento de tercera persona plural (*e-*) El término *pus* es un préstamo del proto-mixe-zoque *pus*, "sacrificio, hacha de cortar, cuchillo". (LC: 83)

Ke-qa-sipaj, de sipaxik, "regalar".

*K-e-qa-tzukuj*, forma incomplaetiva de *tzukuxik*, "buscar".

*K-e-q-okib'ej*, forma incompletiva de *okib'ej* con valor transitivo, posiblemente con el significado de "atacar, invadir". El sujeto es *q*- y e- *e* complemento.

*K-e-q-uch'aj*, posiblemente de *uch'aj*, "poder hacer, cosa posible", registrado en Coto como *vcheeh* (*ucheej*) El sujeto es de primera persona plural y el complemento de tercera plural. (TC)

*K-e-r-aj*, de la raíz *aj*, "querer, desear".

*K-e-ropop*, de la raíz *rop*, "volar como aves".

K-e-siksot, forma incompletiva plural de siksotem, "temblar por una enfermedad o sentir descarga".

Ke-silaje'ik, forma incompletiva plural de la raíz silisa, "menearse, columpiarse". (TC)

*K-e-silob'ik*, forma incompletiva plural de la raíz *silo* "menearse, moverse" (FXa; TC)

*K-eta'm*, forma plural de *eta'maxik*, "conocer, saber".

K-etal, "su señal de ellos".

*K-etamab'al*, sustantivo instrumental (por el posfijo -*b'al*) del verbo *eta'am*, "saber".

K-etaxik, "su medir, su señalar".

*K-e-ti'ow*, forma incompletiva plural de *ti'ik*, "comer".

K-e-tik'e, tercera persona plural de la raíz tik', estar boca arriba, como vaso o plato".

*K-etz'ab'al*, "sus juguetes de ellos".

*K-e-tz'aqonik*, forma incompletiva plural tal vez de la raíz registrada en Coto, *tzakon*, "acabar, terminar". (TC) Sin embargo el término tiene relación probablemente con *tz'aq*, "muro, pared". La traducción sería: "amontonarse".

*K-e-tz'elewachixik*, forma incompletiva plural de *tz'elewachixik*, "hacer reverencias, honrar, tener respeto a personas mayores".

K-etz'eyaj, de la raíz etz'a, "jugar". Sam Colop lee ke'etzeyaj.

*K-e-tz'itilajik*, de la raíz *tz'it*, "cantar, gritar, chillar".

*K-e-tz'ononik*, forma incompletiva plural de *tz'onoxik*, "rogar, pedir".

*K-e-tzaq*, forma incompletiva plural de *tzaqem*, "caerse".

*K-e-tzele-wachin*, verbo compuesto de "regresar-ver", "esperar el regreso". (SC, nota 172)

K-e-tzitzotik, de la raíz tzitz, "gritar como el ratón". (BB)

K-e-ul, imperativo del verbo ulem, "venir, llegar".

*K-e-wa*', forma incompletiva plural de *wa'im*, "comer". Normalmente se refiere a la comida de maíz.

K-e-wa'ik, forma incompletiva de de wa'im, "comer, comer maíz".

*K-e-wach-elajik*, *elajik*, "humillarse". (BB)

Ke-wachinik, "parecer, ser la imagen, representar". (BB) Forma incompletiva de la raíz wach, "imagen, apariencia".

K-e-war. podría ser del verbo waram, "dormirse" o de waraxik, "vigilar".

*K-e-warik*, forma incompletiva de *waram*, "dormirse".

*K-e-wojon*, forma incompletiva plural de *wojoje*, "hacer ruido con hojas".

K-e-wojonik, de la raíz woj, "hacer ruidos de hojas de milpa y otros ruidos sordos".

K-e-wong'oye'ik, forma incompletiva plural de la raíz won, "acurrucarse, encogerse, humillarse".

Ke-w-ulik, de ulem, "llegar".

*K-e-xajow*, forma incompletiva plural de *xajowem*, "bailar".

*K-e-xajowik*, forma incompletiva plural de *xajowem*, "bailar".

*K-e-yakataj*, forma incompletiva de *yakik*, "levantar".

K-e-yakeyik, de yakik, "levantar".

Ki', "dulce, sabroso".

Ki'ib'al, sustantivo instrumental de la raíz ki', "dulce, sabroso" y ki'koj, "deseo". Coto registra la forma quibal nu qux, "codiciar". (TC)

*Ki'kot*, "alegrarse, estar contento", del verbo *ki'kotem*.

Ki'kotem, forma incompletiva plural del verbo ki'kotem, "alegrarse".

*K-ib*', pronombre recíproco relacional en tercera persona plural.

Ki-b'anoj, "sus obras", forma poseída de b'anik, "hacer".

*Ki-b'ate*, "su argolla", instrumento para el juego de pelota según Sam Colop. Sin embargo, Campbell lo interpreta como un préstamo del mayance occidental, del ch'ol o maya yucateco, con el significado de "pala". Véase en mopan *b'a:t*, "hacha" y *te:*, "palo". (LC: 81)

*Ki-b'ayajik*, forma poseída en la tercera persona plural de la variante de *b'eyetajik*, "tardar", de la raíz *b'ey*, "demora, tardanza". (DG)

*Ki-b'i'*, "los nombres de ellos". Sustantivo poseído en la tercera persona plural (*ki-*)

*K-i-b'ij*, segunda persona plural de confianza del verbo *b'ixik*, "decir".

Ki-b'ik, contracción de la forma poseída en la tercera persona plural de b'inem, "caminar, andar".

Ki-b'il k-ib', pronombre recíproco plural.

*Ki-b'ini-b'al*, sustantivo instrumental de *b'inem*, "caminar, andar".

Ki-b'inik, "su caminar".

Ki-b'inowik, forma poseída en la tercera persona plural de b'inem, "caminar, andar".

Ki-b'is, "su tristeza".

Ki-b'ix, "sus palabras"; podría ser también de b'ixanem, "cantar"; "sus cantos".

*Ki-b'iyo*, de *b'iyo*, "ahogar, estrangular". (SC, nota 204)

*Ki-b'ochi*, tercera persona plural de *b'och*, "enamorar, halagar, decir cosas lindas para convencer". (DG)

*Ki-b'ochil*, "sus nervios". (DG)

Ki-b'utik, sustantivo poseído, "su inundación, su lluvia abundante". (SC, nota 35)

Ki-ch'a'oj, "pleito, guerra".

Ki-ch'a-b'al, "su lengua de ellos, sus voces", del verbo cha', "decir"

Ki-ch'ab'ej, de ch'ab'exik, "hablar con alguien".

*Ki-ch'ajon*, forma poeseída en la tercera persona plural de *ch'ajik*, "lavar":

*Ki-ch'aka-b'al*, sustantivo instrumental de la raíz *chak*, "caminar", por el paralelismo con la línea anterior. Podría ser también del verbo *ch'akik*., "ganar, vencer".

*Ki-ch'akat*, "sus cojines".

Ki-ch'akatajik, "su derrota, su ser vencido, ganado", de ch'akik, "ganar, vencer".

Ki-ch'akik, forma poseída en la tercera persona plural de ch'akik, "ganar, vencer".

Ki-ch'akon, sustantivo del verbo ch'akik, "vencer, ganar".

Ki-ch'amik, "sus bastones".

Ki-ch'amiy, "sus bastones".

Ki-ch'aq, "su hermano menor".

Ki-ch'elem, forma plural incompletiva de la raíz ch'el, "levantar algo".

Ki-cha, por kichaj, "su juego de pelota".

Ki-chachal, "sus adornos, sus joyas".

Ki-chaj, "su ocote". La palabra podría indicar también la pelota.

Ki-chajem, sustantivo poeseído de chajixik, "vigilar", literalmente "su vigilado".

Ki-chakij, de chak, "trabajo".

Ki-chakimal, "su alboroto, su tumulto". (SC, nota 180)

Ki-chapa', forma plural de la raíz chap, "coger, agarrar".

Ki-chapik, "su ennoblecimiento".

Ki-chapo, de chapik, "agarrar".

Ki-chaq', "sus hermanos menores".

Ki-chi', "sus bocas". Sam Colop transcribe k'i chi'.

Ki-ch-i-kiyu, segunda persona plural de kuyik, "agantar".

Ki-chinamit, "su linajes, parcialidades, barrios".

Ki-chokonisan, sustantivo poseído del verbo chokonem, "servir, usar".

Ki-chuch, "su madre de ellos".

Ki-chun, sustantivo poseído en la tercera persona plural de chun, "cal".

*Ki-chuqab*', de la forma *chucab* (*chuqab*'), registrada por Brasseur, "violencia, desafío". Sam Colop lee *kichuq'ab*'. (BB)

*K-i-il*, segunda persona plural de *ilik*, "ver".

K-ij, "su espalda, su superficie".

Ki-jab', forma incompletiva de jab', "aguacero, lluvia, arrojar, esparcir".

Ki-jachowik, tercera persona plural del sustantivo de de la raíz jach, "repartir, dividir".

Ki-jalwachib'al, sustantivo instrumental de jalwachixik, "cambiar una cosa por otra".

Ki-je', "sus colas".

Ki-joq'ik, de joq'ij, "escardar, limpiar".

*Ki-jujunal*, distributivo plural.

Ki-junam, "mismo, igual, parecidos". Puede tener también el significado de "estar en equilibrio". (DG)

Ki-juyub'al, "sus montañas".

Kik', "sangre". Tiene también el significado de "resina, hule y por extención también pelota".

*Ki-k'ajol*, "su hijo de hombre".

*Ki-k'ajolaxik*, forma poseída de la raíz *k'ajol*, "hijo de hombre".

*Ki-k'ak'alen*, de *k'ak'alen*, "aguardar". (SC, nota 70)

*Ki-k'amo*, tercera persona plural de *k'amik*, "recibir".

*Ki-k'amowa-b'al*, sustantivo instrumental de *k'amowaxik*, "agradecer".

Ki-k'atem, en Sam Colop, ki-q'atem, según Diego Guarchaj, tercera persona plural de q'atexik, "ocupar, proteger, estorbar". (DG)

Ki-k'atonik, forma poseída en la tercera persona plural de k'atik, "quemar", literalmente "su quemar".

*Ki-k'axk'ol*, forma poseída de *k'axk'ol*, "sufrimiento", de *k'ax*, "difícil, doloroso".

Kik'-el, sustantivo abstracto, "como sangre".

*Ki-k'exel*, "su cambio", de *k'exik*, "cambiar, trocar".

*Ki-k'isik*, sustantivo poseído de *k'isik*, "terminar, acabar".

*Ki-k'oje'ik*, "su estado, su esencia", del verbo *k'oje'*, "estar", sustantivo poseído.

Ki-k'olem, "su posesión", de k'olik, "haber, tener".

Ki-k'on, posiblemente de k'o, "ser, existir". Q'o, significa "sustento". Coto registra la raíz qol, "parcialidad, linaje, generación". (TC)

Ki-k'u, forma poseída de k'ul, "chamarra, abrigo". Sam Colop lee kiq'u.

*Ki-k'u'm*, forma poseída en la tercera persona plural de *k'u'ik*, "ocultar, esconder".

*Ki-k'ulel*, Sam Colop sugiere el significado de *k'ulel* como "compañera", poseído en la tercera persona plural. (SC: 125, nota 271)

*Ki-k'ulelaj*, forma incompletiva plural de *k'ulik*, "encontrarse persona o animales, enfrentarse a alguien".

*K-i-k'ut*, segunda persona plural del verbo *k'utik*, "enseñar, mostar".

Ki-k'ut, tercera persona plural de k'utunem, "aparecer".

*Ki-k'ut-b'al*, sustantivo instrumental de *k'ut*, "manifestarse".

Ki-k'ux, "su corazón".

*Ki-k'uxla'n*, de la ráiz del verbo *k'uxla'xik*, "pensar en, esperar". Tercera persona plural del modo incompletivo

Ki-k'uxlal, "su memoria de ellos".

*Ki-k'uxlan*, tercera persona plural del verbo *k'uxla'xik*, "pensar en, esperar".

*Ki-k'y-al*, sustantivo abstracto poesído de *k'i*, "mucho".

Kikab'. El nombre es de difícil interpretación. Podría ser de kab',"dos".

*Ki-kab'al*, "su casa de ellos". En los diccionarios actuales *kab'al* está registrado como "rancho". Tal vez el significado es el de "casa en el campo".

*Ki-kab'chijal*, "su resina de árbol o sebo de animal". (SC, nota 30)

*Ki-kab'-ichal*, "ambos, los dos, ellos dos, cada uno de lo dos". *-Ichal* confiere el matiz de "juntos, en par".

K-ikaj, "sus hachas".

Ki-kaj-ichal, "ellos cuatro, los cuatro juntos".

Ki-kamik, "su muerte de ellos".

*Ki-kamisa-b'al*, sustantivo instrumental poseído de *kamik*, "muerte".

Ki-kaq-wachib'al, "su molestia", de kaqwachixik, "molestar".

Ki-k-awaj, "su señor, su padre".

*Ki-kawub'al*, "su adorno, atavío, sus objetos de adorno". (SC, notas 137) Sustantivo instrumental de *kawuj*, "componer, arreglar, armarse", "sus armas".

*Ki-kayelo'n*, forma incompletiva de *kayexik*, "morder, prensar con los dientes".

Ki-kayewal, sustantivo poseído en la tercera persona plural de la raíz qay (kay) "amargo, pecado, enojo". (TC)

Ki-kekot, en Sam Colop, de ki'kotem, "estar contento, alegrarse".

Ki-kik'el, "su sangre de ellos".

*Ki-kimajil*, "su sangre de ellos". (SC, nota 28)

*Ki-kob'ik* en Sam Colop. Para D. Guarchaj sería *ki-k'ob'ik*, forma poseída en la tercera persona plural de *k'ob'ik*, "estar en un puesto". (DG)

*Ki-kojom*, forma incompletiva plural de *kojik*, "usar, poner, meter".

*Ki-ku'li-b'al*, sustantivo poseído en la tercera persona plural y sufijo instrumetal (*-b'al*) de *ku'lik*, "sentarse".

Ki-kuch-b'al k-ib', sustantivo poseído de kuchuj ib', "juntarse, reunirse".

Ki-kuchun k-ib', forma incompletiva reflexiva plural de kuchuj ib', "juntarse, reunirse".

Ki-kumatzej, de la raíz matzej, "guardar un secreto, encubrir algo". (TC; BB)

*K-il*, podría ser sustantivo poseído en la tercera persona plural de *il*, "delito, culpa" o la tercera persona plural del verbo *ilik*, "ver".

*Ki-laqab'en*, de *laqab'ej*, en Sam Colop. Diego Guarchaj lo lee *laq'ab'ej*, "habitar en algún lugar, avecindarse". (SC, nota 95)

*K-iloq*, del verbo *ilik*, "ver".

*Ki-lulutik*, tercera persona plural de la raíz *lul*, "vocear, silbar". (BB)

Ki-ma'ixik, "su destrucción" de la raíz mayij, registrada en Brasseur, "destruir, perder, olvidar". (BB)

Ki-maja, forma plural de la raíz maja, "arrebatar, coger algo, robar".

*Ki-mak*, sustantivo poesído en la tercera persona plural de *mak*, de la raíz *makun*, "cometer crimen, pecado, delito, errar el camino". (TC)

*Ki-makunik*, forma poseída en la tercera persona plural de la raíz *makun*, "cometer crimen, pecado, delito, errar el camino". (TC)

Ki-mayij, forma plural incompletiva, registrada en Brasseur (mayih), "destruir, perder, olvidar". (BB)

Ki-mayixik, forma poseída en la tercera persona plural de la raíz mayih (mayij), "destruir, perder, olvidar". (BB)

Ki-me'al, "sus hijas".

*Ki-meskel*, "su sobaco". (BB)

Ki-mewaji-b'al, sustantivo instrumental poseído del verbo mewajem, "ayunar".

Ki-mewajik, sustantivo poseído en la tercera persona plural de mewajem, "ayunar".

Ki-mi'al, "sus hijas".

Ki-mich'b'al, sustantivo instrumental de mich'o, "burlar, engañar".

*Ki-mixkina*, "su azadón de palo". (SC, nota 194)

Ki-molowik, forma poseída en la tercera persona plural de la raíz mol, "juntar, congregar, amontonar". (BB)

Ki-moy-wachi-b'al, sustantivo instrumental de moywachixik, "ocultar un hecho, cubrir". "Su envidia".

*Ki-mukub'al*, sustantivo instrumental en la tercera persona plural, "mirada, vista".

Ki-mukuwach, "sus cejas".

Ki-na'o, del verbo na'ik, "sentir, percibir, darse cuenta".

*Ki-na'oj*, "su idea, pensamiento", de la misma raíz del verbo *na'ik*, "sentir, percibir". El sustantivo está poseído en la tercera persona plural (*ki-*)

*Ki-na'oj-w-ila*, verbo compuesto en la primera persona singular por el infijo *w-*, de *na'oj*, "idea, intención" e *ila*, de *ilik*, "ver".

*K-in-anik*, primera persona singular de *anik*, "correr".

Kinaq', "frijol".

*Ki-nawal*, "su espíritu sobrenatural, su espíritu sagrado", de *nawal* "cosa maravillosa, encanto" en Brasseur, sustantivo poseído en la tercera persona plural. *Nawal*, del náhuatl, con el sentido de "espíritu, ser sagrado". (BB)

K-in-echajik, de echa', "pasto de animales".

*K-in-el*, primera persona singular de *elem*, "salir".

*K-in-i-k'amo*: del verbo *k'amik*, "tomar" con prefijo sujeto de segunda persona plural de confianza (*i-*) y complemento directo de primera persona singular (*in-*)

*Ki-nim ja.* "sus casas grandes". Sam Colop observa que en el Ms. Newberry está registrada la forma *ki ni ha*.

Ki-nimal, "su grandeza", de nim, "grande".

*K-in-i-tzoqopij*, segunda persona plural sujeto (*i-*) y complemento de primera persona singular (*in-*) de *tzopixik*, "soltar".

*K-in-ki-q'aluj*, forma incompletiva con sujeto en la tercera persona plural (*ki-*) y complemento singular (*in-*), del verbo *q'aluxik*, "abrazar, llevar abrazado".

*Ki-nuk'-b'al*, sustantivo instrumental poseído en la tercera persona plural de la raíz *nuk'*, "formar, juntar".

Ki-nuk'ik, "juntar, empezar, formar".

*K-in-ulij*, probablemente por *k-in wulij*, primera persona incompletiva del verbo *wulixik*, "destruir".

K-in-w-u-chaj, de la raíz cha', "decir".

*Ki-pachq'ab'*, "su protección para los brazos y manos". (SC, notas 134)

Ki-pam, "su interior, su estómago", forma poseída de pamaj, "estómago, vientre".

Ki-patan, "su servicio, tributo".

*Ki-petik*, forma incompletiva plural de *petem*, venir".

*Ki-pich*, literalmente "sus patas de cuadrúpedos". (SC: 155, nota 300):

*Ki-pis-lik*, tercera persona plural de la misma raíz *pis*, "envolver". Según Diego Guarchaj el sufijo – *lik* confiere valor adjetival.

*Ki-popo-b'al*, forma poseída de *pop*, "petate". Por el sufijo locativo –*b'al* se puede referir a un lugar del consejo de los señores de Xib'alb'a.

*K-i-poqo*, segunda persona plural (*i-*), posiblemente de *poq'em*, "brotar, engendrar".

*Ki-pus*, sustantivo poseído en la tercera persona plural. Brasseur registra el difrasismo *nawal/ puz* como "cosa maravillosa/ encanto". (BB)

*Ki-q'ab'*, *K-iq'ab'*, "sus brazos". se observa que el sustantivo está poseído en la forma plural, "de ellos".

Ki-q'aq'al, "su calor, su fuego, su brillantez, su esplendor".

*Ki-q'eb'al*, "sus tinajas".

*Ki-q'ij*, literalmente "su sol, su tiempo".

Ki-q'ijila, forma poseída en la tercera persona plural del verbo q'ijiloxik, "adorar", de q'ij, "día, sol".

Ki-q'upun, tercera persona plural de la raíz q'up, "quebrar".

Ki-q'uq', "su quetzal, su pluma de quetzal".

*Ki-q-ajaw*, sustantivo con doble prefijo posesivo, "su-nuestro-padre".

*Ki-qalem*, "su dignidad". (DG)

*Ki-qasaj*, forma incompletiva plural de *qasaj*, "bajar". (TC)

*K-i-qa-tz'onoj*, primera persona plural con el complemento en la segunda forma de confianza (-i) del verbo *tz'onoxik*, "rogar, pedir".

Ki-qul, de qulaj, "garganta, cuello".

*Ki-ra'il*, "sus dolores", de *ra'il*, "dolor, sufrimiento". (SC, nota 182)

Ki-raquj ki-chi', forma incompletiva de raqoj chi', "gritar".

*Ki-ray-b'al* sustantivo instrumental de *rayixik*, "desear, querer".

Kiron, participio de la raíz kir, "desatar".

Ki-sach, de sachem, "perderse, equivocarse".

Ki-sachik, sustantivo poseído en la tercera persona plural de sachem, "perderse, equivocarse".

Ki-sajkab', "su tizate, polvo para hilar".

Ki-samajel, "sus mensajeros".

Ki-s-ela-wachin: verbo compuesto de iilik, "ver", wach, "aspecto, apariencia", así como el verbo siguiente k-ila-wachin.

Ki-sik', "su cigarro, su tabaco".

Ki-sik'ixik, "su invocar, su llamar, su llamada, su convocación".

Ki-silaj, de siloj, "menearse, columpiarse".

Ki-sipaj, del verbo sipaxik, "regalar, repartir dones".

K-ismachi', "su barba".

K-i-ta, segunda persona plural de tayik, "escuchar, oír".

Ki-ta', sustantivo poseído del verbo tayik, "oír, escuchar".

Ki-taqikil, forma sustantivada poseída en la tercera persona plural del verbo taqik, "mandar, ordenar".

*Ki-telela'on*, "de *teleb'a*, "cargar en hombros". (SC, nota 129)

Ki-telen, "llevan en sus brazos, en sus hombros", de tel, "brazo" y telexik, "llevar en los brazos".

Ki-tem, "sus asientos".

*Ki-tepew-al*, sustantivo poseído de *tepew*, nombre asociado a los dioses, del náhuatl *tepeuani* (raíz verbal *peua*), "el vencedor, conquistador". (RS)

Ki-ti, forma incompletiva plural de tijik, "comer, beber". La raíz ti es "carne, comer carne". (BB)

*Ki-tij*, forma incompletiva de la raíz *tij*, "probar, intentar". (BB)

Ki-tija, de la raíz tij, "intentar, probar". (BB)

*Ki-tijoj*, tercera persona plural de la raíz *tijoj*, registrada en Coto. El significado fundamental es "enseñar", sin embargo puede tener también la connotacción de "castigar, corregir, domar y aconsejar". (TC)

*Ki-tik'em*, forma plural incompletiva de la raíz *tik'*, "poner una vasija boca arriba, estar algo boca arriba".

*Ki-tikpan*, sustantivo poseído, posiblemente una variante de *tekpan*, "capul grande de gente numerosa". (BB) Del náhuatl *tecpan*, "mansión, morada de un noble, palacio". (RS)

Ki-tinamit, "su ciudad fortificada".

*Ki-tigowal*, "su sudor de ellos". (SC, nota 29)

Ki-titob'ej, "enseñar", forma incompletiva. (BB)

*Ki-tiyo-b'al*, sustantivo instrumental de la raíz *ti*, "morder, picar".

*Ki-to'k*, "sus pantalones" o lienzo con el cual se sujetaban los pantalones. (SC, nota 186)

Ki-toj-b'al, "su instrumento de pago".

Ki-tolok', "su seno, sobaco, axila".

*K-i-toq'ob'a*, forma incompletiv en la segunda persona plural de *toq'ob'axik wach*, "favorecer, tener lástima".

Ki-tu'nik, tercera persona plural de tu'nem, "mamar".

Ki-tukel, "ellos solos".

Ki-tulel, "ellos solos".

Ki-tz'ap, "desgracia, culpa". (BB)

Ki-tz'ikin, "sus pájaros".

*Ki-tz'ono-b'al*, sustantivo instrumental de *tz'onoxik*, "invocar, pedir a dios".

Ki-tz'onoxik, "su pedir, su petición", forma poseída de tz'onoxik, "pedir, invocar".

*Ki-tz'um*, "su cuero", o sea la protección de cuero del juego de pelota. (SC, notas 132)

Ki-tza'm, "su nariz".

K-itzelal, sustantivo poseído en la tercera persona plural de itzel, "mal, maldad".

*Ki-tzij*, "su palabra". Podría ser también el adverbio *qitzij*, "realmente".

*Ki-tzija*, forma incompletiva plural de *tzijik*, "encender".

Ki-tzijel, de la raíz tzij, "palabra".

Ki-tzijoxik, "su palabra de ellos, su noticia", de tzijoxik, "decir a otra persona, avisar, informar".

Ki-tzukuxik, sustantivo poesído en la tercera persona plural de tzukuxik, "buscar cosa perdida".

*Ki-tzuqun*, del verbo *tzuqik*, "dar de comer, alimentar, sustentar". La forma *k'oon* podría ser de *q'o*, "sustentar". (TC)

Ki-wa, "su comida de maíz". (BB; DG)

*Ki-wa'ej*, que Sam Colop lee *qiwa'ej*. Sin embrago en este caso probablemente el verbo está en la tercera persona plural, de *wa'ik*, "comer.

Ki-wa'in, "su comida", de wa'im, "comer".

Ki-wab'an, sustantivo poseído de wab'a, registrado en Brasseur como "parar, señalar para carga". (BB)

*Ki-wach*, "sus aspectos, sus rostros, sus miradas", sustantivo poseído en la forma plural.

Ki-wachi-b'al, sustantivo abstracto poseído de wach, "imagen".

*K-iw-aj*, segunda persona plural de la raíz -*aj*, "desear, querer".

Ki-waram, forma incompletiva plural de waram, "dormirse".

Ki-wej, forma incompletiva. Brasseur registra el verbo veh (wej) como "comer tortillas".

Ki-wi, "sus cabezas".

*K-ix-b'ixanoq*, imperativo de segunda persona plural de confianza (*ix-*) de *b'ixanem*, "cantar".

*K-ix-ch'aw-oq*, imperativo de segunda persona plural de *ch'awem*, "hablar".

*K-ix-ch'oko*, segunda persona plural de *ch'oko*, "atraer, llamar". (SC: 157, nota 302)

*K-ix-cha*', imperativo de la forma plural de confianza de *cha*', "decir".

Ki-xik', "sus alas de ellos" de xik'aj.

*K-ix-ja'in*, forma incompletiva de segunda persona plural de la raíz *ja'in*, "hacer casa, vivienda". (BB)

*K-ix-jalatajik*, forma completiva plural en segunda persona (*ix-*) de la raíz *jal*, "cambiar".

*K-ix-k'ajb'oq*, forma incompletiva plural en la segunda persona de confianza de la raíz *k'aj*, "hacer pedazos, cortar".

*K-ix-k'amowan*, segunda persona plural en la forma incompletiva de *k'amowaxik*, "agradecer".

*K-ix-k'iritaj*, Coto registra el significado de "esparcir, sacudir". (TC)

*K-ix-k'otonoq*, imperativo de segunda persona plural de confianza (*ix-*) de la raíz *k'ot*, "escarbar, esculpir".

Ki-xk'ub', "sus tenamaste".

*K-ix-ku*', imperativo en la segunda persona plural de *ku'lik*, "sentarse".

*K-ix-ku'loq*, imperativo en la segunda persona plural de *ku'lik*, "sentarse".

*K-ix-log'ox*, forma pasiva en la segunda persona plural de *log'oxik*, "apreciar, amar".

*K-ix-mukunik*, segunda persona plural, en la forma de confianza, (vosotros, ustedes) de *mukunem*, "ver".

*K-ix-nojin*, forma incompletiva (*k*-) en la segunda persona plural (*ix*-), del verbo *nojem*, "llenarse". *Taj* es una partícula que confiere valor subjuntivo.

*K-ix-nu-taq*, primera persona singular sujeto (*nu-*) y segunda persona plural complemento (*ix-*) de *taqik*, "mandar, enviar".

*K-ix-ochochin*, forma incompletiva de segunda persona plural de la raíz *ochoch*, "casa, morada".

*K-ix-ojoq*, imperativo en la segunda persona plural del verbo ir.

Ki-xokem, "llevar el azadón al hombro". Tercera persona plural.

*K-ix-opon*, forma plural de confianza de *opanem*, "llegar".

*K-ix-oponik*, segunda persona plural de *opanem*, "llegar".

*K-ixoqil*, "sus mujeres de ellos".

Ki-xot, "sus comales de ellos".

*K-ix-petoq*, imperativo de segunda persona plural de *petem*, "venir".

*K-ix-poq* en Sam Colop, posiblemente con *q*', de *poq'em*, "engendrar". Segunda persona plural. (DG)

*K-ix-pusik*, forma incompletiva de segunda persona plural de *pusik*, "cortar" en el sentido de "sacrificar".

*K-ix-pusu*', forma incompletiva plural de segunda persona de la raíz *pus*, "cortar con cuchillo, hacer una hendidura",

K-ix-q'ijiloxik, segunda persona plural de la forma incompletiva de q'ij, "día, suerte".

*K-ix-qa-achb'ilaj taj: ix-* es infijo de sujeto de segunda persona plural; *qa-* es sufijo de complemento de primera persona plural; de la raíz *ach*, "compañía, compañero".

*K-ix-qa-sach*, primera persona plural sujeto (*qa-*) y segunda persona plural complemento (*-ix*) de la forma incompletiva de *sachem*, "perderse, fallar".

*K-ix-sik'in-oq*, imperativo plural de segunda persona de la raíz *sik'*, "llamar".

K-ix-sik'ix, segunda persona plural de la forma incompletiva de sik'ik, "llamar, convocar, invocar".

*K-ix-su'nanoq*, imperativo de segunda persona plural de confianza (*ix-*) de la raíz *su'*, "flauta".

*K-ix-ta'on*, segunda persona plural de *ta'ik*, "oír, escuchar, rogar, pedir".

*K-ix-ta'onik*, segunda persona plural, en la forma de confianza, (vosotros, ustedes) de *tayik*, "escuchar, oír".

*K-ix-tik'e*, forma incompletiva en la segunda persona plural de la raíz *tik'*, "estar fijo, permanecer".

*K-ix-tz'ib'anoq*, imperativo en la segunda persona plural de confianza de *tz'ib'anem*, "escribir, pintar".

*K-ix-tz'onox*, segunda persona plural complemento de *tz'onoxik*, "pedir, invocar".

*K-ix-ul*, segunda persona plural de *ulem*, "llegar"

*Ki-xulq'ab'*, "silbidos, chiflidos". (SC, nota 246)

*K-ix-wa'ik*, forma incompletiva plural de *wa'ik*, "comer".

*K-i-ya'n*, posiblemente segunda persona plural de *ya'ik*, "dar, entregar", forma incompletiva.

*Ki-yachwach*, "su penachos, sus coronas". (BB; SC, notas 135)

Ki-yajik, forma incompletiva plural del verbo yaajik, "regañar".

Ki-yakalem, forma plural registrada en Coto, (yacalem ru qux), "desasosegar a alguien". (TC)

*Ki-yake'ik*, de la raíz *yake*, "levantar, nacer". (BB)

*Ki-yoq'otaj*, forma sustantivada de la raíz *yoq'*, que Brasseur traduce como "vencer, ganar, derrotar, humillar, burlar" y Coto como "deshonrarse, ser humilde". (DG; BB; TC)

Kiyow, "estorbar, separar, derribar".

Ki-yujuj, sustantivo poseído de yujik, "mezclar, disolver".

Ki-yuyub', "sus gritos", de yuyub', "gritar". (TC)

K-ochoch, "su casa de ellos".

Koinik, forma intransitiva del verbo koij, "oler". (SC, nota 116)

Koj, "león" en los diccionarios modernos; "puma".

*K-oj-a-ta*', de *tayik*, "oír, escuchar". *Oj-* es prefijo complemento directo de primera persona plural; *a-*es sujeto de segunda persona plural.

*K-oj-aw-ila*', de *ilik*, "ver, mirar". *Oj-* es prefijo complemento directo de primera persona plural; *aw-*es sujeto de segunda persona plural.

*K-oj-a-ya*', del verbo *ya'ik*, "dar, poner". *Oj-* es complemento directo de primera persona plural y *a-* es sujeto de segunda persona plural.

*K-oj-b'e*, forma incompletiva en la primera persona plural de la raíz *b'e*, "camino, caminar".

*K-oj-b'ek*, exhortativo en la primera persona plural de *b'enam*, "irse".

*K-oj-b'isonik*, *k-* aspecto incompletivo; *oj*, sujeto de primera persona plural de *b'isoxik*, "sentir tristeza por algo, estar triste".

*K-oj-b'oqotajik*, primera persona plural de la raíz *b'oq*, "arrancar", posiblemente con el significado de "separarse, partir".

*K-oj-ch'akatajik*, forma incompletiva en la primera persona plural de *ch'akik*, "ganar".

K-oj-ch'awik, k- aspecto incompletivo; oj, sujeto de primera persona plural; cha', "hablar".

*K-oj-i-k'ato*, "ustedes nos queman", del verbo *k'atik*, "quemar".

*K-oj-i-kuxij*, forma incompletiva de *kuxij*, "echar afuera gallinas o perros". (SC, nota 41)

*K-oj-i-mich*', de la raíz *mich*'o, "escardar" y también "engañar, burlar". (SC, nota 197)

*K-oj-i-na*', forma incompletiva de *na*', "recordar, sentir, pensar". *I-* es sujeto de segunda persona plural de confianza y *oj-* es complemento de primera persona plural.

*K-oj-i-q'ajar-isaj: k-*, imperativo de segunda persona plural de la raíz *q'ajar*, "alabar, glorificar". Sam Colop lee *kojiqajarisaj*. (DG; BB; TC)

*K-oj-i-q'ijila'*: *k-*, prefijo imperativo; *oj-*, infijo complemento directo de primera persona plural; *i-*, infijo de sujeto de segunda persona plural, del verbo *q'ijilo'xik*, "adorar".

*K-oj-i-r-alajob'i-saj*, forma causativa de la raíz *alab'ij*, "cautivar, esclavizar". El sujeto es *i*-, "vosotros" y el complemento *oj*-, "nos". (TC)

*K-oj-i-tiyo*, imperativo en la segunda persona plural del verbo *ti'ik*, "morder, picar".

*K-oj-i-tzaq*, de la raíz *tzaq*, "arrojar, lanzar". (FXa; DG)

*K-oj-iw-oyob'ej*, sujeto de segunda persona plural de confianza (*iw-*) y complento de primera persona plural (*oj-*), de la raíz *oyob'* "esperar". (BB)

*K-oj-iw-ucha'aj*, de *ucha'aj*, en la voz pasiva "ser tenido". (SC, nota 44)

*K-oj-i-ya*', exhortativo en la segunda persona plural sujeto (*i-*) y la primera plural complemento (*oj*) del verbo *yaa*'*ik*, "dar, proporcionar, llevar".

*K-oj-k'atoq*, de *k'atik*, "quemar". Primera persona plural de la forma incompletiva.

*K-oj-k'isik*, forma incompletiva en la primera persona plural de *k'isem*, "acabarse, terminar".

*K-oj-k'ixb'ik*, primera persona plural de la raíz *k'ix*, "vergüenza" y del verbo *k'ixem*, "tener vergüenza".

*K-oj-k'ixna*, primera persona plural de la forma incompletiva de la raíz *k'ix*, "tener verguenza, avergonzarse".

K-oj-kamik, forma incompletiva en la primera persona plural de kamem, "morir".

*K-oj-kanab'ixik*, forma incompletiva de la raíz *kana*, "cautivar, robar". (TC)

*K-oj-ki-ch'ako*, forma incompletiva de *ch'akik*, "vencer, ganar"; sujeto de tercera persona plural (*ki*) y complemento de segunda plural (*oj-*)

*K-oj-ki-q'aluj*, forma incompletiva con sujeto en la tercera persona plural (*ki-*) y complemento en la primera plural (*oj-*), del verbo *q'aluxik*, "abrazar, llevar abrazado".

*K-oj-mich'owik*, de *mich'o*, "escardar" y también "engañar, burlar". (SC, nota 197)

*K-oj-mukunik*, forma incompletiva de la raíz *muk*, "mirar". (FXa)

K-oj-nab'ax, de nab', "recordar".

K-oj-no'jinik, primera persona plural de no'ixik, "pensar, idear".

*K-oj-opon*, primera persona plural de la forma incompletiva de *opanem*, "llegar".

*K-oj-q'aq'anij*, primera persona plural en la forma incompletiva del verbo *q'aq'al*, "enojarse", de *q'aq'*, "caliente".

*K-oj-si'ixoq*, imperativo del verbo *sik'ixik*, "llamar, convocar, invitar". *Oj-* es pronombre personal de primera persona plural complemento directo.

*K-oj-sik'ix: k-* es prefijo incompletivo; *oj-* es complemento directo de segunda persona plural. *Sik'ix,* del verbo *sik'ixik,* "llamar, invitar, convocar".

*K-oj-silab'ik*, *k-* aspecto incompletivo; *oj*, sujeto de primera persona plural, del verbo *silab'ik*, "moverse".

*K-oj-ta'onik, k-* aspecto incompletivo; *oj*, sujeto de primera persona plural; raíz del verbo *tayik*, "escuchar, oír".

*K-oj-tere*, forma incompletiva plural, en primera persona, de *terenik*, "seguir".

*K-oj-tik'e*, forma completiva en la primera persona plural de la raíz *tik'*, "estar bocarriba, estar fijo, permanecer".

*K-oj-tz'onoxik*, forma incompletiva de *tz'onoxik*, "rogar, pedir".

*K-oj-tzalij*, primera persona plural de *tzalijem*, "regresar".

*K-oj-tzijon*, primera persona plural. Podría ser de la raíz *tziij*, "palabra, verdad" o del verbo *tzijik*, "encender".

*K-oj-u-chanik*, primera persona plural de la forma incompletiva de *chanij*, "agarrarse". (SC, nota 184)

*K-oj-ulik*, primera persona plural incompletiva de *ulem*, "regresar, llegar".

*K-oj-u-ti'o*, forma incompletiva en la primera persona singular con complemento directo de segunda persona plural del verbo *ti'ik*, "comer, morder".

*K-oj-utzin*, "morimos". La raíz *utzin* puede tener también el significado de "fallecer, morir". (TC)

*K-oj-utzinik*, primera persona plural (*oj-*) de *utzinik*, "terminar, llegar a buen fin", con el significado de "morir".

*K-oj-xob'ik*, primera persona plural de la raíz *xob'*, "pena, espanto". (DG)

*K-oj-yakatajik*, exhortativo en la primera persona plural de *yakik*, "levantar".

*K-oj-yawik*, forma incompletiva plural de *ya'ik*, "dar, proporcionar".

Kok, "camino, sendero".

K-ok, posiblemente forma incompletiva de okem, "entrar, llegar a ser".

K-okib'exik, forma poseída en la tercera persona plural de okem, "entrar".

*Kokil*, adverbio, "a cada instante". (SC, nota 111)

Kolon, de kolik, "salvar, defender".

Kolotajel, que Sam Colop lee k'olotajel, de kolik, "salvar".

Komaj, "sangre". (BB)

*K-onojel*, "todos ellos". En el Ms. Newberry se encuentra *conoh*, corregido en *konojel* por SC, nota 127)

*Kopkik*, "aparecer de repente". (SC, nota 139)

K-opon, forma incompletiva de opanem, "llegar".

*K-oq'ik*, de *oq'ik*, "llorar".

K-oqotaj, forma incompletiva de oqotaxik, "despedir, corretear".

Kot, "águila".

Kotila, de kotij, "rondar, dar vueltas". (SC, nota 76)

Kotz, "mejillas". (SC, nota 31)

Kotz'i'j, "flor, vela, placenta".

*K-ox-ichal*, "ellos tres".

Ku'l, del verbo k'ulik, "estar sentado". Este verbo podría tener un matiz de inmobilidad.

Ku'lel, sustantivo con sufijo agentivo de ku'lik, "sentarse".

Kub'aroq. Forma perfectiva de kub'arik, "estar satisfecho, sentirse satisfecho, sentarse". (DG)

*K-u-b'e*, forma completiva de la raíz *b'e*, "caminar".

*Kub'ul*, de la raíz *kub'*, "asentarse, sentarse, estar tranquilos, tener esperanzas". (BB; DG)

Kub'ulik, del verbo kub'arik, "estar satisfechos, sentarse".

*K-u-b'ulq'utij*, (que Sam Colop lee *kub'ulkutij*) de la raíz *b'ul* "botar, vaciar".

*Kub'uxinaq*, forma perfectiva, posiblemente de la raíz *kub'*, "asentarse, sentarse". (BB)

K-uch'aj, podría ser de uch'aj, "poder hacer, cosa posible", registrado en Coto como vcheeh (ucheej) (TC)

K-uk', "con ellos".

*K-u-k'a'm*, forma incompletiva de la raíz *qam* de Coto "juntar, recibir". (TC)

*K-uk'aj*, forma incompletiva de *uk'aja'*, "tomar, beber". *K-uk'ya'*, sustantivo poseído "su bebida de maíz, atole". En ambos casos Sam Colop no lee la velar radicar glotalizada.

*K-u-k'akab'ej* en Sam Colop, posiblemente *k-u-q'aq'ab'ej*, "brillar, resplandecer, relucir", forma incompletiva singular. (DG)

*K-u-k'ala*, forma incompletiva singular de *k'alik*, "amarrar leña".

*K-u-k'am*, que Sam Colop lee *kuk'a'm*, de *k'amik*, "tomar, llevar, traer". Tercera persona de la forma incompletiva.

K-uk'ya, "su bebida de maíz, su atole".

*K-u-kob'isaj*, "alabar, engrandecer". (SC, nota 60)

*Kukub*', según la lectura de Sam Colop, *cocob* en el Ms. Newberry. Coto registra la palabra *cucu* (*kuku*), "olla, caldero". (TC)

Kukus, "muecas". (DG)

K-ul en Sam Colop, podría ser ku'l, variante de kub'ul, "sentarse, estar satisfechos". (DG)

K-ul, de ulem, "llegar".

K-ul-ki-k'ama', forma compuesta plural del verbo ulem, "llegar, venir" y k'am, "tomar, traer, recibir".

*K-umal*, "por ellos, por medio de ellos, por parte de ellos, por su causa". Forma preposicional plural causativa.

Kumatz, "serpiente, culebra".

*Kumatz-il*, sustantivo abstracto por el posfijo -il, "ser serpentino, como una serpiente".

Kumuk, "gradas".

Kunab'al, "cura, remedio, medicina", sustantivo instrumental de kunaxik, "curar".

*K-u-nimaq wachij*, verbo compuesto de *nim*, "grande" y *wach*, "aspecto". Toda la expresión significa "esforzarse mucho". (DG)

*K-u-nimarisaj*, forma incompletiva de *nimarsaxik*, "engrandecer".

K-u-q'ux, de la raíz q'ux, "cortar, limar". (BB)

K-u-raquj u-chi, expresión que significa "grita".

K-u-rayij, forma incompletiva singular de rayij, "desear".

Kus, "dulce, sabroso". (SC, nota 119)

*Kusuy*, podría ser una variante de *kusol*, "examinar". (DG)

*K-u-ta*, forma incompletiva del verbo *tavik*, "oír, escuchar".

Kuta'm, "tronco de árbol cortado".

*K-utz'in*, "estar silencioso, callado".

K-utzin, del verbo utzinik, "terminar, llegar a buen fin", también con el significado de "morir".

*Kutzinaq*, "acabado por obra de ellos". (SC, nota 229)

K-utzinik, de la raíz utz, "llegar a buen fin, concluir".

Kux, "comadreja". (BB)

K-uxik, de la raíz ux, "ser".

K-uxlab', "aliento, respiración, olor".

*K-u-yoq*', forma poseída de la raíz *yoq*', "humillar, vencer, burlar. humillar". (DG)

K-yalub'ik, forma poseída de la raíz yaluj, "detenerse, tardar". (SC, nota 124)

Kyej, "venado".

# L

La es la forma de respeto singular y partícula interrogativa.

Lab'al, "guerra".

Lab'e, podría ser de lab' "agüero".

Lab'eq, en la expresión qa-wach lab'eq significa "agorar, agoramos".

Lal, forma de respeto "usted".

Lamakib', plural de Lamak.

Laq, "trasto, escudilla".

Laq'ab'ey, registrado en Brasseur como lagabeh, "morar, avecindarse". (BB)

Laq'i o laqi, negación, "acaso no". (DG) En Sam Colop es laki.

Laqab'eb'al, en Sam Colop, sustantivo instrumental y locativo de laqab'ej, que Diego Guarchaj lee laq'ab'eb'al "habitar en algún lugar, avecindarse". (SC, nota 95)

Laqij b'a, de laqixik wach, "ganar amistad por medio de regalos". En el Ms. Newberry se registra la forma laquiba; Sam Colop lee laq'ij.

Le', "generación, orden".

Leman, de lemik, "poner en hileras".

Lemo. Brasseur registra la forma lemou, "espejo". (BB)

Li'anik, "plano, emparejado", del verbo li'anik, "ser plano, estar nivelado, acostado".

Lib'aj o lib'aj chi', "al instante, apresuradamente, inmediatamente, luego, de buena gana, rápidamente, pronto". (BB; DG)

Lolinik, de la raíz lol, "estar en silencio, en abandono". (BB)

Lolmet podría ser "embajador", ya que Coto registra la expresión lolmay, "embajador". (TC)

Loq, "inútilmente, vanamente".

Loq', "amar, merced, favor, estimado, amado, apreciado" y también "comprar". De loq'olaj: "bendito, santo, sagrado".

Loq', "siempre, a pesar de".

Loq'-b'al, sustantivo instrumental de loq', "amar, merced, favor" y también "comprar". La traducción sería "el instrumento con que se compra" o "el instrumento del favor, el don".

Loq'olaj: según los diccionarios contemporáneos "bendito, santo". En este caso el significado sería: "sagrado".

Lotz kik', de lotz, "picotear, agujerar, espinar" y kik', "sangre, resina, pelota". En k'iche' moderno el verbo lotz significa "picotear de un ave", entonces es probable que se mantenga una referencia al pájaro.

Lu', "atizar, avivar", (SC, nota 173)

Lub'anik, "estar empapado, aguado".

## $\mathbf{M}$

Ma k'o ma, literalemente "no hay el que no...".

Ma o Ma ta, negación.

Ma qajsaj, imperativo negativo de la raíz qaj, "bajar, castigar". (BB)

Ma'ixel, de la raíz mayij, registrada en Brasseur, "destruir, perder, olvidar". (BB)

Maja b'i k-ech, literalmente "nada era de ellos".

Maja introduce oraciones negativas.

Maji, pronombre "nadie".

Majukutaj, según Diego Guarchaj, el significado de este nombre sería: "El que no gateó", "El que nació parado". (DG)

Mak, de makow, "acto de recoger flores y frutas con los dedos". (SC, nota 99)

Mak'a, actualmente Zacuapa, junto a Joyabaj, según Recinos. (AR: 178, nota 22)

Makama, "tentando". Forma verbal registrada en Basseta, de macamatic (makamatik), "andar tentando como ciego". (DB)

Mak-ol, forma sustantivada de mak, "pecado".

*Makutax*, parece ser un préstamo náhuatl, de *mah*-, "mano" y *–cuetlax*-, "cuero", con el significado de "plusera, brazalete". (LC: 84)

Mam o mama' "abuelo".

Mamaxel, de la raíz mam, "anciano, abuelo".

Mamon, de la raíz mam, "abuelo".

Mana, negación.

Matat, "rechinar los dientes". (BB; SC, nota 159)

Matzal, de matzalik, "estar tranquilo, quieto, callado". (DG)

Matzamoj, de la raíz matz, "estar en secreto, a escondidas".

Matzenel, "el que cubre", sustantivo de la raíz matzab'a, "cubrir, decir en secreto". (BB)

Mawi ajilam, "no contables, que no se cuentan". Forma negativa del verbo ajilaxik, "contar".

Mawi ajilan: "que no se cuentan", de la raíz ajil, "contar".

Mawi x-e-toq'otajik, forma negativa plural completiva de la raíz toq', "picar, cortar".

Mawi x-ki-sacho, forma negativa completiva en la tercera persona plural de sachik, "perder, olvidar".

Mayb'al, "prodigio".(BB)

Mayjab'al, sustantivo instrumental del verbo mayjaj, "mirar acatado, con maravilla". (TC)

Mayjanik, "ofrenda, dádiva, merced, favor". (TC)

Mayjik, de mayjaj, "mirar acatado, con maravilla, alegrarse" (CT)

Mayjoq, de la raíz maih (mayj), registrada en Coto, "autoridad, fama, milagro, maravilla".

Mayul, palabra ceremonial, "nube, horizonte".

Me'al, mi'al en k'iche' moderno, "hija".

Me'alanik, posiblemente variante de alanik, de alaxik, "parir, dar a luz", de al, "hijo de mujer".

Meb'a', "pobre".

Mes, "basura".

Mewajik, "ayunar". (SC: 137, nota 285)

Mexico en el Ms. Newberry, "México".

Mi'al, "hija".

Mi'er, "rato de tiempo, antes". (TC)

Mi'eroq, "antes, hace tiempo".

Mich'b'al, sustantivo instrumental de la raíz mich', "burlar, engañar".

*M-i-k'ut*, forma negativa en la segunda persona plural de *k'utunem*, "aparecer".

Miq'ina, "Agua caliente", actualmente municipio de Totonicapán, según Recinos (AR: 178, nota 26)

*M-iw-ajawaj*, forma negativa en la segunda persona plural de la raíz *aj*, "querer, desear" y en la forma negativa *ahouax*, "ser necesario". (BB)

*Mi-x-at-ulik*, segunda persona singular (at-) de la forma completiva (x-) del verbo ulem, "llegar".

Mix-b'anatajik, forma completiva optativa del verbo b'anik, "hacer".

Mix-b'isonik, forma de imperativo negativo de la raíz b'is, "sentir tristeza".

*M-ix-b'isonik*, forma plural (*ix-*) de confianza negativa de la raíz *b'is*, "sentir tristeza".

Mix-e'aq'alab'a, de q'alab'a, "echar a perder".

*M-ix-e'uxik*, de la raíz *ux*, "ser". (BB)

Mix-e-kuchu kib', forma completiva plural de kuchuj ib', "juntarse, reunirse".

Mix-eleg'an, de la raíz eleg', que tiene la connotación de "robar, disimular".

*Mix-e-qa-ch'ako*, de *ch'akik*, "ganar, vencer", primera persona plural (*qa-*)

Mix-e-tanatob', forma completiva plural de tanatob', "atorarse, trabarse". (SC, nota 183)

*M-i-xib'ij iw-ib'*, *m-*, negación; *i-* sujeto en la segunda persona plural; *xib'ij*, de *xib'ixik*, "espantar". *Iw-ib'* es pronombre reflexivo en la segunda persona plural.

*M-i-xib'ij*, optativo negativo en a segunda persona plural de *xib'ixik*, "espantar, asustar".

*Mix-in-i-ch'ikib'a*, forma completiva en la segunda persona plural sujeto (*i-*) y complemento en la primera persona singular (*in-*) de *ch'ikib'a*, "bajar la cabeza". (TC)

*Mix-in-i-q'alab'a*, forma completiva en la segunda persona plural sujeto (*i-*) y complemento en la primera persona singular (*in-*) de *q'alab'a*, "echar a perder". (SC, nota 188)

Mix-in-ulik, forma completiva en la primera persona singular (in-) de ulem, "llegar".

*Mi-x-ix-ulik*, forma completiva de segunda persona plural de confianza de *ulem*, "llegar".

Mi-x-k'amow, interrogativa completiva de la raíz k'am, "tomar, traer, recibir".

*Mi-x-k'is*, forma completiva del verbo *k'isem*, "acabarse, terminarse".

*Mix-ki-k'ulwachij*, forma completiva plural del verbo *k'ulik*, "encontrarse" y *wach*, "rostro": "encontrar, suceder, acaecer". (TC)

Mix-kos, de kosem, "cansarse".

Mi-x-nu-b'an, de b'anik, "hacer", primera persona singular de la forma completiva.

Mi-x-nu-k'am, forma completiva singular de k'am, "traer, tomar".

*Mi-x-nu-ya'*, forma completiva en la primera persona singular (*nu-*) de *ya'ik*, "dar".

Mix-oj-k'amowik, forma completiva de k'amik, "tomar, aceptar".

*M-ix-oj-kamik*, de *kamik*, "morir".

Mix-oj-kosik, primera persona plural de kosem, "cansarse".

Mix-oj-mich'owik, forma completiva de mich'ik, "arrancar hierbas, pelos o plumas".

Mix-oj-sachik, primera persona plural de la forma completiva de sachik, "perder, olvidar".

Mix-oj-uxik: forma optativa completiva en la primera persona plural de uxeem, "ser".

*Mix-oj-winaqirik*, "hacer hombre". Complemento de primera persona plural en la forma incompletiva. Se observa la raíz *winaq*, "gente, hombre".

Mix-oq'ik, imperativo negativo de oq'ik, "llorar".

Mix-pe, de petem, "viene".

Mix-qa-b'ij, forma completiva en la primera persona plural sujeto de b'ixik, "decir".

*Mix-qa-cholo*, forma completiva en la primera persona plural (*qa-*) de la raíz *chol*, "contar cuentos o historias".

Mix-qa-k'am, forma completiva en la primera persona plural de k'amik, "tomar".

Mix-qa-kuyu, primera persona plural de la forma completiva de kuyik, "agantar".

Mix-qa-riqo, forma completiva en la primera persona plural de riqik, "encontrar, hallar".

Mix-ga-sach, forma completiva en la primera persona plural de sachem, "perderse".

*Mi-x-qa-tijo*, forma completiva de *tij*, "probar, intentar".

Mix-qa-tzib'aj, forma completiva en la primera persona plural de tzib'a, "escribir". (BB)

*Mi-x-q-etamaj*, primera persona plural de *eta'maxik*, en modo completivo.

Mix-silib'ataj en Sam Colop, mix-silab'ataj según Diego Guarchaj, forma completiva de la raíz silab', "mover". (DG)

Mi-x-ti'owik, forma completiva de ti'ik, "comer, morder".

*Mix-tz'aq*, forma completiva de *tz'aq*, "formar, edificar".

*Mix-tz'agat*, forma completiva optativa del verbo *tz'agatik*, "completar".

Mix-tze'nik, imperativo negativo de tze'nem, "reírse".

Mix-ul, forma completiva de ulem, "venir".

*Mix-u-tij*, forma completiva singular de *tijik*, "comer, beber".

Mix-u-tikib'a forma completiva de la raíz tik, "comenzar".

Mix-utzinik, forma completiva de la raíz utzin, "faltar, acabar, concluir". (TC)

Mix-uxik, forma completiva de la raíz ux-, "existir, ser".

Mix-u-yak, forma completiva del verbo yakik, "levantar".

Mix-xob'ik, imperativo negativo en la segunda persona plural de la forma xob', "pena, espanto". (DG)

*M-ix-yonolikinik*, según Brasseur, "quedarse en silencio" y también "gorjear". (BB)

Mix-yopij, de yopij, "acercarse".

*M-oj-a-tzaqo: m-* es prefijo optativo negativo; *oj-* es complemento directo de primera persona plural; a- es sujeto de segunda persona singular; *tzaqo*, del verbo *tzaqeem*, "caerse".

*M-oj-i-k'ut*, negación-pronombre complemento "nos"-sujeto "vosotros"-raíz *k'ut*, "aparecer, mostrar".

*M-oj-i-mes*, forma negativa del optativo de *mes*, "barrer, olvidar". *I-* es sujeto de segunda persona plural de confianza y *oj-* es complemento de primera persona plural.

*M-oj-i-sacho*, forma negativa del optativo de *sachik* "perder". *I-* es sujeto de segunda persona plural de confianza y *oj-* es complemento de primera persona plural.

Mokem, de la raíz moqueh (moken), "ser humilde, rogar". (TC)

Molaj, "clase, tipo, especie".

Molaj-il, "grupo, reunión", de la raíz mol, "juntar, agrupar".

Motz: Sam Colop sugiere un juego verbal entre motz ("montón", según Brasseur) y mutz, much ("amontonar", según Brasseur), much'. (SC, nota 97; BB)

Mox-wachinik, "envidia". Mox significa también "tonto" e "izquierda", pero con el sustantivo wach está registrado en el diccionario de Coto con el significado de "envidia, malicia, odio". (TC)

Mu'i, "sombra".

Muchij, puede ser un tipo de flor, (much', "chipilín") Sam Colop observa que muchij y muchit derivan de la raíz much'u, "desmenuzar" o much', "amontonar". (SC, nota 225)

*Muhu* en el Ms. Newberry, que Sam Colop interpreta como *ma ju*, negación reforzada por la partícula *na* y por la negación *ma* de las líneas siguientes. (SC: 122, nota 268)

Mukum, "mirar de lejos", de la raíz mukuj, "mirar". (TC; BB; FXa)

Mul, "vez".

Mulumul jab', literalmente "llovizna lluvia".

Mun-il, "servidumbre", de mun, "servidor". (BB)

Muq, del verbo muqik, "enterrar".

Muqul, forma sustantivada de muqik, "enterrar".

Muqumuxinaq, de la raíz muq, "cubrir, enterrar".

Mugutal, del verbo mugik, "enterrar".

Mutzuma'q, forma plural de mutzumik, "estar lleno de pelos". (DG)

## N

Na, "primero", de nab'e, "primero, original".

Na, partícula que expresa acción futura.

Na'b'al, de na'oj, "idea, pensamiento", sustantivo instrumental, literalmente significa "sentido".

Na'oj, "idea, consejo, pensamiento".

Na'-ol, forma sustantivada de na'oj, "idea". La traducción sería: "el pensador, el sabio".

Na'onel, sustantivo de na', "idea, pensamiento".

Nab'ab'al, sustantivo. Coto registra la raíz nab'al, "sentir, pensar, acordarse". (TC)

Nab'e, "primero, original".

Nab'ek, "primero, en primer lugar".

Nab'e-ok, verbo compuesto de nab'e, "primero" y okem, "entrar".

Naj, "lejos, mucho rato".

Najt, forma antigua de naj, "lejos". (SC, nota 112), "lejos, lejano, lejos en el tiempo", adv. de najtinem, "tardar, dilatar".

Najtik, de naj, "lejos, largos" y najtinem, "dilatar, tardar".

Nak'al, "pegado", de nak'alik, "pegar, aplastar".

*Naki pa*, partículas interrogativas.

Nakxit, del náhuatl naui, "cuatro, para contar los seres animados, objetos finos" e *icxitl*, "pie", "el de cuatro pies". (DT: 323, nota 2) Siméon señala a Nacxitl, hermano de Yacatecutli, dios de los viajeros en Sahagún. (RS) Se observa también que la *u*- se convierte en –*h* a final de sílaba en los dialectos nahuas de la Costa del golfo y que esta desaparece en el texto k'iche'. También la asimilación del morfema –*tl* del náhuatl clásico en –*t* es una variante propia de la Costa del Golfo, donde posiblemente estaba ubicado el reino del soberano citado. (LC: 84) Véase también la referencia al señor Nacxit –Xuchit en los libros de Chilam Balam. (AR: 177, nota 9)

Nanawak, el morfema wak significa "gavilán". Podría ser de origen náhuatl, de a:-, "agua" y – nawak, "cerca", como sugiere Campbell. (LC: 84)

Naqaj, "cerca de".

Nawal ajaw, "señor sagrado".

Nawal, "espíritu sagrado, transformador, ser extraordinario, ser sagrado".

Nawikil, de la raíz na', "sabiduría, ciencia, conocimiento".

Na-winaq, de na'oj, "idea, conocimiento" y winaq, "gente, hombres".

Nay pu o nay puch, "también".

Neb'elik, "estar empapado, remojado".

Nija'ib'-ab', plural de nija'ib', de nim, "grande" y ja', "casa".

Nik'aj, "centro, medio, la mitad".

Nik'wachinel, "agorero", de nik', "mirar, considerar" y wach, "aspecto". (BB) Sam Colop interpreta el término como: "el que ve lo distante o que tiene capacidad para adivinar lo distante". (SC: 31, nota 20) Se observa que la raíz wach está vinculada con la acción de observar, de analizar.

Nim ja, "casa grande, linaje".

Nim, "grande".

Nimal, "grandeza, tamaño"

*Niman-el*, sustantivo con sufijo agentivo de la raíz *nim*, "obedecer, respetar".

Nimaq, "grande".

Nimatalik, de nim, "grande".

Nimja'ib'ab', forma pluralde Nimja'ib'.

No'i, "idea, pensamiento" de no'jil.

Noj, posiblemente es un tipo de resina o un árbol. Brasseur registra la forma xnoj, "resina". (BB)

Nojinaq, de la raíz noj, "lleno, llenar".

*Nu-joxb'al*, "mi relación sexual", de *jox-b'al*, sustantivo instrumental poseído de *joxowem*, "cometer adulterio, fornicar".

Nu-k'axaj, "mi baba".

Nu-kamisaj, primera persona de kamisaxik, "matar". Nu ca camizah en el Ms. Newberry.

Nu-kawub'al, "mi adorno, atavío".

Nu-mayjaj, de mayjaj, "mirar con maravilla".

Nu-me'al k'o chi r-al, literalmente "mi hija está su hijo".

*Nu-q'alib'al*, "mi trono". (DG)

*Nu-tz'i'*, "mi perro".

Nu-tza'm, "mi nariz".

Nu-tzij, literalmente "mi palabra".

Nu-waram, "mi sueño".

## 0

Ochoch, "casa, morada".

Oj kanij. según Sam Colop, oj k'anij según Diego Guarchaj, de k'anij, "amabilidad, ser amable". (DG)

*Ojer tzij*, "antigua palabra". En los diccionario modernos la expresión se encuentra con un significado adverbial "antiguamente".

Ojer u ojeroq "antiguamente, antiguo".

Oj-iw-achb'il, literalmente "nosotros-vuestros-compañeros".

Oj-meb'a', de meb'a', "pobre".

*Oj-pak'ol*, "nosotros los vengadores", de la raíz *pak'*, "estar boca arriba, arrimar, quebrar, descubrir", posiblemente con el significado de derrotar. (DG; DB)

Oj-tzakal, de tzakik, "cocer". Sam Colop lee oj-tzagal.

Oj-tzarab'om, sustantivo que se forma de tzarab', "hierba, liga para cazar animales". (SC, nota 110)

Ok'a es una expresión de burla (SC, nota 93)

Okik, de okem, "entrar".

Okinaq, forma pasiva de okem, "entrar, llegar a ser".

Okoq, de okem, "entrar, la entrada".

Okox, "hongos", según Coto. (TC)

Oloman, del náhuatl *ol*-, "hule, con el sufijo locativo. Según Tedlock del náhuatl *ollomani*, "jugador de pelota", en referencia a una tribu que permaneció en el Oriente, de lengua pipil. Para Recinos, por otro lado, el nombre se refiere a los olmecas-xicalancas, del sur de Veracruz. (DT: 289, nota 20; AR: 174, nota 3; LC: 84)

Omuch', "cuatrocientos".

On, partícula dubitativa. (SC, nota 11)

Openal, "masa de maíz que se queda en las manos".

Oq sufijo perfectivo, asociado a los numerales. (DG)

Ogotal, de la raíz ok (oq), "seguir, acompañar". (BB)

Ox. "tres".

Oxib' Kyej: "Tres Venado", posiblemente nombre calendárico.

Oxib', "tres".

Oxij, "en tres días".

Oxlajuj winag es "trece por veinte, doscientos sesenta". (SC: 192, nota 331)

Ox-ul, "tres veces".

Oyowarik, de oyowarem, "enojarse".

## P

Pa b'e/pa jok: difrasismo tradicional, "en el camino/ en el sendero".

Pa jaq, de la raíz jaq, "abierto, abrir".

Pa juyub', "en una montaña".

Pa ki-wi', literalmente "en sus cabezas".

Pa q'uq', literalmente "en quetzal".

Pa qul, "en el cuello", de qulaj, "cuello, garganta". Cul podría ser también "trapo, paño, red", de quul, "bejuco, red" o k'ul, "chamarra, poncho".

Pa sanik, literalmente "en la hormiga".

Pa tzij, literalmente "en la palabra".

Pa ulix en el Ms. Ximénez. Sam Colop lee Pa Awilix (pa auilix)

Pa, preposición locativa "en" y partícula interrogativa.

Pachal, de pachalik, "estar agachado".

Pajik, de la raíz paj, "caer". (BB)

Pak', de la raíz pak (pak') registrada en Brasseur como "subir, tropezar". (BB)

Pak'al, de pak'alik, "boca arriba".

Pak'e, "lo que está boca arriba, la superficie".

Pak'ol, sustantivo con sufijo agentivo, de pak', "nosotros los vengadores", de la raíz pak', "estar boca arriba, arrimar, quebrar, descubrir", posiblemente con el significado de derrotar. (DG; DB)

Pakatajik, "aurora".

Palo, "mar".

Paluna, para Diego Guarchaj es un vocablo de posible origen español, "paloma". (DG)

Paxi-b'al, sustantivo instrumental de la raíz pax, "quebrarse".

Paxil, de paax, "quebrado, rajado".

Pek, "cueva".

Peq, "tipo de cacao", más conocido con el nombre de origen náhuatl *pataxte*, es una planta de la especie del cacao (*theobroma bicolor*)

Petatayub' está en la costa pácifica, en la frontera con México. El toponímico es de origen náhuatl, de petatl, "petate" y ayo-, "ayote". (AR: 178; LC: 84)

Petenaq, participio del verbo petem, "venir".

Pich, "pie de dos uñas como de venado". (BB)

Pir, "pedazo, porción". (SC, nota 77)

Pislik, "envuelto" de pisik, "envolver".

Pisom q'aq'al. Q'aq'al es adjetivo "caliente, de fuego". Pisom, participio de pisik, "envolver en tela, hojas o papel".

Pitz, de la raíz pitz, "reventar".

Pixab', "consejo".

Pixab'ay, de pixab', "despedirse, aconsejar".

Pixc, "bollota, fruto de la encina" y también "agalla de un árbol". (TC)

Pokob', "escudo, instrumento de defensa, protecciones".

Pom, incienso que se usa todavía en las comunidades mayas de Guatemala.

Popol Winaq, "hombre de la estera".

Poq'ol, del verbo poq'em, "reproducirse, multiplicarse".

Poy es "espantapájaros, muñeco", generalmente situado en la milpa.

Poy-saxik, verbo causativo de poy, "muñeco, espantapájaros". La traducción literal sería: "hacer muñeco". La misma raíz significa también "envenenar, dañar". (BB)

Pu (o pa) b'e, está casi borrado en el Ms. Newberry, "en el camino".

Pu, "también".

Puch es partícula, "entonces, también, pues". (DG; SC, nota 5) Puede tener un matiz potencial.

Puj, "pus, materia infectada".

Puk'ab'in, de la raíz puk, registrada en Coto, "caerse la fruta". (TC)

P-ulew, "en la tierra".

Pulinaq, de la raíz pul, "la raíz pul, "rellenarse, congregarse". (TC)

Pune, de la raíz pun, "extender al suelo, tirar, algo extendido".

P-u-q'ab', "dentro la mano, la palma de la mano".

Purpuweq, "mochuelo".

Pus, "cortar", en el sentido de sacrificar.

Pus/ nawal. Brasseur registra el difrasismo como "cosa maravillosa, encanto". Tal vez pus tiene relación con la raíz pus, "cortar, sacrificar". Nawal, del náhuatl, con el sentido de "espíritu, ser sagrado". (BB)

Pusb'al, "lugar donde se corta, lugar del sacrificio".

Pusunik, de la raíz pus, "cortar con cuchillo, hacer una hendidura".

Puwaq, pwaq, "metal, plata, dinero". Coto registra los significados de "dinero, joyas, oro, plata". (TC)

## O'

Q'aalal, sustantivo abstracto de q'aalaj, "claro, visible".

Q'ab', "rama" y q'ab'aj, "mano, brazo".

Q'ab'che'al, literalmente "ramas, brazos de un árbol (che')".

Q'ajowik, de la raíz q'aj, "quebrar, faltar".

*Q'aka* según la paleografía de Sam Colop. Sin embargo, yo no he encontrado esta forma en los diccionarios. Tal vez es *k'ak'a*, de la raíz *k'ak'*, "prepararse, vigilar, renovarse, nuevo".

Q'ala, de q'alaj, "claridad, está claro". Forma de saludo. (SC, nota 151)

Q'alaj, "aclarar, amanecer, claro, evidente, visible".

Q'alajob'oq, de q'alajinem, "aclararse".

Q'alajsaxik, "aclarar".

Q'alej, "dignidad". (DG):

Q'alel ajaw, registrado en Coto como "bubas, cacique, generoso, príncipe". (TC)

Q'alib'aj, "trono, lugar donde sentarse". (DG)

*Q'amja*, según Sam Colop. Tedlock traduce "el de la casa del recibimiento", de *k'am*, "recibir" y *ja*, "casa". (DT: 323-4, nota 4)

Q'an, "grasa".

Q'ana, "amarillo".

Q'an-ab'aj, "amarilla-piedra".

Q'anal, "grasa, sebo".

Q'an-al, sustantivo abstracto de q'an, "amarillo".

Q'ante ("madre del cacao"), según Campbell es un préstamo del mayance occidental, con el significado de "árbol amarillo". El morfema te, "árbol" en las lenguas mayances occidentales corresponde a che' del k'iche' e indica que se trata de un préstamo de otra lengua. (LC: 82)

Q'apoj, "muchacha virgen".

Q'apoj-ib', "vírgenes, jóvenes, muchachas", plural.

Q'aq', significa "calor, fuego, esplendor", pero también "enojo, envidia".

Q'aq'a chikop, "luciérnagas", literalmente "de fuego animales".

Q'aq'al, "esplendor, poder, calor, luz, majestuoso, brillante" (BB) Puede ser también adjetivo "caliente, de fuego". También con el significado de "pleito, calentamiento, envidia, enojo", de q'aq', "fuego, calor, enojo".

Q'aq'chikeleb', plural de Q'aq'chikel.

Q'aq'lakan está relacionado con q'aq', "fuego".

Q'aq'-wachinik, "enojo". Q'aq', significa "calor, fuego", pero también "enojo, envidia". Con el sustantivo wach está registrado en Coto con el significado de "doler". (TC)

Q'atajil, sustantivo abstracto de la raíz q'at, "escudo, estorbar, impedir, defender".

Q'atexik, "proteger, ocupar, estorbar".

Q'atey de q'atexik, "ocupar". (DG)

Q'atoj, "corte, siega, lo cortado".

Q'atol tzij, (q'atal tzij en k'iche' moderno) está registrado en los diccionarios modernos como "juez, gobernador de justicia".

Q'atowik, posiblemente de la raíz q'at, "cortar, condenar, dañar".

Q'awaq'oj, sufijo intensificativo. (DG)

Q'eb'al, "tinaja".

Q'enech Ajaw, como sugiere Campbell, la etimología sería: q'uin, "sol"; -ich, "ojo", -ahaw, "señor", en referencia al dios yucateco del sol. (LC: 82)

Q'eqa, "negro".

Q'eqal jab', "negra lluvia".

Q'equ'm, "oscuro, oscuridad".

Q'equma, de q'equ'm, "oscuro".

Q'equm-al, sustantivo abtracto de la raíz q'eq, "negro": "oscuridad".

Q'equmar, de q'equmarsaxik, "oscurecer".

Q'eyoq en SamColop. Para D. Guarchaj es q'ayoq, "estar podrido". (DG)

Q'ij, literalmente "día, sol, tiempo, de día, diario". Por extensión metafórica también "creación, adivinación". Podría indicar también "el honor, la gloria".

Q'ij/ saq, "día/ luz" es un difrasismo todavía difundido en los cantos k'iche' contemporáneos, con el significado de "día/ época", según la interpretación de Diego Guarchaj.

Q'ijila-b'al, forma instrumental, "el objeto o el lugar por medio del cual se expresa adoración".

*Q'ijilo'xik*, en k'iche' contemporáneo "adoración, adorar". Se observa la raíz *q'iij*, "sol, tiempo". Es oportuno señalar, como posible significado, también el de "vaciar el contenido de un recipiente" *Q'ijilon-el*, sustantivo con sufijo agentivo: "los que adoran".

Q'ijilonik, del verbo q'ijiloxik, "adorar".

Q'ijilox, forma sustantivada de q'ijiloxik, "adorar".

Q'inom, "jocote".

Q'o, "sustentar". (TC)

Q'ol, "resina, trementina, resinoso" Q'ol indica la resina en general, pero en este contexto ceremonial el término se puede referir a la resina que se ofrendaba a los dioses, copal o pom.

Q'oq', "chilacayote".

Q'ukumatz, "quetzal-serpiente" de q'uq', "quetzal" y kumatz, "serpiente".

Q'umar, "palo podrido".

Q'upuj, de q'upik, "quebrar ramas verdes".

Q'uqumal, forma abstracta de q'eq, "negro".

Q'usq'uj ch-oq', (quz quz en el Ms. Newberry) expresión que significa "echar a llorar, llorar mucho". (SC, nota 142)

Q'utu'm, "chile seco machucado, chirmol".

# Q

Qa-, posesivo en la primera persona plural.

Qa-achilal, sustantivo abstracto poeseído, relacionado con achij, "varón, guerrero". El significado sería "valor bélico, hombría".

Oa-b'an, "nuestra creación".

Qa-b'ana', primera persona plural de b'anik, "hacer".

Qa-b'aq, literalmente "nuestros huesos".

*Qa-b'ij*, del verbo *b'ixik*, "decir", segunda persona plural.

Qa-ch'opij, primera persona plural de la raíz ch'op, "saltar, brincar".

Qa-chapa, primera persona plural de la raíz chap, "coger, agarrar".

Qa-chaq', "nuestros hermanos menores".

Q-ach-elik, verbo compuesto de ach, "compañero" y elem, "salir".

Q-achijlal, "nuestro valor, nuestra valentía".

Q-ach-meb'a', forma compuesta poseída, de ach, "compañero" y meb'a', "pobre".

Qa-chu'k. Brasseur registra la forma chuc, "codo".

Qa-chuqab', "nuestra violencia, nuestra fuerza", de chuqab'aj, "tomar por fuerza, violentar".

Qa-etal contiene la raíz et, "conocer, reconocer, saber" y significa "nuetras señal, instrumento del reconocimiento".

Qaj, de qajem, "bajarse".

Qaja, es partícula direccional "de arriba para abajo", del verbo qajem, "bajarse".

*Q-ajaw*, podría ser "nuestro padre". Sin embargo cuando tiene esta connotación en todos los casos encontrados en el *Popol Vuh* está construido con el doble posesivo *qaqajaw*, "nuestro-padre-nuestro". Según Diego Guarchaj se trata de una constelación. (DG)

*Q-ajawixel*, forma poseída en la primera persona plural del sustantivo *ajaw*, "señor". *Ixel* es un infijo agentivo intensificador "gran señor". (DG)

Qajik, de la raíz qaj, "bajar".

Qajinaq, forma perfectiva de qajem, "bajarse".

Qajoq es partícula direccional "de arriba para abajo", adv. de rumbo, de qajem, "bajar",

Qa-juyub'-al, "nuestras montañas".

Qa-k'amowa-b'al, primera persona plural de k'amowaxik, "agradecer".

*Qa-k'astaj*, primera persona plural de *k'astajem*, "despertarse", probablemente con el significado de "divertirse". La expresión *k'astaj wach* significa "resuscitar, despertarse de la muerte".

Qa-k'ejoj en Sam Colop. Para Diego Guarchaj sería qa-kejoj, "nuestra defensa". (DG)

Qa-k'ex-wach, sustantivo poseído de k'exwach, "cambiar una cosa por otra".

Qa-k'oto, primera persona plural de la raíz k'ot, "escarbar un foso"

Qa-k'oxtun, "torre, muro, cerca". (TC)

*Qa-k'ulel*, primera persona plural reflexiva de *k'ulik*, "encontrarse persona o animales, enfrentarse a alguien".

Qa-ka'y, literalmente "paisaje, mirador, máscara, espejo", de ka'yem, "ver, mirar".

*Qa-ki*, de *ki*, "nuestro maguey, nuestro licor de maguey, nuestra bebida". Bebida de maguey fermentada, correspondería al pulque de los nahuas. (SC, nota 94, TC)

*Qa-kowil*, forma poseída en la primera persona plural de *kowil*, que en los diccionarios modernos está asociado a *aanimah* ("alma"), con el significado de "valor, espíritu".

Q-al, "nuestros hijos de mujer".

Q-alaxik, "nuestro nacimiento, hijos", del verbo alaxik, "parir, dar a luz".

Qalem en Sam Colop; q'alem para D. Guarchaj, de q'alik, sentarse en el trono". (DG)

Qa-mam, de mam, "nuestro nieto, abuelo".

*Qa-muji-b'al:* sustantivo poseído en la primera persona plural (-qa), con sufijo instrumental (-b'al) de muj, "sombra".

*Qa-nimaxik*, primera persona plural (*qa*) de la raíz *nim*, "grande".

*Qa-paq'u-b'al*, de *paq'uj*, "agradecer". (SC, nota 319)

Qa-patan, "nuestro servicio, tributo". (BB)

Qa-pixab'aj, primera persona plural de pixab'axik, "avisar, despedirse, aconsejar". (BB)

Qa-q'alajixik, forma plural de q'alajsaxik, "aclararse, revelarse".

Qa-q'ij, sustantivo poesído en la primera persona plural, de q'ij, literalmente "sol, día".

Qa-q'ijiloxik, "nuestro adorar", forma plural de q'ijiloxik, "adorar".

*Qarik*, según la lectura de Sam Colop. Posiblemente es *qa-riq*, primera persona de *riqik*, "encontrar, conseguir".

Qa-riqo, primera persona plural de riqik, "encontrar, hallar".

Qa-sik'ixik: verbo substantivado poseído en la primera persona plural (qa-) El verbo sik'ixik significa literalmente "llamar, convocar, invitar".

Qa-t'isa, según Sam Colop (caziza en el Ms. Newberry) Primera persona plural de t'isisem, "meter cosas puntiagudas, ensartar".

*Qa-tarij*, de *tarij*, "arrojar, tirar". (SC, nota 88)

Qa-tem, "nuestros bancos".

Qa-ti', "nuestra comida" de ti'ik, "comer".

Qa-tija, "probamos", primera persona plural de tij. Ki-q'ij, "sus días, su suerte".

Qa-toq'exik, forma substantivada poseída de toq'ixik, "pedir, ordenar, exigir".

Q-atz y qa-chaq', respectivamente "nuestros hermanos mayores/ nuestros hermanos menores".

Qa-tz'alam, "nuestras tablas".

Qa-tz'onoj, primera persona plural de tz'onoxik, "invocar, pedir a dios".

*Qa-tz'uqib'al* en Sam Colop. Para Diego Guarchaj es *qa-tzuqib'al*, sustantivo instrumental de la raíz *tzuq*, "sustentar, criar, brotar, nacer". (DG; BB)

Qa-tzijel, "nuestra palabra, verdad", de tzij, "palabra".

Qa-tzolq'omij, primera persona plural de tzolq'omixik, "voltear de un lado para otro".

Qa-tzukuj, según la lectura de Sam Colop, podría ser del verbo tzukuxik, "buscar algo perdido". La lectura podría ser también qatzuqun, del verbo tzuqik, "dar de comer, alimentar, sustentar". (DG)

Qa-tzukum, primera persona plural de tzukuxik, "buscar cosa perdida".

Qa-wab'a, de la raíz wab', "invitar, acompañar".

Qa-wach "nuestros rostros".

Qa-waraj, primera persona plural de waraxik, "velar, cuidar, vigilar".

Qawiqib', forma pluralde Qawiq.

*Qa-xik'aj*, "nuestra ala". La raíz *xik'* significa también volar. Coto registra también el significado de "bara, hoguera" por la palabra *xiqay* (*xik'ay*) (TC)

Qa-xikin, "nuestras orejas, nuestro oído".

Qa-xo'l, "entre nosotros".

Qa-yojo, primera persona plural de yojik, "descomponer, destruir".

Qe, complemento de primera persona plural.

Q-ech, "de nosotros".

Q-echa', "nuestra comida de animales, pasto para herbívoros".

Q-etal o q-etala, "nuestra señal".

Q-etam, primera persona plural de eta'am, "saber, conocer". Wakamik, "hoy".

Q-etz'a-b'al, "nuestros juguetes". La expresión se refiere a los instrumentos del juego de pelota.

Qi-tzij, "de verdad, en realidad, en verdad, realmente".

Q-oyob'ej, primera persona plural de oyob'ej, "aguardar, esperar". (BB)

Q-oyowal, "nuestro enojo".

*Quia* en el Ms. Newberry. Sam Colop lee *k'i ya'*; podría der *k'ya*, "mucho, muchos". *Q-ib'* es el reflexivo en la primera persona plural.

Quic en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee kik', "sangre, resina, pelota".

Quicha en el Ms. Ximénez, que Sam Colop corrige en quixcha (k-ix-cha'), en la segunda persona plural de confianza. (SC, nota 282)

Quichuch, "sus mujeres de ellos" en el Ms. Newberry, que Sam Colop por el sentido corrige en qachuch, "nuestras mujeres" (SC, nota 274)

Quitzalcuat corresponde a Quetzálcoatl del área náhuatl, de ketsal- "quetzal" y -kowa-tl, "culebra". (LC: 84-85)

Q-uk', "con nosotros".

Q-uk'ya', "nuestro atol de maíz".

Qul, "garganta".

Qupul, part. de qupixik, "cortar". Literalmente "cortado".

## R

Ra'il, "dolor, sufrimiento", de la raíz ra', "dolor, desdicha". (BB; SC, nota 182)

Rab'inaleb', plural de Rabinal.

R-ach, "con él".

*R-achaq*, "caderas, trasero".

*R-achaq*, de *achaq*, "lo que sobra, el desperdicio". En el diccionario de Coto se encuentra la expresión *achak che*, "punta". En general tiene el sentido de "escoria", que se puede referir a lo que sale de la corteza de un árbol.

*R-ach-b'ixik*, del verbo *b'ixik*, "decir".

*R-achijilal*, forma poseída del sustantivo *achi*, "hombre, varón". Coto registra la forma *achihilal* (*achijilal*) con el significado de "fuerza". *Achi* es también una orden militar superior.

R-ach-tzijoxik, del verbo tzijonen, "hablar".

R-ajawal, "su poder, reino".

R-ajawarem, "poder, reino, poderío", de ajaw, "señor".

*R-aj-ch'ami:* "alguacil". La palabra se refiere probablemente a un cargo ritual, de *aj* (prefijo de oficio) y *ch'ami'y*, "bastón". En k'iche' moderno la palabra *ajch'ami'y* significa "alguacil".

*R-ajil*, "su pago, precio, sueldo".

R-ajpop achij son títulos de los señores k'iche'.

R-ajsik, "arriba".

*R-al / u-k'ajol*, "su hijo de mujer"/ "su hijo de hombre".

*R-al*, "su hijo o hija de mujer". No está especificado el número.

R-alal, sustantivo poseído de al, "hijo". Al significa también "pesado".

R-alaxik, de alaxik, "parir, dar a luz por parte de una mujer".

R-amaq', sustantivo poseído en la tercera persona singular, "país, pueblo".

R-amag'elal, de amagelah (amag'elaj), "perpetuar".

R-aq'ab'al, "su madrugada, su noche".

R-aqan ja', literalmente "la pierna del agua".

*R-aqan*, literalmente "su pie, pierna".

*R-aqan*, literalmente "su pie, su pierna", Puede ser también un clasificador de cantitades. (JM: 42-43)

R-ati't, "su abuela".

*R-atini-b'al*, sustantivo locativo de *atinem*, "bañarse".

R-awexik, sustantivo poseído de awex, "siembra".

Rax ki-wach, de rax, "verde, azul, crudo, sano" y wach, "aspecto". (DG)

Rax, "de repente, repentino" y también "verde".

Raxa, "verde, azul, crudo". Podría indicar la energía sagrada del jade. Para Brasseur significa también "súbito, precipitado". (BB)

Rax-al, sustantivo abstracto de rax, "verde", que en algunos contextos puede significar también negro.

Raxon, "plumas verdes, un pájaro de plumas azules y verdes llamado ranchón en Guatemala".

Rayij, de la raíz ray, "deseo, desear".

R-ech, "de", indica posesión y beneficio.

*R-echa*', "su comida, su pasto de animales". Se observa la distinción de *wa*, que es "comida de maíz de los hombres". (DG)

R-echa'j, de echa'xik, "comer hierbas".

*R-echaxik*, literalmente "comer hierbas, pasto de animales".

R-ekem, "debajo de, abajo".

*R-ele-b'al q'ij*, literalmente "su salida del sol". El sustantivo *eleb'al* tiene la misma raíz que el verbo *elem*, "salir".

R-ele-b'al, sustantivo abstracto poseído del verbo elem, "salir".

R-eleg'axik, forma sustantiva poseída en la tercera persona singular de eleg', "robar".

*R-elik*, "su salida", de *elem*, "salir".

Remanik, "estar un líquido reposado, derramado", de la raíz rem.

*R-egalem*, "su cargo". (DG)

R-eqalixik, posiblemente de la raíz eq, "cargar, prestar servicio".

R-eqaxik, "su carga", del verbo eqaxik, "cargar".

*R-eta'm*, "su conocimiento".

R-etal, "su señal".

R-etaxik, "su medir", del verbo etaxik, "medir".

Ri. artículo.

Ri', "aquí".

Ri'j, "viejo, anciano".

*R-ib*', pronombre recíproco en tercera persona singular.

*R-ij*, "a su espalda de él, detrás de, sobre", literalmente "su cáscara, su piel, su cáscara, su concha, su parte exterior".

Rijitaq, de ri'j, "anciano".

R-ij-u-wi', literalmente r-ij, "su espalda, su cáscara, su parte exterior"; u-wi', "su pelo".

R-ilo, forma poseída de ilik, "ver".

R-iqaxik, forma poseída de iqaj, "cargar". (BB)

R-ismal, "su pelo de animal, sus plumas, su vello", de ism, "pelo", sustantivo poseído.

R-ixk'aq, "sus uñas".

*R-ixoqil*, "su mujer".

Ro, "cinco".

*R-o*', "su quinto".

R-ob'ix, "su quinto".

*R-ochoch*, "su casa". En cambio, el sustantivo *ja* ("casa") no puede ser poseído.

*R-okik*, sustantivo poseído en la tecera persona singular de *okem*, "entrar".

R-onojel, "todo".

R-oponik, sustantivo poeseído de opanem, "llegar a otra parte".

R-oq'ej, "su llanto", de oq'ik, "llorar".

*R-oq'ib'al*, sustantivo instrumental de *oq'ik*, "llorar, gritar".

Rox chik, "tercera vez".

*R-ox*, "su tercera, tres", forma poesída.

*R-ox-chob'-ichal*, de *ox*, "tres".

R-ox-ichal; ox, "tres", forma poeseída; ichal confiere el matiz de "juntos, en par".

*R-ox-laju*, "su tres diez".

*R-oyob'exik*, forma sustantivada de *oyob'ej*, "esperar, aguardar".

R-uk' es una partícula instrumental, que indica el instrumento con que se hace una acción, "con él".

*R-uk'...ixoq*, "con ella ... mujer".

R-umal, "por", tiene un valor causal o modal. Literalmente "porque, por él, por eso".

R-utzinik, de la raíz utz, "bueno".

R-uxlab', "su olor".

Ruxruj, para Brasseur "rojo brillante como los ojos del mico". (BB)

## $\mathbf{S}$

Sach, de sachik, "perder, olvidar".

Sach-b'al, sustantivo instrumental de sachik, "perder, olvidar".

Sach-el, forma sustantivada de sachik, "perder, olvidar".

Sachi-b'al, sustantivo instrumental de sachik, "perder, alvidar, desviar".

Sachik, de sachem, "perderse".

Sachinaq, forma perfectiva de sachik, "perder".

Sajkab', "tizate, yeso blanco que se usa para tejer".

Sak', "juego de dados". (SC, nota. 122) Según Campbell es un préstamo del proto-mixe-zoque sik, "frijol", usados en las adivinaciones. (LC: 83)

Sakil, "pepitas de ayote, de jícara". Según Campbell es un préstamo del proto-mixe-zoque sik, "frijol", usados en las adivinaciones. (LC: 83)

Samajel, "mensajero". (BB)

Sanayeb', "arena". (BB)

Sanik, "hormiga".

Saq julujuj, "brillar". (SC, nota 56)

Saq, "blanco, resplandeciente, claro, luminoso, luz". Brasseur registra el difrasismo lexicalizado zakamag (saq/amaq') con el significado de "paz". (BB)

Saqab'aja, hoy San Andrés Saccabajá, según Recinos. (AR: 178, nota 24)

Saqajib', plural de saqaj, "caña blanca". La actual ciudad de Salcajá está ubicada cerca de Quetzaltenango. (AR: 175-176, nota 4)

Sagarik, "amanecer".

Saqb'och, registrado en los diccionarios modernos como saqb'ach, "granizo".

Saq-b'oqom, "algo blanco como la nieve". Coto registra la forma çak bakom, "niebla, nieve". (TC)

Saqi ya', "río blanco", municipio de Patzún, Dep. de Chimaltenango. (JLA)

Saqi, "blanco, plateado".

Saqil es sustantivo abstracto de saq, "blanco", literalmente "la luz, la claridad, blancura" y también "la verdad".

Saqi-nim aq, "blanco gran jabalí". En los diccionarios modernos, aq está regisrado como "cerdo".

Saqir, de saqirem, "amanecer".

Saqiri-b'al, forma abstracta del verbo saqirem, "ponerse claro". Puede ser también sustantivo locativo de saqirik, "amanecer, alba".

Saqirib'em, sustantivo de saqir, "enblanquecer, aclarecer" y saqirem, "amanecer".

Sagirik, "el amanecer, madrugada, aurora".

Saqiro o saqiroq, imperativo del verbo saqirem, "amanecer".

Sagleloj. Verbo posicional, que indica la extensión de algo grande y blanco. (DG)

Saq-loq'oj. Según Brasseur saq, ("blanco") anteposto a un nombre confiere intensidad y suavidad. Loq'oj "amar, querer". (BB)

Sagnatanoj, "lugar a oscuras, a la luz de la luna". (SC, nota 53)

Saqtetoj, de saq, "blanco, claro".

Saqul, "yerba, fruta". (BB)

Saqulew-ab', plural de saq-ulew, "blanca-tierra", pueblo mam, Dep. de Huehuetenango. (AR: 178, nota 25)

Selawachin: verbo compuesto de ilik, "ver", wach, "aspecto, apariencia". El prefijo s- es una variante del prefijo completivo x-.

Sib', "tizne, humo".

Sib'ak, llamada en Guatemala *zipaque*, es una planta de la familia de las tifáceas, usada para la fabricación de petates. (AR, nota 11)

Sik'i, de sik'ixik, "llamar, convocar, invitar".

Sik'in, de la raíz sik', "llamar, invocar, gritar".

Silisib', Tedlock traduce el término como "vertigo", de silisab', "oscilar". (DT: 318, nota 113)

Simaj, "puntiagudo". (BB)

Simisoj, "cosa fragante, de buen olor". (SC, nota 117)

Sipakna, del náhuatl cipac(tli), "caimán, lagarto". (LC: 85)

Siq'iy según Sam Colop, ziquy en el Ms. Newberry, posiblemente sik'iy. Se trata de la raíz sik', "llamar, invitar". *O-ech*, complemento de segunda persona plural.

Sis, "pizote". (BB)

Sita'l, "avispa", (BB)

Siwan, "barranco". (BB)

Siyaj b'aq, "esqueleto". (SC, nota 128)

Siyaja', hoy Santa Catarina Ixtlahuacán, Dep. de Sololá, según Recinos. (AR: 179, nota 37)

Sochoj, variedad de serpiente venenosa. Es una víbora, cascabel.

Sokotajik, de sokotajem, "herirse, lastimarse, dañarse".

Sonol, "consistente". (SC, nota 27)

Sor. obispo, en español en el texto. Se refiere a la bendición de Francisco Marroquín en 1539.

Sotz', "murciélago".

Sotz'ila, de sotz', "murciélago".

Sqaqi'n, forma arcaica, registrada hoy en la región de Chichicastenango, "poco, pequeño, un poquito".

Sqi'n, "un pedacito, poquito".

Sub'aq, "flauta". (BB)

Sutz', "nube".

## T'

*T'an* según Sam Colop y *Dan* en el Ms. Newberry. *T'an* podría tener alguna relación con el lodo. *T'isb'al*. sustantivo del verbo *t'isik*. "coser".

T'ot' tatam. T'ot' es "caracol". No he encontrado tatam en los diccionarios.

T'uy, "asiento".

## T

Ta chuxoq, "que así sea". Expresión idiomática.

Ta es partícula con valor temporal, "cuando, entonces".

Ta k'isoq, imperativo de k'isik, "terminar, acabar".

Ta ma k-u-b'ij, literalmente "entonces no dice", de b'ixik, "decir".

Ta'ol, sustantivo con posfijo agentivo de tayik, "oír".

*Taj*, part. que forma el modo subjuntivo y que expresa que la acción no se ha actualizado. Expresa un matiz optativo.

Taj: segunda parte de la negación.

Tak, "orilla".

Tak'al-oq imperativo de tak'alik, "parar".

*Tak'atoj*, de *tak'atik*, "alto, recto" y de *tak'atob'em*, "aparecer de repente".

Tamasul, del náhuatl tamaso: l-in, "sapo". (LC: 85)

*Tamub'*, forma plurales de Tam.

Tan, partícula que indica contemporaneidad. Como verbo: "cesar, dejar de". (TC)

Tanab'a según Coto significa "dejar, despedirse, cesar".

Tanenik, de la raíz tane, "pararse, detenerse". (TC)

Tap, "cangrejo".

Tapa'l, "nance".

Taq expresa el plural

Taq'aj, "valle, costa".

Taq'aj-al, adj. "lo que es del valle".

Taqal, posiblemente tak'al, "parado, en alto, "directamente, irse derecho, recto". (TC) De taqalik, "mediano".

Tagchi'nel, sustantivo con sufijo agentivo de tagchi'xik, "instigar, persuadir, incitar".

Taqchi-b'al, sustantivo instrumental de qakchiih (taqchij) registrado en Brasseur como "tentar". (BB)

Tagol, "mensajeros", de tagik, "enviar, mandar".

Tagon, forma pasiva de tagik, "ordenar, mandar".

Tagon-el, sustantivo con sufijo agentivo de tagik, "enviar, mandar".

Tas, "orden, grado, poner en orden". (BB)

Tasel, de tas, "orden, grado, poner en orden". (BB)

Taseq, raro uso como partícula condicional. (SC: 157, nota 304)

Tatil, está registrada en el diccionario de Basseta con el significado de "alcohol, bebida alcohólica". La voz ha sido integrada por otra mano. (DB) Carmack y Mondloch en la traducción del *Título de Totonicapán*, proponen un origen náhuatl de la palabra, de *tlatilli*, "cuñas para partir maderas", posiblemente pedernales de uso bélico o ceremonial. (CM, nota 148)

Tekpan, "capul grande de gente numerosa". (BB) Del náhuatl tecpan, "mansión, morada de un noble, palacio". (RS)

Tekum, no he encontrado una posible traducción, que según Tedlock es "mariposa negra".

Teleche', "esclavo, cautivo". (TC)

Tem, "banco, silla".

Tepepul, posiblemente del náhuatl tepetl, "cerro" y po:l, "grande". (LC: 85)

*Tepew Q'ukumatz*. Es el nombre k'iche' de la serpiente emplumada, literalmente "poderoso quetzal-serpiente".

*Tepew*, del náhuatl *tepeuani* (raíz verbal *peua*), "el vencedor, conquistador". De *pew*, "conquistar" y el prefijo *te*-, "gente". (LC: 85; RS)

Tepew-al, "el poder, la victoria", forma abstracta de tepew, nombre asociado a los dioses, del náhuatl tepeuani (raíz verbal peua), "el vencedor, conquistador". (RS)

Tew, "frío, hielo".

Tiiko'n, "planta cultivada, siembra".

*Tija*, de la raíz *tij*, "probar, intentar". (BB)

Tik'al. Brasseur registra la forma tical, "poco a poco". (BB)

Tik'il u-k'ux aq'ab', "estar parado, fijo el corazón de la noche, ser la media noche".

Tik'itoj, de tik'ilik, "estar boca arriba como vaso o plato".

Tikab': "manojo, mano". (DG)

Tikarem, "empezar, lograr, poder".

Tikarib'al, sustantivo abstracto de tikarem, "comenzar, principiar, lograr".

Tikarinaq, forma perfectiva de tikarem, "comenzar, principiar, lograr".

Tikib'axik, "dejar fijo, dejar sembrado".

Tikil, de tikilik, "sembrado, fijo", de la raíz tik, "sembrar".

Tinamit, "ciudad fortificada", del náhuatl tenamitl, "muro, barrera". (RS)

Tiyonel, "que muerde", de la raíz ti', "morder".

Toj-b'al, sustantivo instrumental de tojik, "pagar".

*Tojil*. El nombre está vinculado con el décimo noveno día del calendario ritual k'iche', *toj*, que es la fecha de las ofrendas, de los pagos y de la nivelación de la justicia y que corresponde a *muluc* del calendario yucateco. El verbo *tojik* significa "pagar". Según Campbell es un préstamo, del proto-mixe-zoque *tu:h*, "mojar". (LC: 83)

*Tok*', según Brasseur es "lanza, pedernal" y el verbo correspondiente "herir". En k'iche' modeno indica algo en forma de cono, como la punta de un palo.

Tokol, "alcanzar, abarcar". (SC, nota 58)

*Tolob*', "algo despoblado", de *tolob'a*, "despoblar". (TC)

Toq', "cuchillo, algo puntiagudo, pedernal". Para D. Guarchaj es tok'.

Toq'ob' nu-wach, de toq'ob'axik wach, "tener lástima". Primera persona singular. Sam Colop lee toqob'.

Tog'ob' qa-wach, de tog'ob'axik wach, "tener lástima". Primera persona plural.

Toq'ob', "desgracia".

Toq'ob'anik, de toq'ob', favor".

*Togol*, de la raíz *tok* (*toq*), "concluir, llegar a un lado". (BB)

Torob', "hierba". (DG)

Toxk'om, para D. Guarchaj sería toxkom, "fracaso, obstáculo". (DG)

Tub'ul, de la raíz tub', "amontonados, agrupados". (BB; DB) Puede ser también de la raíz tub', "desmayarse". (FXa)

Tujal está aún actualmente cerca de Sacapulas.

Tujala, la palabra tiene relación con tuj, "temascal".

Tukulij, de tukik, "mover, revolver, mezclar". (DG; TC)

Tukur, "tecolote, lechuza".

*T-ul*, de *ulem*, "venir". *T*- es el prefijo verbal en q'aq'chikel, pero no en k'iche'.

Tulan, del náhuatl tollan, locativo de tol-, "carrizo", "el lugar de los carrizos". (LC: 85)

Tulul, "zapote". (TC)

Tum, "paja, rama, hierbas a trechos", y entonces "techo". (BB)

Tuwik, "pulgada". (TC)

Tux, "brote, retoño".

Tyo'il, "carne del hombre".

Tyo'jiil, "músculos, carne del cuerpo humano".

#### TZ'

Tz'alam, "tabla".

Tz'alik, "hojas para envolver los tamales", en k'iche' moderno.

Tz'ap, "desgracia, culpa". (BB)

Tz'api, de la raíz tz'ap, "cerrar, tapar".

Tz'apib', "tapadera, lo que cubre, cierra".

Tz'aq y b'it, participios de las raíces tz'aq y b'it, "crear, formar".

Tz'aq, "muro, pared, edificio de cal y canto". (BB)

Tz'aq, "muro", hoy Momostenango, según Recinos. (AR: 178, nota 28)

*Tz'aq-ol*, nombre de la deidad creadora k'iche', "Formador", de la raíz *tz'aq*, "formar, edificar muros"; *-ol* es un sufijo agentivo.

Tz'i', "perro".

Tz'ib', "escritura, pintura".

Tz'ib'anik, "escritura", de tz'ib'anem, "escribir".

Tz'ikin, "pájaro".

Tz'ikina Ja: Tz'ikin, "pájaro"; Ja, "casa".

Tz'ikina, posiblemente de tz'ikin, "pájaro". La capital de este pueblo sería Atitlán. (AR: 175, nota 4)

Tz'ininik, "estar en silencio como a media noche". (BB)

Tz'ite' es la que se llama en México "colorín". Sus semilla se usan aún actualmente para hacer adivinaciones en las comunidades mayas de Guatemala. (LC: 82)

*Tz'oloj Che'*. *Che'* es árbol. *Tz'oloj* es un topónimo ubicado cerca de Santa María Chiquimula, cerca de Santa Cruz del Quiché.

Tz'ononik, del verbo tz'onoxik, "pedir a Dios, invocar"

Tz'onoy, de tz'onoxik, "invocar, pedir a Dios".

Tz'ub'ulik, de la raíz tz'ub', "mojar". (DG)

Tz'um, "pelo, piel".

Tz'ununi Ja o Tz'ununi Ja', de tz'unun "gorrión, colibrí". Este nombre podría también estar compuesto por tz'unum, "pequeño", y una contracción de ija', "semilla", significando "Semilla pequeña".

*Tz'uq*, "forma de cono", del verbo *tz'uqexik*, "formar algo en forma de cono". Brasseur registra el significado de *tz'uq* como "rincón, esquina". (BB)

Tz'uquxik, "formar esquinas", de la raíz tz'uq.

Tz'utu Ja, tz'ut indica "gota y algo que gotea". (DG) La traducción sería "La casa del agua que gotea". (DG)

## TZ

*Tza*, "guerra, enemistad". (SC, nota 264)

Tza, locativo.

Tza'm, "punta, nariz".

Tzalam, "tabla".

*Tzalam*, de la raíz *tzal*, "acostado de lado".

Tzalanem, de la raíz tzal, "lado, estar de lado".

Tzalatz, de la raíz tzal, "desnivelado, torcido por un lado".

Tzalatzox-el, sustantivo con sufijo agentivo de tzalatzoxik, "voltear, cambiar". (SC, nota 51)

Tzalijem, "regresar".

Tzamal, "colgándose", de la raíz tzam, "colgar". (DG)

Tzami'y, "pelo canche, pelo de la mazorca".

Tzaq puede ser la raíz del verbo tzaqem, "caerse".

Tzaqon, registrado en Coto con el significado de "abortar, cumplir, concluir". (TC)

Tzatz significa "denso, espeso, mucho".

*Tze'*, literalmente "risa".

Tze'-b'al, instrumental de tze', "risa".

Tzel, "jícara grande y batea". (SC, nota 100)

Tzi, "palabra, verdad". Puede ser también la raíz del verbo tzijik, "encender, prender fuego".

Tzij, "palabra".

Tzijol, sustantivo del verbo tzijik, "encender"

Tzijom, participio de tzijik, "encender".

Tzikwil, "garra", normalmente de venado. (DG)

Tzima, "guacal, jícara".

Tzimaj, tal vez de la raíz tzij, "prender fuego, encender".

Tzininik, de la raíz tzin, "resonar monedas o cosas de metal".

Tzix-el, sustantivo con sufijo agentivo de tzix, "echarse a perder". (SC, nota 50)

Tziya, de tziyaxik, "quitar la cáscara del maíz, cocerlo".

*Tzol-kaq-b'ej*, de la raíz *tzol*, "volver" y el infijo *kaq*, que tiene una connotación negativa, "agrío, colérico, envidia".

Tzu'm, "pellejo, piel". (BB)

Tzukuxik, "buscar cosa perdida".

Tzugub'ey, de tzugik, "alimentar, dar de comer".

Tzuq-ul, sustantivo con sufijo agentivo (-ul) del verbo tzuqik, "alimentar, sostener con alimentación".

### $\mathbf{U}$

Ub', "cerbatana".

U-b'an, "su acción".

*U-b'anatajik*, de la raíz *b'an*, "crear".

*U-b'aq ki-wach*, literalmente "el hueso de sus caras; sus ojos".

U-b'aq ki-wub', literalmente "los huesos de sus cerbatanas".

*U-b'aq nu-wach*, literalmente "el hueso de mi cara", "mis ojos".

*U-b'aq u-wach*, literalmente "el hueso de la cara".

*U-b'aq*, "su hueso", posiblemente también la bolita que se dispara de la cerbotana

*U-b'aq' ki-wach*, "el hueso de sus ojos, de sus rostros".

U-b'e o u-b'e'l, "su camino".

*U-b'elej*, "su nueve".

*U-b'i*, "su nombre".

*U-b'i'nib'al*: sustantivo abstracto del verbo *b'inem*, "caminar, andar" y del sustantivo *b'inel*, "viajero, caminante". En los diccionarios contemporáneos el término *b'iinib'al* está registrado como "dinero para pedir en matrimonio a una muchacha".

Ub'ik, "adverbio locativo "afuera, allá". (DB)

*U-b'ina'm*, sustantivo poseído de *b'ina'xik*, "llamarse, usar por nombre".

*U-b'inam*, de la raíz *b'inaj*, "poner nombre". (BB)

*U-b'itaxik*, "su formación", de la raíz *b'it*, "formar objetos de barro". (BB)

*U-b'ixik*, de *b'ixik*, literalmente "su decir".

*Ucaam* en el Ms. Newberry; Sam Colop lo lee *uka'm*, pero podría ser también *uk'am*, "su llevar, su traer", de *k'amik*, "llevar, traer".

*U-ch'a'oj-il*, "su guerra, su pleito".

U-ch'ab'a, la palabra tiene relación con ch'ab'al, "voz, idioma".

*U-ch'ab'-al*, "su voz, lengua, la palabra", sustantivo instrumental, del verbo *ch'awem*, "hablar". El sufijo –*b'al* tiene un valor instrumental "algo por medio del cual se habla".

*U-ch'akatajik*, sustantivo poseído del verbo *ch'akik*, "ganar, vencer".

*U-ch'akik*, forma poseída en la tercera persona singular de *ch'akik*, "ganar, vencer".

*U-ch'ek*, "sus piernas, la parte de la rodilla al pie".

*U-ch'umilal*, forma poseída de *ch'umil*, "estrella".

*U-ch'uq*, "su cobertura, su piel". (SC, nota 234)

*U-chak*, "su trabajo". Podría ser también *u-ch'ak*, "su vencer, su ganar", de *ch'akik*, "ganar, vencer".

Uchan, del verbo uchaxik, "decir, contar que" en forma impersonal.

*U-chapa*', de *chapik*, "agarrar, capturar".

*U-chapom*, "su agarrar", de *chapik*, "agarrar, detener, empezar".

*U-chaq*', "carne, comida", de *chaq*', "cocer una comida, salpicar". (SC, nota 165)

U-chi', "su boca, su entrada".

*U-chikopil*, sustantivo poseído, de *chikop*, "animal".

*U-cholik*, de *cholik*, "contar historias, poner en fila".

*U-chub*', de *chub'aj*, "saliva".

*U-chuch*, "su madre".

*U-jachon*, forma en la tercera persona singular de la raíz *jach*, "repartir, dividir".

*U-jalk'at*, "su cambio", del verbo *jalk'atixik*, "cambiar una cosa en lugar de otra".

*U-jalwachixik*, de *jalwachixik*, literalmente "cambiar una cosa por otra", de *jaluxik*, "engañar, falsear".

*U-je*', "su cola". (SC, nota 255)

*U-jolom*, "su cabeza".

*U-jox-b'al*, sustantivo instrumental poseído de *joxowem*, "cometer adulterio, fornicar".

*U-ju-lajuj*, "su once".

*U-jutik*, "su sangrar", según Brasseur. (BB)

U-juyub'-al, "su montaña".

Uk', "bebida genérica" (DG)

Uk', "piojo".

Uk'a', "palo jiote, cuerno".

*U-k'aam*, Sam Colop lee *k'a'am*, "cuerda". Posiblemente es de la raíz *k'am*, "tomar, traer, aceptar".

*Uk'aja'*, registrado como *uqaah* en Coto y paleografiado por Sam Colop como *ukaja'*. El significado es "beber, tomar".

*U-k'ajol*, "su hijo de padre".

*U-k'ama'*, de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar", "su tomar, su recibir". Tercera persona singular.

*U-k'ase'ik*, de la raíz *k'as*, "vivir". (BB)

*U-k'atoj*, sustantivo poseído de *k'atik*, "quemar"; se refiere a la quema de las ofrendas.

U-k'axaj, "su baba".

*U-k'axkol*, "su sufrimiento".

*Uk'ay*, "tomar, beber". (TC)

*U-k'exel*, "su substituto, su cambio", de la raíz *k'ex*, "cambiar". Sam Colop lee *ik'exel*.

*U-k'exe-wach*, de *k'exik*, "cambiar". Literalmente "su substituto-apariencia, la substitución, el cambio".

*U-k'ixik*, sustantivo poseído en la tercera persona singular, de *k'ix*, "vergüenza, respeto" y *k'ixem*, "tener vergüenza, avergonzarse".

*U-k'oje'ik*, "su esencia, su existencia, su estancia", de la raíz *k'oj*, "ser, existir".

*U-k'ok*, Sam Colop lee *ukok*. Posiblemente de la raíz *k'o*, "despegar, desclavar".

*U-k'olb'al*, "recipiente, lugar".

*U-k'olib'al*, forma instrumental poseída de la raíz *k'um*, "ser": "su existencia, el lugar de su presencia".

*U-k'omajil*. Brasseur registra la forma *comah*, "sangre". (BB)

*U-k'ut-b'al*, sustantivo instrumental poseído de *k'utik*, "enseñar, mostrar, enseñanza, instrucción". (BB)

*U-k'utuni-saxik*, del verbo *k'utik*, "mostrar, enseñar", causativo.

*U-k'ux kaj*, "Corazón del Cielo". Nombre de la deidad creadora.

U-k'ux, "su corazón".

*U-k'uxlal*, de *k'ux*, "corazón".

Uk'ya', "atole de maíz".

*U-ka*, "su segundo".

*U-ka'l*, de la raíz *ka'*, "piedra de moler".

U-kab', "su segundo".

U-kab'awil, "su doble visión".

U-kab'awilal, "su dios de doble visión".

U-kab'ichal, "juntos, en par".

U-kab'-lajuj, "su doce".

*Ukaj*, "beber". (SC, nota 148)

*U-kaj*: numeral cuatro poseído.

*U-kamisaj*, "su matar", verbo causativo.

*U-kamisaxik*, forma sustantivada del verbo causativo de *kamem*, "morir".

*U-kanajik*, "su quedarse", del verbo *kanajem*, "quedarse".

*U-kayojik*, sustantivo poseído de *yojik*, "deshacer, desbaratar".

*U-kex-wach*, de *wach*, "su aspecto, rostro". *Kex*, "el homólogo, compañero, algo igual". (DG)

*U-kik'el*, "su sangre".

Ukoq, partícula direccional.

*Ul*, de *ulem*, "llegar".

*Ula*, de la raíz *ul*, "llegar". Con terminación –*a* adquiere el significado de "hospedarse, tener aposento" y *ulaj*, "caer".

Ulaj, registrado en Brasseur como "hospedarse". Podría tener un valor adjetival. (BB)

*U-lajuj*, "su diez".

*U-laq'ab'ej*, "su morada, su morar".

*U-laq'-el*, podría ser de la raíz *laq'*, "vacío, su vacío" o de *lag (laq')* "juntarse" según Brasseur. (BB) El significado de la primera posibilidad sería "soltero", de la segunda "compañero".

*U-laqel*, de *laq*, "trasto, escudilla", palabra ceremonial que indica la tierra. La traducción sería: "que se haga trasto por sí misma". Diego Guarchaj sugiere también la posible interpretación de la palabra como *laq*', "consistencia". (DG)

U-le'el, "su generación, orden de las generaciones".

*U-lemo*. Brasseur registra la forma *lemou*, "espejo". Posesión en la tercera persona singular (BB)

Ulo o uloq, partícula direccional, "de allá para acá".

*U-lo*, de la raíz *ilik*, "ver". Podría ser también el adv. locativo *uloq*.

*U-lotem*, de *lotej*, "llavar en brazos, en las manos". (SC, nota 73)

Uma, "a causa de, por causa de" (DG)

*U-malinik*, de *malij*, "desesperarse". (SC, nota 259)

U-mam, "su nieto, su abuelo".

*U-mayixik*, de la raíz *mayij*, registrada en Brasseur, "destruir, perder, olvidar". (BB)

*U-me'al*, "su hija". *Mi'al* en k'iche' moderno. (TC)

*U-mej*, "su doble".

*U-mich'ik*, forma singular de *mich'ik*, "arrancar hierbas, pelos o plumas".

Umul, "conejo".

*U-muq'ub'al*, en Sam Colop. Para Diego Guarchaj sería *u-mukub'al*, "su vista", de la raíz *mukuj*, "mirar", registrada en Coto. (TC; DG)

*U-muqikil* según la lectura de Sam Colop, *vmoquiquil* en el Ms. Newberry, del verbo *muqik*, "enterrar".

*U-muq-u-wach*, literalmente "su-enterrar-su- aspecto" de *muqik*, "enterrar, esconder".

*U-na'oj*, "su idea, su consejo, su pensamiento".

*U-na'ojixik*, "su pensar, su idear".

*U-na'tab'al*, "su recuerdo", de *na'oj*, "idea, pensamiento".

*U-nab'e*, "su primero, del primero".

*U-natajik*, de la raíz *nat*, "descubrir algo oscuro".

U-nawal, "su espíritu".

U-nik'ajal, "su centro", de nik'aj, "centro, medio, mitad".

*U-nimal*, "su tronco", de *nimal*, "tronco del cuerpo".

*U-nimal*, sustantivo poseído de *nim*, "grande".

U-nimaq-il, forma poseída de nimaq, "grande".

*U-nimarik*, sustantivo poseído de *nim*, "grande".

*U-no'jixik*, "su planear, su pensar de él".

*U-pam*, locativo, literalmente "su interior" de *pamaj*, "interior, estómago".

*U-patam*, "su tributo, su servicio, su cargo". (BB)

*U-pe'oxik*, del verbo *pe'oxik*, "ver, trabajar, ejecutar, realizar". (DG)

*U-pixab*', "su consejo, mandado".

*U-pokob'axik*, "su protección", de *pokob'*, "escudo, protecciones".

*U-pusik*, "su sacrificio, su cortar".

U-q'a, "su rama, brazo". (BB)

*U-q'ab'*, "su antebrazo, de la mano al codo".

*U-q'ala'i-b'al*, sustantivo poseído con sufijo instrumental o de lugar de la raíz *q'alaj*, "ser claro, visible".

*U-q'alajob'i-saxik*, del verbo *q'alajsaxik*, "aclarar".

*U-q'atat*, "su dolor". (BB)

*U-q'ijila-b'al*, sustantivo poseído con sufijo instrumental (-b'al) de la raíz *q'ijil*, del verbo *q'ijiloxik*, "adorar", de *q'ij*, "día, sol".

*U-q'ijixik*, de *q'ijinem*, "adivinar".

*U-q'inomal*, "su riqueza", de *q'inom*, "rico".

*U-q'oxom*, "su dolor".

*U-q'u'xik*. Forma poseída en la tercera persona singular. Coto registra la forma *3uuxic* (*q'uxik*), "arroparse, vestirse". (BB; TC)

*U-q-ajaw*, "su-nuestro-padre/ señor". Sam Colop lee *ukajaw*, pero por el sentido y analogía con otros pasos del *Popol Vuh*, tiene que ser *u-q-ajaw*, poseído también en la primera persona plural (*q-*)

*U-gajik*, verbo substantivado poseído en la tercera persona singular, de *gaajeem*, "bajar".

*U-qul r-agan*, literalmente el cuello de sus pies, "sus tobillos".

*U-qul*, "su cuello" literalmente.

*U-qulel*, de la raíz *qul*, "cuello, garganta".

U-rayinik, "su deseo".

Us, "mosquito".

*U-sachik*, forma poseída en la tercera persona singular de *sachik*, "perder, olvidar". "Su perder, su olvidar".

*U-samajel*, "su mensajero". (BB)

*U-saq*, "su luz, su esplendor".

*U-saqilal*, "su claridad" y también en algunos contextos "sus semillas".

*U-saqirik*, sustantivo poseído de *saquirem*, "amanecer".

*U-sib'el*, "su humo".

*U-sik'ixik*, "su invocar, su llamar".

*U-suk'ulikil*, "su verdad, su cosa derecha".

*U-ta'ik*, sustantivo poseído de *tayik*, "oír".

*U-tab'al*, sustantivo instrumental poseído en la tercera persona singular. Para Diego Guarchaj podría indicar el altar, o lugar sagrado donde se pide a Dios, de la raíz *tayik*, "oír". (DG)

*U-taqal*, literalmente "su envío".

*U-taqexik*, forma sustantivada de *taqej*, "seguir". (BB)

*U-tasel*, de tas, "orden, grado, poner en orden". (BB)

*U-teleb*', brazo, del codo al hombro.

*U-tijo-b'al*, de la raíz *tij*, con sufijo instrumental, "probar, enseñar".

*U-tijob'exik*, "su intento, su prueba", de la raíz *tij*, "intentar".

*U-tijowik*, de la raíz *tij*, "enseñar, probar". (TC)

*U-tikari-b'al*, sustantivo abstracto (-b'al) del verbo tikarem, "empezar, lograr, poder".

*U-tikarik*, forma sustantiva poseída en la tercera persona singular de *tikarem*, "comenzar, principiar, lograr".

*U-tikerik*, forma poseída en la tercera persona singular de la raíz *tik*, "sembrar, empezar".

*U-tiko'm*, sustantivo poseído de *tikik*, "sembrar, empezar".

Utiw, "coyote".

U-tukel, "él solo".

Utukel, "solamente".

*U-tyo'jil*, "su carne", de *tyo'jil*, "músculos, carne del cuerpo humano". Forma poseída.

Utz, "bueno".

*U-tz'aqat*, "su creación", de la raíz *tz'aq*, "formar, edificar muros.

*U-tz'aqik*, de *tz'aq*, "construir, su construcción".

*U-tz'ib'*, sustantivo poesído de *tz'ib'anem*, "escribir, pintar".

*U-tz'ib'al*, sustantivo poesído de *tz'ib'anem*, "escribir, dibujar".

*U-tz'iutz'il*, "su pared circundante". (SC, nota 211)

*U-tz'uqik*, en Sam Colop. Para Diego Guarchaj es *u-tzuqik*, "su creación", forma poseída en la tercera persona singular de la raíz *tzuq*, "sustentar, criar, brotar, nacer". (DG; BB)

*U-tza'm*, "su nariz, su punta".

*U-tzalijik*, "su regresar", de *tzalijem*, "regresar".

*U-tzib'al*, "su escritura, su pintura", de *tzij*, "palabra". (BB)

*U-tzij*, "su palabra".

*U-tzijel*, forma poseída de *tzij*, "palabra, verdad".

*U-tzijoxik*, forma poseída de *tzijoxik*, "decir a otra persona, contar", literalmente "su contar, su decir, su cuento, su relato".

Utzilaj, "hermoso, bueno, bonito".

Utzinik, de utz, "bien, bueno".

*U-wa*, preposición y pronombre demostrativo "éste, ésta".

*U-wa*, sinónimo de *u-wach*, "su superficie".

*U-wa'al*. Brasseur registra el término *waal*, "caldo" (BB) La raíz *wal*, además, está indicada en los diccionarios modernos como "bañar". La palabra hace referencia a un líquido en la boca "saliva, jugos".

*U-wa'l*, "su jugo, su sopa", de la raíz *wa'l*, "segregar, supurar, crecer las plantas".

*U-wab'ab'exik*, de *wab'a*, "demostrar, probar". (SC, nota 26)

U-wab'an, sustantivo poseído de wab'a, registrado en Brasseur como "parar, señalar para carga". (BB)

*U-wach u-ch'ek*, "su aspecto, su frente de la pierna".

*U-wach ulew*, literalmente "el aspecto de la tierra". En k'iche' contemporáneo la expresión ha pasado a indicar la tierra, en general.

*U-wach*, "mirada". Tiene también el significado de "su rostro, su aspecto".

U-wachi-b'al, sustantivo poesído, de wach, "imagen".

*U-wachinel*, "su aspecto, su apariencia, como si fueran".

*U-wajxaq*, "su ocho".

*U-wapalil*, "su dintel, solera". (SC, nota)

U-waq, "su seis".

*U-web'al che'*, "astillas"

*U-wi*, "su cabeza, su punta, su pelo, arriba de".

*U-winaq-il*, sustantivo poseído, de *winaq*, "gente".

*U-winaqirik*, "su formación, su nacimiento, su formación", de *winaqirem*, "formar, llegar a cabo, terminar, completar algo, alcanzar, terminar una acción, nacer". (BB)

U-wiqik, "su adornar, su ataviar, su aderezar".

*U-wub'axik*, "su tirar con la cerbotana", del verbo wub'aj, "tirar con cerbatana".

*U-xajab*', "su calzado hecho de chinchos de cuero".

U-xamb'e, "su último, detrás". (SC, nota 202)

*U-xe' kaj*, literalmente "el pie del cielo".

*U-xe*', "su pie, su raíz, su origen, su principio, debajo de". Sustativo poseído en la tercera persona singular (*u*-) (BB)

*U-xe'nab'al*, sustantivo instrumental de *xe'nab'ej*, "comenzar, fundar". (TC)

*U-xe'najik*, sustantivo poseído de *xe'naj*, "principiar". (SC, nota 248)

U-xik, "su ala", de xik'aj, "ala".

*U-xikin*, sustantivo poseído en la tercera persona singular. Brasseur registra la forma *xiquin*, "oreja". Coto traduce *xiquin* como "oír" y "esquina". Esta doble significación está confirmada por D. Guarchaj. (TC; DG; BB)

*U-xit*, "sus piedras verdes estimadas, sus jades". Es un préstamo del náhuatl *xiwitl*, "jade", por influencia del náhuatl de la Costa del Golfo, en que -*iwi* se transforma en -*i*. (LC: 85; BB)

*U-xol*, "su espacio, entre".

*U-ya'on*, forma poseída de *ya'ik*, literalmente "su dar".

U-yab', "su enfermedad".

*U-yakali-b'al*, sustantivo instrumental. Brasseur registra la forma *yacab'a*, "establecerse". (BB)

*U-yiqoxik*, "su temblar, su estar inquieto". (SC, nota 62)

*U-yoq'*, sustantivo poseído. Brasseur registra la raíz *yog* (*yoq'*), "vencer, humillar, derrotar". En k'iche' moderno el verbo *yoq'ik* significa "burlarse de".

U-yuq, "su lazo", de yuq, "lazo o cuerda estirada".

#### W

Wa kamik, "hoy".

Wa, "comida de maíz". (DG; BB)

Wa', demostrativo.

Wa'e podría ser una variante de wa', demostrativo.

Wa'ij, "comilón, tragón, con muchas ganas de comer, hambre". (TC)

Wa'im, "comer".

Wab'an, sustantivo, cuyo verbo está registrado en Brasseur como "parar, señalar para carga". (BB)

Wab'ay, de la raíz wab', "acompañar".

Wach, "aspecto, superficie" y también "rostro, ojo".

Wachinel, "sustituto, representante, el aspecto".

Wachsot, "la máscara protectora". (SC, notas 136)

Wajxaqi k'a'm, "ocho bejuco, cuerda", tal vez el valor calendárico de malinalli, duodécimo día del calendario mexica, como sugieren Recinos y Tedlock. (DT: 342, nota 104; AR: 180, nota 47)

Wak, "gavilán" para Brasseur (vac), registrado también en la forma wok. Pájaro carnívoro.

Wak'awoj, "la manera de pararse y de caminar del cangrejo". (SC, nota 106) La raíz wak' indica "tener muchas patas".

Waq, "seis".

Waqib', "numeral seis".

Wara-b'al, "cama, lugar donde se duerme", sustantivo instrumental de waram, "dormirse".

Wa-r-achaq, "la espalda, la parte posterior".

Waral, adverbio de lugar, "aquí".

Waram, "dormirse" y como sustantivo "sueño".

Waran-el, sustantivo con posfijo agentivo de waranik, "vela, velación, vigilia, guardia".

Waray, de waraxik, "vigilar".

W-e, " a mí, mío".

We, "bien, está bien". La misma forma indica también el pronombre demostrativo y la preposición condicional.

W-e, "mis dientes".

W-e, por iw-e, "a vosotros".

W-ech, "de mí". Beneficio y posesión.

W-echa', "mi pasto para animales".

W-echa'j, de echa'xik, "comer hierba".

W-eta'm, primera persona singular de eta'maxik, "conocer, saber".

W-ij, "a su espalda de vosotros, vuestra espalda, detrás de vosotros".

W-ila, primera persona de ilik, "ver".

Wila', actualmente Chichicastenango, según Recinos. (AR: 178, nota 20)

Winag kar, "hombre-pez".

Winaq tiene el sentido genérico de "hombre, gente, la colectividad".

Winaqirem, "formar como hombres, completar, multiplicarse, llegar a tener bienes, multiplicarse, llegar a ser hombres cabales", de la raíz winaq, "hombre".

Winaqirik, "la formación", de winaqirem, "formar, llevar a cabo, terminar".

Wigitalik, del verbo wigik, "adornar, añadir".

W-iy, "mi nieto".

Wok o wak, "gavilán" para Brasseur (vac) Según Tedlock se trata del halcón Herpetotheres cachinnans. (BB; DT: nota 114)

Wonon, "avispón, abejorro". Vorom en el Ms. Newberry (SC, nota 297)

Wonowoj, "resplandeciente" según Brasseur (vonovoh) Podría tener relación también con la raíz won, que en k'iche' moderno significa "estar solo, huérfano, solitario" o con wonik, "encogerse".

Wuch', "tacuazín, tlacuache" (BB)

Wuj-il: "documento, libro".

Wuk', "amigo". (DG)

Wuklajuj winaq es "diecisiete por veinte, trescientos cuarenta". (SC: 192, nota 333)

Wulanik, de la raíz wul, "destruir, descomponer, deshacerse".

Wulik, de la raíz wul, "destruir, derrumbar".

Wuq, de wuqub', "siete" (DG)

Wuqub' No'j, "siete idea, sabiduría", séptimo día del calendario k'iche'. Sam Colop lee noj, pero por el sentido posiblemente es no'j.

Wuqub', "siete".

## $\mathbf{X}$

Xa et k-ulik, et da un matiz diminutivo al verbo ulem, "venir". Sam Colop lo considera de tercera persona singular ("vino"), aunque por el sentido el verbo se refiere a los dos hermanos.

*Xa*, "solamente".

Xa'n, "mosquito, zancudo".

*X-ab'ajir*, forma completiva de *ab'aj*, "piedra".

Xab'ik, de xab'em, "arrojar, vomitar".

X-ajawarik, forma completiva de ajaw, "señor" y ajawarem, "poder, reino".

*X-ajawax*, forma completiva singular de *ajawaxik*, "querer, desear".

X-ajaxik, forma completiva de ajaj, "hacer trabajo de madera". (SC, nota 37)

*Xajol*, sustantivo con sufijo agentivo de *xajoj*, "baile".

X-alan, de alaxik, "parir, dar a luz".

Xaloq', "voluntariamente, a propósito".

Xalqat b'e, "camino cruzado", de xal, "cosa cruzada, dividida". (BB)

Xaq, "hoja".

Xaq, "tiznado por el humo".

*X-aq'anik*, forma completiva de *aq'anem*, "subirse".

Xaraxoj, "cortar el pecho y sacar el corazón". (SC, nota 260)

Xata, contracción de xa ta, "solamente entonces". (DG)

*Xax*, variante de *xa*, "solamente". (DG)

Xayab'aj, según Recinos se trata del actual Joyabaj, Dep. del Quiché. (AR: 178, nota 35)

*X-b'an*, forma completiva de *b'anik*, "hacer".

*X-b'anataj*, forma completiva de la raíz *b'an*, "hacer".

X-b'anatajik, forma completiva de la raíz ban, "hacer".

*X-b'aninaq*, de *b'anik*, "hacer".

*X-b'anomoq*, participio de *b'anik*, "hacer".

Xb'aqiyalo: se puede reconocer la raíz b'aq, "hueso" y el prefijo femenino x-.

*X-b'e'ije'ik*, forma completiva de la raíz *b'e*, "ir".

*X-b'e'-i-k'ama*, verbo compuesto por *b'e*, "ir" y *k'amik*, "recibir". *I-* es sujeto de segunda persona plural, "vosotros".

*X-b'ek*, forma completiva de la raíz *b'e*, "camino, caminar, ir".

*X-b'e-k'ola*, verbo compuesto de *b'e*, "ir", y *k'ola*, de la raíz *colo*, registrada en Brasseur, "colgar". (BB)

*X-b'e-kewaj*, verbo compuesto de *b'e*, "ir" y *ewaj*, "esconder, ocultar". (BB)

*X-b'e-ki-chapa'*, verbo compuesto de *b'e*, "ir", y *chapik*, "agarrar".

*X-b'e-ki-k'am o x-b'e-ki-k'ama'*, verbo compuesto de *b'e*, "ir" y *k'ama*, de *k'amik*, "recibir, tomar". *X*- es prefijo completivo y *ki*- sujeto plural.

*X-b'e-ki-k'ub'a'*, verbo compuesto de *b'e*, "ir" y *k'ub'*, que Brasseur registra como "asentar". Coto registra también la raíz *cube*, "amontonar". (BB; TC)

*X-b'e-ki-na'oj*, forma compuesta por el prefijo completivo *x-*; *b'e*, "camino, ir"; *ki-* prefijo posesivo de tercera persona plural; *na'oj*, "idea, pensamiento".

*X-b'ekixima'*, *b'ekixik*, "quitar pedazos de tierra de una orilla".

*X-b'e-ki-ya'*, verbo compuesto de *b'e*, "ir" e *ya'ik*, "dar". *Ki-* es sujeto plural de tercera persona.

X-b'e-ya'oq, verbo en la forma incompletiva, compuesto de b'e, "ir"; e ya'ik, "dar".

*X-b'in u-tzijel*, literalmente: "dijeron la palabra".

*X-b'inaj*, forma completiva de la raíz *b'inaj*, "poner nombre". (BB)

*X-b'inije'ik*, forma completiva de la raíz *b'in*, "caminar, andar".

X-b'ochi'xik, "enamorar, halagar, decir cosas lindas para convencer". (DG)

*X-b'ut*, forma completiva de la raíz *b'ut*, "anegar". (BB)

*Xcabe ba* en el Ms. Newberry. Podría ser *xk-a-b'e*, potencial singular, "vete", o *x-qa-b'e*, forma completiva en la primera persona plural, "nos fuimos". Opto por la primera posibilidad.

*X-ch'akataj*, forma completiva pasiva de *ch'akik*, "vencer, ganar".

X-ch'akatajik, voz pasiva de la raíz ch'ak, "ganar, vencer". (BB) Sam Colop lee xchakatajik.

*X-ch'akow*, forma completiva de *ch'akik*, "ganar, vencer".

*X-ch'a-taj*, forma completiva de la raíz *ch'akik*, "vencer, ganar".

*X-ch'aw*, forma completiva del verbo *ch'awem*, "hablar".

X-ch'awik, forma completiva del verbo ch'awem, "hablar".

*X-ch'eqe* en Sam Colop. Según Diego Guarchaj es *x-ch'aqe*, del verbo *ch'aqixik*, "poner algo suave sobre una hoja". (DG)

*X-ch'ijtajik*, forma completiva de *ch'ijik*, "agantar, soportar".

*X-ch'ob'och'ox*, forma completiva de la raíz *ch'ob'*, "explicar, mostrar".

*X-ch'olik*, forma completiva de *ch'olik*, "pelar, despellejar". Sam Colop lee *x-cholik*.

X-cha', forma completiva singular de cha', "decir".

X-chap, forma completiva de chapon, está registrado en Coto como "ennoblecer". (TC)

*X-chapataj*, forma completiva plural de la raíz *chap*, "coger, agarrar".

*X-chaq'aj*, forma completiva del verbo *chaq'ajem*, "cocerse una comida".

*X-chaqij*, forma completiva de *chaqijem*, "secarse".

X-chaqijik, forma completiva de chaqijem, "secarse".

*Xchi-jun-amataj*, forma potencial (*xch-*) de *junamatajem*, "parecerse, hacer igual, igualar, emparejar".

Xch-i-kanaj, potencial de kanajem, "quedarse".

*Xchi-kejb'ej*, forma completiva de la raíz *kej*, "montar, cercar". (DG)

Xchi-ki-junam-wachij, verbo compuesto de junam, "mismo, igual" y wach, "aspecto, apariencia", "comparar".

Xchi-kilij, de la raíz kil, registrada en Coto (quil) como "juntarse los animales". (TC)

*Xchi-ki-tzaqix*, futuro plural de la raíz *tzaq*, "admirar, extrañar". (DG)

*Xchi-ki-tzololej*, futuro plural de *tzololej*, "examinar minuciosamente". (DG)

*Xch-in-ch'up*, futuro en la primera persona singular de *ch'upik*, "cortar fruta con la mano".

*Xch-in-k'am*, futuro en la primera persona singular de *k'amik*, "tomar".

*Xch-in-telej*, futuro de primera persona singular de *telexik*, llevar en hombros"

*Xchi-qa-b'ij*, potencial (*xch-*) en la primera persona plural de *b'ixik*, "decir".

*Xchi-qa-cholo*, futuro en la primera persona plural de la raíz *chol*, "contar cuentos o historias, alinear, poner en filas".

*Xch-i-qa-jok*', potencial en primera persona plural (*qa*-) con pronombre de segunda persona plural (*i*-) de *jok'ik*, "moler algo tostado".

*Xchi-qa-k'am*: *xch*, prefijo potencial; *qa*, infijo de primera persona plural sujeto; *k'am*, del verbo *k'amik*, "traer, tomar, recibir".

Xchi-qa-kanaj, primera persona plural del futuro de kanaj, "quedarse, dejar".

*Xch-i-qa-kech*', potencial en primera persona plural (*qa-*) con pronombre de segunda persona plural (*i-*) de *kech'ik*, "picar". Sam Colop lee *xch-i-qa-ke'j*. En el Ms. Newberry se registra *xcica queech*.

*Xchi-qa-tijo*, futuro en la primera persona plural de *tijoxik*, "enseñar, probar".

Xchi-qa-tik, primera persona plural del futuro de tik, "sembrar".

*Xchi-qa-tikib'a: xch-*, prefijo potencial; *qa*, pronombre sujeto de primera persona plural; *tikib'a'*, de *tikib'axik*, "dejar fijo, dejar sembrado, comenzar, poder, lograr".

*Xchi-qa-tz'ib'aj: xch-*, prefijo futuro; *qa*, pronombre sujeto de primera persona plural; *tz'ib'aj*, "escribir", de la raíz *tz'ib'*, "escritura, pintura".

Xchi-q-elesaj: xch-, prefijo futuro; q-, infijo, sujeto de primera persona plural del verbo elesaxik "sacar, quitar".

*Xch-i-tij*, "potencial en la segunda persona plural, de *tij*, "probar".

Xchi-wachin, futuro de wachinik, "parecer, representar".

*Xch-iw-ewaj*, futuro de segunda persona plural (*i-*) de *ewaj*, "esconder". (BB)

Xchi-w-u-chaj, futuro de la raíz cha', "decir".

Xch-ix-qa-poroj, potencial de poroxik, "quemar".

X-chok, forma completiva de la raíz chok, "cubrir con tierra, untar tierra sobre un objeto". (DG)

*Xch-ok*, futuro de *okem*, "entrar".

*X-choy*, forma completiva de *choyik*, "machetear, cortar con machete".

*X-choye*, forma completiva de *choyexik*, "señalar, indicar". (DG)

*Xch-qa-b'ij*, futuro (*xch-*) en la primera persona plural (*qa-*) de *b'ixik*, "decir".

*Xch-qa-koj*, futuro de *kojik*, "poner, meter". Sam Colop lee *xchkakoj*.

Xch-tikar, futuro de tikarem, "empezar, lograr, poder".

X-chun-axik, forma completiva de la raíz chun, "cal".

*X-chup*, forma completiva de *chupik*, "apagar".

*Xch-utzinik*, forma futura (*xch-*) de la raíz *utz*, "bien, bueno".

*X-chuwega*', "mañana", de *chuvak*, "mañana, día". (TC)

X-e- yaluj, forma completiva plural de yaluj, "detenerse, tardar". (SC, nota 124)

*X-e-'ajawarik*, forma completiva plural de *ajaw*, "señor".

*X-e-'amaq-elab'*, forma completiva plural del verbo compuesto de *amaq*, "pueblo".

*X-e-'elik*, forma completiva plural de *elem*, "salir".

X-e-'ik'o, forma completiva plural de ik'ow, "pasar, sobrepujar". (BB)

X-e-'ik'owik, forma completiva plural de ik'ow, "pasar, sobrepujar". (BB)

*X-e-'ok*, forma completiva plural de *okem*, "entrar".

*X-e-'opon*, forma completiva plural de *opanem*, "llegar".

*X-e-'ul*, forma completiva plural de *ulem*, "llegar".

X-e-'ulik, forma completiva plural de ulem, "llegar".

*X-e-'ul-k'amoq*, verbo compuesto de *ul*, de *ulem*, "llegar" y *k'amik*, "tomar, recibir". El verbo principal podría ser también kamem, "morir".

*Xe* ', "raíz".

Xe', adverbio locativo, "debajo". (BB)

*X-e'-alanik*, forma completiva del verbo *alanem*, "procrear". Está relacionado con la procreación femenina, ya que *alaxik* significa "parir, dar a luz".

X-e'-alanik, forma completiva plural de alanem, "procrear por parte de mujer".

Xe'-aq'an, forma completiva plural de aq'anem, "subirse".

*X-e'-aq'anik*, forma completiva plural de *aq'anem*, "subirse".

X-e'eko, forma completiva de la raíz ek, "pasar". (BB)

Xe'-el, forma completiva de elesaxik, "sacar".

*X-e'-el*, forma completiva plural de *elem*, "salir".

X-e'-ik'o, forma completiva plural de la raíz ik'ow, "pasar, sobrepujar", según Brasseur. (BB)

X-e'-ik'ow, forma completiva de la raíz ik, registrada en Brasseur, "pasar, sobrepujar". La misma raíz (ikah) significa "cargar". (BB)

Xe'naj-inaq, forma perfectiva de xe'naj, "principiar". (SC, nota 248)

*X-e'-ok*, forma completiva plural de *okem*, "entrar".

X-e'-ominik, forma completiva plural de ominik, registrado en Brasseur, "vocear". (BB)

*X-e'-opon*, forma completiva plural de *opanem*, "llegar". Sam Colop indica en la nota 286 que el Ms. Newberry presenta la forma *xepopon*, que Sam Colop corrige en *xe'opon*. (SC: 139)

*X-e'-og'ik*, literalmente "lloraron" de *og'ik*, "llorar".

X-e'uchax, forma completiva de cha', "decir".

*X-e'ul*, forma completiva del verbo *ulem*, "llegar".

X-e'-ul-elajoq, verbo compuesto de ulem, "llegar" y elik, "salir". (DG)

*X-e'-ulik*, forma completiva plural de *ulem*, "llegar".

*X-e'-utzinik*, "terminar, llegar a buen fin".

*X-e'-uxik*, del verbo *uxem*, "ser". Forma completiva plural.

*X-e-b'anowik*, forma completiva plural de *b'anik*, "hacer".

*X-e-b'atz'onik*, forma completiva plural de *b'atz'*, "envolver, hacer envoltorio, cobijarse, prepararse para la guerra". (SC, nota 199)

*X-e-b'e*, forma completiva plural de *b'e*, "camino, ir".

*X-e-b'ek*, forma completiva plural de *b'e*, "ir, camino".

*X-e-b'ek-ila*, verpo compuesto por *b'enam*, "ir" y *ilik*, "ver".

*X-e-b'e-yo'x*, verbo compuesto de *b'e*, "ir" e *yo'ix*, "arrear, espantar animales".

*X-e-b'ina'j*, forma completiva plural de *b'in'axik*, "llamar".

*X-e-b'inik*, forma completiva plural de *b'inem*, "caminar, andar".

*X-e-b'isoj*, forma completiva (*x-*) plural (*e-*) de la raíz *b'isoj*, "meditar, deliberar". (BB)

*X-e-b'isonik*, forma completiva (*x-*) plural (*e-*) de la raíz *b'isoj*, "meditar, deliberar". (BB)

*X-e-b'ixanik*, forma completiva plural de *b'ixanem*, "cantar".

*X-e-b'oqotaj*, forma completiva plural de la raíz *b'oq*, "arrancar".

*Xecatacox* en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee *xek'atak'ox*. Probablemenete de *q'at*, "cortar", forma completiva plural.

*X-e-ch'akataj* o *x-e-ch'akatajik*, forma completiva de *ch'akik*, "vencer, ganar".

*X-e-ch'akowik*, forma completiva de *ch'akik*, "vencer, ganar".

*X-e-ch'awije'ik*, forma completiva plural de *ch'awem*, "hablar".

*X-e-ch'ijik*, forma coompletiva plural de *ch'ijik*, "aguantar, obligar".

*X-e-ch'ijomanik*, forma completiva plural de *ch'ijik*, "hacer fuerza, poder".

X-e-ch'ike, forma completiva plural de ch'ike, registrado en Coto, "inclinarse". (TC)

X-e-ch'oko, forma completiva plural de ch'oko, "llamar y también casarse". (DB)

*X-e-cha*', forma completiva (*x-*) plural (*e-*) de la raíz *ch*'*a*, "hablar".

*X-e-chaj*, forma completiva plural, "jugar a la pelota, juego de pelota".

X-e-chakanik, forma completiva plural de chakanem, "gatear".

*X-e-chakun*, forma completiva plural de *chakunik*, "trabajar".

*X-e-chapanik*, forma completiva plural de la raíz *chap*, "coger, agarrar". (BB)

X-e-ch-awax. Tercera persona plural de la forma completiva de awax, variante de awexik, "sembrar". (DG)

*X-e-chikop-irik*, de *chikop*, "animal"; forma completiva plural: "animalizarse, transformarse en animales".

*X-e-choy*, forma completiva plural de *choyik*, "machetear, cortar con machete".

X-e-echa', forma completiva plural de echa'xik, "comer hierbas, pasto de los animales".

*X-e-jachajox*, forma completiva plural de *jachik*, "dividir".

*X-e-jitz'axik*, forma completiva plural de *jitz'axik*, "ahorcar, colgar".

X-e-jox, forma completiva plural con valor pasivo de joxowem, "fornicar, cometer adulterio".

*X-e-jumujub*', como el siguiente *x-e-jumin*, "hacer ruido con la boca". (SC, nota 152)

*X-e-k'ajb'ik*, forma completiva de la raíz *k'aj*, "hacer pedazos, cortar"

*X-e-k'ajolan*, forma completiva plural de *k'ajol*, "hijo de hombre".

*X-e-k'ajolanik*, forma completiva plural de la palabra *k'ajol*, "hijo de hombre".

*X-e-k'ajolaxik*, forma completiva plural de la raíz *k'ajol*, "hijo de hombre".

*X-e-k'am*, forma completiva plural de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar".

*X-e-k'amowan*, forma completiva plural de *k'amowaxik*, "agradecer".

*X-e-k'aqik*, forma completiva plural de *k'aqik*, "tirar, arrojar, poner".

*X-e-k'astajik*, del verbo *k'astajem*, "despertarse". Forma completiva plural.

*X-e-k'at*, forma completiva de *k'atik*, "quemaron".

*X-e-k'atik*, forma completiva plural de *k'atik*, "quemar".

*X-e-k'aton*, forma completiva plural de *k'atik*, "quemar".

X-e-k'axk'o-b'isaxik, forma completiva plural del verbo compuesto de k'axk'ol, "sufrimiento" y b'isaxik, "entristecerse". (BB)

X-e-k'irik, forma completiva plural de la raíz rik', "esparcir, sacudir", con el valor de "multiplicarse".

*X-e-k'iritaj*, forma completiva plural. Coto registra el significado de "esparcir, sacudir", con el valor de "multiplicarse", como en otro paso del *Popol Vuh*. (TC)

*X-e-k'is*, forma completiva plural de *k'isem*, "terminarse, acabarse".

*X-e-k'is-b'e*, forma completiva plural de *k'is*, "terminar" y *b'e*, "ir".

X-e-k'is-warik, forma completiva plural de waram, "dormirse" y el infijo k'is, "todo, completamente".

*X-e-k'ix*, forma completiva de la raíz *k'ix*, "tener verguenza, avergonzarse".

*X-e-k'iy*, forma completiva plural de *k'iyem*, "crecer".

*X-e-k'iyar*, forma completiva de *k'iyarem*, "abundar, aumentar". Podría tener valor transitivo y significar "los subieron de grado, los aumentaron de jerarquía".

*X-e-k'ob'ik*, (*x-e-kob'ik* en Sam Colop) Forma completiva de la tercera persona plural de *k'ob'ik*, "estar en un puesto". (DG)

*X-e-k'oje*, forma completiva plural de *k'oj*, "ser, existir, estar".

*X-e-k'ulax*, forma completiva de *k'ulaxik*, "recibir a personas".

*X-e-k'ulaxik*, forma completiva plural de *k'ulaxik*, "recibir a personas".

*X-e-k'ulun*, forma completiva de *k'ulik*, "encontrarse personas o animales".

*X-e-k'utun*, forma completiva plural de *k'utunem*, "aparecer".

*X-e-kam*, forma completiva plural de *kamem*, "morir".

X-e-kam-isaxik, causativo plural, en forma completiva, de la raíz kam, "morir".

*X-e-kanab'*/ *x-e-teleche'n*, difrasismo con función verbal, formas completivas plurales de *kana*, "cautivar" y *teleche'*, "esclavo".

X-e-*kanab'ix*, forma completiva plural de la raíz *kana*, "cautivar, robar". (TC)

*X-e-kanaj*, forma completiva plural de *kanajem*, "quedarse".

*X-e-kaq*', forma completiva plural de la raíz *kaq*', "golpear".

*X-e-kawuxik*, forma completiva plural de la raíz *kawuj*, "componer, arreglar, armarse".

*Xekel*, de *xekelik*, verbo posicional, "colgar". (DG)

X-ekel, forma completiva. El verbo está registrado en Brasseur, como raíz ek, "pasar" y ekah, "cargar, llevar". (BB)

*X-e-ki'kot*, forma completiva plural del verbo *ki'kotem*, "alegrarse", que Sam Colop lee *xekikot*.

*X-e-kob'ik*, forma completiva plural de la raíz *kob'*, registrada en Basseta y Ximénez con el significado de "poner nombre, aclarar, alabar, esclarecer". (DB; FXa)

*X-e-koj*, forma completiva plural de *kojik*, "usar, poner, meter".

*X-e-kotkomijik*, forma completiva plural de *kotkomij*, "cercar, rodear". (BB)

X-ekowik, de la raíz ek, "pasar". (BB) Sam Colop lee xe'ik'owik.

X-e-kuch, forma completiva plural de kuch de kuchuj, "juntar, reunir".

*X-e-kuchu*, forma completiva plural de *kuchuj ib'*, "juntarse, reunirse".

*X-el*, forma completiva singular de *elem*, "salir".

*X-elajik*, forma completiva de *elajem*, "humillarse". (SC, nota 105)

*Xelaju*, la actual ciudad de Quetzaltenango. (AR: 179, nota 39)

X-e-lejeb'ex, forma completiva plural de lejeb'exik, "golpear tortillas, tortillear". (DG)

*X-elik*, forma completiva de *elem*, "salir".

X-e-lotz'ik, forma completiva posiblemente de la raíz registrada en Brasseur, "sangrar, espinar, atenazar". (BB)

*X-e-matzeje*, forma completiva plural de la raíz *matz*, "andar silenciosamente, andar con paso ligero".

*X-e-mewajik*, forma completiva plural de *mewajem*, "ayunar".

*X-e-mi'alanik*, forma completiva plural de la palabra *mi'al*, "hija".

*X-e-mig'ik*, forma completiva plural de *mig'ik*, "calentarse".

X-e-molomanik, forma completiva plural de la raíz mol, "juntar".

*X-e-molotajik*, forma completiva plural de la raíz *mol*, "juntar, congregar, amontonar". (BB)

*X-e-moloxik*, forma completiva plural de *mololexik*, "juntar".

*X-e-moy-wachixik*, verbo compuesto de *moy*, "ciego" y *wach*, "mirada, aspecto". En k'iche' moderno el verbo significa "ocultar hechos, encubrir".

*X-e-mukche'x*, forma completiva de raíz *muk*, "mirar desde lejos". *Mukche'j* está registrado en Coto como "espiar". (BB; TC)

*X-e-mukum*, forma completiva de la raíz *muk*, "mirar desde lejos". (BB)

X-e-mukunik, de la raíz muk, "mirar desde lejos". (BB)

*X-e-muq*, forma completiva plural de *muqik*, "enterrar".

*X-e-muqtaj*, forma completiva plural de *muqik*, "enterrar".

X-e-na'ojin, forma completiva plural de la raíz na', "idea, consejo, pensar, reflexionar".

*X-e-na'ojinik*, forma completiva (x-) plural (e-) de na'oj, "idea, pensamiento".

*X-e-na'w*, forma completiva plural de *na'oj*, "pensamiento".

*X-e-nik'wachij*, forma completiva plural de *nik'wach*: Sam Colop interpreta el término como: "ver lo distante o tener capacidad para adivinar lo distante". (SC: 31, nota 20)

*X-e-nimaqir*, de *nimaqirem*, forma completiva, "crecer", de *nim*, "grande". (TC)

*X-e-paj*, forma completiva plural de la raíz *paj*, "caer". (BB)

*X-e-patanijik*, forma completiva plural de *patan*, "servicio, tributo".

*X-e-pe*, forma completiva plural de *petem*, "venir".

*X-e-petik*, forma completiva plural de *petem*, "venir".

*X-e-pichicharik*, forma completiva plural de *pichichik*, "descomponerse el estómago". (SC, nota 155)

*X-e-pisk'alij*, forma completiva de la raíz *pis*, "envolver" y también según Brasseur "escabullirse". (BB)

*X-e-pixab'an*, forma completiva plural de *pixab'*, "consejo, mandamiento, hacer algo por última vez, despedida".

*X-e-pixab'ax* o *x-e-pixab'axik*, forma completiva plural de *pixab'axik*, "aconsejar, mandar, avisar".

*X-e-pixab'ik*, forma completiva plural de *pixab'axik*, "aconsejar, avisar, invitar". Brasseur registra los significados de "despedir, mandar, encomendar, dar licencia". (BB)

*X-e-ponik*, contrazione de *x-e'-oponik*, forma completiva plural del verbo *opaneem*, "llegar a otra parte".

*X-e-poponik*, forma completiva de la raíz *pop*, "juntar, deliberar, amontonarse gente". (BB)

*Xepoq*, según la lectura de Sam Colop, pero posiblemente es *x-e-poq*', forma completiva plural de *poq'em*, "mutiplicarse, abundar, reproducirse".

*X-e-pog'ik*, forma completiva plural de *pog'*, "multiplicarse"

*X-e-pulik*, forma completiva plural de la raíz *pul*, "llenarse, congregarse". (TC)

*X-e-q'ab'ar*, forma completiva plural del verbo *q'ab'arem*, "emborracharse".

*X-e-q'ala'inik*, de *q'alaj*, "claro", *q'ala* es una forma de saludo: "saludarse". (SC, nota 221)

*X-e-q'aq'ar*, forma completiva plural de la raíz *q'aq'*, "fuego, esplendor, poder". El verbo significa "adquirir poder".

*X-e-q'aq'arik*, forma completiva plural de la raíz *q'aq'*, "fuego, esplendor, poder". El verbo significa "adquirir poder"

*X-e-q'aq'-wachin*, forma completiva plural de *q'aq'-wachinik*, "enojo". *Q'aq'*, significa "calor, fuego", pero también "enojo, envidia".

*X-e-q'ijin*, forma completiva plural de *q'ij*, "sol, tiempo, suerte".

*X-e-g'ilonik*, forma completiva plural del verbo *g'ilonik*, "invocar".

*X-e-q'ojomanik*, forma completiva plural "tocar un instrumento" como tambor o marimba, en k'iche' moderno.

*X-e-qab'arik X-e-qab'arik* en Sam Colop, *x-e-q'ab'arik*, forma completiva plural de *q'ab'arik*, "embriagarse". (DG)

X-e-qaj, forma completiva plural de qajem, "bajarse".

*X-e-qa-kanaj*, forma completiva en la primera persona plural sujeto (-qa) y complemento en la tercera persona plural (-e) del verbo *kanajem*, "dejar, quedar".

X-eqan, forma completiva de eqaxik, "cargar".

*X-e-r-aj*, forma completiva de la raíz -*aj*, "querer".

*X-e-r-aj-ch'ij*, verbo compuesto de *r-aj*, "querer" y *ch'ijik*, "aguantar, obligar".

*X-e-r-ajoq*, según Sam Colop, de la raíz *aj*, querer, forma completiva plural. Chávez lee *xeraj ok*, del verbo *okem*, "entrar", y traduce "querían que entraran".

Xe-r-alk'walaj, forma completiva transitiva de alk'walaxik, "procrear".

*Xere*, "solamente".

*X-e-riqo*, forma completiva (x-) plural (e-) del verbo *riqik*, "encontrar".

*X-e-sach*, forma completiva plural de *sachem*, "desaparacer, borrar".

X-e-sachik, forma completiva plural de sachem, "perderse, olvidarse".

X-e-samajelan, forma completiva plural de samajel, "mensajero".

X-e-saqb'isan, forma completiva plural "esparcir".

*X-e-saqb'isanik*, *acbizani* en el Ms. Newberry, como indica Sam Colop. (SC, 288) El verbo significa "esparcir, mover".

*X-e-saq-k'aje*, forma completiva plural de la raíz *saq*, "blanco".

*X-e-sik'ix*, forma completiva plural de *sik'ixik*, "llamar, convocar".

*X-e-sik'ixil*, forma completiva plural de *sik'ixil*, "llamar, convocar".

*X-e-silab*', de la raíz *sil*, "sentir toque eléctrico, moverse". Ximénez y Coto traducen la raíz *silo* como "menearse, moverse" (FXa; TC)

*X-e-ta'on*, forma completiva plural de la raíz *tah*, "oír, escuchar".

*X-e-tago* o *x-e-tag*, forma completiva plural de *tagik*, "ordenar, mandar".

*X-e-tagonik*, forma completiva de *tagik*, "ordenar, mandar".

*X-e-taqowik*, forma completiva plural de *taqik*, "ordenar, mandar". Sam Colop lo lee *xetakowik*.

*X-e-teleche'-xik*, forma completiva plural de *teleche'*, "esclavo, cautivo".

X-e-tepewar, forma completiva plural del náhuatl tepew, "conquistador, vencedor".

*X-e-tik'e*, forma completiva plural de raíz *tik'*, "estar fijo, dejar fijo, permanecer".

*X-e-tiyik*, forma completiva plural de *ti'ik*, "morder, picar".

*X-e-tz'aqat*, forma completiva plural de *tz'aqatik*, "completar". La raíz *tzakon* está registrada en Coto como "acabar, terminar". (TC) Sin embargo el término tiene relación probablemente con *tz'aq*, "muro, pared", con el significado de "construir, edificar".

X-e-tz'ib'anik, forma completiva plural de tz'ib'anem, "escribir, pintar".

*X-e-tz'onox*, forma completiva plural de la raíz *tzonoh* (*tz'onoj*), "pedir". (BB)

*X-e-tza'ixik/ x-e-kotob'ax* son sinónimos y significan "perseguir". Sam Colop propone una traducción pasiva. (SC, notas 130 y 131)

*X-e-tzalij*, forma completiva plural de *tzalijem*, "regresar".

*X-e-tzalijik*, forma completiva plural de *tzalijem*, "regresar".

*X-e-tzaqow*, forma completiva plural de *tzaqik*, "perder".

*X-e-tzijon*, forma completiva plural de *tzijonem*, "platicar, hablar".

*X-e-tzukux*, forma completiva plural de *tzukuxik*, "buscar algo perdido".

*X-e-wa'ik*, forma completiva plural de *wa'im*, "comer".

*X-e-walejij*, forma completiva plural de *walej*, "levantarse, pararse". (BB)

*X-e-war*, forma completiva plural de *waram*, "dormirse".

X-e-waraj, forma completiva plural de waraxik, "vigilar".

*X-e-waran*, forma completiva de *waranik*, "vela, velación, vigilia, guardia".

*X-e-winaqix*, forma completiva plural de winaqij, "hacer esclavo". (BB)

*X-e-winaq-wachinik* o *x-e-winaq-wachin*, forma completiva plural, compuesta de *winaq*, "hombre" y la raíz *wach*, "parecer, ser la imagen". (BB)

*X-e-ya'ik*, forma completiva plural de *ya'ik*, "dar".

Xe-yajik, forma completiva plural del verbo yaajik, "regañar".

*X-e-yakamarik*, "aliviar un dolor o una enfermedad". (SC, nota 154)

*X-e-yakataj*, forma completiva plural de *yakataj*, "levantarse". (BB)

*X-e-yakatajik*, forma completiva de *yakik*, "levantar".

*X-e-yake'ik*, de *yakej*, "nacer la criatura, acostarse". (SC, nota 178)

*X-e-yaluj*, forma completiva plural de la raíz *yaloh*, "detenerse, tardar". (TC; DC: nota 124)

*X-e-yopijik*, forma completiva plural de *yopih* (*yopij*), "derramar". (BB)

*X-e-yoq'otajik*, forma completiva plural de la raíz *yoq'*, que Brasseur traduce como "vencer, ganar" y Coto como "deshonrarse, ser humilde". (BB; TC)

Xib'al, de xib', "espanto, susto".

Xib'alb'a, de xib', "espanto, susto".

*X-i-b'an*, forma completiva en la segunda persona pulral de *b'anik*, "hacer".

Xib'inik, forma sustantivada de xib'ixik, "espantar, asustar".

Xib'ixib', "espantar".

Xik, "cierto gavilán, ala de ave, ramitas, varitas". (FXa)

Xik'aj, "ala".

*X-i-k'am*, forma completiva en la segunda persona plural de *k'amik*, "tomar, recibir, aceptar".

Xik'ow, de la raíz xik', "brincar, volar".

Xikin, Coto traduce la raíz xiquin como "oír" y "esquina". (TC) Xiquin en Brasseur, "oreja". (BB)

*Xi-ki-ub'aj*, que Sam Colop lee *x-in-ki-ub'aj*, "me tiraron con la cerbotana".

*X-il*, forma completiva de *ilik*, "ver".

X-iloma, forma completiva de ilik, "ver".

Xim, de la raíz xim, "amarrar".

Xiquiripat: según Campbell podría ser un préstamo del q'eqchi, de xiq'i ri pat, de xic'-, "volar" y – pat, "costra". (LC: 82)

Xiririk, "cosa rolliza o barriguda". (SC, nota 190)

Xit, "piedra verde preciosa, joya". (BB)

*X-ix-ul-qa-najt*, prefijo completivo-sujeto vosotros-raíz del verbo *ulem*, "llegar"- *qa*- posesivo "nuestro"-adv. lejos".

*X-jachatzox*, forma completiva de *jachin*, "repartir".

*X-jalk'atij*, forma completiva de *jalk'atixik*, "cambiar una cosa en lugar de otra". Sam Colop lee *xjalq'atixik*.

*X-jaq*, forma completiva de la raíz *jaq*, "abierto, abrir".

*X-jeraxik*, forma completiva de la raíz *her* (*jer*), "romper, desemuzar". (TC)

*X-jix*, forma completiva singular de la raíz *hix* (*jix*), "rasgar, romper".

*X-jok*', forma completiva de *jok*'*ik*, "moler cosa tostada". Sam Colop lee *xjok*.

*X-k'ajixik*, forma completiva de la raíz *k'aj*, "despedazar en muchos pedazos, picar". Sam Colop interpreta como *x-qajixik*, pero en el Ms. Newberry se registra la forma *cahixic*.

*X-k'ajolanik*, forma completiva de la raíz *k'ajol*, "hijo de hombre".

*X-k'ajolax*, forma completiva de *k'ajolaxik*, "engendrar hijos de hombre".

X-k'am, forma completiva de k'amik, "recibir, tomar, aceptar, recoger".

*X-k'aminaq*, de *k'amik*, "tomar, traer".

*X-k'amon*, forma completiva de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar".

*X-k'amowik*, forma completiva de *k'amik*, "tomar, aceptar".

*X-k'aqataj*, forma completiva de *k'aqik*,"tirar, aventar".

X-k'aton, "quemar, prender fuego", de k'atik, "quemar", forma completiva.

*X-k'i xe* en Sam Colop. Para D. Guarchaj sería *x-ki-xe*, tercera persona plural (*-ki-*) de la forma completiva (*x-*) del verbo irregular, *xe*, "ser". Si fuera *x-k'i xe* como interpreta Sam Colop podría ser de *k'iyareem*, "abundar, aumentar". La traducción de la segunda opción es "eran muchas sus miradas". (DG)

*X-k'is*, forma completiva de *k'isik*, "acabar, terminar".

*X-k'is-k-etamaj*, forma completiva compuesta por el infijo *k'is*, "todo, completamente" y el verbo *eta'maxik*, "saber, conocer".

*X-k'is-k-ilo o x-k'is-k-il: x-* es prefijo completivo; el adverbio *k'is* significa "completamente"; *k-il*, tercera persona plural (*k-*) del verbo *ilik*, "ver".

*X-k'is-u-ya'*, forma completiva singular compuesta de *k'isik*, "gastar, acabar" e *ya'ik*, "dar".

*X-k'is-yakataj*, forma completiva compuesta por el infijo *k'is*, "todo, completamente" y el verbo *yakik*, "levantar".

*X-k'iyarik*, forma completiva de *k'ya*, "muchos".

*X-k'o*, "fue, hubo", con sentido temporal.

*X-k'ob'* en Sam Colop; para D. Guarchaj sería *x-q'ob'*, forma completiva de la raíz *q'ob'*, registrada en Coto (*qhob*) con el significado de "congregarse, juntarse". (TC; DG)

forma xompletiva de k'oj, "nacer, aparecerse, tener".

*X-k'oje* o *x-k'oj*, forma completiva de la raíz *k'oj*, "tener, estar, ser, nacer".

*X-k'oji'k*, forma completiva del verbo *k'oji'k*, "nacer, aparecer".

*X-k'olo*, forma completiva de la raíz *k'ol*, "estar, ser, existir".

*X-k'oqon*, de la raíz *k'oq*, "reventar, castigar".

*X-k'otin*, forma completiva de la raíz *k'ot*, "escarbar".

*X-k'otix*, forma completiva de *k'otixik*, "sacar algo de un recipiente con la mano".

*X-k'otox*, dela raíz *k'ot*, "escarbar".

*X-k'ub'*, forma completiva de la raíz *k'ub'*, que Brasseur registra como "asentar". (BB)

*X-k'ul*, forma completiva de la raíz *k'ul*, "encontrar, juntarse, enfrentarse".

*X-k'ulutaj*, forma completiva de *k'ulutajem*, "ser encontrado, ser visto".

*X-k'utun*, forma completiva singular de *k'utunem*, "aparecer".

*X-k'utunje'ik*, forma completiva del verbo *k'utunem*, "aparecer".

*X-k'yarik*, forma completiva del adjetiv *k'ya*, "muchos".

*X-ka'-oj* en Sam Colop, *x-k'a'oj* para D. Guarchaj, del verbo *k'a'ik*, "arder", forma completiva singular. (DG)

*X-kab'awil-ax*, forma completiva de *kab'awil*, "el de doble visión", definición de la deidad.

*X-ka-ch'oj*, en Sam Colop. Para Diego Guarchaj es de la raíz *choj*, "enderezarse". (DG)

X-k-aj, forma completiva plural de la raíz -aj, "querer, desear".

X-kakaw, x- es prefijo femenino; kakaw, "cacao".

*X-kam*, forma completiva de *kamik*, "matar".

X-kamik, forma completiva de kamik, "morir".

X-kam-inaq, forma perfectiva singular de la raíz kam, "morir".

*X-kanaj*, forma completiva de *kanajem*, "dejar, quedar".

X-kanajik, forma completiva de kanajem, "quedarse".

*X-ke'x*, forma completiva del verbo *ke'xik*, "moler".

*Xk-e-b'e-taqoq*, futuro plural de la raíz *b'e*, "ir" y del verbo *taqik*, "enviar".

*X-ke-jek*', forma completiva plural de *jek'ik*, "jalar".

*X-k-elej*, forma completiva plural de *elej*, "acabar, dar por terminado". (SC, nota 228)

*X-k-eleq'aj*, forma completiva plural de la raíz *eleq'*, "robar". Sam Colop la lee *xkeleqaj*.

*X-k-elesaj*, forma completiva plural de *elesaxik*, "sacar".

*Xk-e-qa-pixab'aj*, futuro en la primera persona plural de *pixab'axik*, "avisar, invitar, aconsejar, hacer por última vez".

Xk-e-qa-sik'ij, futuro de sik'ixik, "llamar, convocar".

*X-ke-taq*, forma completiva plural de *taqik*, "ordenar, mandar".

*X-ki'kot*, en Sam Colop *xkikot*, "alegrarse, estar contento", forma completiva del verbo *ki'kotem*.

*X-ki-b'alij*, de *b'alij* "rellenar, llenar". (SC, nota 261)

*X-ki-b'ano* o *x-ki-b'an*, forma completiva plural de *b'anik*, "hacer".

*X-ki-b'aq*, forma completiva plural de la raíz *b'aq*, "fregar, batir". (TC)

X-ki-b'ij, forma completiva plural de b'ixik, "decir". Sam Colop lee xk'ib'ij.

*X-ki-b'inatisaj*, forma completiva plural de raíz *b'inaj*, "poner nombre". (BB)

*X-ki-b'ol*, forma coompletiva plural de *b'olik*, "asar, tostar".

*X-ki-ch'ik*, forma completiva de *ch'ik*, "fijar, clavar".

*X-ki-ch'ik'ib'a*, forma completiva plural de la raíz *chic*, registrada en Brasseur, "sembrar, cultivar, clavar". (BB)

*X-ki-chapala* o *x-ki-chap*, forma completiva plural de *chapik*, "agarrar".

*X-ki-chaq'ij*, forma completiva plural de *chaq'*, "cocer una comida, salpicar".

*X-ki-chol*, forma completiva plural de la raíz *chol*, "contar cuentos o historias, alinear, poner en filas".

*X-ki-choq'ob'ej*, forma completiva plural, posiblemente de la raíz *choq'*, que Brasseur registra como "coger, tomar". (BB)

*X-kichowik*, de la raíz *kich*, "maltratar, mezclar, insultar".

*X-ki-choy*, forma completiva de *choyik*, "cortar", tal vez con el sentido de establacer.

*X-ki-ilo*, forma completiva plural de *ilik*, "ver, mirar".

*X-ki-ji'aj*, forma completiva plural de la raíz *ji'* (*hi*) registrada en Brasseur, "suegro". (BB)

*X-ki-k'am*, forma completiva, en la tercera persona plural, del verbo *k'aamik*, "tomar, aceptar, recibir".

*X-ki-k'ami-xtaj*, forma completiva plural del verbo *k'amik*, "tomar" y el adverbio *xtaj*, "presto". (BB)

*X-ki-k'amowaj*, forma completiva plural de *k'amowaxik*, "agradecer".

*X-ki-k'ato*, forma completiva plural de *k'atik*, "quemar".

*X-ki-k'olob'a*, forma completiva plural. Posiblemente de la raíz *k'olob'axik*, "poner al suelo".

X-ki-k'u. Sam Colop lee xkik'ulaj, forma completiva plural del verbo k'ulik, "encontrar".

*X-ki-k'ula-wachij*, de *k'ulik*, "encontrar" y *wach*, "aspecto", forma completiva plural.

*X-ki-k'ulub'a*, forma completiva plural de *k'ulub'a*, registrado en Coto con el significado de "casarse". La raíz *k'ul*, significa "encontrar a alguien, recibir". (TC)

*X-ki-k'ulub'a*, forma completiva plural de la raíz *k'ul*, "encontrar a alguien, recibir".

*X-ki-k'utu* o *x-ki-k'ut*, forma completiva plural de *k'utik*, "enseñar".

*X-ki-k'uxlaj*, forma completiva (x-) plural (ki-) del verbo k'uxla'xik, "pensar".

*X-ki-kam*, forma completiva plural de *kamik*, "matar". Podría ser también *x-ki-k'am*, de *k'amik*, "recibir, aceptar, tomar".

*X-ki-kami-saj*, forma completiva causativa plural de *kamem*, "morir".

*X-ki-kanaj*, forma completiva plural de *kanejem*, "quedar, dejar".

*X-ki-kaq-kochij*, forma completiva plural de *kochixik*, "recibir regalado". *Kaq* está registrado en Coto (*cak*)como modificador verbal. El infijo *kaq* tiene una connotación negativa, "agrío, colérico, envidia". (TC)

*X-ki-kemelaj*, de *kemelaj*, "humillarse". (SC, nota 253)

*X-ki-kiro*, forma completiva plural de la raíz *kir*, "esparcir, desatar".

*X-ki-kob'isaj*, forma completiva plural de la raíz *cob* (*kob'*), "esclarecer, alabar". (BB)

*X-ki-kojo* o *x-ki-koj*, forma completiva plural de *kojik*, "meter, poner, usar".

X-ki-kowi-saj, verbo causativo (-saj) de la raíz kowil, "fuerte, duro, estimular".

X-ki-kuch k-ib', forma reflexiva completiva plural de kuchuj ib', "juntarse, reunirse".

*X-k-il*, de *ilik*, "ver". Forma completiva plural

*X-ki-majixtaxtaj*, forma completiva plural de la raíz *maj*, "arrebatar" y de *majik*, "quitar". (BB)

X-ki-mayjaj, forma completiva plural de mayjaj, "mirar acatado, con maravilla".

*X-ki-mes*, forma completiva plural de *mesik*, "barrer".

*X-ki-muqu*, forma completiva plural del verbo *muqik*, "enterrar".

Xkin, registrado en Brasseur como xquin, "esquina, rincón". (BB)

*X-ki-na*', forma completiva plural reflexiva de *na*'o, "pensar, idear, percibir".

*X-ki-na'ojij*, forma completiva plural de *na'oj*, "consejo, idea".

*X-ki-nataj*, forma completiva plural de la raíz *nata*, "pensar, recordar".

*X-ki-no'jij*, forma completiva (*x-*) plural (*ki-*) de la raíz *no'j*, "idea, oensamiento".

*X-ki-nojij*, forma completiva (*x*-) plural (*ki*-) de la raíz *noj*, "lleno, llenar".

*X-ki-pax*, forma completiva plural de *paxem*, "quebrarse".

*X-ki-paxij*, forma completiva plural de *paxem*, "quebrar". Brasseur registra la forma *paxij*, "esparcir, hacer huir, divulgar". (BB)

*X-ki-pixab*', forma completiva plural de *pixab'axik*, "avisar, aconsejar, invitar".

*X-ki-pixab'aj*, forma completiva plural de *pixab'axik*, "aconsejar, avisar, invitar". Brasseur registra los significados de "despedir, mandar, encomendar, dar licencia". (BB)

*X-ki-poq'oj*, forma completiva plural de *poq'em*, "abundar, multiplicarse, sacar algo".

*X-ki-poroj*, forma completiva plural de *poroxik*, "quemar, incendiar".

*X-ki-puk'ij*, forma completiva del verbo *puk'*, "esparcir, rociar". (BB)

*X-ki-pukuj*, forma completiva plural de *pukuxik*, "abrir brechas, caminos". (DG)

*X-ki-pusu*, forma completiva plural de la raíz *pus*, "cortar con cuchillo".

*X-ki-q'aq'bej*, forma completiva plural de *q'aq'b'exik*, "aprovecharse".

*X-ki-q'at*, forma completiva plural de *q'atik*, "cortar o divir en pedacitos carne, masa, cuero".

*X-ki-q'ataj*, forma completiva plural de la raíz *q'at*, "establecer, sentenciar".

*X-ki-q'atej*, forma completiva plural de *q'atexik*, "estorbar, cortar el paso.

*X-ki-q'ijila*, forma completiva plural de *q'ijila*, "saludar, adorar". (BB)

*X-ki-q'il*, forma completiva plural de *q'ilik*, "aconsejar que no se haga algo malo, recomendar".

*X-ki-q'ul*, forma completiva plural de *q'ulik*, "desplumar, pelar animales".

Xk-i-qa-q'up, sujeto de primera persona plural (qa-) y complemento directo en la segunda persona plural (i-), de la raíz q'up, "quebrar".

*X-ki-qasaj*, forma completiva plural de *qasaxik*, "bajarlo".

*X-kir*, forma completiva de la raíz *kir*, "esparcir, desatar".

*X-ki-rayij*, forma completiva plural de *rayixik*, "desear, querer".

*X-ki-rech*', forma incompletiva plural de *rech'ik*, "hacer una abertura larga, abrir".

*X-ki-rik*, forma completiva plural de *rikik*, "alcanzar, extender". (BB)

*X-ki-rip*, forma completiva plural de *ripik*, "extender".

*X-ki-riqo* o *x-ki-riq*, del verbo *riqik*, "encontrar, conseguir". Forma completiva plural.

X-kiritaj, forma completiva de la raíz quir (kir), "desatar, esparcir, desenvolver". (TC)

*X-ki-sach*, forma completiva plural de de *sachem*, "perderse, fallar".

Xk-i-sachik, potencial en la segunda persona plural de sachem, "perderse, fallar".

*X-ki-se*, forma completiva plural de *se*, "atrapar, coger". (SC, nota 203)

X-ki-sep, forma completiva plural de sep, "juntar, sentarse en el suelo". (SC, nota 200)

*X-ki-si'j*, forma completiva plural de *si'j*, "flor, florecer" y también "alegrarse", con el sentido de "dar vida, procrear". (DG)

*X-ki-sik'ij*, forma completiva plural de *sik'ixik*, "llamar, citar".

X-ki-sipaj, forma completiva (x-) plural (ki-) del verbo sipaxik, "regalar, repartir dones".

*X-ki-sukub'a*, forma completiva plural de la raíz *zukuba*, registrada en Brasseur, "confesar, decir la verdad". (BB)

*X-ki-t'uyub'a*, forma completiva plural de la raíz *t'uy*, "sentarse, asiento".

*X-ki-ta*', forma completiva plural del verbo *tayik*, "escuchar, oír".

*X-ki-ta'o*, forma completiva plural de *tayik*, "oír, escuchar".

*X-ki-taq*, forma completiva plural del verbo *taqik*, "enviar, ordenar, mandar".

*X-ki-taqej*, forma completiva plural de *taqexik*, "empezar, comenzar".

*X-ki-tarij*, forma completiva plural de *tarij*, "arrojar, tirar". (SC, nota 88)

*X-ki-telej*, forma completiva plural de *telexik*, "llevar en los brazos o al hombro".

X-ki-tij, forma completiva plural de la raíz tij, "probar, comer, padecer, experimentar". (BB)

*X-ki-tik*, forma completiva plural de *tikik*, "sembrar, empezar".

*X-ki-tikib'a*, forma completiva de la raíz *tik*, "comenzar, poder, lograr". Sam Colop lee *xkitik'b'al*. Por otro lado, Coto registra la forma *tiquiba* (*tikib'a*) como "comenzar". (TC) Se nota la raíz *tiikik*, "sembrar".

*X-ki-tikilib'ej*, forma completiva de la raíz *tik*, "sembrar algo como palo, establecerse".

*X-ki-tinamit*, forma completiva plural de *tinamit*, "ciudad fortificada".

*X-ki-tiyo*, aunque por el sentido se esperaría una forma singular, está registrado el plural de *ti'ik*, "morder, picar una mosca".

*X-ki-tolob'a*, forma completiva plural de la raíz *tol*, "abandonar, despoblar".

*X-ki-tz'apij*, foma completiva plural de *tz'apixik*, "cerrar puerta o caja".

*X-ki-tz'onob'ej*, forma completiva plural de *tz'onoxik*, "rogar, pedir".

*X-ki-tz'onoj*, forma completiva plural de *tz'onoxik*, "rogar, pedir". En k'iche' moderno se usa en contextos religiosos.

*X-ki-tz'ub'*, forma completiva plural de la raíz tz'ub', registrada en los diccionarios modernos con el significado de "chupar". Brasseur refiere también el valor de "besar, ganar". (BB)

*X-ki-tza'ij*, forma completiva plural de *tza'ixik*, "perseguir".

*X-ki-tzajisaj*, forma completiva plural de la raíz *tzah* (*tzaj*), "agotar, terminar, secar". (BB; TC)

X-ki-tzaq, de la raíz tzaq "soltar, dejar salir".

*X-ki-tzij*, forma completiva plural de *tzijik*, "encender".

*X-ki-tzijoj*, forma completiva plural del verbo *tzijoxik*, "contar algo a otra persona, comunicar, informar".

*X-ki-tzolb'ej*, forma completiva plural de la raíz *tzol*, "voltear, volver".

*X-ki-tzonob'a*, forma completiva en la tercera persona plural reflexiva de la raíz *tzone*, "desnudarse". (BB)

*X-ki-tzukuj*, forma completiva plural de *tzukuxik*,"buscar".

*X-ki-wachib'ej*, forma completiva plural de *wach*, "aspecto".

*X-ki-wachij*, de la raíz *wach*, "aspecto", forma completiva plural.

*X-ki-waqui*, forma completiva plural de la raíz *waq*, "bebida de los dioses". (SC, nota 299)

*X-ki-wub'aj*, forma completiva plural de *wub'*, "cerbotana".

*X-kixb'* según Sam Colop. Posiblemente sea *x-k'ixb'*, de *k'ixb'exik*, "avergonzarse".

*Xk-ix-nu-sik'ij*, forma potencial con pronombre sujeto de primera persona singular y complemento de segunda persona plural del verbo *sik'ixik*, "llamar, convocar".

Xk-ix-qa-ti': xk-, prefijo potencial, ix-, complemento de segunda persona plural; qa-, sujeto de primera persona plural; ti', "comer".

*X-ki-x-ul-ki-ya*', verbo compuesto de *ulem*, "llegar" e *ya'ik*, "entregar, dar".

*X-ki-ya'o* o *x-ki-ya'*, literalmente "dieron", forma completiva plural de *ya'ik*.

*X-ki-yajob'ej*, forma completiva del verbo *yaajik*, "regañar"

*X-ki-yalaj*, como interpreta Sam Colop (*xqui quiyalaj* en el Ms. Newberry) Brasseur registra la forma *yaloj*, "tardar".

X-ki-yikow, de yikaj, "inquietar, solecitar".

*X-ki-yoj*, forma completiva plural de *yojik*, "destruir, derribar".

*X-ki-yoq*', forma completiva de la raíz *yog* (*yoq*') "vencer, humillar, derrotar", registrada por Brasseur. En k'iche' moderno el verbo *yoq'ik* significa "burlarse de". (BB)

*X-ki-yotej*, forma completiva plural de *yote*, "abollar apretando". (BB)

*X-koj*, forma completiva de *kojik*, "usar, poner, meter".

*Xk-oj-kam*, futuro (*xk-*) en la primera persona plural de *kamem*, "morir".

*X-kojow*, forma completiva de *kojik*, "usar, poner, meter".

*Xk-oj-tzalij*, potencial en la primera persona plural de *tzalijem*, "regresar".

Xk-oki-b'e, verbo compuesto de okem, "entrar" y b'e, "ir".

*X-k-okib'ej*, forma incompletiva de la raíz *okem*, "entrar" y *okib'ej* con valor transitivo, posiblemente con el significado de "atacar, invadir".

*X-kolo*, forma completiva de *kolik*, "salvar, defender".

*X-kolotaj*, forma completiva de *kolik*, "salvar, defender".

*X-k-oq'ib'ej*, de la raíz *oq'*, "llorar, gemir, cantar".

Xk-oq'otaj, forma completiva de la raíz oq'otaj, registrada en Coto (o3otah), "dejar, desterrar". (TC)

Xk-ogotaj, podría ser un potencial de ogotaxik, "despedir, corretear".

*X-kos*, forma completiva de *kosem*, "cansarse".

*X-kotkomij*, forma completiva de *kotkomij*, "cercar, rodear". (BB)

*X-k-oyob'ej*, forma completiva plural de *oyob'ej*, "aguardar, esperar". (BB)

*X-kub'e*, de la raíz *kub'*, "asentarse", con el significado de "sentarse". (BB)

*X-kuch*, forma completiva de *kuchuj*, "juntar, reunir".

*X-k-uk'a'j*, forma completiva plural de *uk'a'xik*, "llevar".

*X-k-ukaj*, forma completiva de *ukaj*, "beber". (SC, nota 148)

*X-k-utzinisaj*, forma completiva plural de la raíz *utzin*, "completar, llegar a buen fin".

*Xkuxeb'a*, de *u-xe*, "su base, su raíz". (DG)

*X-kuy*, orma completiva singular de *kuyik*, "aguantar". T. de Coto registra la raíz *cuy*, "sufrir". (CT) Sam Colop lee *xquy*.

*X-kuyutaj*, forma completivade *kuyuyexik*, "aguantarse".

*X-lilob*', forma completiva de la raíz *lil*, "igualar como el suelo". (FXa)

*Xma*, "nunca". Para Sam Colop es la forma dialectal o arcaica de *ma*, nagación.

*X-ma'ixik*, de la raíz *maij*, "destruir, perder, olvidar". (BB)

*X-ma-chi-sach*, forma completiva negativa (*ma-*) de *sachik*, "perder, olvidar".

*X-ma-k-aw-aj*, de la raíz *aj*, "desear".

*X-maynik*, forma completiva de la raíz *mayn*, "detenerse, permanecer". (TC)

*X-mayxik*, forma completiva de la raíz *mayih* (*mayj*), "destruir, perder". (BB)

*X-mejo*, forma completiva de *mejo*, "doblar, torcer".

X-molomanik, forma completiva de la raíz mol, "juntar, congregar, amontonar". (BB)

*X-moyik*, forma completiva de la raíz *moy*, "deslumbrar, encubir". (BB)

X-muchulixik, forma completiva de la raíz much, "despedazar, cortar en pedazos".

*X-muq'un*. Coto registra una forma *mukuh*, "mirar". Posiblemente la transcripción sería *xmuqun*. (TC)

*X-na'ojik*, "se pensó". Forma completiva la raíz *na'* "idea, pensamiento, consejo" y el verbo *na'ik*, "sentir, darse cuenta".

*Xnam*, está registrado en Coto con el significado de "venado". Tiene también la connotación de "hembra; macho". (TC)

*X-naqajoq*, forma perfectiva de *naqaj*, "acercarse".

*X-na-wachil*, forma completiva; probablemente verbo compuesto de *na*, de *na'oj*, "idea, conociemiento", y *wach*, "apariencia".

*X-na-wachir*: *na*, tiene el valor de "saber", *wach* de "dar fruto, dar resultado".

*X-nik'ox*, forma completiva de *nik'oxik*, "examinar cuidadosamente".

*X-nik'wachixik*, forma completiva de *nik'wach*: Sam Colop interpreta el término como: "ver lo distante o tener capacidad para adivinar lo distante". (SC: 31, nota 20) Se observa que la raíz *wach* está vinculada con la acción de observar, de analizar.

*X-nimar*, de *nim*, "grande". En los diccionarios modernos está registrada la forma causativa *nimarsaxik*, "agrandar, engrandecer".

*X-nimarisan* o *x-nimarik*, forma completiva de la raíz *nim*, "grande".

*X-noj*, forma completiva singular de *nojem*, "rellenarse".

*X-nu-b'isoj*, forma completiva en la primera persona singular del verbo *b'isoxik*, "sentir tristeza por algo, preocupación". De la raíz *b'iis*, "tristeza".

*X-nuk'-mayjinaqoq*, verbo completivo plural, compuesto de *nuk'*, "formar, juntar" y *mayjanik*, "ofrenda, dádiva, merced, favor, esplendor". (TC)

*Xo'l*, preposición "entre". (BB)

Xocc-ahauab en el Ms. Newberry, o sea xoq-ajawab', "mujeres-señores".

*X-oj-b'e'-i-taqa*, verbo compuesto de *b'e*, "ir" y *taqik*, "mandar, enviar".

*X-oj-chi'nik*, "hacer boca". Complemento de primera persona plural en la forma incompletiva.

Xojeroq, "antes, antiguamente, hacía mucho", de ojer, "antiguo, antiguamente".

*X-oj-i-k'am*, forma completiva con sujeto en la segunda persona pl. y complemento en la primera pl. de *k'amik*, "recibir, tomar, aceptar".

*X-oj-i-tiyo*, forma completiva de segunda persona plural (*i*-) con complemento directo en primera persona singular (*oj*-) de *ti'ik*, "comer".

*X-oj-k'axtok'ax*, primera persona plural de la forma completiva de la raíz *k'axtok'*, que en k'iche' moderno significa "demonio, malvado".

*X-oj-k'ok'onik*, de *k'ok'*, "moler fino". (SC, nota 38)

*X-oj-makunik*, primera persona plural de la forma completiva de la raíz *mak*, "pecado, delito".

*X-oj-paxin*, forma completiva en la primera persona plural de *paxem*, "quebrar". Brasseur registra la forma *paxij*, "esparcir, hacer huir, divulgar". (BB)

*X-oj-sach*, forma completiva en la primera persona plural de *sachem*, "perderse, fallar".

*X-oj-sachik*, forma completiva en la primera persona plural de *sachem*, "perderse"

*X-oj-wachinik*, "hacer aspecto, ojos". Complemento de primera persona plural en la forma incompletiva.

*X-ok*, forma completiva de *okem*, "entrar", posiblemente con el significado de "empezar". Podría ser también *x-oq*', de la raíz *oq*', "llorar".

*X-okik*, forma completiva de *okem*, "entrar, llegar a ser".

Xol significa "espacio", pero puede ser preposición con el significado de "entre".

Xolob'achan, "abismo, hoyo muy profundo". (SC, nota 262)

*X-oponik* o *x-opon*, del verbo *opanem*, "llegar a otro lado".

*X-oq*', de *oq'ik*, "llorar". Podría ser también *xok*, del verbo *okem*, "entrar". En este caso la traducción sería: "entró, se acercó".

*Xoq'o'l*, "lodo". (BB)

Xot, comal.

Xowatal, sustantivo abstracto de la raíz xow, registrada en Brasseur, "obedecer, mostrar respeto". (BB)

*X-pak'a'ik*, forma completiva de la raíz *pak'*, "estar boca arriba, arrimar, quebrar, descubrir", posiblemente con el significado de derrotar. (DG; DB)

X-pakatajik, forma completiva de pakatajik, "aurora".

*X-paxik*, forma completiva de la raíz *pax*, "quebrarse".

*X-paxin*, forma completiva de *paxij*, "divulgar, esparcir". (BB)

*X-paxinik*, forma completiva de la raíz *pax*, "quebrarse".

*X-pe*, forma incompletiva (*x-*) del verbo *petem*, "venir".

*Xpeq*, "sapo".

*X-perepoxik*, de la raíz *per*, "partir, despedazar".

*X-poq'olij*, forma completiva de *poq'em*, "abundar, multiplicarse".

*X-pog'otajik*, forma completiva de *pog'em*, "mutiplicarse, abundar, reproducirse".

*Xpuch*, El nombre es náhuatl, de *ichpo:ch*, "hija". (LC: 85)

*X-pus*, forma completiva de *pus*, "cortar, sacrificar".

*X-q'alaj*, forma completiva de la raíz *q'alaj*, "claro, visible".

*X-q'ale'ik*, forma completiva de la raíz *q'alaj*, "aclarar, amanecer".

X-q'anil, x- es prefijo femenino; q'anil, "amarillo".

*X-q'aq'arik*, forma completiva plural de la raíz *q'aq'*, "fuego, esplendor, poder". El verbo significa "adquirir poder".

*X-q'at*, forma completiva singular de *q'atik*, "cortar carne".

*X-q'atatajik*, forma completiva de la raíz *q'atik*, "cortar".

X-q'axinik, forma completiva tal vez de la raíz registrada en Brasseur, cax, "rellenar". (BB)

Xq'ek, "el anochecer".

X-q'eq, forma completiva de q'eq, "ser negro".

*X-q'equ'marik*, de la raíz *q'eq*, "negro", forma completiva.

*X-q'ijik*, forma completiva de *q'ijik* significa "vaciar, envasar".

X-q'ijiloxik, forma completiva del verbo q'ijiloxik, "adorar", de q'ij, "día, sol".

*X-q'up. Xcop* en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee *xq'up*, forma completiva de *q'upik*, "quebrar, cortar ramas".

*X-q'upukub'*, "quebrar ramas verdes".

X-q'ut, forma completiva de q'ut, "deshacer, desfigurar, quebrar, hacer pedazos". Xkut en Sam Colop y xcut en el Ms. Newberry. (DG)

*X-q'utuxik* (en Sam Colop *xk'utuxik*) o *x-q'utux*, Probablemenete forma completiva de la raíz *q'ut*, "batir, desmenuzar, quebrar".

*X-qaj*, forma completiva singular de *qajem*, "bajar". Brasseur registra el verbo el significado de "bajar, castigar". (BB)

*X-qa-jach*, forma completiva en la primera persona plural de la raíz *jach*, "repartir, dividir".

*X-qa-jal*, forma completiva plural en la primera persona (*qa-*)

*X-qajik*, forma completiva de la raíz *q'aj*, "quebrar, faltar".

X-qajinaqoq, forma perfectiva de qajem, "bajarse".

X-qa-k'am, forma completiva en la primera persona plural de k'amik, "tomar, recibir, aceptar".

X-qa-k'iso, forma completiva de primera persona plural sujeto (qa-) de la raíz k'is, "acabar". Sam Colop propone xqaq'iso, probablemente por xqak'iso.

*X-qa-kanaj*, primera persona plural de la forma completiva de *kanajem*, "quedarse".

*X-qa-qumuj*, en Sam Colop; *xcacamuh* en el Ms. Newberry. Según Diego Guarchaj se trata de la forma *x-qa-kamuj*, Forma completiva de primera persona plural de *kamuxik*, "repetir". Para Sam Colop es del verbo *qumuj*, "beber". (DG; SC, nota 121)

*X-qasan*, forma completiva de *qasa(j)*, según Brasseur y Coto con el significado de "bajar, vencer, gastar" (BB; TC)

*X-qa-tijo*, forma completiva en la primera persona plural de *tijik*, "tomar, comer".

*X-q-etamaj*, primera persona plural completiva del verbo *eta'maxik*, "aprender, saber, estudiar".

*Xqhacachob*' en el Ms. Newberry, que Sam Colop lee *xchakachob*'. Coto registra la forma *chacachoxin*, "pararse". (TC)

X-qupin, forma completiva de la raíz qup, "cortar". Ki-jolom, "sus cabezas".

*X-qupix*, forma completiva de *qupixik*, "cortar tela, medera y carne".

*X-r-aj*, "forma completiva de *aj*, "querer, desear". (BB)

*X-r-aj-uxik*, "quisieron, desearon", de la raíz *aj*, "querer", forma completiva y *ux*, "ser".

*X-r-eleq'aj*, de la raíz *eleq'*, "robar". Brasseur y Coto registran la palabra *elegom*, "ladrón". La raíz *eleq'* tiene la connotación de "disimular".

*X-r-elesaj*, forma comletiva de *elesaxik*, "sacar, quitar".

*X-r-etal*, forma completiva de *-etal*, "señal".

*X-r-etamaj*, forma completiva de *eta'am*, "saber, conocer".

*X-r-ilij*, forma completiva de *ilixik*, "vigilar, mantener, tener cuidado".

*X-riq'taxik*, forma completiva de *riq'*, "tragar". (DG)

*X-ri-xowaj*, forma completiva de *xowaj*, "respetar, obedecer". (SC: 185, nota 323)

*X-ro-k'exoq*, prefijo completivo; *ro*, "cinco"; forma perfectiva del verbo *k'exik*, "cambiar, mudar".

*X-r-ok'o'-ib'ej*, forma completiva de *ok'owem*, "pasar". (DG)

*X-ro-le*', prefijo completivo; *ro*, "cinco"; *le*', "generación".

*X-r-uk'a'j*, forma completiva con complemento directo –*r* de *uk'a'xik*, "llevar".

*X-sach*, forma completiva de *sachem*, "perderse, olvidarse".

X-sajkab'-ix, "tizate, tiza para hilar".

*X-sipoj*, forma completiva de *sipojem*, "hincharse, crecer cosas como pan".

*X-solkopij*, forma completiva de la raíz *sol*, "volver, regresar, voltearse". (BB)

Xsqaqi'n, "un poco", posiblemente variante de sqaqa'n, "poco, pequeño".

*X-tak'atob'*, de la raíz *tak'*, "pararse".

*X-tane*, de la raíz *tan*, que Brasseur registra como "cesar, parar". (BB)

*X-tape* en Sam Colop. Para Diego Guarchaj es *xtope*', forma completiva del verbo posicional *top*, "elevarse, aparecer, asomar la punta".

*X-ti'o*, forma completiva de *ti'ik*, "comer, morder". *Ki-tyo'il*, "sus carnes".

*X-tikar*, forma completiva singular del verbo *tikarem*, "comenzar, principiar, lograr".

*X-tikarik*, forma completiva transitiva de *tikarem*, "comenzar, principiar, lograr".

*X-tiker*, forma completiva de *tikarem*, "comenzar, principiar, lograr".

X-tikib'an, forma completiva de la raíz tik, "comenzar, poder, lograr".

X-tikib'ax, forma completiva de tikib'axik, "dejar fijo, dejar sembrado".

X-tikitax, forma completiva de la raíz tik, "sembrar, dejar sembrado, dejar fijo".

*X-tiki-xtaj*, forma completiva singular del verbo *tikik*, "sembrar, plantar" y el adverbio *xtaj*, "presto". (BB)

*X-tiyik*, forma completiva de la raíz *ti*, "morder, comer carne, picar".

X-tok; x- es prefijo femenino; toj, "ofrenda, paga".

*X-tok'e. Tok'*, según Brasseur es "lanza, pedernal" y el verbo correspondiente "herir" y *toke* (*tok'e*), "llegar hasta una parte, concluir". (BB)

*X-tole*, forma completiva de *toleik*, "vaciar, abandonar".

*X-tub'ukij*, de la raíz *tub'*, "amontonar". (BB)

*X-tukuwik*, forma completiva de la raíz *tuk*, "revolver, mezclar, mover con una paleta". (DG)

*X-tz'aqat*, forma completiva de *tz'aqatik*, "completar". La raíz *tzakon* está registrada en Coto como "acabar, terminar". Sin embargo el término tiene relación probablemente con *tz'aq*, "muro, pared", con el significado de "construir, edificar". (TC)

*X-tz'onox*, forma completiva de *tz'onoxik*, "pedir, rogar".

Xtz'ul, "ciempies". (BB)

*X-tzaj*, forma completiva de la raíz *tzah* (*tzaj*), "agotar, terminar, secar". (BB; TC)

*X-tzalij*, forma completiva de *tzalijem* "regresar".

*X-tzaq*, forma completiva de *tzaqem*, "caerse".

*X-tzaq'ataq*, de *q'ato*, "cortar". (SC, nota 201)

*X-tzukux*, forma completiva de *tzukuxik*, "buscar cosa perdida".

Xu, variante de xa, "solamente". (DG)

X-u-b'ano o x-u-b'an, forma completiva de tercera persona singular de b'anik, "hacer".

X-u-b'aq en Sam Colop, x-u-b'ak para Diego Guarchaj, de b'ak, "frotar, pisar". (DG)

*X-u-b'ina'j*, forma completiva singular de *b'ina'xik*, "llamarse, usar por nombre".

X-u-b'ina'tisaj, "nombrar, poner nombre", forma completiva singular de b'i, "nombre".

*X-u-b'iq'o*, forma completiva plural de *b'iq'ik*, "tragar".

*X-u-b'oq*, forma completiva de *b'oqik*, "arrancar".

*X-ubaxik*, forma completiva de *wub'aj*, "tirar con cerbatana".

*X-u-chap*, forma completiva singular de *chapik*, "agarrar, detener, empezar".

*X-u-chapo*, forma completiva singular de *chapon*, "ennoblecer".

*X-u-jach*, forma completiva singular de la raíz *jach*, "repartir, dividir".

*X-u-k'ajolaj*, forma completiva de la raíz *k'ajol*, "hijo de hombre". El verbo es *k'ajolaxik*.

X-u-k'am, forma completiva singular de k'amik, "tomar, traer, recibir".

X-u-k'amo, forma completiva con complemento directo -u de k'amik, "tomar, aceptar".

X-u-k'is, forma completiva del verbo k'isik, "acabar, terminar".

*X-u-k'ix b'ij*, forma completiva de *k'ixb'exik*, "avergonzarse".

X-u-k'olela r-ib', de la raíz qol (k'ol) registrada en Coto, "parcialidad, estar a parte". (TC)

*X-u-k'olo*, forma completiva de *k'ololexik*, "encoger".

X-u-k'ulu o x-u-k'ul, forma completiva plural de k'ulik, "encontrar a una persona".

*X-u-k'ut*, forma completiva singular de *k'utunem*, "aparecer".

Xuka, en Sam Colop, xuqa para Diego Guarchaj, adv. "también". (DG)

*X-u-kanajib'ej*, forma completiva del verbo *kanajem*, "quedarse".

X-u-kaq'at, forma completiva singular de cag (kaq'), "mascar, morder". ". (BB)

*X-u-kawub'ej*, forma completiva de la raíz *kawuj*, "componer, arreglar, armarse".

X-u-ki-ya', de ya'ik, "dar"

*X-u-kob'isaj*, forma completiva singular causativa de la raíz *k'ob'*, registrada en Coto (*qhob*) con el significado de "congregarse, juntarse". (TC)

*X-u-koj*, forma completiva singular de *kojik*, "usar, llevar, poner".

*Xukut*, "lado", de *xuk*, "rodilla". En Coto y para Diego Guarchaj significa "costado, pecho, base de los lados". (DG; TC)

*Xukutaxik*, de la raíz *xuk*, "estar arrodillado". Coto registra también el significado de "costado, pecho". (CT)

*Xukuxinaq*, forma perfectiva de *xukuxin*, "arrodillarse, hincarse". de la raíz *xuk*, "estar arrodillado". (TC)

*X-u-kuy*, forma completiva singular de *kuyik*, "aguantar, perdonar".

Xul, "la parte inferior" y también "la garganta".

*X-ul*, forma completiva (*x-*) del verbo *ulem*, "llegar, regresar".

Xule'ik, registrado en Coto como xuleic, de la raíz xul, "bajar". (TC)

X-ulik, forma completiva de ulem, "llegar".

*X-ulix*, forma completiva de la raíz *ul*, "caerse". (BB)

*X-ul-k-ila*', verbo compuesto por *ulem*, "llegar" e *ilik*, "ver". *K-* es sujeto plural.

*X-ul-ki-ya*', verbo completivo compuesto de *ul*, de *ulem*, "llegar" e *ya*', de *ya*'*ik*, "dar". *Ki*- es sujeto plural.

*X-ul-u-k'u*, verbo compuesto de *ul*, "llegar" y *k'u*, que podría ser la raíz de *k'ulik*, "encontrar".

Xuluxuj, de xuluxik, "pendiente, cuesta".

*X-u-mayjaj*, "mirar acatado, con maravilla". (TC)

X-u-mich', forma completiva singular de mich'ik, "arrancar hierbas o pelos".

*X-u-na*', forma completiva de *na*', "sentir, percibir, pensar" con pronombre reflexivo *r-ib*'.

*X-u-nik'oj,* de *nik'oxik*, "examinar cuidadosamente".

Xupam: forma contracta por xa u-pam. Xa, "solamente". U-pam, "dentro de, en su interior". (DG)

*X-u-punab'ej*, de *punaj*, "alabar, engrandecer". (SC, nota 83)

*X-u-q'at*, forma completiva de *q'atik*, "cortar, dividir en pedacitos". Sam Colop lee *xuqat*.

X-u-raquj u-chi, la expresión significa "gritar".

*X-u-rayij*, forma completiva de *rayixik*, "desear, querer".

*X-u-riqo* o *x-u-riq*, forma completiva singular de *riqik*, "encontrar, hallar".

*X-u-ruxuj*, de la raíz *xur*, "sonar, murmullar". (BB)

*X-u-ta*, forma completiva singular de *tayik*, "oír".

*X-u-taqej*, forma completiva de *taqexik*, "comenzar, empezar". Brasseur sugiere el significado de "seguir" para el mismo verbo. (BB)

*X-u-tij*, forma completiva singular de *tijoxik*, "enseñar, probar".

*X-u-tikib'a*, forma completiva de la raíz *tik*, "comenzar, poder, lograr". Sam Colop lee *xutik'b'al*.

*X-u-tz'onoj*, forma completiva del verbo *tz'onoxik*, "invocar, pedir a Dios" en los diccionarios contemporáneos.

*X-utzin*, forma completiva de la raíz *utz*, "bien". El verbo significa "llegar a buen fin, llevar a cabo bien, formar bien".

*X-utzinik*, de la raíz *utz*, "bueno". La traducción sería "salió bien, se concluyó".

*X-u-tzinik*, forma completiva de *tzinik*, "poder". (BB)

X-utzininaq, "acabar bien, tener buen éxito", forma completiva de la raíz utz, "bien".

*X-utzirisaxik*, verbo causativo completivo de la raíz *utz*, "bien, bueno". *Utzirisaxik* está registrada en Coto con el significado de "consagrar". (TC)

*X-u-tzoqopij*, forma completiva de *tzoqopixik*, "soltar".

*X-u-won r-ib*', forma completiva reflexiva (*r-ib*') de *wonik*, "encogerse".

*X-u-woro*, forma completiva singular de la raíz *wor*, "perforar, agujerar".

*X-ux*, forma completiva de la raíz *ux*, "ser".

*X-u-xa'waj*, forma completiva singular de *xa'waxik*, "arrojar, vomitar".

*X-u-xib'ij*, forma completiva de *xib'ixik*, "espantar, asustar".

*X-u-xik*, forma completiva de la raíz *xi*, "engrandecer". (FXa)

X-uxik, forma completiva del verbo uxem, "ser".

X-uxlab'ix, forma completiva de uxlab', "aliento, respiración, olor".

*X-ux-taj*, forma completiva de la raíz *ux*, "ser, estar".

Xuxulim, del verbo onomatopeyico xuxul, "frotar, azotar el aire". (DG)

*X-u-ya'o*, forma singular completiva de la raíz *ya'*, "dar, ofrecer".

*X-wab'ax*, "empañado", de *ab'*, "aliento". (SC, nota 270, p. 125)

X-wachin, forma completiva de wachin, de la raíz wach, "imagen, apariencia".

X-wachinik, forma completiva de wachinem, "dar fruto, fructificar, dar resultado".

*X-winaqir*, forma completiva de *winaqirem*, "completar la construcción de algo, formar como hombres, multiplicarse".

X-winaqirije'ik, forma completiva de winaqirem, "cobrar energía, completar, acabar una construcción".

X-winaqirik, forma completiva de winaqirem, "completar, nacer, formar, llevar a cabo".

X-ya', forma completiva singular de ya'ik, "dar".

X-yakex, forma completiva de yakej, "levantar, nacer".

X-yaw, forma completiva singular de ya'ik, "dar".

X-yik', de la raíz yiq (yik'), "mover, sacudir, golpear". (TC)

X-yoq'otaj, forma completiva de la raíz yoq', que Brasseur traduce como "vencer, ganar". (BB)

## Y

Ya', "agua, río".

Ya'axel, de ya'ik, "dar".

Ya'-ol, sustantivo con sufijo agentivo de ya'ik, "dar", "el que da, los dadores", de ya'ik, "dar".

Yab'ij o yab', de yab'ij, "enfermar".

Yak, "gato del monte".

Yakal, de la raíz yacabah (yakab'aj), "echar en el suelo, deslindar". (TC)

Yak-al, del verbo yakik, "levantar, guardar".

Yakalik o yakal, "directamente".

Yakalik, de la raíz yak, "levantar, poner un fundamento, poner". (BB; TC)

Yakamarinaq, forma perfectiva de yamarik, "estar vivo, aliviado".

*Yaki*, "extranjero, mexicano". Posiblemente es un préstamo náhuatl, de *yahki*, "fueron", de *yah*-, "ir" y –*ki*, forma pasada. Brasseur y Coto lo traducen como "nación extranjera como los mexicanos". (BB; TC, RS; LC: 85)

Yaklin, de yak, "levantar" y lin, "estrechar".

Yakolatam y Saglatol son término nahuas. (DT: 332, nota 42)

Yamanik, "joya, esmeralda, piedra preciosa".

Yan, "vergüenza, falta, derrota". (SC, nota 103)

Yekuj, "amenazar, amagar".

Yik', raíz que expresa una idea de movimiento.

Yipowik, "chorrear". (SC, nota 114)

Yitz', raíz que significa "exprimir, retorcer, ordenar".

Yitz'il, "suave, tierra floja, lodo".

Yojojik, de yojojem, "hacer ruido agua o aire".

Yoj-ol, sustantivo con sufijo agentivo de yojik, "descomponer, derribar, destruir".

Yojomanik, de yojik, "descomponer, derribar".

*Yokowik*, de la raíz *yok*, "alargar, tardarse". (SC, nota 222)

*Yolcuat* en el Ms. Newberry. *Yolkuat* es un nombre náhuatl, de *yo:l*, "corazón" y *–kowatl*, "culebra". (LC: 84-85)

Yoq'-b'al, sustantivo instrumental de la raíz yoq', "vencer, humillar". (BB)

Yoq'otajinaq, forma perfectiva de la raíz yoq', "vencer, ganar". (BB)

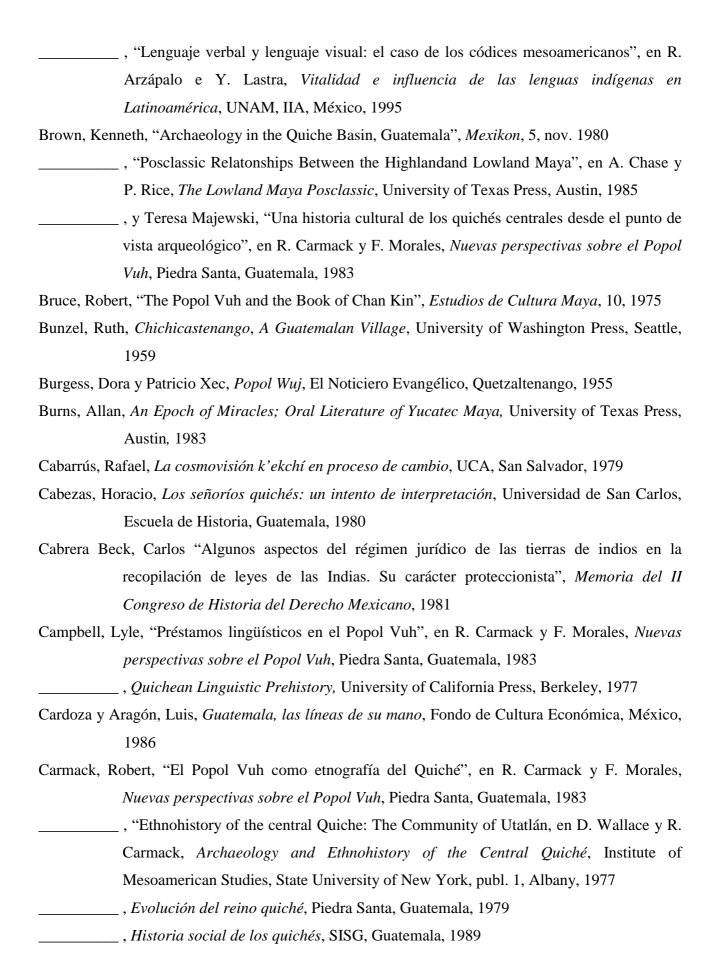
Yujuj, "alboroto, disturbio" y ch'akimal, "tumulto". (SC: 178, nota 316)

## Bibliografía

- AA. VV., Ensayos sobre el Popol Vuh, Libro sagrado de los mayas, ed. Cultura/ Ministerio de Educación, Guatemala, 2001
- AA. VV., *K'iche' Cholzij. Vocabulario k'iche'*, Academia de Lenguas Mayas de Guatemala, Guatemala, 2004
- AA.VV., *Literatura indígena de América*, Actas del Primer Congreso, Asociación Cultural B'eyb'al, Guatemala, 1999
- Abascal, C. y J. Calavera, "Los mayas. Popol Vuh fuente mítica e histórica", *Antología de la literatura prehispánica*, Colección América es Una, tomo II, 1988
- Acuña, René, Arte breve y vocabularios de la lengua po3om, UNAM, México, 1991
- \_\_\_\_\_\_, "El Popol Vuh, Vico y la Teología Indorum", en R. Carmack y F. Morales, *Nuevas* perspectivas sobre el Popol Vuh, Piedra Santa, Guatemala, 1983
- \_\_\_\_\_\_, "Problemas del Popol Vuh", *Mester*, vol. 5, n. 2, 1975
- \_\_\_\_\_, Temas del Popol Vuh, UNAM, México, 1998
- Ajpacaja Tum, Pedro y Manuel Chox Tum, Francisco Tepaz Raxuleu, Diego Guarchaj Ajtzalam, *Diccionario del idioma k'iche'*, Proyecto Lingüístico Francisco Marroquín, Guatemala, 1996
- Ajxup ItzeP, Mardoqueo Joel, "El wajxakib batz y el palo de pito en el Popol Vuh: el acto de quemar, una ceremonia de los quichés momostecos", en R. Carmack y F. Morales, *Nuevas perspectivas sobre el Popol Vuh*, Piedra Santa, Guatemala. 1983
- Alcántara Rojas, Berenice, "Miquizpan. El momento del parto, un momento de muerte. Prácticas alrededor del embarazo y parto entre nahuas y mayas del Posclásico", *Estudios Mesoamericanos*, n. 2, julio-diciembre 2000
- Alejos, José, Ch'ol/ kaxlan, Identidades étnicas y conflicto agrario en el norte de Chiapas, 1924-1940, UNAM, México, 1999
- \_\_\_\_\_, "Jugar y dialogar. lenguaje y sociedad en Wittgenstein y en Bajtín", en E. Cohen, Aproximaciones. Lecturas del texto, UNAM, México, 1995
- \_\_\_\_\_, "Vencer o morir. Mitología y sociedad entre los choles", *Estudios de Cultura Maya*, vol. XX, 1999
- Álvarez, Cristina, "Idioma y cultura en el descifre de la escritura maya", *Estudios de Cultura Maya*, vol. 11, 1978
- Arnaud, Marie Charlotte, "Los territorios políticos de las cuencas de Salamá, Rabinal y Cubulco en el Postclásico (Baja Verapaz, Guatemala)", en A. Breton, *Representaciones del espacio político en las tierras altas de Guatemala*, Centro de Estudios Mexicanos y

- Centroamericanos/ Piedra Santa, Cuadernos de Estudios Guatemaltecos 2, Guatemala, 1993
- Arriola, Jorge Luis, *El libro de las geonimias de Guatemala*, José de Pineda Ibarra, Guatemala, 1973
- Arzápalo, Ramón, "Algunos posibles paralelos estilísticos entre los códices jeroglíficos y los manuscritos coloniales", *Estudios de Cultura Maya*, vol. 7, 1968
- \_\_\_\_\_\_, "Sobre el lenguaje religiosos en los textos mayas coloniales", en B. Dahlgren Historia de la Religión en Mesoamérica y áreas afines, II Coloquio, UNAM, México, 1990
- , "The Esoteric and Literary Language of Don Joan Canul in The Ritual of the Bacabs", New Scholar, vol. 10, 1986
- Attinasi, John , "Phonology and Style in Chol Maya Ritual", *Annual Meeting of the American Anthropological Association*, Nueva York, 1971, trabajo mecanografiado
- Audenet, Laurence y Marina Gouloubinoff, "El maíz, el copal y la jícara. Estudio de un sistema adivinatorio entre los nahuas de Guerrero", en B. Dahlgren, *III Coloquio de historia de la religión en Mesoamérica y áreas afines*, UNAM, IIA, México, 1993
- Anthony Aveni, *Observadores del cielo en el México antiguo*, Fondo de Cultura Económica, México, 1997
- Ayala, Maricela, Bulto ritual de Mundo Perdido, Tikal, UNAM, México, 2002
- Bajtín, Mijail, Estética de la creación verbal, Siglo XXI, México, 1995
- \_\_\_\_\_, Hacia una filosofía del acto ético, Anthropos, Barcelona, 1997
- \_\_\_\_\_, L'autore e l'eroe, Einaudi, Turín, 1988
- Barba, Beatriz, "Buscando raíces de mitos mayas en Izapa", en B. Dahlgren *Historia de la Religión* en Mesoamérica y áreas afines, II Coloquio, UNAM, México, 1990
- Barthes, Roland, El grado cero de la escritura, Siglo XXI, México, 1996
- \_\_\_\_\_\_, "Introducción al análisis estructural de los relatos", en AA. VV., *Análisis estructural del relato*, Coyoacán, México, 1996
- Barros, Cristina y Marco Buenrostro, "El maíz, nuestro sustento", *Arqueología Mexicana*, vol. 5, n. 25, mayo-junio 1997
- Basseta, Domingo de, Vocabulario quiché, Ms. Am. n. 59, Biblioteca Nacional de París, siglo XVII
- Becquelin-Monod, Aurore, "Examen de quelques paires sémantiques dans les dialogues rituels des tzeltal du Bachajón", *Journal de la Société des Américanistes*, vol. 66, 1979
- Benavides, Enrique, "Ritos de pasaje entre los mayas antiguos", *Estudios de Cultura Maya*, vol. 19, 1992

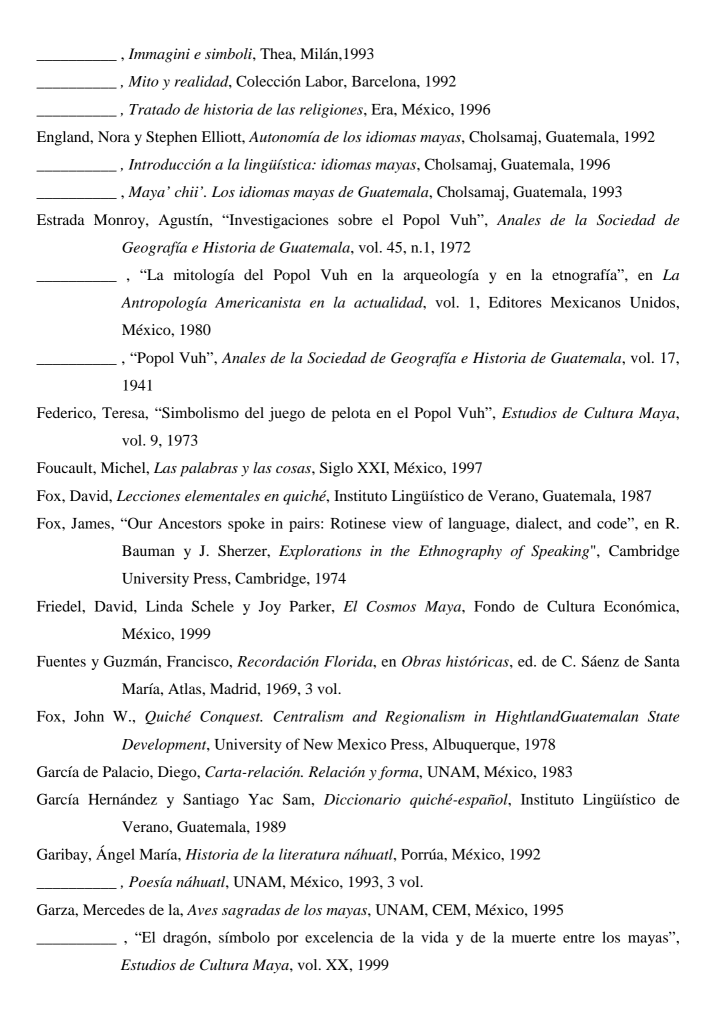
- Beristáin, Helena, Diccionario de retórica y poética, Porrúa, México, 1997
- Bernal, Javier, "Pensamiento maya y globalización", *Jotaytzij*, www.nettime.org/Lists-Archives/nettime-bold-0003/msg00174.html
- Biblia de Jerusalén, Aldus, Madrid, 1972
- Blanche-Benveniste, Claire, Estudios lingüísticos sobre la relación entre oralidad y escritura, Gedisa, Barcelona, 1998
- Boas, Franz, "Stylistic Aspects of Primitive literature", en A. Chapman, *Literature of American Indians: Views and Interpretations*, New American Library, Nueva York, 1975
- Bolinger, Dwight, "Rime, Assonance and Morpheme Analysis", Word, vol. 6, 1950
- Bonciarelli, Francesco, Coltivazioni erbacee da pieno campo, Edagricole, Bolonia, 1995
- Bordieu, Pierre, ¿ Qué significa hablar? Economía de los intercambios lingüísticos, Akal, Madrid, 1985
- Brasseur De Bourbourg, Charles Etienne, "Carta al Dr. Mariano Padilla", *Anales de la Sociedad de Geografía e Historia de Guatemala*, n. 16, 1940
- , Gramática de la lengua quiché, José de Pineda Ibarra, Guatemala, 1961
  , Grammaire de la langue quichée, espagnole-française mise en parallèle avec ses deux dialectes, cakchiquel et tzutuhil, tirée des manuscrits des meilleurs auteurs guatémaliens, Bertrand, París, 1862
  - \_\_\_\_\_, Popol Vuh, le libre sacré, A. Durand, París, 1861
- Brelich, Angelo, "Las religiones antiguas", en *Historia de las religiones*, vol. 1, Siglo XXI, México, 1977
- Breton, Alain, Rabinal Achí, Société des Américanistes et Société d'Ethologie, Nanterre, 1994
- Bricker, Victoria, El Cristo indígena, el rey nativo, Fondo de Cultura Económica, México, 1989
- , "The ethnographic Context of Some Traditional Mayan Speech Genres", en R. Bauman y J. Sherzer, *Explorations in the Ethnography of Speaking*, Cambridge University Press, Cambridge, 1974
- Brioschi Franco y Costanzo Di Girolamo, Elementi di teoria letteraria, Principato, Milán, 1986
- Brody, Jill, "Repetition as a Rhetorical and Conversational device in tojolabal (Mayan)", *International Journal of American Linguistics*, vol. 52, n.3, julio 1986
- Brotherston, Gordon, *La América indígena en su literatura: los libros del cuarto mundo*, Fondo de Cultura Económica, México, 1997

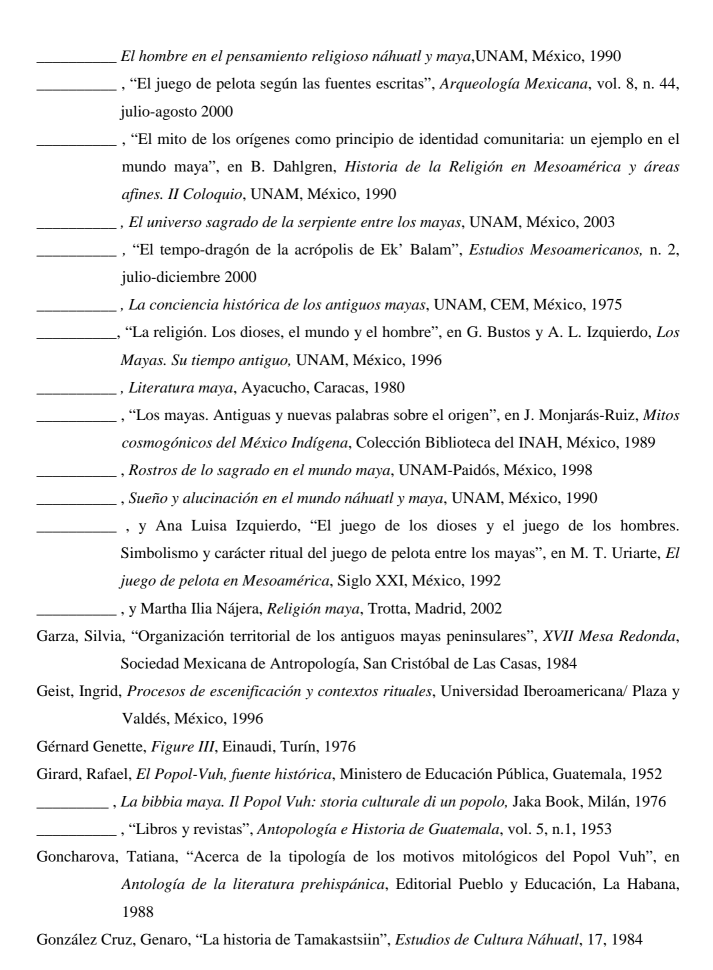


- Carrasco, Pedro, "Don Juan Cortés, cacique de Santa Cruz del Quiché", *Estudios de Cultura Maya*, vol. VI, 1967
- Castellón Huerta, Blas, "El Popol Vuh en relación con un gran tema mítico de América", XVII Mesa Redonda de la Sociedad Mexicana de Antropología, vol. III, 21-27 junio 1981
- Castillo, Jesús, La música maya-quiché, Piedra Santa, Guatemala, 1977
- Castillo Tejero, Noemí, "El uso de sistema mecanizados en el manejo de las fuentes históricas (Popol Vuh)", en J. Litvak y N. Castillo Tejero, *Religión en Mesoamérica: XII Mesa Redonda*, Universidad de las Américas en Cholula, Puebla, 1972
- Castro Leal, Marcia, "Nuevas ideas sobre el juego de pelota, en M. T. Uriarte, *El juego de pelota en Mesoamérica*, Siglo XXI, México, 1992
- , "La decapitación y el juego de pelota", en J. Litvak y N. Castillo Tejero, *Religión en Mesoamérica: XII Mesa Redonda*, Universidad de las Américas en Cholula, Puebla, 1972
- Chevalier, Jean y Alain Gheerbrant, Dizionario dei simboli, Rizzoli, Milán, 1987
- Chinchilla Mazariego, Oswaldo "El juego de pelota en la escritura y el arte maya clásico: interpretaciones recientes", en M. T. Uriarte, *El juego de pelota en Mesoamérica*, Siglo XXI, México, 1992
- Chol kin, 20 nawales, trabajo mecanografiado, sin autor
- Christenson, Allen, "The Use of Chiasmus by the Ancient Maya-Quiche", *Latin American Indian Literatures Journal*, vol. 4, n. 2, 1988
- Cinti, Decio, Dizionario mitologico, Sonzogno, Milán, 1989
- Cirlot, J. E., A Dictionary of Symbols, Routledge & Kehan Paul, Londres, 1962
- Closs, Michael, "Venus in the Maya World: Glyphs, Gods and Associated Astronomical Phenomena", *Tercera Mesa Redonda de Palenque*, vol. IV, 1970
- Cobián, Dora Luz, Génesis y evolución de la figura femenina en el Popol Vuh, Plaza y Valdés, México, 1999

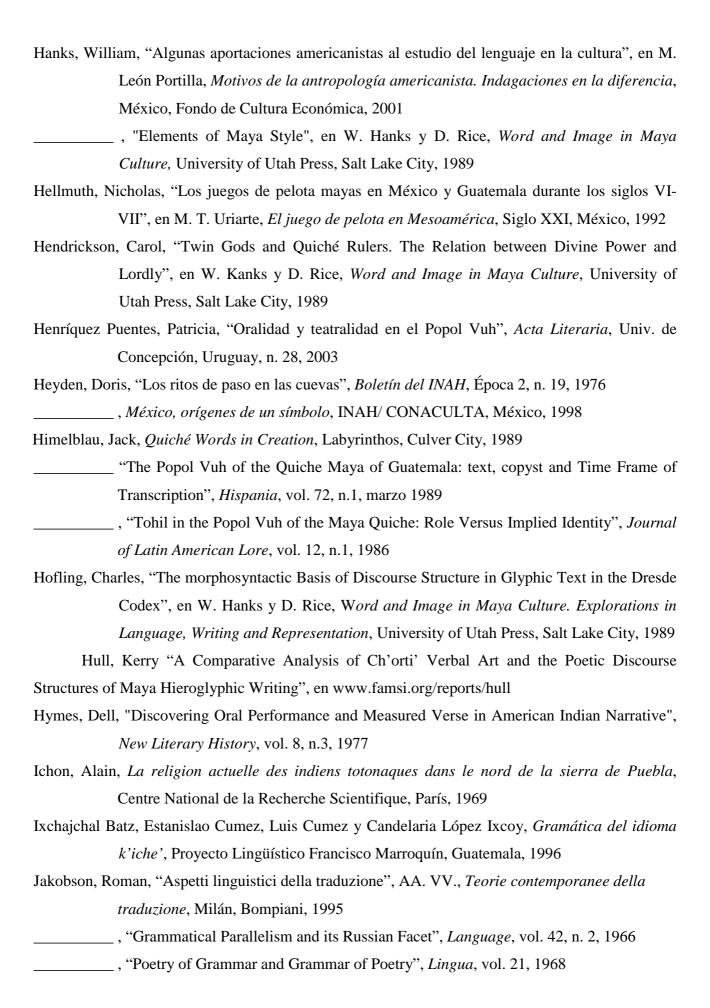
- Códice Chimalpopoca. Anales de Cuauhtitlán y Leyenda de los soles, introducción, traducción del náhuatl y notas de Primo Feliciano Velázquez, UNAM, México, 1992
- Códice de Calkiní, ed. de A. Barrera Vásquez, Biblioteca Campechana, Campeche, 1957
- Coe, Michael, "The Hero Twins: Myth and Image", en *The Maya Vase Book*, Kerr Associated, Nueva York, 1989
- Cohodas, Marvin, "Transformations. Relationship between Image and Text in the Ceramic Painting of the Metropolitan", en W. Kanks y D. Rice, *Word and Image in Maya Culture*, University of Utah Press, Salt Lake City, 1989
- Contreras, Daniel, Antología de crónicas indígenas, Ed. Universitaria, Guatemala, 1974
- , "Temas y motivos bíblicos en las crónicas indígenas de Guatemala, *Antropología e Historia*, vol. 15, n. 2, 1963
- , y Jorge Luján Muñoz, *El Memorial de Sololá y los inicios de la colonización española en Guatemala*, Academia de Geografía e Historia de Guatemala, publicación especial n. 39, Guatemala, 2004
- Cook, Garrett, "Mitos de Momostenango comparados con el Popol Vuh", en R. Carmack y F. Morales, *Nuevas perspectivas sobre el Popol Vuh*, Piedra Santa, Guatemala, 1983
- Corripio, Fernando, Diccionario etimológico general de la lengua española, Ed. B, México, 1996
- Coto, Thomás de, Thesaurus Verborum. Vocabulario de la lengua cakchiquel vel guatemalteca, nuevamente hecho y recopilado con sumo estudio, trauajo y erudición, edición, introducción y notas de R. Acuña, UNAM, México, 1983
- Crespo, Mario, Algunos títulos indígenas del Archivo General del Gobierno de Guatemala,
  Universidad San Carlos de Guatemala, Facultad de Humanidades, Tesis de
  Licenciatura en Historia, Guatemala, 1968
- Crónica de Chac-Xulub-Chen, ed. de Héctor Pérez Martínez, Patria, México, 1991
- Crónica de Yaxkukul, ed. de J. Martínez Hernández, Talleres de la Compañía Tipográfica Yucateca, Mérida, 1926
- Crónicas indígenas de Guatemala, edición de Adrián Recinos, Academia de Geografía e Historia de Guatemala, Guatemala, 2001
- Cruz, Noemí, *Ixchel, diosa madre entre los mayas yucatecos*, UNAM, FFyL, Tesis de licenciatura en Historia, México, 1995
- \_\_\_\_\_, Mitos de origen del maíz de los mayas contemporáneos, UNAM, FFyL, Tesis de maestría en Estudios Mesoamericanos, México, 1999
- Dalhlgren, Barbro, Historia de la religión en Mesoamérica y áreas afines, II y III Coloquio

- Delgado Rojas, Edna Patricia, "Formas de cohesión en el discurso maya", en AA.VV., *Literatura indígena de América. Primer Congreso*, B'eyb'al, Guatemala, 1999
- Denny, Peter, "El pensamiento racional en la cultura oral y la descontextualización escrita", en D. Olson y N. Torrance, *Cultura escrita y oralidad*, Gedisa, Barcelona, 1995
- Documento n.1 del Deslinde de tierras en Yaxkukul, Yucatán, ed. de A. Barrera Vásquez, Talleres del Instituto Nacional de Antropología e Historia, México, 1984
- Ducrot, Oswald y Tzvetan Todorov, *Diccionario enciclopédico de las ciencias del lenguaje*, Siglo XXI, México, 1998
- Durand, Gilbert, Le strutture antropologiche dell'immaginario, Dedalo, Bari, 1984
- Durbin, Marshall, "Sound Symbolism in the Mayan Language Family", en M. Edmonson, *Meaning* in Mayan Languages, The Hague, Mouton, 1973
- Dürr, Michael, Morphologie, Syntax und Teststrukturen des (Maya-) Quiché des Popol Vuh, Linguistische Beschreinbung eines Kolonialzeitlichen Dokuments aus dem Hochland von Guatemala, Tesis de Doctorado, Bonn, 1987
- Eco, Umberto, *Los límites de la interpretación*, Lumen, México, 1992
  \_\_\_\_\_\_, *Trattato di semiotica generale*, Bompiani, Milán, 1991
- Eco Umberto, "Riflessioni teorico-pratiche sulla traduzione", en AA. VV., *Teorie contemporanee della traduzione*, Milán, Bompiani, 1995
- Edmonson, Munro, "Classical Quiché", en Handbook of Middle American Indians, vol. 5, 1967
- \_\_\_\_\_\_, "Highland Maya History from Native Documents", *The Cultural Development of the Maya*, 6-13 de septiembre 1962, sobretiro
- \_\_\_\_\_\_, *Literatures*, en *Handbook of Middle American Indians*, vol. 3, University of Texas Press, Austin, 1985
  - \_\_\_\_\_, "Los Popol Vuh", Estudios de Cultura Maya, vol. 11, 1978
- , "Metáfora maya en literatura y en arte", Verhandlungen des XXXVIII Internationalen Amerikanisten Kongresses - Stuttgard, vol. 2, 1968
- , *Quiche-English Dictionary*, Middle American Research Institute, Tulane University, Nueva Orleans, 1965
- , "Quiche Literature", en *Handbook of Middle American Indians*, vol. 3, University of Texas Press, Austin, 1985
- \_\_\_\_\_\_, "Semantic Universal and Particulars in Quiché", en M. Edmonson, *Meaning in Mayan Languages*, The Hague, Mouton, 1973
- Eliade, Mircea, *El chamanismo y las técnicas arcaicas del éxtasis*, Fondo de Cultura Económica, México, 1996





- González, Gaspar Pedro, *Kotz'ib'*. *Nuestra literatura maya*, Fundación Yac Te', Palos Verdes (Ca), 1997
- González, Yólotl, Diccionario de mitología y religión de Mesoamérica, Larousse, México, 1991
- \_\_\_\_\_\_, "Lo sagrado en Mesoamérica", Revista Mexicana de Estudios Antropológicos, vol. 29, 1983
- Gossen, Gary, "Antropología del nuevo mundo y artes verbales amerindias", en M. León Portilla, Motivos de la antropología americanista. Indagaciones en la diferencia, México, Fondo de Cultura Económica, 2001
- , "El Popol Vuh revisitado: una comparación con la tradición oral contemporánea de San Juan Chamula, Chiapas", en R. Carmack y F. Morales, *Nuevas perspectivas sobre el Popol Vuh*, Piedra Santa, Guatemala, 1983
- , "To Speak with a Heated Heart. Chamula Canons of Style and Good Performance, en R. Bauman Y J. Sherzer, *Explorations in the Ethnography of Speaking*, Cambridge University Press, Cambridge, 1974
- \_\_\_\_\_\_, "Chamula Genres of Verbal Behavior", Journal of American Folklore, vol. 84, 1979
- Goubaud Carrera, Antonio, "Problemas etnológicos del Popol Vuh: procedencia y lenguaje de los quichés", *Antropología e Historia de Guatemala*, vol. 1, n.2, 1949
- Graulich, Michel, "El Popol Vuh en el altiplano mexicano", Memorias del Segundo Congreso Internacional de Mayistas, UNAM, México, 1995
- , Mitos y rituales del México antiguo, Istmo, Madrid, 1990
- Gray, Bennison, "Repetition in Oral Literature", Journal of American Folklore, vol. 84, 1979
- Greco, Danielle, "La naissance du mais. Conte nahuatl de la Huasteca (Mexique), *Amerindia*, 14, 1989
- Greene Robertson, Merle, "El juego de pelota yucateco. Evidencias recientes sobre el juego", en M. T. Uriarte, *El juego de pelota en Mesoamérica*, Siglo XXI, México, 1992
- Greimas, A., "Elementos para una teoría de la interpretación del relato mítico", en AA. VV., Análisis estructural del relato, Coyoacán, México, 1996
- Guénon, René, Simboli della scienza sacra, Adelphi, Milán, 1990
- Guiraud, Pierre, La semiología, Siglo XXI, México, 1996
- Gutiérrez Estévez, Manuel, "Las diferencias contra la mitología", en M. León Portilla, *Motivos de la antropología americanista. Indagaciones en la diferencia*, México, Fondo de Cultura Económica, 2001



- \_\_\_\_, Saggi di linguistica generale, Feltrinelli, Milán, 1966 Jansen, Maarten, "Las lenguas divinas del México Precolonial", Boletín de Estudios Latinoamericanos y del Caribe, n. 38, junio 1985 Johansson, Patrick, "Análisis estructural del ideograma gentilicio de los aztecas en el Códice Boturini", Estudios Mesoamericanos, n. 2, julio-diciembre 2000 \_\_\_\_, "Circostances de communication ayant preside au recueil des textes letteraires nahuatl", Estudios de Cultura Náhuatl, vol. 19, 1989 \_\_\_\_\_\_, "La devinette parole-jeu des azteques", *Estudios de Cultura Náhuatl*, vol. 20, 1990 \_\_\_\_\_, "La gestación actancial del héroe y el tenor nodal de su ser ficticio en la trama mítico-religiosa náhuatl", en F. Navarrete y G. Olivier, El héroe entre el mito y la historia, UNAM, México, 2000 \_\_\_\_\_, "La gestación mítica de México-Tenochtitlan", sobretiro \_\_\_\_\_, La palabra de los aztecas, Trillas, México, 1993 \_\_\_\_, La palabra, la imagen y el manuscrito. Lecturas indígenas de un texto pictórico del siglo XVI, UNAM, México, 2004 , "El saber indígena o el sentido sensible del mundo", Universidad de México, vol. 52, n. 552-553, enero-febrero 1997 \_\_\_\_\_\_, Festejos, ritos propiciatorios y rituales prehispánicos, Teatro mexicano, vol. I, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, México, 1992 \_\_\_\_, Voces distantes de los aztecas, Fernández, México, 1994 Josserand, Kathryn, "The Narrative Structure of Hieroglyphic Texts at Palenque", en M. Green Robertson y V. M. Fields, Sixth Palenque Reound Table (1986), University of Oklahoma Press, Norman and London, 1991 Justeson, John, "The Representational Conventions of Mayan Hieroglyphic Writing", en W. Hanks y D. Rice, Word and Image in Maya Culture", University of Utah Press, Salt Lake City, 1989 Kerr, Justin, "The myth of the Popol Vuh as an Instrument of Power", en E. Danien y R. Sharer, New Theories on the Ancient Maya, The University Museum, University of Pennsylvania, Philadelphia, 1992
- Kirk, Geoffrey S., El mito, Paidós, Barcelona, 1990
- Kittay, Jeffrey, "El pensamiento a través de las culturas escritas", en D. Olson y N. Torrance, *Cultura escrita y oralidad*, Gedisa, Barcelona, 1995
- Knauth, Lothar, "El juego de pelota y el rito de decapitación", *Estudios de Cultura Maya*, vol. I, 1961

Kristeva, Julia, La revolution du language poétique, Seuil, París, 1974 Lacadena, Alfonso, "Apuntes para un estudio sobre literatura maya antigua", en A. Gunsenheimer, T. Okoshi Harada y J. Chuchiak, Texto y contexto: Perspectivas intraculturales en el análisis de la litaratura maya yucateca, Estudios Americanistas de la Universidad de Bonn, Bonn, para ser publicado Lakoff, George y Mark Johnson, Metafora e vita quotidiana, Bompiani, Milán, 1998 Landa, Diego de, Relaciones de las cosas de Yucatán, Porrúa, México, 1954 Las Casas, Bartolomé de, Apologética historia sumaria, UNAM, México, 1967, 2 vol. Laughlin, Robert y Carol Karasik, Zinacantán canto y sueño, Instituto Nacional Indigenista, México, 1992 \_\_\_\_\_, "Sagrada antorcha, sagrado espejo: las perspectivas del tzotzil", Memorias del Tercer Coloquio Internacional de Mayistas, vol. 2, UNAM, México, 1998 Le Goff, Jacques, El orden de la memoria, Paidós, Barcelona, 1991 Leach, Edmund, Cultura y comunicación. La lógica de la conexión de los símbolos, Siglo XXI, Madrid, 1993 Leirana Alcocer, Silvia Cristina, "La literatra maya de los Noventas: visión panorámica", Memorias del Tercer Coloquio Internacional de Mayistas, vol. 2, UNAM, México, 1998 León Portilla, Miguel, El destino de la palabra. De la oralidad y los códices mesoamericanos a la escritura alfabética, Fondo de Cultura Económica, México, 1996 \_\_\_\_, "Exegesis de la imagen y la palabra indígenas", en M. León Portilla, Motivos de la antropología americanista. Indagaciones en la diferencia, México, Fondo de Cultura Económica, 2001, pp. 305-326; \_\_\_\_\_, La filosofía náhuatl, UNAM, México, 1993 \_\_\_\_\_, Literaturas de Mesoamérica, Secretaría de Relación Pública, México, 1984 \_\_\_\_\_, Quince poetas del mundo azteca, Diana, México, 1994 \_\_\_\_\_, Tiempo y realidad en el pensamiento maya, UNAM, México, 1986 , Trece poetas del mundo aztecas, SEP/ Setentas, México, 1972 Lévi-Strauss, Claude, Antropología estructural, Siglo XXI, México, 1995 , Lo crudo y lo cocido, Fondo de Cultura Económica, México 1968,

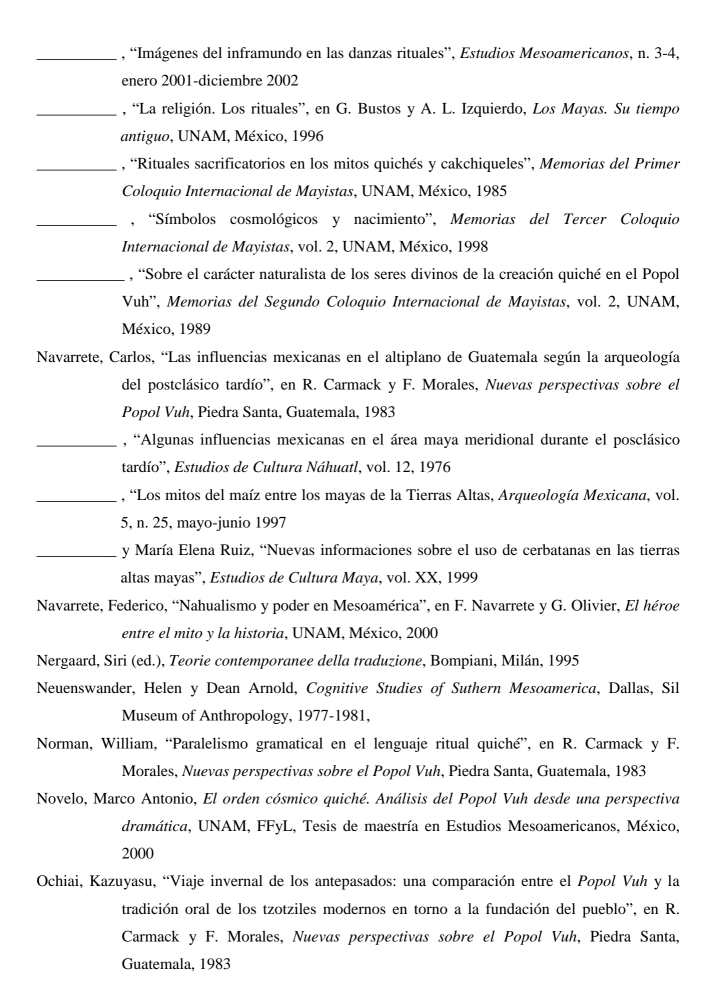
Liano, Dante, *Visión crítica de la literatura guatemalteca*, Editorial Universitaria, Guatemala, 1997 *Libro de Chilam Balam de Chumayel*, introducción de Mercedes de la Garza, SEP, México, 1988 *El libro de los libros de Chilam Balam*, introducción, traducción y notas de A. Barrera Vázquez, traducción paralela de Silvia Rendón, Fondo de Cultura Económica, México, 1985

\_\_\_\_\_, *Storia di lince*, Einaudi, Turín, 1993

Lienhard, Martin, La voz y su huella, Casa de las Américas, La Habana, 1990 Ligorred, Francisco, Consideraciones sobre la literatura oral de los mayas modernos, INAH, México, 1990 \_\_\_\_, Lenguas Indígenas de México y Centroamérica, Mapfre, México, 1992 López Austin, Alfredo, Cuerpo humano e ideología, UNAM, México, 1984 , "El cosmos según los mexicas", en L. Manzanilla y L. López Luján, Atlas histórico de Mesoamérica, Larousse, México, 1993 \_\_\_\_\_\_, "La religión, magia y la cosmovisión", en L. Manzanilla y L. López Luján, Historia antigua de México, INAH/ UNAM, México, 1995 \_\_\_\_\_, Los mitos del tlacuache, UNAM, México, 1996 \_\_\_\_\_, Tamoanchan y Tlalocan, Fondo de Cultura Económica, México, 1994 \_\_\_\_\_ y Leonardo Lópéz Luján, El pasado indígena, Fondo de Cultura Económica, México, 1996 López De La Rosa, Edmundo y Patricia Martel, La escritura en uooh, UNAM, IIA, México, 2001 López Ixcoy, Candelaria, Gramática k'ichee', Cholsamaj, Guatemala, 1997 López Raquec, Margarita, Acerca de los alfabetos para escribir los idiomas mayas de Guatemala, Proyecto Lingüístico Francisco Marroquín, Guatemala, 1988 Lotman, Jurij, La struttura del testo poetico, Mursia, Milán, 1990 Maclean Earle, Duncan, "La etnoecología quiché y el Popol Vuh", en R. Carmack y F. Morales, Nuevas perspectivas sobre el Popol Vuh, Piedra Santa, Guatemala, 1983 Marcus, Joyce, "Ancient Maya Political Organization", en J. Sabloff y J. Henderson, Lowland Maya Civilization in the Eight Century A.D., Dumbarton Oaks Researche Library and Collection, Washington, 1993 Marion, Marie-Odile, "El espacio de los dioses y el universo de los hombres", en I. Geist, Procesos de escenificación y contextos rituales, Universidad Iberoamericana/ Plaza y Valdés, México, 1996 (ed.), Simbológicas, Plaza y Valdés / CONACULTA, México, 2002, Mata Gavidia, José, Existencia y perduración en el Popol Vuh, Imprenta Universitaria, Guatemala, 1950 Mato, Mato, "Culturas indígenas y populares en tiempos de globalización", Nueva sociedad, n. 149, mayo-junio de 1997 Maurer Ávalos, Eugenio, "Las perspectivas del tseltal", Memorias del Tercer Coloquio

Internacional de Mayistas, vol. 2, UNAM, México, 1998

- McClear, Margharet Ellen, *Popol Vuh. Structure and Meaning*, Universidad de St. Louis, Tesis doctoral, Ann Arbor, 1970, microfilm
- Meeks, Wayne, Los orígenes de la moralidad cristiana. Los primeros dos siglos, Vita e Pensiero, Milán, 2000
- Megged, Nahum, El universo del Popol Vuh, Diana, México, 1991
- \_\_\_\_\_, Los héroes gemelos del Popol Vuh. Anatomía de un mito indígena, José de Pineda Ibarra, Guatemala, 1979
- Memorial de Sololá, Anales de los Cakchiqueles, introducción y traducción de Adrián Recinos, Piedra Santa, Guatemala, 1980
- Mier, Raymundo, "Tiempos rituales y experiencia estética", en I. GEIST, *Procesos de escenificación y contextos rituales*, Plaza y Valdés/ Universidad Iberoamericana, México, 1996
- Mignolo Walter, "El potencial epistemológico de la historia oral: algunas contribuciones de Silvia Rivera Cusicanqui", en D. Mato, *Estudios y otras prácticas intelectuales latinoamericanas en cultura y poder*, http://www.clacso.org/wwwclacso/espanol/html/libros/cultura/cultura.html
- Molina, Alonso de, Vocabulario de la Lengua Castellana y Mexicana y Mexicana y Castellana, Porrúa, México1992.
- Mondloch, James, *Basic Quiche Grammar*, University of New York, Institute for Mesoamerican Studies, Albany, 1978
- \_\_\_\_\_\_, "Una comparación entre los estilos de habla del quiché moderno y los encontrados en el Popol Vuh", en R. Carmack y F. Morales, *Nuevas perspectivas sobre el Popol Vuh*, Piedra Santa, Guatemala, 1983
- Monroy, Rafael, "Pop-ol Vug", *Anales de la Sociedad de Geografía e Historia de Guatemala*, vol. 17, marzo de 1941
- Montes de Oca Vega, Mercedes, *Los difrasismos en el náhuatl del siglo XVI*, UNAM, FFyL, México, Tesis doctoral, 2000
- Morales, Alberto, "La creación de imágenes en la cultura maya", *Estudios Mesoamericanos*, n. 3-4, enero 2001-diciembre 2002
- Mucía Batz, José, Nik. Filosofía de los números mayas, CEDIM/ SAQB'E, Guatemala, 1996
- Münch Galindo, Guido Etnologia del Istmo veracruzano, UNAM, IIA, México, 1983
- Nájera, Martha Ilia, "Cambios y permanencias en la religión maya a través del análisis del significado de la figura simbólica del mono", *Estudios Mesoamericanos*, n. 2, julio diciembre 2000
- \_\_\_\_\_, El don de la sangre en el equilibrio cósmico, UNAM, México, 2003



\_\_\_\_\_, "On Whom the Gods Their swords: a Semiotic Approach to Combat Myth of the Popol Vuh", en G. Gossen, Symbol and Meaning beyond the Closet Community Essay in Mesoamerican Ideas, Institute for Mesoamerican Studies, Albany, 1986 Olalde Ramos, Guadalupe, "Contar y recontar: Aproximaciones al análisis de recursos estilísticos en la narrativa tzotzil", Anuario 1995, Gobierno del Estado de Chiapas/ Universidad de Ciencias y Artes del Estado de Chiapas, Tuxtla Gutiérrez, 1996 Ong, Walter, "African Talking Drums and Oral Noetics", New Literary History, vol. 7, n. 3, 1977 \_\_\_\_, Orality and Literacy, Routledge, Londres-Nueva York, 1991 Ortiz, Ponciano, María del Carmen Rodríguez y Alfredo Delgado, "Las ofrendas de El Manatí y su posible asociación con el juego de pelota: un yugo a desatiempo", en M. T. Uriarte, El juego de pelota en Mesoamérica, Siglo XXI, México, 1992 Pagnini, Marcello, Pragmatica della letteratura, Sellerio, Palermo, 1988 Pastor, Beatriz, El jardín y el peregrino. Ensayos sobre le pensamiento utópico latinoamericano 1492-1695, Rodopi, Amsterdam, 1996 Paz, Octavio, "Traduzione: letteratura e letteralità", AA. VV., Teorie contemporanee della traduzione, Milán, Bompiani, 1995 Pérez, Tomás, "De los orígenes a las primeras aldeas", en G. Bustos y A. L. Izquierdo, Los Mayas. Su tiempo antiguo, UNAM, México, 1996 Petrich, Perla, Historias, historia del lago Atitlán, CAEL/MUNI-K'AT, Guatemala, 1998 \_\_\_\_, "Hombres de maíz: un motivo mesoamericano", en Miguel Ángel Asturias, *Hombres* de maíz, ed. crítica de Gerald Martin, Colección Archivos / Fondo de Cultura Económica, Madrid, 1996 Pickands, Martin, "The Hero Myth in Maya Folklore", en G. Gossen, Symbol and Meaning beyond the Closed Community Essay in Mesoamerican Ideas, Institute for Mesoamerican Studies, Albany, 1986 Pitarch, Pedro, Ch'ulel: una etnografía de las almas tzeltales, Fondo de Cultura Económica, México, 1996 Polliani, Anna, I gemelli nella letteratura greca: schemi linguistici e schemi culturali, Universidad de Milán, Facultad de Letras, Milán, Tesis de licenciatura, 1994 Pop Wuj. Poema mito-histórico kí-ché, paleografía, introducción, traducción y notas de Adrián Chávez, Vile, Quetzaltenango, 1981 Popol Vuh, introducción, traducción y notas de Dennis Tedlock, BUR, Milán, 1998 \_\_\_\_, paleografía y notas de Agustín Estrada Monroy, José de Pineda Ibarra, Guatemala,

1973

| , paleografía, introducción y traducción de Antonio Villacorta, con Exégesia                    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Crestomática del Manuscrito Quiché, José de Pineda Ibarra, Guatemala, 1962, 2 vol.              |
| , traducción de Ermilio Abreu Gómez, México, Colofón, 1998                                      |
| , Las antiguas historias del Quiché, introducción, traducción y notas de Adriá                  |
| Recinos, Fondo de Cultura Económica, México, 1996                                               |
| , Sacred Book of the Quiche Maya, Patricia Amlin, University of California Extension            |
| Media Center, 1988, película                                                                    |
| , Volume II. Literal Poetic Version. Translation and Transcription, traducción y                |
| paleografía de Allen Christenson, O Books, Winchester/ Nueva York, 2004                         |
| Popol Wuj. Antiguas historias de los indios quichés de Guatemala, introducción y traducción d   |
| Albertina Saravia, Porrúa, México, 1997                                                         |
| Popol Wuj. Versión poética k'iche', paleografía, introducción y notas de Enrique Sam Color      |
| Cholsamaj, Guatemala, 1999                                                                      |
| Porras Troconis, G., "La creación del mundo según el Popol Vuh", Anales de la Sociedad d        |
| Geografía e Historia de Guatemala, 1933                                                         |
| Preuss, Mary, Los dioses del Popol Vuh, Pliegos, Madrid, 1988                                   |
| Propp, Vladimir, Morfología del cuento, ed. Fundamentos, Madrid, 1977                           |
| Quezada, Noemí, Amor y magia amorosa entre los aztecas, UNAM, México, 1996                      |
| Quezada, Sergio, Pueblos y caciques yucatecos. 1550-1580, Colegio de México, México, 1993       |
| Raynaud, George, Les dieux, les héros et les hommes de l'ancien Guatémala, Éditions Ernes       |
| Leroux, París, 1925                                                                             |
| Reents-Budet, Dorie, "Narrative in Classic Maya Art", en W. Hanks y D. Rice, Word and Image is  |
| Maya Culture, University of Utah Press, Salt Lake City, 1989                                    |
| Relaciones geográficas del siglo xvi: Guatemala, ed. de René Acuña, UNAM, México, 1982          |
| Relaciones histórico-geográficas de la Gobernación de Yucatán, UNAM, México, 1983, 2 vol.       |
| Remesal, Antonio de, Historia General de las Indias Occidentales y Particular de la Gobernación |
| de Chiapa y Guatemala, José de Pineda Ibarra, Guatemala, 1964-6                                 |
| Ricoeur, Paul, Il conflitto delle interpretazioni, Jaca Book, Milán, 1977                       |
| , La metáfora viva, Europa, Madrid, 1980                                                        |
| , Tempo e racconto, Jaka Book, Milán, 1988, 3 vol.                                              |
| , Teoría de la interpretación. Discurso y excedente de sentido, Siglo XXI, México               |
| 1995                                                                                            |
| El ritual de los Bacabes, paleografía, introducción y traducción de Ramón Arzápalo, UNAM        |

México, 1987

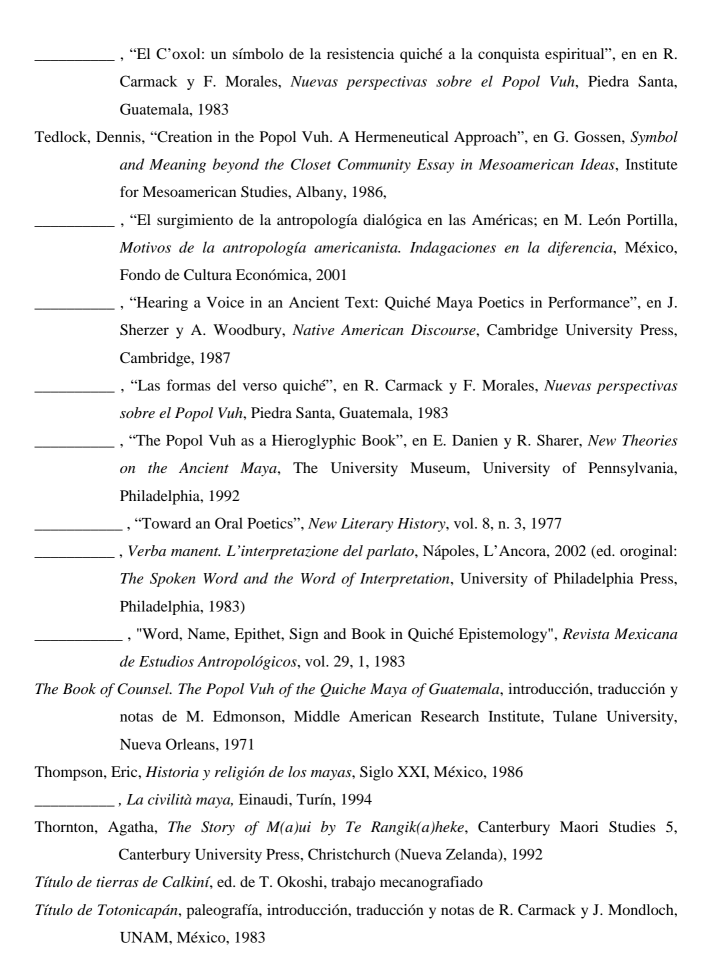
- Rivera Dorado, Miguel, La religión maya, Alianza, Madrid, 1986 , "¿Influencia del cristianismo en el Popol Vuh?", Revista Española de Antropología Americana, 30, 2000 \_, "Símbolos del Popol Vuh", en C. Varela Torrecilla, J. L. Bonor Villarejo y Y. Fernández Marquínez, Religión y sociedad en el área maya, Sociedad Española de Estudios Mayas, Madrid, 1995 \_\_\_\_\_, "Un punto de vista sobre el mito central del Popol Vuh", Revista Española de Antropología Americana, vol. XVIII, pp. 51-74 Rodríguez Guaján, Demetrio y José Obispo Rodríguez Guaján, La numeración maya k'iche', Proyecto Lingüístico Francisco Marroquín, Guatemala, 1990 Rodríguez, Alfonso, La estructura mítica del Popol Vuh, University of Iowa, Iowa City / ed. Universal, Miami, 1976 Rosenbaum, Brenda, "El nagualismo y sus manifestaciones en el Popol Vuh", en R. Carmack y F. Morales, Nuevas perspectivas sobre el Popol Vuh, Piedra Santa, Guatemala, 1983 Roys, Ralph, The Indian background of Colonial Yucatán, CIW Publ. 548, Washington, 1943 Ruz Lhuillier, Alberto, La civilización de los antiguos mayas, Fondo de Cultura Económica, México, 1997 \_\_\_\_\_, Costumbres funerarias de los antiguos mayas, UNAM, México, 1991
- Sáenz de Santa María, Carmelo, "Los escolios a la Historia de El origen de los Indios. Comentario al Popol Vuh e Francisco Ximénez", Estudios sobre Política Indigenista, Universidad de Valladolid, n. 2, Valladolid, 1976
- Sahagún, Bernardino de, Historia general de las cosas de Nueva España, ed. de Á. M. Garibay, Porrúa, México, 1992
- Salgado, Silvia, Análisis semiótico de la forma arbórea en el Códice de Dresde, UNAM, México, 2001
- Salinari C. y Ricci, C., Storia della letteratura italiana, Laterza, Bari, vol. 1, 1983
- Sam Colop, Enrique, "Bosquejo de algunos temas de la gramática k'iche", en N. England y S. Elliott, Lecturas sobre lingüística maya, CIRMA, Guatemala, 1990
- Sánchez Chan, Feliciano, "La literatura maya contemporánea: puente entre el ayer y el mañana", Memorias del Tercer Coloquio Internacional de Mayistas, vol. 2, UNAM, México, 1998
- Sandoval, Franco, La cosmovisión maya-quiché en el Popol Vuh, Guatemala, Serviprensa Centroamericana, 1994
- Saquic Calel, Felipe Rosalío, *Idioma quiché*, Piedra Santa, Guatemala, 1989

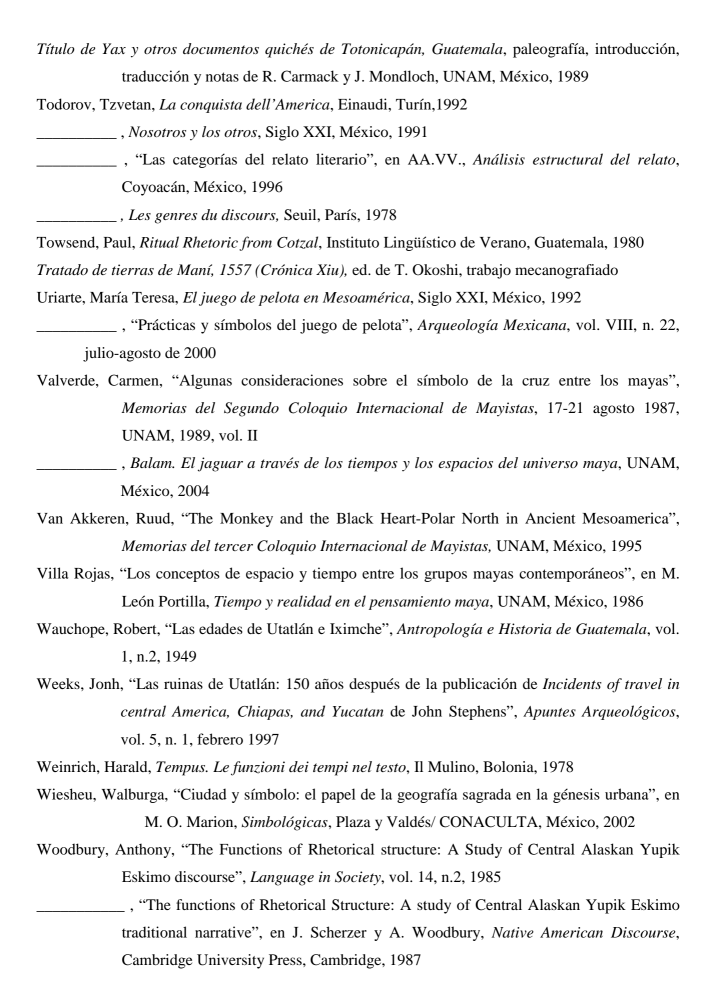
Saussure, Ferdinand de Corso di linguistica generale, Laterza, Bari, 1968 Schele, Linda y Maricela Ayala, "De poesía e historia: el Tablero de los glifos de Palenque", Vuelta, n. 203, octubre 1993 \_ ,y David Freidel, A Forest of Kings, Morrow, Nueva York, 1990 Scherzer, Joel, Verbal art in San Blas. Kuna culture through its discourse, Cambridge University Press, Cambridge, 1990 Schultze Jena, Leonhard, La vida y las creencias de los indígenas quichés de Guatemala, Ministerio de Educación Pública, Guatemala, 1954 Schumann, Otto, Aspectos generales del sistema verbal de las lenguas mayas", en Perspectivas antropológicas en el mundo maya, Sociedad Española de Estudios Mayas/ Instituto de Cooperación Iberoamericana, Madrid, 1993 \_\_\_\_, "Las lenguas mayas actuales, ubicación y procesos que las afectan", en *Perspectivas* antropológicas en el mundo maya, Sociedad Española de Estudios Mayas/ Instituto de Cooperación Iberoamericana, Madrid, 1993 Segala, Amos, Histoire de la literature nahuatl, Roma, Bulzoni, 1989 (ed. en esp. Literatura náhuatl, Grijalbo-CONACIT, México, 1990) Siméon, Rémi, Diccionario de la lengua náhuatl, Siglo XXI, México, 1996 Solomon, Julie, "Marcadores de discurso en estructuras paralelas en la literatura oral de los mayas yucatecos contemporáneos", Memorias del Tercer Coloquio Internacional de Mayistas, vol. 2, UNAM, México, 1998 Sotelo, Laura, "Los dioses, energías en el espacio y en el tiempo", en M. de la Garza y M. I. Nájera, Religión maya, Trotta, Madrid, 2002 Spahni, Jean-Christian, Los indios de América Central, Piedra Santa, Guatemala, 1989 Suárez, Jorge, Las lenguas indígenas de Mesoamérica, INI/ CIESAS, México, 1990 Suy Tum, Bonifacio, Gramática del idioma k'iche', Proyecto Lingüístico Francisco Marroquín, Guatemala, 1988 Tarn, Nathaniel y Martín Prechtel "Metáforas de elevación relativas, posición y rango en el Popol Vuh", en R. Carmack y F. Morales, Nuevas perspectivas sobre el Popol Vuh, Piedra Santa, Guatemala, 1983

Tedlock, Barbara, "Quiché Maya Dream Interpretation", Ethos, vol. 9, n. 4, 1981

Anthropology, vol. 23, n. 3, 1982

\_\_\_\_\_, "Sound Texture and Metaphor in Quiché Maya Ritual Language", Current





| Ximénez, Francisco, Arte de las tres lenguas: kaqchikel, k'iche' y tz'utujil, paleografia, prólogo y |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| notas de Rosa Helena Chinchilla, Biblioteca Goathemala, Guatemala, vol. 31, 1993                     |
| , Primera parte del Tesoro de las Lenguas Cakchiquel, Quiché y Zutuhil, Academia de                  |
| Geografía e Historia de Guatemala, Guatemala, 1985                                                   |
| , Historia de la provincia de San Vicente de Chiapa y Guatemala, ed. de Antonio                      |
| Villacorta, ed. Goathemala, Guatemala, vol. I, 1929                                                  |
| Zamora, Elías, "Resistencia maya a la colonización: levantamientos indígenas en Guatemala            |
| durante el siglo XVI", en Miguel Rivera Dorado y Andrés Ciudad, Los mayas de los                     |
| tiempos tardíos, Sociedad Española de Estudios Mayas-Instituto de Cooperación                        |
| Iberoamericana, Madrid, 1986                                                                         |
| Zumthor, Paul, Introducción a la poesía oral, Taurus, Madrid, 1982                                   |
| , Langue, texte, énigme, Seuil, París, 1975                                                          |
| , La letra y la voz de la literatura medieval, Cátedra, Madrid, 1989                                 |