

# Universidad Nacional Autónome A México Facultad de Filosofía y Letras Departamento de Literatura Dramática y Testro

LA PIEDAD-IMPIEDAD EN LA VIDA ES SUEÑO DE PEDRO CALDERON DE LA BARCA

T E S S S

Que pera opter por el título de :
LICENCIADO EN LITERATURA DRAMATICA
Y TEATRO
PRESENTA
RAMON ISNACIO FRANCO GUTIERREZ





# UNAM – Dirección General de Bibliotecas Tesis Digitales Restricciones de uso

## DERECHOS RESERVADOS © PROHIBIDA SU REPRODUCCIÓN TOTAL O PARCIAL

Todo el material contenido en esta tesis está protegido por la Ley Federal del Derecho de Autor (LFDA) de los Estados Unidos Mexicanos (México).

El uso de imágenes, fragmentos de videos, y demás material que sea objeto de protección de los derechos de autor, será exclusivamente para fines educativos e informativos y deberá citar la fuente donde la obtuvo mencionando el autor o autores. Cualquier uso distinto como el lucro, reproducción, edición o modificación, será perseguido y sancionado por el respectivo titular de los Derechos de Autor.

#### INDICE

#### INTRODUCCION

CAPITULO : EL BARROCO

1.1. El arte barroce y su influencia en Pedre Calderón de la Barca.

Notas al capitule 1.

CAPITULO 2 : LOS CONCEPTOS DE PIEDAD E IMPIEDAD

2.1. La viedad teológica-bíblica.

2.2. La filosofía de la piedad.

2.3. La impiedad teológica-biblica.

2.4. La piedad e impiedad en la España del sigle XVII.

2.5. La piedad e impiedad en el teatre de les Sigles de Ore.

Notas al capítule 2.

CAPITULO 3 : LA PIEDAD E IMPIEDAD EM EL TEATRO DE CALDERON

3.1. La piedad e impledad en su vida.

3.2. En El Alcalde de Zalamea.

3.3. La piedad e impiedad en el aute sacramental.

3.3.1. En El Gran Teatro del Mundo.

3.3.2. En La Cena del Rey Baltasar.

3.3.3. En <u>La vida es sueño.</u> Notas al capítule 3.

CAPITULO 4 : LA PIEDAD E IMPIEDAD EN LA VIDA ES SUEÑO

4.1. La piedad e impiedad en la trama.

4.2. La piedad e impiedad en los persenajos.

4-2-1. En Segismunde.

4.2.2. En Bazilio.

4.2.3. En Cletalde

4.2.4. En Resaura.

4.2.5. En Astelfe.

4.3. La piedad e impiedad en la accién.

Netas al capitule 4.

CONCLUSIONES

BIBLIOGRAFIA

#### 'INTRODUCCION

Si bien es cierto que el hombre es un ser de conductas matizadas por las reglas que cada religión marca a sus fieles, la piedad en sus múltiples manifestaciones ha brillado por su ausencia. Son tan constantes las acciones, y actitudes humanas, actuales llenas de impiedad, que se hace patente la necesidad de tratar el tema desde el punto de vista literario y teatral, pues el compromiso del teatro para con la sociedad es tratar sus problemas, para ejudar a sus habitantes a tomar soluciones reales para su supervivencia.

Pero, ¿cómo tratar un tema de esta naturaleza, sin caer en errores que pueden distorsionar los resultados? Bueno por principio de cuentas, debemos ubicar una época determinada, anéloga a la nuestra, posteriormente definir al autor que mejor hay a creado con base en la piedad y a falta de ella, en especial, equilla que responda al tema de la piedad e impiedad, planteado por la sociedad, la literatara y el teatro.

Esa época la encontramos en el barroco español, el autor su máximo representante, Calderón de la Barca, y la obra, La

vida es sueño; aunque para definirla, se revisó otras de igual importancia como El Alcalde de Zalanea y algunos autos sacramen tales, que tienen también elementos de piedad e impiedad, pero de entre los dramas de Calderón, no existe otro que los maneje tan bien, como en los autos sacramentales, que el drama de Segismundo, Basilio, Clotaldo, Rosaura, etc.

ilubo otros elementos que me ayudaron en mi elección, y es que Calderón manifestó su pasión religiosa a muy temprana edad, desde que heredó de su abuela una Capellanía, y posteriormente a los cincuenta y un años en que se decide a cumplir los deseos de sus padres, ser sacerdote, pero nunca dejó de escribir.

iPorqué el barroco? Porque la miseria, la falta de valores morales bien definidos y la falta de amor en todos los ordenes de la vida del español común del siglo XVII, fueron tan paten tes, que la crisis por la que atravesaban, es análoga a la que vivimos en la actualidad. Además, un factor fundamental barroco del que se valió Calderón para plantear conceptos abstractos: el contraste que ayuda a detectar el tipo de piedad o impiedad de los personajes de La vida es sueño, lo que le da al presente trabajo un interés mayúsculo para el planteamiento teórico de una posible puesta en escena.

Es obvio que la forma en que actuamos, ya sea buena o ma la, tiene un porqué y una determinante, que la conduce a una interpretación por los demás. El estudio de la piedad o impledad tendría que ser por principio de cuentas, desde un punto de vio ta bíblico, ya que no se puede negar su origen religioso y des de la filosofía; y entre las dos la encumbran como un valor

universal necesario en todo ser humano.

Pedro calderón de la sarca como hombre y sacerdote era um convencido de que la maldad existía por la mala interpretación que se hace de la piedad; lo que redunda en forma definitiva en las reacciones impias de la gente, en todos los ambitos de la vida.

En cuanto a su producción literaria, la cual refleja en forma obvia sus ideas y convicciones, notamos una profunda reflexión de los temas religiosos, en particular de la piedad, y en este tema, llegó a la conclusión de que ser piadoso es actuar de manera correcta, tomando el ejemplo de Cristo y de la pala bra de Dios; y ser impío es actuar de una manera perversa por momento sin escrúpulos, que van no solo en detrimento físico de la víctima, sino moral que es todavía más grave. Por ejemblo en El alcalde de calamea, el capitán que deshonra a Isabel, la hija de Pedro Crespo, sólo piensa on una satisfacción sexual (sin escrúpulos), pero el daño no fue sólo el que ella perdiera su virginidad, también, el sentirse sucia, mancillada y avergon zada ante su padre, le impide ser nuevamente la joven alegre, ser vicial y piadosa para convertirse en una sombra, en un ser te meroso y sin identidad.

En los Autos Sacramentales, Calderón de la Barca tiena mayor oportunidad de plantear el conflicto <u>piedad-impiedad</u>, al
ser apoyado por pasajes, dichos o temas de <u>La Biblia</u>; por lo
que en ellos confirma la idea antes expuesta(buenas obras=pie
dad; mala interpretación+malas obras=impiedad). Ya sea con el
hombre bico en <u>81 Gran Teatro del Mundo</u> o en Baltasar, del Au
to, <u>La cena del Rey Baltasar</u>; la mala interpretación de su pa

pasaje breve por la vida, los hace olvidar que una misión del ser humano en la tierra es hacer el bien y no aferrarse al papel que les tocó desempeñar, olvidando también el servicio a Dios y al prójbmo.

El presente trabajo tiena como finalidad particular, una nueva valoración de la piedad, a partir de una obra literaria, para ser mostrada en la ascenificación de la misma; cambiando el punto de vista que hasta ahora se tenía de La vida es sueño; de presentarla como la tesis ya estudiada, de que la vida es un sueño y la muerte, su despertar. Ya que la vida es sueño. es mejor dormir bien(piadosamente) que dormir mal(impiadosamente.

En cuanto a la fundamentación bibliográfica, se intentó hacer una recopilación del material, con los grandes especialistas en Calderón de la Barca, el barroco, el teatro de los siglos de Oro, temas biblicos, la piedad e impiedad, así como teóricos de la literatura y de su análisis.

## SIGLAS

EGTM.

El Alcalde de Zalamea

EGTM.

El Gran Teatro del Mundo

La Biblia

LCB.

La Cena del Rey Baltasar

LVSA.

La vida es Sueño (Auto Sacramental)

LVSD.

La vida es Sueño (Drama)

#### EL BARROCO

1.1. El arte barroco y su influencia en Pedro Calderón de la Barca.

El siglo XVII señala un cambio radical en la historia cultural española. Las clases altas, inconscientes de la derrota moral y económica que se va fraguando, se dejan arrastrar por un desenfrenado apetito de lujos y placeres, al tiempo que crecen de modo alarmante una multitud de vagos, mendigos y delin cuentes en las guerras perdidas en el extranjero y la indiferencia del gobierno.

Sin embargo, existen algunos sectores del pueblo español en los que se despierta una aguda conciencia de la realidad, y se reacciona con desolado pesimismo. La noción cristiana del pecado original, sustituye, en efecto, la confiada y jubilosa exaltación de la perfección de la naturaleza, y la ilusión hu manistica de la bondad natural del hombre se quiebra, para dar paso a una ascética desvaloración de todo lo terreno. La vida humana se siente como un sueño<sup>1</sup>, la imagen de la muerte

es ahora rigurosa advertencia de la fugacidad de las cosas y de su apariencia engañosa, y la doctrina del desengaño, convier tese así en el núcleo del pensamiento del siglo XVII.

La literatura reflejará, pues, las dos actitudes que ya he apuntado. De un lado, el desenfrenado materialismo; del otro, la ascética renunciación. El desequilibrio de este momento im presiona más a la literatura porque las dos no se muestran se paradas e irreductibles, sino interfiriendose constantemente y en un incesante vaivén, con lo cual la inestabilidad y el desasosiego que se observa en el espíritu del siglo borra en ella toda la mesura y sobriedad y da un tono violento y angustioso al pensamiento de la época. Por parte de Pedro Calderón de la Barca, esta situación provoca en él una minuciosa reflexión sobre el hombre, Dios, los valores éticos, religiosos, sociales, económicos, etc. Y Calderón responde de una manera clara pero muy a su estilo. Empezando por lo más externo vemos que a la somera y casi nula escenografía del teatro del corral, se opone ahora un despliegue magnifico de trucos escenográficos: seres sobrenaturales que aparecen en escena, jardines maravillosos, castillos que viajan por el aire, montañas que cambian de lugar...bien es cierto decir que algunas de ellas se repre senteban en la corte, en donde no se repara en gastos para mon tar una obra con todo el aparato que se requiere2. La naturali dad del estilo lopesco, y la facilidad con que en el surgían los versos, se frena y se complica en el teatro barroco merced a las dos direcciones propias de este arte: el culteranismo con sus alambricadas metáforas y el conceptismo, con la sutileza de los conceptos agudos; agudaron a conformar la principal

manifestación de Calderón en el barroco: su lenguaje3.

Pero no es sólo esto lo que influye en Calderón; sino que, si Lope concebía sus obras sin premeditación y las dejaba manar libremente de su fecundisimo numen, sin otro norte que su visión esencialmente poética de la vida, Calderón, y como él todos los autores del barroto, crean las suyas con meditada precaución concibiéndolas con una sólida estructura por la que todos los elementos dramáticos quedan subordinados a un motivo central. Si a esto añadimos el alcance desmesurado que toman las pasio nes y la imponente fuerza de contención que situa a los perso najes en lucha con sus propios impulsos, obtendremos la fórmu la del dinamismo contenido que es la clave del arte barroco.

Por lo antes dicho, entendemos que el teatro de Calderón reflejaba la crisis moralista de su sociedad; pero que la combatía con personajes, acciones e ideas que eran conceptos completos que la propia iglesia marcaba como patrones de conducta; y que se oponian a la vida decadente, materialista y fria de la sociedad barroca de la España del siglo XVII.

Para concluír, hablemos de uno de los elementos más importantes del teatro calderoniano: el lenguaje. Y es que el culte ranismo y el conceptismo influyeron tanto en el lenguaje de Calderón que lo pone en boca de los personajes principales, en los graciosos y criados quienes suelen burlarse de estas exageraciones literarias.

Los conceptos tan abstractos de Calderón, para que pudie ran ser escenificados, debian contrastar con algunos elementos dramáticos; para facilitar el paso de la literatura a la acción

dramática; y lo logró, Calderón con un lenguaje que, sin dejar de ser poético, enfrenta de manera adecuada los dos aspactos de sus personajes, el material y el espiritual; y que cumple su función moralizadora con una actitud distinta al teatro de Lope y al de sus demás seguidores.

#### NOTAS AL CAPITULO I.

- 1 Cfr. "Sobre la vida de Pedro Calderón de la Barca", F.

  Picatoste, en <u>Biografía de Pedro Calderón de la Barca</u>. Gredos.

  Madrid 1981. p81.
- 2 Cfr. "Sobre la vida en la corte", en Deforneaux, Marcelín.

  <u>La vida cotidiana en España en los Siglos de Oro</u>. Libreria

  Hachette. Suenos Aires 1976. p 160.
- 3 Cfr. "Sobre el lenguaje calderoniano y el barroco". Alborg,

  Juan Luis, en <u>Historia de la literatura española</u>.Gredos. Madrid,
  1953. Tomo II, p. 545.

#### LOS CONCEPTOS DE PLEDAD E IMPIEDAD

## 2.1. La piedad teológica-biblica

La humanidad en el transcurso de los siglos ha vivido mo mentos de crisis, miseria y destrucción con otros de reflexión, superación y acción. Pero aún en esos momentos, las virtudes han salido a dar la cara en los conflictos humanos; alejándonos de nuestro egoismo, falta de empatía y de nuestra destrucción. Como tantas otras virtudes, la piedad se ha vuelto hoy problemática. Ahora bien, dado que no existe una piedad en sí, una piedad sin relación a algo, una piedad sin determinada dirección a que se aplique; se debe partir de que la piedad, plantea siempre, al mismo tiempo, el problema de Dios, el problema de que es lo que Dios espera del hombre, y que espera el hombre de Dios.

Pera el que no cree en Dios, ni en la relación del hombre para con Dios, ser piadoso es de antemano mero ensueño, ilusión o mentira, lo que le provoca un vacío en el alma; que desembo ca en la soledad, hostilidad, y en grados extremos, en la muer te.

Pero comencemos analizando el concepto de piedad. La piedad naco de la fe en Dios y en su palabra; y de ella, la rela\_ción del hombre con el mundo. Se sabe que el hombre tomó con\_ciencia de la piedad cuando reconoció que existía un ser superior a él, que lo observaba en todos los ordenes de su vida. Pos teriormente ya con el cristianismo, el hombre reconoció la piedad en las obras de Dios, y tal vez este sello monástico de la piedad, nos ha impedido que desarrollaramos una piedad acorde con la situación de esa mayoría cristiana que parece vivir en una relación distinta con el mundo a la que tienen los homores de la iglesia. Alfred Kassing, Padre de la Abadía de María Laach, dice "Cada edad de la vida y cada ámbito de la existencia pre guntan cuales son las necesidades y las posibilidades para ellos en la piedad".

¿ Es bueno ser piadoso? Muchos no podremos contestar más que con una mezcla confusa de sentimientos, vocablos y valores transmitidos como cristianos. En el terreno de la piedad, esa mezcla confusa es también una auténtica aversión contra toda exteriorización de la piedad. La tradición cristiana no es un depósito de respuestas y resultados ya listos, sino un proceso histórico que tiene siempre dos componentes: de un lado, la con servación de la originario e inalienable; del otro, el que se encuentre cercano al presente. Esta cercanía hay que conseguir la siempre de nuevo, y únicamente mediante ella resulta posible la conservación real y viviente dentro de la piedad.

Según La Biblia, la piedad cristiana significa dejar que la entrega de Cristo transforme todas relaciones y encuentros humanos. De este modo llega a su meta la encarnación de Dios,

que por medio de la cruz persigne su despliegue universal. Es to significa pues, más que el mero dedicarse, también al lado de la piedad propia, al servicio del prójimo. Esto es que la piedad del cristiano vive en este servicio mismo, poque en el continua la entrega de Cristo. "El servicio al hombre, al her mano es servicio a Dios" 2.

Es difícil definir lo que nosotros llamamos piedad sin fijarnos en un tipo determinado de piedad. Pero si tomamos en con
sideración la concepción de la piedad en La Biblia captaremos
que, piedad es "sencillamente la realización espiritual de la
existencia cristiana" , es decir , no sólo los actos especia
les de adoración. La piedad es pues, auténtica cuando no llena
únicamente determinados momentos y prácticas del hombre mismo,
a su vivir y a su obrar.

Con ese concepto se puede entender porque el hombre debe ser piadoso pero no nuede. ¿ Cómo se puede y se debe ser piadoso en la vida entera, en la vida mundana, en lugar de ser piadoso únicamente en detrainados mementos y en determinados lugares reservados a la piedad? ¿ Cómo se puede ser piadoso y al mismo tiempo realista, es decir, "Tal como la vida realmente es" 4.

La Biblia a este respecto nos dice que el cristiano según su preparación, sus intereses y sus debilidades se mueve en tres conductas distintas dentro de su misma religión: la piadosa, la profana y la mala; aunque podríamos agregar otra, que ayuda a esclarecer las dudas sobre los otros tres: la antipiedad o impiedad. Con todo esto, el problema de la piedad nos obliga a ubicarla de acuerdo con las necesidades y posiciones religiosas; y que son iguales en esencia, pero distintas por naturale

za, la piedad social, la piedad cristiana y la piedad mariana.

Fundamentar teológicamente la piedad cristiana en el mando mediante la doctrina de la creación y sobre todo mediante las dos realidades de la encarnación y la consumación escatelógica del universo de Cristo, sería utopía si no se tuviera un punto de partida. Y ese punto de partida, lo es también el de toda la piedad en la Sagrada Excritura: La piedad brota de la obra de Dios y no de necesidades e inclinaciones humanas. Si se intentara desarrollar una piedad cristiana que esté vuelta al mundo y sea responsable de él, partiendo de la fe en estas grandes realidades de la obra de la creación y de la salvación, se pisará suelo bíblico firme.

Hay que entender que, desde luego, es bueno y necesario ser piadoso, empezando con la fe en la creación. Pero tal cosa se tornaría falsa si no se comprendiera y no se tomara en com sideración que todo lo asumido por Jesús en la encarnación tie ne que pasar aún por la resión, la muerte y la resurrección.

La Biblia misma explica el concepto :" La piedad es aquella de la que hablanos en obras buenas; mencionada en el Muevo Testamento como la expresión religiosa, útil para el hombre" 5. Con lo que trata de explicarnos que en todas nuestras obras como cristianos, sigamos el ejemplo de Cristo; y en el objetivo de nuestro acto, su palabra y redención por el hombre. Eso es piedad.

Un ejemplo de este concepto lo encontramos en San Juan 9:35, en donde Jesús cura a un hombre ciego de nacimiento:

Yendo de paso, vio a un hombre ciego de nacimiento. Y sus disipulos le preguntaron: maestro, ¿Quien pecó, él o sus

padres para que naciera ciego? Jesús respondió: Ni pecó este, ni sus padres, sino para que resplandezca en él las obras de Dios. Nosotros debemos hacer las obras del que me envió mientras es de día. Viene la noche cuando nadie puede obrar. Mientras estoy en el mun do. Dicho esto, escupió en la tierra e nizo lodo con la saliva, le untó con ello los ojos y le dijo: ve a lavarte en la piscina de Siloé ( que significa enviado). Fue, se lavo y volvio viendo. Entonces los vecinos y los que lo habían visto antes, pues era mendigo, decian ¿ No es este el que se sentaba a pedir limosna? Unos decian iEs este! Y otros: No sino uno que se le parece. 6

La historia encarna un ideal cristiano de piedad: Haz el bien sin mirar a quien. Enseñándonos que la verdadera piedad no se queda en un simple deseo o idea puramente religiosa, si no que trasciende en los actos humanos; pues como sabemos, Je sús aunque era hijo de Dios padre, era también un hombre de carne y hueso; así pues, la convertimos en justicia humana per medie de la palabra divina, y esto puede ser lo más importan te de la piedad cristiana como concepto para la vida y como virtud para el ser humano.

El misterio de María es el misterio de la concepción de Dios. Por ello, la piedad mariana tiene que vivir y dejarse configurar de manera especial por la palabra de Dios. La Biblia habla poco y reservadamente de María. Habla ante todo de Cristo y de su obra en nosotros. Lo mariano es precisamente seguir a La Biblia en esta impiedad cristológica.

Mas lo que La Biblia dice de Haría es importante para nues tro tema. Hay en ese libro una imágen de la apertura sincera y realista del alma de María en La vivencia de la ánunciación;

hay una imágen de su disposición incondicional para el servicio, de conservar en su corazón lo que todavía no puede ser
entendido, pero quiere conservar ; hay, por otro lado la imágen de su fe en el hecho de que jamás defrauda las esperanzas.

Puede sonar extraño el que subrayemos precisamente estos rasgos, de las pocas palabras que el <u>Nuevo Testamento</u> dice acer ca de María. Pero así lo sugiere la actitud y las palabras de Dios mismo; y así es como se hace visible su significación uni versal; y sin embargo, es tan silenciosa la figura de María en cuanto a la piedad, que el camino de María es como el del cristiano en general, incierto. Este camino es la existencia misma para servir, de manera paciente, fiel, que así se transforma en salvación.

En cuanto a la pieda; social, el evangelio no indica al cristiano la solución a sus problemas sociales, y el único camino a seguir es la redención. Esto es un mero juego de palabras, pero que expresa la verdad en cuanto al significado de la redención, que llama al cristiano al camino del sacrificio, sin qui tarle su necesidad humana de encontrar solucianas, ya que esas necesidades se convierten en su propia cruz. Como ocurre en todos lo problemas humanos, se tratará siempre de una lucha entre Mos y el mundo, entre la evangelica entrega y el egoísmo. A menudo parece como si la predicación evangélica, no dijera ni al rico ni al pobre la palabra clara del mensaje de la cruz de Cristo. Para ambos es la cruz de peso y salvación, exigencia e invitación divina a la libertad y la alegría. La respuesta cristiana a esta llamada de la cruz, no consiste firmar un contra to con párrafos fijos, sino en iniciar y seguir un camino ."En

él, una piedad cristiana despierta, no dejará jamás de saberse arrastrada hacia al lugar de donde procede la llamada" 7.

En cuanto a las tres conductas contrarias al cristianismo y a la piedad (profana, maldad y antipiedad olimptedad), es preciso decir que revelam en mayor o menor grado la falta de piedad.

La conducta profana por ejemplo es aquella que manifiesta el cristiano, cuando su fe se debilita y recurre a otras formas de protección espiritual que lógicamente se encuentran fuera de la palabra divina, aunque aún cree en Dios. Pero al llegar a los extremos de la conducta profana; como la hechicería y la mágia negra, cae ya en la maldad. Y es por esto que la iglesia castiga muy severamente a los cristianos que recurren a ella.

La maldad en cambio, aunque es el extremo de la conducta profana, sus consecuencias son mas gráves que la conducta ante rior, pues la maldad conduce al hombre a realizar actos que no sólo dañan su relación con Dios sino también intentan recurrir a la negación de los mandammientos de Dios para noscer rique Las y poderío que lo ubiquen en otra disensión del mundo que habita. Este tipo de individuos es cruel, sin escribulos y sus sentidos se ven embelesados con una sola idea; poder y oriqueta. Todavía no se llega, si embargo a la impiedad pura, y aún es factible su salvación si se arrepienten. Pero el grado extremo es sin lugar a dudas la impiedad, que es la falta total de pie dad. El hombre impío es aquel que ha perdido el respeto a sí mismo, a los demás y, sobre todo, niega rotundamente la existen

cia de Dios, y de Cristo. Su sentido de la vida se ha perdido por completo, ya no es el poder y la riqueza unicamente lo que lo hace actuar así, es ahora también la destrucción, la muerte, la perdición de un alma poseída por el demonio, como dice <u>la Bi</u>blia: ya no es un ser humano, ni siquiera un ser malo; es la destrucción personalizada, pues no es dueño ya de su mente, ni de su corazón.

Pero no existe ser humano que sea totalmente falto de piedad, porque simple y sencillamente no lo resistiría. Y es aquí donde reside la importancia del tema, pues el ser humano común, piadoso, profano o malo, tiene momentos de falta de piedad en los que se comporta con algunas características; y que no por eso se le considera un ser inhumano. Con esto comprendemos en tonces, porque la piedad y la impiedad tienen tantos matices, de acuerdo con las circunstancias y las características de ca da individuo. Calderón, por lo tanto, captó todo este mundo de la piedad, con sus cambios y matices, y los plasmó en sus obras Autis Sacramenta es, en sus comedias y en sus dramas, en especial en La vida es sueño.

Para concluir podemos señalar que la piedad está caracterizada en las siguientes facetas:

| PIEDAD CRISTIANA | PIEDAD SOCIAL | PIEDAD MARIANA |
|------------------|---------------|----------------|
| ONUYA            | MISERICORDIA  | ELIFERMEDAD Y  |
|                  |               | CUPACIÓN       |
| CREACION         | JUSTICIA      | FE CRISTIANA   |
| CULTO A DIOS     | CARIDAD       | FIDELIDAD      |
|                  |               | A DIOS         |

## 2.2. La filosofia de la piedad

La piedad como concepto filosófico, no está muy alejado del teológico, pero en cambio, en la filosofía, se centra en una actividad moral, propia del alma humana que distingue los elementos terrenos de los divinos.

Para poder entender como ve la filosofía a la piedad. empezaremos por explicar que el hombre, según la filosofía, se diferencia de otras especies vivas por el tipo de alma que tiene. Aristóteles por ejemplo, afirmaba que "el alma es en cierto modo todas las cosas" 8, y Santo Tomás, basándose en ese dicho, escribe que "la naturaleza del ser que no conoce es más limitada y ancosta; en cambio la del ser que conoce es más amolia y vasta" 9. Con esto, nos argumentan que el alma huma na por su conocimiento es más amplia y vasta. El alma del hom bre no es como la de los animales irracionales, ni mucho menos como la de las plantas, que agotan por así decirlo, su fun ción en animar o vivificar a la materia. El alma del hombre es espiritual, lo que quiere decir que no agota su cometido en ser alma, forma vivificante de un cuerpo sino que trasciende esa función suya, y es capaz de subsistir por si misma y de reali a ... zar ciertas operaciones al márgen del cuerpo. Y en la medida en que el alma humana es espiritual es también inmortal. Esas operaciones no son más que las facultades humanas, llamadas también virtudos, que sirven como medios de tracendencia hacia su esniritualidad.

Uno de los puntos de la doctrina clásica que la psicología

y antropología modernas han visto con más antipatía y han intentado cubrir de ridículo, es el de la existencia en noso tros de unas facultades o potencias operativas, que , interpues tas entre la sustancia humana y las operaciones que esta realiza, vinieran a ser los principios próximos de tales operaciones. Pero al mismo tiempo que se rechazaban tales facultades, no se veía inconveniente en hablar de aptitudes, de capacidades y de funciones, que no son sino palabras nuevas para expresar lo mismo de lo que hablan los antigüos.

La exigencia de las facultades en nosotros viene determinada por el hacho de que debe haber congruencia entre las operaciones que realizamos y los principios próximos de ellas, y así, si las susodichas operaciones están en el plano de los accidentes, también deben de estar en dicho plano las potencias operativas de que proceden. Por tanto, si un acto no está en el género de la sustancia, la potencia correspondiente a él tampoco lo estará. Pero las operaciones de nuestra alma no están en el género de la sustancia, pues solo en Dios la operación es su sustancia. De aquí que la potencia operativa de Dios

se identifica con su escencia; lo que no puede ocurrir ni en el alma humana ni en ninguna otra criatura.

Todo esto no es más que el principio de una actividad operativa humana, muy especial, <u>la virtud</u>. La virtud significa el principio del movimiento o de la acción.

En un sentido más restringido, la virtud significa la perfección de la misma potencia activa, tanto que dicha perfección tiene por sí misma, como si se tratara de una perfección sobre

anadida y complementaria; o sea, un hábito de la potencia acti
va que la dispone para establecer un orden a la operación per
fecta, a la consecuencia del fin.

Dichas potencias son las capacidades que el ser humano tiene para hacer el bien en cualquier ámbito de la vida. Dichas potencias están clasificadas en tres grandes grupos, según su naturaleza, entre las que se encuentra la piedad. Estos grupos son: virtudes especulativas, activas y productivas.

La virtud según el significado de su nombre, designa el complemento de una potencia activa; y por esto también se le llama fuerza, en tanto, que una cosa cualquiera, por la potestad completa que tiene, puede realizar su impulso o movimiento. Las virtudes pues, con arreglo a su nombre, designan la perfección de la potencia 10

En otras palabras, la virtud hace bueno al que la posee. Es decir lo perfecciona pues bueno es sinónimo de perfecto. Pe ro habrían entonces de diferenciar entre virtudes morales e in telectuales. Las primeras están en relación a la educación fa miliar y religiosa, y las segundas, a las habilidades propias de las características individuales y profesionales. Hablemos ahora de los grupos de virtudes en los que hay virtudes morales e intelectuales en cada uno. Hay unas virtudes que perfeccionan a las facultades humanas en orden a la especulación perfecta, que es la especulación verdadera y necesaria, ¿qué virtudes éstas ? : la inteligencia, la ciencia y la sabiduría; son inteligencia que perfecciona el entendimiento humano en orden al conocimiento intuitivo (y naturalmente verdadero); ciencia que perfecciona a esa misma facultad, en orden al conocimiento discursivo (también, nor supuesto, verdadero), y la sabiduría,

que comprendía en cierto modo las perfecciones de las dos virtudes anteriores. El segundo grupo es el de las virtudes activas, que son aquellas que perfeccionan las facultades humanas en el orden de la acción perfecta o sea, en la praxis (el uso activo de la voluntad). Pues bien, ¿qué virtudes son necesarias para todo este complejo de la acción humana?, por de pronto habrá dos virtudes para perfeccionar el momento cognoscitivo de la praxis, que es la justicia, y dos para perfeccionar los apetitos sensitivos: la temperancia y la fortaleza. Aunque cabe señalar que cada una de ellas tiene a su vez otras virtudes que las subdividen, como por ejemplo la justicia, que puede ser commutativa, distributiva o legal.

Y es en esta división donde la piedad, es prudencia y tem perancia, fortaleza y sindéresis. La piedad es en suma, la sín tesis de cada una de las virtudes activas, pero con pleno conocimiento de ellas en la vida y obra de Jesús de Nazareth. Por ejemplo, la prudencia, que tiene el mensaje negativo, la vocación para continuar la obra de los hombres buenos. De ella tiene también la sensatez y la moderación de todo aquello que pue da causar perjuicio. De la temperancia, la piedad tiene el equilibrio necesario para enconrar la armonía y de la fortaleza, la fuerza moral para soportar el trance de los obstáculos que los vicios humanos ponen en todo momento y en todo lugar.

No obstante que la piedad entra en el grupo de una de las virtudes activas, también encuaira como elemento fundamental de una de las virtudes especulativas: la sabiduría. Ya que la filosofía entiende que el hombre piadoso está en vías de ser

sabio. Y no que per la sabiduría, llegar a la piedad. En consecuencia, la piedad es una virtud que debe tener el hombre que se jacte de ser sabio. Pero, aun con toda esta explicación, la filosofía no le da la mayor importancia a la piedad más que de una virtud de origen religioso, inerte en nuestra alma, pero que funciona según como lo hagan en esa persona sus virtudes activas.

### 2.3. La impiedad teológica-biblica

El arte barroco se caracterizó por un profundo uso de los conceptos y sus contrastes. En el caso de la piedad, este elemento no podría descartarse para analizar la vida y la obra de Pedro Calderón de la Barca, en relación a la piedad. El cúal es el contraste a esta? la impiedad.

Con un vocablo variado, tanto en hebreo como en griego, des cribe La Biblia una actitud espiritual, contraria a la piedad: al desprecio de Dios y de su ley añade un matiz de hostilidad y de balandronada. Por ejemplo en La Biblia, San Fablo anuncia la venida de la impiedad, y que en los últimos tiempos "se ele yará a si mismo como un Dios" (2 Tes. 2, 35.3); añade que" en el misterio de la impiedad está ya en acción en el mundo" (Ibid, 2,7). En realidad está en acción desde el principio de la historia, desde que, Adán despreció el mandamiento de Dios(Gen, 3, 5.22).

La impiedad es un hecho universal en la humanidad pecado ra; y La Biblia también nos cita ejemplos en los momentos importantes del género humano: en el diluvio(Gen. 6,11; cf. Job

22, 15 55), de los constructores de la torre de Babel(Gen 11, 4), de los habitantes de Sodoma (Sab, 10,6) Pero se afirma con especial claridad en los pueblos paganos enemigos de Israel.

En la literatura sapiencial aparece el género humano dividido en dos categorías: frente a los justos y a los sabios, los impíos y los locos. Entre los de una oposición y una lucha fraticida que anuncia ya el drama de las dos ciudades, empezando por la lucha entre Caín y Abel.

En el vocabulario griego del <u>Nuevo Testamento</u> se designa en forma aún más precisa la actitud espiritual estigmatizada por el <u>Antiquo Testamento</u>: es la impiedad(<u>asebeia</u>), la injusticia(<u>adikía</u>), el repudio de la ley(<u>anomía</u>). Sin embargo, a través de las discusiones de Jesús con los fariseos, no se tar da en ver enfrentarse dos concepciones de este desorecio de Dios. Para los fariseos la piedra de toque de la piedad es la práctica de las prescripciones legales y de las tradiciones que las rodean; la ignorancia en esta materia es ya impiedad. Pero Jesús sabe muy bien que todo hombre es pecador y que nadle puede Elamarse a sí mismo piadoso y justo. Pues el evangelio acor ta precisamente a los pecadores "una posibilidad de penitencia y salvación"(<u>Lc</u>,5,32). La piedra de toque auténtica de la piedad será, pues, la actitud adoptada frente a este evangelio.

El problema cristiano de la impiedad es exactamente el mismo desde que Cristo consumó su sacrificio muriendo por la mano de los impios, "murió justo por los injustos" (1Pe,3,18). Sin embargo, el Antiguo Testamento cita que el castigo para la impiedad, es una certeza. En forma permanente revela que la ira

de Dios contra toda impiedad humana, durante el juicio final será severo y definitivo. El señor aniquilará al impío con el resolandor de su venida, y todos los que participen en el misterio de la impiedad serán confundidos y castigados (Jds, 15; 2, Pe 2,7). Si tarda el castigo es que Dios usa de paciencia para permitir a los impies se conviertán en siervos del señor (2Pe, 2,9).

La impiedad es tan antigua como la humanidad, pero no in cumbe únicamente a la iglesia, al combatirla. Sino que cada ser humano, necesita estar consciente de su falta de piedad y que sea la conciencia individual la que alcance a discernir sobre esta disyuntiva humana: piedad-impiedad.

Como hombres, con defectos y virtudes, no somos totalmente piadosos o impíos. Pero al evitar actos de destrucción, venganza, hostilidad, rebeldía, odio, injusticia, infidelidad, avaricia, falta de culto o de tenor a Dios, estamos siendo más piadosos y nuestra alma está más cerca de Dios.

Existen también otras formas de impiedad humanas en las que se entremezclan otros sentimientos, que son los que al fin mueven al hombre a actuar en forma impia. Entre ellas están, la blasfemia, la hipocresia, la incredulidad, la locura, la mentira, la soberbia y la idolatría.

Al clasificar las formas más frecuentes de impiedad serían estas:

| Impledad por | Destrucción<br>Venganza | Avaricia               |
|--------------|-------------------------|------------------------|
|              |                         | Falta de cu <u>l</u>   |
|              | Hostilidad              | to                     |
|              | Mentira                 | Falta de t <u>o</u>    |
|              | Injusticia              | apr a Dioc<br>Soberbia |
|              | Infidelidad             |                        |

## 2.4. La piedad e impiedad en la España del siglo XVII

Sinceridad y fervor son las características de la piedad española, aunque algunas de sus manifestaciones no siempre nos parezcan de buena ley. Su carácter "vivido" se expresa en particular, por la especie de fervor que rodea al pobre, imagen del Cristo, y por una práctica de la <u>piedad</u> que va más lejos que la simple limosina.

El tratar a un pobre sin cortesia es desacato que se hace al Rey de Reyes, porque el pobre que pide es un hombre que es enviado del cielo a que le rueguen, de parte de Dios que haga una buena obra...El no dar le limosna es villanía infame

En la España del siglo XVII son frecuentes las fundaciones de hospicios u hospitales destinados a los desheredados, pues los ricos piensan que con esto contribuirán a abrirse las puer tas del cielo. Sin embargo, la adhesión a las verdades dogmáticas y a los mandamientos de la iglesia, se manifiestan en la práctica religiosa: asistían con frecuencia cotidiana a misa, frecuentaban también todos los sacramentos, recitaban el rosario, cumplian con los días de ayuno y escuchaban la palabra de los predicadores; con estas actividades, el español común, crefa cumplir una de las tres condiciones del cristianismo, la caridad (piedad). Por otro lado vemos que los sacerdotes propenden a menudo a dar a sus sermones un carácter virulento, a veces teatral, que pasa de la invectiva al enternecimiento y a las lágrimas para conmover a su auditorio.

Por otra parte, la piedad tiene en el culto a la Virgen, un lugar esencial; por el culto diversificado, por la multitud de

ellos mismos ligados a tradiciones locales. Algunas de ellas, empero, son objeto de una veneración que atrae a su santuario peragrinos de todas partes de España: la Virgen del Pilar, en Baragoza; la Virgen de Guadalupe, venerada en un monasterio perdido en la Sierra de Extremadura; la Virgen de Monserrat, a la que se viene a adorar en la fiesta de septiembre, al precio de una difícil ascensión entre las rocas y precipicios en las montañas de Cataluña, La Virgen de Guadalupe en México, desde 1531.

A los dogmas piadosos de la iglesia católica, España ha agregado, por su cuenta, desde el siglo XVI, el de la Inmacula da Concepción, que sus teólogos habían intentado hacer admitir por el Concilio de Trento. Para su defensa, el estado y todas las clases sociales están unidos: en diversas ocasiones, a principios del siglo XVII, las cortes pidem que sea proclamado por la iglesia; la orden de Calatrava, impone a sus caballeros que profesan el misterio de la Concepción de nuestra señora, y hasta los bandoleros de Sevilla se declaran dispuestos a defen derlo con las armas en la mano si es necesario.

Y desgraciadamente no se distinguen a aquellos que lo hacen como un fructuoso vagabundeo, de aquellos a quienes la piedad los conduce a una misión que como cristianos sienten como ineludible 12.

Uno de los rasgos más característicos de la vida piadosa es una tendencia cada vez más marcada a la ostentación. La época de Felipe II y de Santa Teresa, con sus fundaciones de conventos de estricta observancia en rincones perdidos de Cas

tilla y de Extremadura, señaló el apogeo de un pensamiento mís tico y ascético en el que se expresa una religiosidad vuelta hacia el interior; en el medio siglo siguiente, la expresión exterior y visual del sentimiento religioso asume una importan cia creciente. En las iglesias en que la <u>piedad</u> de los fieles no cosa de enriquecer, las ceremonias del culto se hacen más sun tuosas; las grandes solemnidades (canonizaciones, traslado de reliquias), dan lugar a manifestaciones espectaculares que pue den prolongarse durante varios días, como las que organizaron en 1627 los franciscanos de Madrid en honor de los mártires de su orden:

Hubo una procesión desde San Francisco hasta San Gil; llevaron las estatuas de bulto con las insignias de su martirio, los vestidores bordados de oro y plata, y detrás el glorioso padre San Francisco, con un rico vestido, iban más de cuatrocientos religiosos, alumbrando con hachas. Llevó el estandarte el Duque de Medina de las Torres, con todos los grandes honores y títulos. Pasó por palacio, donde le vinieron los reyes. Es tuvo la iglesia de San Gil ricamente adornada. Hubo ocho sermones de los mejores predicadores de la corte 13.

La piedad española del siglo XVII, fue muy rica en celebra ciones y en compromisos del fervor del pueblo, comprometidos por los sermones de los sacerdotes y por su misma sociedad que casi los obliga a cumplir con ellos. Aunque esa misma piedad tenía un carácter espectacular, dado en las manifestaciones páblicas en las que se asocian lo sagrado y lo profano.

Para terminar, nodemos mencionar que la <u>piedad</u> en la Esp<u>a</u>
ña de Calderón de la Barca, estuvo llena de artificios y cel<u>e</u>
braciones, pero se perdió el sentido humanitario de la piedad.

## 2.5 La piedad e impiedad en el teatro de los Siglos de Oro

La obra dramática se formula por medio de la expresión especificamente teatral: el diálogo. El intercambio del lenguaje por los personajes, la conversación que sostiemen en voz alta y que el público oye, constituye la forma característica de expresión del teatro. La trama de la acción se va desarrollando por medio del diálogo. Por esto, el diálogo, que el autor maneja para comunicar el asunto, necesita tener calidad dramática. Porque un alto nivel dramático parecería detrimento expresado en el lenguaje pobre, rudo, inexpresivo, y repercutiría lamentablemente en la misma calidad de la obra dramática.

En el diálogo, lenguaje sometido a una ordenación especial, se vierten los pensamientos, sentimientos, metas de los personajes gradualmente. Poco a poco, según se avance en la lectura de la obra dramática, el diálogo va reflejando la idio sincrasia de los personajes y el carácter de la obra. Escrito para ser hablado, el diálogo gana expresado en voz alta; posee cualidad tonal tanto en prosa como en verso y cualidades afectivas y vitales; el diálogo al ser declamado, siendo el mismo, se modifica según la entonación. Así mismo, la mímica, la expresión de los rostros, los gestos y movimientos actorales con tribuyen a dar efectividad y hacer creíble la letra del diálogo. En las piezas teatrales de los siglos de oro, el diálogo es sonoro por la versificación.

Parece que los escritores ospañoles estaban por naturaleza inclinados a utilizar el diálogo. Aún sus novelas "los es-

pañoles figurarón a la cabeza en el desarrollo de esta forma moderna del género narrativo largo", utilizaron mucho la com vesación. El drama hablado era pues, inevitable en España.

Es esta la razón por la que los comediografos españoles, ganaron mucho con estar libres de las trabas que ceñía la forma clásica; cómo ignorar las unidades de tiempo y lugar, aunque por lo general respetó la unidad de la acción dramática. Por otro lado, nunca rindió culto al idolo de la comedia en cinco actos, pero pronto los redujo a tres.

Por otro lado, al teatro de los siglos de oro se le conoce con el nombre genérico de comedia, y hasta este drama filosófico, se le denomina así. Los dramaturgos de la época usaban el término para nombrar las incontables piezas dramáticas que escribían aunque a veces las llamaban tragicomedias, y en ocasiones, tragedias. Ese vocablo, comedia, significaba tanto los elementos trágicos como los cómicos. Ambos se fucionaban en unidades opuestas, contradictorias, pero vital y rica. Era la tragicomedia.

En cuanto al tema de la piedad en el diálogo de obras dra máticas del siglo XVII, no era, por momentos, tan abierto, ni tan claro, pues se interrelacionaba con otros problemas humanos como, el honor la venganza, la pasión, los celos, la tran quilidad moral, etc. Para este estudio tomaremos tres de los más reconocidos genios del teatro español: Tirso de Molina, Lope de Vega y Miguel de Cervantes.

Empecemos con Lope de Vega. Sus temas predilectos fueron el honor, la justicia y la venganza. Pero siempre mezclando los puntos de vista, divino y humano. Por su concepción dramá

tica se le considera el máximo exponente del teatro clásico español. En este se sentido, pondremos como ejemplo un diálogo de <u>Frondoso</u> en el primer acto de <u>Fuentesvejuna</u>:

Frondoso: Tal me tienen tus desdenes, bella Laurencia, que tomo, en el peligro de verte, la vida cuando te oigo. Si sabes que mi intención el desear ser tu esposo, mal premio das a mi fe.

Las palabras desear y fe nos mueven a pensar en intenciones humanas terrenales (deseo) y divina (fe), que provocan en el personaje un desconcierto, pues su deseo y su fe están separadas por el desprecio de la muchacha (Laurencia), con lo que su piedad se ve desangelada.

Pero si hay una obra del siglo de oro que manifieste más el problema de la piedad, es El Conienado por Desconfiado, de Tirso de Molina, en donde el autor pone frente a frente a dos almas humanas, con concepciones divinas opuestas. La de Paulo que parece auténtica pero que a la menor vacilación desconfia de Dios y de su piedad; y la de Enrico que parece ser desalmado y sin escrúpulos cristianos, pero que por amor a su padre, al ser encarcelado y antes de ser ejecutado se arrepien en la escena XV del tercer acto en que Enrico dice:

Enrico: Señor piadoso y eterno,
que en vuestro alcázar pisais
cándidos montes de estrellas,
mi neticiín escuchad.
Yo he sido un hombre muy malo
pero, sabiendo que mayor es vuestra
piedad, vos, por redimir
el mundo por el pecado de Adán,
en una cruz os pusisteis:
pues merezca yo alcanzar

una gota solamente de auella sangre real. |Gran señor! |misericordia! no puedo deciros más.

Esto nos lleva a pensar que el hombre, aun que viva sin piedad durante su vida; si se arrepiente con verdadera fe y honestidad, alcanzará la piedad y misericordia divinas. Cabe se malar que Tirso de Molina es también esritor religioso y ente rado de la finalidad de su época, igual que Calderón de la Barca.

En cuanto a la piedad en Cervantes, quise tomar una obra con un tema no tan serio, para poder contrastar con el carácter moralista de la obra de Tirso de Molina. Para esto escogí un entremés, obra en un acto, de tipo costumbrista que describía la vida y los problemas comunes de su tiempo y con cierto tono jocoso: La guarda cuidadosa. En esta obra la piedad como tal, no se da en toda la extensión, sino que hay un juego de palabras y conceptos que van de lo profano a lo divino, de la piedad a la impiedad como en el caso del Sacristán que le presume al soldado, el método para enamorar a una fregoncita de nombre Cristinica con elementos para la piedad y culto religiosos:

Soldado: ¿Qué dádivas le has dado?
Sacristán: Dile una destas cajas de
carne de membrillo muy grande,
llena de cercenaduras de hostias
blancas como la nieve, y de añadi
dura cuatro cabos de vela de cera,
así mismo blancas como un armiño.

Los dos personajes contrastan con los dos polos de la sociedad española del siglo XVII, la iglesia y el ejercito. Y por lo tanto en aquello de que se valen para defender lo que creen como suyo y que al final de cuentas, aunque la muchacha al fi

nal de cuentas se decide por el Sacristán, no lo hace por lo que representa, sino por sus virtudes humanas (entre ellas la de ser un hombre piadoso por convicción).

Los conceptos que Cervantes manejó en este entremés, estan dados siempre en contraste, para provocar la risa y la picardía del público; pues la vida común es así. Por otro lado la ridiculización de la falsa religiosidad y la falsa milicia esrán marcados con ciertos elementos de moral popular, que en juician a cada uno de los soldados españoles y a cada uno de los miembros de la iglesia católica de España.

Los elementos religiosos y piadosos en la literatura del siglo de oro, son muy vastos y ricos en matices y contrastes, pero creo que con los tres ejemplos que se citaron, se muestra la concepción midosa de cada autor, de acuerdo con su estilo y el problema que está planteando.

#### NOTAS AL CAPITULO 2

- 1 Kassing, Alfrid. Reflexiones biblicas sobre la piedad.Libres del Monográma. Madrid 1964, p 14. Frefacie.
- 2 Idem. sobre la piedad social, p 46.
- 3 Idem. sobre los problemas de la piedad teológica, p 22.
- 4 Mutandas, José María. 15 Normas de piedad. Mi-nos. Madrid 1984.
  Colección sisal No. 20. pp. 45-46.
- 5 Idem. p. 22.
- 6 Idem. p. 46.
- 7 San Agustin. De anima. Mi-nos. Madrid 1980, Teme III,8; BK 431 b21.
- 8 Sante Temás. El problema de la naturaleza humana. Mi-nos. Madrid, 1980. p 36.
- 9 ---- De virtutibus in communi. Mi-nos. Madrid, 1980.p 77.
- 10 Zabaleta, Jorge: <u>Día de fiesta por la noche</u>, citade per Pfanl, Edwin. en <u>Introducción al siglo de ere</u>. Bajel. Buenes Aires, 1955. p 147.
- 11 González, Palencia. <u>Meticias de Madrid</u>. Bajel. Buenos Aires,1953. gobre la fecha del 4 de Noviembre de 1627, p 163.
- 12 Pérez de Herrera: <u>Discurnos</u>, citado por Dominguez Ortiz en <u>Los</u>
  ...cxtranjeros en la vida española. Dascé. Buenos Aires, 1964. p 340.
- 13 Macgewan, K. Las edades de are del teatre. Fende de Cultura Econômica. México 1975 (Colección pepular no. 54) p 118.
- 14 Ticknel, Jerge. <u>Histeria de la literatura españela</u>. Bajel. Buenes Aires, 1948. Tome II. p 416.

#### LA PIEDAD E IMPIEDAD EN EL TEATRO DE CALDERON

#### 3.1. La piedad e impiedad en su vida

Calderón de la Barca, siempre fue un hombre muy ligado a sus principios éticos y morales, cosa que se vio durante toda su vida. Sin embargo en cuanto al aspecto piadoso de su perso nalidad tuvo altibajos durante los primeros cuarenta y cinco mãos de su existencia, pero que se acentuó iefinitivamente al ingresar a los cincuenta años de edad al servicio religioso del que había estado escapando por su vida rública como escritor.

La piedad como principio moral fue bien enseñado por sus padres quienes desearon que su hijo Pedro, tomara en el futuro la Capellanía que había sido fundada por su abuela paterna.

Para irlo preparando, en 1617 ingresó en la Universidad de Santa de Principal de Pr

venía de Dios mismo 1.

Pero su vida comienza a cambiar cuando en 1635 Lape de Vega muere y estrena una de sus más grandiosas obras: La vida es sueño. Y este momento marcó en él la presencia de Dios en su obra, puesto que al haber muerto el gran maestro, alguien tenía que tomar su lugar y comienza a escribir comedias para los teatros reales. Cosa que también lo desconectó de su vocación moralista y religiosa.

Sin trabajo durante casi siete años (1643-1650), es el momento clave de su vida, ya que se refugia en Dios y en su pieddad; y encuentra el verdadero valor de su vida como escritor: servir a Dios a través de sus obras, enseñando su ejemplo y el de Cristo a los hombres<sup>2</sup>. Esto lo motivó a tomar la decisión de hacerse sacerdote a los cincuenta y un años, y escribir pensando en Dios, Cristo y el hombre. Elemento totalmente piadoso que se verá reflejado en el resto de su obra.

Ya en su carrera como Capellán, Calderón recibió numerosas recomponsas y ventajas que le estimularon a nuevos esfuerzos dramáticos, tanto que las catedrales de Toledo, Granada y Sevilla le ocupaban de ordinario en escribir autos para el día de Corpus Christi. Y cosa curiosa, es que el día de su muerte, (25, de mayo de 1631) en plena pascua de Penteccstés, estaban siem do representados algunos de sus autos sacramentales.

Otro aspecto de la piedad en la vida de Calderón es en la belleza física que conservó hasta los últimos años de su vida en la que reflejaba la piedad en lo apacible de su condición y la quietud de su alma y su ser. En cuanto al carácter, la piedad estaba manifestada en su franqueza y en su bondad; pues so

lia convidar a sus amigos y vacinos a compartir su pan y su vino. Por otro lado nunca aceptó que sus autos sacramentales fue ran publicados, puesto que él pensaba que podía adulterarse su carácter sagrado con impresiones subrepticias y llenas de errores.

Hay también al final de su vida otro elemento de piedad muy importante. Al sentirse cercano a la muerte, dice:

sin más cercano peligro de la vida, que de la vida misma, y en mi entero y cabal juicio; mando que me vistan con la correa de San Agustín, el escapulario de Carmen y se me entierre en la forma que se usaba con los pobres, de caridad, con una manta blanca como la de Jesús, para limpiar las partes vanidosas del mal en mi alma y destruír así todo vestigio que impida la piedad divina por mis actos terre nales 4.

Calderón de la Barca, como hombre de la iglesia católica tenía la necesidad de conocer y manejar el concepto de piedad en todos los actos de su vida, pero esto no fue necesario, por que lo conoció desde muy miño y en su adolesencia, cuando mue me su padre le recuerda el concepto con estas palabras:

A Pedro le mando y ruego que por <u>niedad,</u>
y por ningun metivo deje sus estudios, sino
que los prosiga y acabe, y sea muy buen Cape.

Ilán de quien con tanta liberalidad le dejo
con que poder hacerio 5

La piedad fue en un orincipio para Calderón un mandato pa ternal, pero después se convirtió en una responsabilidad que Dios le había encomendado por medio de sus comedias, sus dramas y por supuesto de sus autos sacramenteles.

La idea de la piedad marca todo un sendero en la vida de Calderón, y de prácticamente toda su obra a partir de 1635, cuan

do escribe y estrena La vida es sueño, que aunque en forma literaria está sujeta a los dos estilos barrocos: culteranismo y conceptismo, encierra en forma latente o patente, la verdad sobre la piedad calderoniana. Por otro lado el sentido estricto de piedad, lo maneja también con un fondo mordaz y trágico cuando se trata de hacer una crítica social o religiosa, un tanto fuerte.

Cabe señalar también que como contrarreformista (tardío)
Calderón fue directo cuando de piedad se trataba; pues se daba cuenta que la Reforma debilitaba los tres elementos sagrados de la iglesia católica: fe, esperanza y caridad. Y esto no es más que un signo inequivoco de que la Reforma no tenía nada de piadosa y si de profana, cristiama y hay hasta quienes la calificaron de deconíaca.

Por otro lado ese concepto de miedad se hace cada vez más patente en sus demás obras, dice Valbuena Prat:

Calderón ha dramatizado con vigor intenso el horror de la suerte, el vacío de la vida, el engaño de la aparente felicidad, que no son otra cosa que la falta de piedad en los hombres de su época g.

## war for 3121 linepledad widenledad with Ele Aldarde de Zhlanen de Back - 1900 de-

A diferencia del mundo tenebroso de las tragedias del honor calderonhano (A secreto agravio, secreta venganza; El médico de su honra, etc.), donde el hombre y la mujer se mueven abrumados por la desconfianza, el recelo, el silencio, el miedo a la opinion ajena, con la conciencia esclavizada a unas bárbaras, anticristianas leyes sociales de venganza y derrama

miento de sangre; el mundo de <u>El Alcalde de Zalamea</u> está lleno de claridad, de dignidad humana, de ternura, de comprensión
pues el honor no es aquí una barbara ley que imponga al hombre
una conducta inhumana, sino virtud del alma cuya raíz es la
dignidad personal. Como dice Pedro Crespo, el protagonista:

el'honor es patrimonio del alma y el alma sólo es de Dios.

Pedro Crespo es una figura ejemplar, llena de dignidad. En paz consigo mismo, conoce lo que debe a los demás y lo que se debe a sí mismo, sabe cuáles son sus derechos y cuáles son sus deberes, y se comporta nada menos que como todo un hombre. Un hombre equilibrado maduro, sereno, con dominío de sí mismo, lle no de amor a los suyos, de sano sentido de la realidad, de humor y de plena conformidad con el puesto que ocupa en el mundo; en una palabra, es lo que llamamos un hombre miadoso, que la idea de servir a Dios y al prójimo están en él antes que nada.

cia de una tropa militar en la aldea de Zalamea. Los personajes pertenecen a dos grupos: el militar y el aldeano. La soldades ca con su afán de placer y de jolgorio, viene a turbar la paz y la tranquilidad de la vida cotidiana de la pequeña comunidad. A lo largo de una serie de escenas modelo de realismo y dominio de la técnica teatral, Calderón hace ver y sentir al espectador que son interrupción momentánea de la pacífica vida de Za lanea, alterada, de pronto, por la presencia de los militares.

La acción del drama se desarrolla durante la breve estan

Don Alvaro de Ataide, capitán de una compañía, a quien le ha tocado la suerte de albergarse en la casa del labrador, Pe

dro Crespo y que al conocer a su hija Isabel, quiere gozarla.

Se produce una situación muy repetida en el teatro el caballero noble y valeroso, rechazado por la villana, hermosa y dotada de una profunda conciencia de su dignidad personal. Es entonces que decide raptarla cuando el ejercito se marcha de Zalamea y Pedro Crespo sale en busca de su hija y del villano que la raptó, pero es amarrado a un árbol y escucha los gritos y lamentos de su hija Isabel, una vez que fue mancillada. La reacción de Pedro Crespo no es la inhumana de los padres de las tragedias de honor, poseídos de la furia de la venganza y vacíos de amor y piedad respecto a su hija.

pedro Crespo asume el dolor de su hija y la trata como padre lleno de afecto y de limpia humanidad del hombre de bien habiendo agotado sus recursos para remediar la deshonra de su hija, se vengará del culpable (sin piedad), pero sin llevar su furor a la víctima. Y cuando castigue, sin renunciar a sus de rechos y responsabilidades como alcalde, y sin atender amenazas, lo hará no solo como padre que venga su honor y el de su hija, sino como juez que detecta la vara de la justicia, que, como alcalde, le corresponde. Aunque claro está, bien que falte en él su astucia del campesino.

En este aspecto la piedad de Pedro Crespo se ve eclipsada por dos fuerzas humanas mucho más pesadas: el honor y la justicia, sin embargo siempre tuvo piedad para con su hija y sus sentimientos; como en la escena segunda, de la jornada tercera en la que Isabel llora y se lamenta y su padre la escucha:

Grespo: (dentro)
Vuelve a matarme
serás piadoso homicida;

que no es piedad el dejar a un desdichade con vida.

Isabel: ¿Qué voz es esta, que mal pronunciada y poco oida,

no se deja conocer?

Crespo: (dentro)

dadme muerte, si os obliga

a ser piadosos.

Isabel: ¡Cielos! ¡cielos!

otro la muerte apellida, otro desdichado hay más, que hoy a mesar suyo.

(aparta unas ramas y se ve a

Crespo atado),

más ¿qué es lo que ven mis ojos?

Crespo: si piedades solicita

cualquiera que aqueste monte

temerosamente pisa,

llege a dar muerte...más icielos!

¿ a Isabel ven mis ojos?

En este mismo fragmento, encontramos que a su victimario lo llama piadoso homicida, pues, tuvo menos piedad al haberlo dejado con vida, que si le hubiera dado la muerte. Esto nos ha ce pensar en una aparente piedad del capitán para con Pedro Cres po; pero la verdad es que haberlo matado no lo hubiera hecho sufrir tanto y su piedad se hubiera visto reflejada. Este hecho curioso nos da la pauta de que el capitán efectivamente era un hombre sin piedad alguna(impío), como empresa el mismo Pedro Crespo en la escena vigésimo tercera de la segunda jornada, en que después del rapto de Isabel, se ve indefenso para rescatar que después del rapto de Isabel, se ve indefenso para rescatar la:

Crespo: iCómo echáis de ver (lah, impios!)
que estoy sin espada, alives,
falsos y traidores!

Este diálog es el primer contacto que en el lenguajo de los personajes, se raya en la piedad, y es curioso ver que no fue para la alabanza de la piedad humana, sino de su impiedad, de su falta de escrúpulos, de sus instintos bestiales (muy común

por la pobre a en que vivía el paeblo español en el siglo XVII). 

A que grado habrá llegado la falta de piedad del capitán
que un sargento de su propio ejército lo incita a que ten
ga una poca para el pobre de Pedro Crespo:

Sargento: Mirad que es rigor impio quitarle vida y honor. Mejor es en lo escondido del monte dejarlo atado, porque no lleve el aviso.

Son pocos los elementos de piedad en esta obra, porque como ya se dijo, fue encubierto por el honor y la justicia. Aunque por momentos la piedad y la impiedad se hacen presentes, los conceptos anteriores de honor y justicia, se mezclan con la piedad e impiedad y le dan forma y carácter a los personajes de El Alcalde de Zalamea.

### 5.3. La piedad e impiedad en el Auto Sacramental

Las siguientes tres obras de Calderón a analizar desde el punto de vista de la piedad e impiedad, son los autos sacramentales Estas son las obras dramáticas que más dominó. No en vano se dijo que el género del auto parece haberse inventado para la mayor gloria de Calderón. Aunque el mobiera: religiosamente, protestado, ya que diría que se inventó para apoteosis del misterio de los misterios: la Eucaristia 7.

El auto sacramental es una obra dramática en un acto, alegórica y referente al misterio de la Eucaristía, La alegoría es un elemento básico en estas composiciones. El adjetivo sacramental alude a la comunión, aunque haya autos que teniendo esta

denominación se referiran a otros misterios, especialmente de la Virgen, por lo que lo más exacto sería llamarlos "Autos de Nuestra Señora".

#### 3.3.1. Em El Gran Teatro del Mundo

El gran teatro del mundo, por ejemplo, ofrece, como asunto, el tema de la vida humana como una comedia, de la que solo quedan las buenas obras (la piedad de cada hombre), y que al terminar es sustituída por la verdadera existencia de la eternidad. Puede observarse la notable semejanza con la comedia La vida es sueño, en el que solo permanece el obrar bien y cuyo despertar es la muerte; por lo que se acude a lo eterno.

El auto plantea el problema del libre albedrío y de la gracia, en eco, acaso en las contiendas del siglo anterior; pero sobretodo es la afirmación esencial de la libertad frente a la plena predestinación protestante.

La trama es como sigue: el autor soberano llama a su pre sencia, al mundo, creado por él, para que disponga una representación teatral cuyos actores sean los hombres y el teatro el propio mundo. El autor hace venir ante sí a quienes van a repartir sus respectivos papeles: uno será el rey, otro la hermosu ra humana y otros; el rico, la discreción, el labrador, el niño que sin nacer morirá, el pobre, que lamenta panel tan triste y riguroso. El autor promete que acabada la representación, ce nará con el que mejor haya representado su papel, y les advierte que esa representación no caben los ensayos, pues los actores han de acertar de una vez. A punto de empezar la representación

el mindo da a cada represente el atributo que le corresponde:
púrpura y laurel al Rey; matices y flores a la hermosura; riquezas al rico; algodón al labrador; desnudez al pobre; silen
cio y diciplina a la discreción, pues toma el estado de religio
sa piedad. Y así comienza la representación, presenciada desde el cielo por el autor.

La ley de gracia recuerda a tedos el deber de obrar bien, que Dios es Dios. Pero excepto la discreción y el póbre, nadie la escucha, preocupados sólo pr su belleza, de sus riquezas, de ganar más, de alcanzar más pero al llegar la hora, de salir de escena, todos, menos el rico, se arrepienten de sus pecados. Depuestos por atributos terrenales, igualados todos por la muerte, se presentan al juicio del autor, que condena el infierno al rico y al purgatorio al Rey, al Labrador y a la Hermosura, si bien los admite después en la gloria, donde ya habían sido acogidos el pobre y la discreción.

Con ellos reparte el pan de la Eucaristía, mientras el miño que murió sin nacer, quedará sin pena ni gloria.

La piedad en este auto sacramental, está dado de dos formas: en el personaje de la discreción y a lo largo de la obra con la palabra "religión". La discreción representa las virtudes que el ser humano y en especial, el cristiano, debe tener. El ejemplo a este caso lo tenemos en un diálogo de la misma discreción:

Discreción: alaben al señor de tierra
y cielo, el sol, luna y estrellas,
alábenle las bellas
flores que son caracteres del suelo;
alábenle la luz, el fuego, el yelo
la escarcha y el rocio,
el invierno y el estío,
y cuando esté debajo de ese velo
que en visos celestiales,
arbitro es de los bienes y los males.

Este texto llama a la piedad humana, para la adoración de Dios padre, creador del cielo y la tierra. Existe también el personaje gemelo de la discreción: La ley, que no es otra más que la Ley de Dios para los que han de participar en el gran teatro del mundo:

Ley: ama a otro como a tí, y obra bien, que dios es dios.

Otra llamada a la piedad humana para alcanzar la piedad divina, que es única y el más poderoso juicio que existe, el de Dios.

Solo dos personajes del auto sabe escuchar a la ley y reconocen en ella, a la voluntad divina, aquellos a quienes los bienes materiales, ciega la claridad de su devoción a Dios con poder o riquezas: el pobre y la discreción

Pobre: La miseria mía no sabe si hay en el mundo necesidad y dolor; la religiosa, que siempre se ha ocupado en oración, si bien a Dios sirve, sirve con comodidad a <u>Dios</u>.

Aunque también se vuelve una critica severa a las falsas ocupaciones religiosas, que en nada ayudan a los pobres, por lo que podría considerarse una falta de piedad por varte de la iglesia. Pero, sin duda alguna, la antitesis de la discrección y el pobre, lo es el rico quien representa todas las facetas de la impiedad; mofándose de todos los designios natura les y divinos, que intenta encubrir con su dinero y riqueza.

Rico: Rues pródigamente el cielo hacienda y poder me dio, pródigamente se gaste en lo que delicias son.
Nada me parezca bien

que no lo apetezca yo; registre mi mesa cuanto o corre o vuela veloz. Sen mi lecho la esfera de Venue, y en conclusión la pereza y las delicias, cuía, envidia y ambición hoy mis sentidos posean.

En tanto la palabra religión aparece siempre que se trata de incitar a las costumbres e ideas del catoliciomo, esto es en bucca de la pissad humana, como en el diálogo de la discre - ción:

Discreción: Aunque ella (religión) acabar no puede, yo sí, porque yo no soy, la religión, sino un miembro que aqueste estado eligió.
Y antes que la voz llame
yo me anticipo a la voz.

O en otros en donde se cita con la misma palabra, varias o bligaciones cristianas, para con Dios y el prójimo:

Discreción: pedí una religión y una obediencia, Cilicios, disciplinas y abstinencias...

Autor: ...el pobre y la religión que, aunque por haber salido del mundo este pan no coman, sustento será adorarle ser objeto de gloria.

Pero también se plantea a la piedad por medio de las acciones de los seres humanos, pues, al morir; todos dejamos en el mundo lo que a él le pertenece; y las obras buenas nos acompañarán siempre, pues nos pertenecen:

Discreción: pedí una religión y una obediencia cilicios, disciplina y abstinencia

Mundo: Pues déjalo en mis manos; no me puedan decir que nadie saca sus blaones.

Discreción: No quiero; que en el mundo no se queden sacrificios, afectos y oraciones; conmigo he de llevarlos, porque excedan a tus mismas pasiones tus pasiones; o llegar a ver si ya de mí las cobras.

Mundo: No te puedo quitar las obras buenas.
Estas alas del mundo se han sacado.

Y sea con este mensaje, al final del análisis. Cuando la piedad y la impiedad están tan equilibradas que nuevamente nos da a pensar en la idea de justicia (vista también en <u>El alcalde de Zalamea</u>). Y, en la recompensa divina por la buena actuación del hombre, fuere cual fuere su papel.

### 3.3.2. En La cena del Rey Baltasar .

En este auto sacramental, el conflicto de la piedad se presenta en el diálogo de Daniel con el Pensamiento del Rey Baltasar. Se represento por primera vez en Madrid en 1634, duran te las festividades de Corpus Christi.

La trama es la siguiente. La acción se desarrolla en Babilonia durante las fiestas en las que el Rey Baltasar, va a
contraer matrimonio (segundo) con la Idolatría, emperatriz de
los reinos de Oriente. Baltasar se juzga el más feliz y podero
so de los hombres en posesión de sus dos esposas (Vanidad e Ido
latría), que serán los pilares del reino. El Rey se ufana de su
ilustre ascendencia, de sus glorías militares, de su inmense
poder. La vanidad le promete nuevos laurelos, alas más amplias
de su ambición; la idolatría le asegura que, si so iguala a los
dioses, le labrará estatuas y hará que sea adorado como un Dios.
Baltasar está en la cumbre de su soberbia. ¿Quién podrá romper
los lazos que unen a sus dos esposas?, alguién, Daniel, un mí

sero hebreo cautivo en Jerusalén, se atreve a decirle que será la mano de Dios quien los rompa. La indignación se apodera de Baltasar, arrebatado por la ira, va a matar al profeta, pero el temor, un obscuro temor inexplicable detiene su mano la muer te, en figura de galán, se presenta a Daniel como única venga dora de tales injurias; pero el profeta le suplica que, antes de dar el fatal paso, recuerde a Baltasar su cualidad moral. Conducida velozmente por el pensamiento, la muerte se aproxima al Rey, que horrorizado ante su vida, le da un memorial que le recuerda que sólo es polvo.

La Vanidad le arrebata el memorial y lo rompe quitándole de este modo la memoria de la muerte. Así, Baltasar cree que to do ha sido una ilusión de su fantasía, y se adormece arrullado por los cantos de la vanidad. Ante el Rey dormido modita la muer te, y cuando se dispone a matarlo. Daniel detiene su brazo re cordándole que aún no ha llegado su hora. El Rey ve en sueños a la Vanidad y a la Idolatría levantarle templos y consagrar estatuas; pero una voz de bronce deshace en el viento templo y estátua. Para tranquilizar a Baltasar y distraerlo, la Liblatría prepara un festín digno de tal Hey, en que servirám para beber los vasos sagrados del templo de Jerusalén; mezclada con los criados, la muerte asiste al festín, y como ya está · próxima la hora final de Baltasar, le da a beber un veneno. En medio de la fiesta un ensordecedor ruido siembra el terror en tre los asistentes; de pronto, una mano atraviesa el salón y es cribe con el dedo sobre la pared tres palabras: Mane, Tecel, Fares. La hora ha llegado; la muerte, que con el veneno había

Euerto el alma de Baltasar, mata el cuerpo con una espada. La Idolatría comprende entonces que Dios la rechaza, y suspira por ver la ley de gracia. Daniel le ofrece la visión del sacramen to con un altar con un cáliz y una hostia ante el que la Idolatría se postra con toda humildad.

La fuente de este auto sacramental es el episodio biblico contenido en el libro de Daniel, V.

La cena del Rey Baltasar, nos proporciona al igual que El Gran Tentro del Mundo, la tesis de que las obras buenas le dan al ser humano su real tamaño. Pero, en otros aspectos se diferencia del anterior auto, por otros elementos como son el antagonismo marcado entre Daniel y el Rey Baltasar, solamente comparado con el del autor y el rico de El Gran Tentro del Mundo.

Por stro lado tenemos la representación del juicio de Dios (Daniel) y el ejecutor de su voluntad (la muerte) con los que el aparato crítico de la obra, va constuyendo el tribunal don de se enjuiciará a Baltasar y a los pilares de su seberbia, la vanidad y la Idolatría.

La piedad está representada en la figura de Daniel oues es el juicio de Dios.

Y también está dada su contrapartida, la impiedad, representada por la ceguera irracional que es producida en Baltasar, por la Vanidad y la Idolatría:

Idolatria:... pues desde que en abismos sepultado,

del gran diluvio del mundo salió a nado, fue este immerio primero que introdujo, político y severo, dando y quitando leyes, la humana idolatría de los reyes y la divina luego de los dioses en lámparas de fuego.

Es tal su ceguera y su falta de piedad, que no sólo procla ma infamias en contra de Dios y de lo que su juicio y su pala bra representan, sine que se atreve a robar los vasós que los sacerdotes usaban durante los rituales religiosos:

Muerte:..Los vasos que Salomón consagró al Dios verdadero; y donde los sacerdotes los sacrificios hicieron los separadores cubren... loh juicio de Dios entero suelta ya ti mano, suelta la mía, vorque el peso de sus pecados cumplió con tan grande sacrilegio!

En cuanto a la palabra piedad, la encontramos únicamente en un diálogo de Deniel (representante del juicio de Dios y de su piedad), en el que, no obstante, los pecados de maltasar; lo pide a la mierte, que antes de ejecutar la justicia divina, lo requiera de palabra, de una manera piadosa:

Daniel: no quiero, no, que el decreto

del libro; que es rigor de los hombres

de acuerdo, aunque ya en los hombres

es libre de olvido hoy,

ejecutes sin que antes

le hagas con <u>piadosa</u> voz

los justos requerimientos,

que pide la ejecución.

Por último, una vez que Baltasar ha muerto y la Vanidad y la Idolatría se ven perdidas, reconocea (como en <u>La vida es sueño</u>) que han despertado del sueño en que estaban fuera de la

ley de Dios e intentan refugiarse en la piedad divina, reconociendo su importancia en el mundo:

Idolatría: De los sueños de mi olvido como dormida despierto y pues a la idolaría Dios no acepta, según veo en la sábana bordada de tantos brutos diversos como Cristo mandará que mate y que coma Pedro, i Quién viera la clara luz de la ley de gracia, cielos: que abora es la ley escrita.

Para culminar, citaremos a Angel Valbuena Prat en la que nos hace referencia a <u>La cena del Rey Baltasar</u> y su relación con las características del arte barroco:

El fin imminente de la grandeza y aparato reales, predicha en las palaibras misterioses grabadas en la sala del banquete, es el protexto para una obra cumbre en que los arcanos de la vida y la muerte se llevan a la oscena la poesía castellana del desengaño que bate sus negras alas sobre el preciosismo del arte del siglo XVII g.

## 3.3.3. En La Vida es Sueño

El tema básico del auto sacramental se metamorfosea de los modos más sorprendentes; y el de éste no es la excepción ques para un lector de ciertos conocimientos escriturísticos no puede ser sorprendente que siga la prefiguración ofrecida por ciertos motivos bíblicos (las espigas de Ruth, La torre de Babilonia, La piel de Gadeón, etc.) pero esa lectura dramática, ya de por sí compleja, se complica aún más con otros numerosos sobreañadidos como es el caso de la obra que acabamos de ana-

lizar, La cena del Rey Baltasar, conde los niveles de significación, como diriamos hoy en día, llegan a formar una maraña.

Y pues con esto, el formalismo dramático, ha llegado a su extremo precisamente por "un planteamiento religioso y doctrinal" 27.

Y este es el caso del auto de <u>La vida es sueño</u> en que esos niveles de significación, se entiende, tanto a la largo de la obra, que alcanzan matices muy interesantes, que ayudarán al análisis del drama <u>La vida es sueño</u>. Pero, tanto en los autos, como en el resto de la obra calderoniana, la brama se sostiene y avanza en su desarrollo formalista gracias al acierto, no para la lectura, en la que resulta siempre pesado, sino para la representación teatral.

La síntesis del auto es como sigue: Los cuatro elementos clásicos (fuego, aire, tierra y agua), están en discusión cuan do aparece Dios en sus tres personas Poder (Padre), Sabiduría (Hijo y Verbo), y Amor (Espirítu Santo), para armonizarlos. En tonces, los elementos piden un rey a Dios que los gobierne, y se revela el plan de crearlo, efectivamente, en el hombre, quien podrá enmendar la rebelión y caída de Lucifer y algunos otros ángeles, que se negaron a casarse con la naturaleza humana. La sabiduría predice que también el hombre se portará mal, como Lucifer:, a lo que habrá de dar remedio la propia sabiduría asu miendo ser hombre. El Amor también insiste en la esperanza: la caída del hombre no será fatal, porque siempre le quedará el albedrío. En todo caso, la prevención de su caída no es razón para no crearle, norque sería castigarle antes de la falta. Hay que crearle, y que él gane o pierda por sí mismo. Se sacará pues al hombre de la cárcel del no ser. Si desobedece a su creador,

los mismos elementos del mundo le desobedecerán. Al retirarse las tres personas, con el bíblico plural "hagamos al hombre", aparece la sombra, consternada ante esos planes (sabe que la luz será símbolo de gracia), y pide auxilio a Lucero; también llamado príncipe de las tinieblas revelandole que el rey (Dios) tiene un hijo ocúlto en la tierra (paralelo con Segismundo, en cerrado en la torre) y piensa hacerle todo un pequeño mundo (microcósmos) en armonía con el gran mindo (macrocosmos).

Aparece entonces el hombre vestido de pieles (como Segis mundo), acompañado por la gracia, que lleva un hanchón. Lucifer dice que el hombre es libre, pero pro clama su anhelo de liber tad en décimos muy semejantes a los más famosos del drama; lue go se duerne, bajo los efectos de una pócima dada por Lucero y Sombra con intención de que despierte inhábil. Al despertar, los elementos saludan al hombre, pues el entendimiento y el albedrío le acompañan.

El albedrío le incita a gozar, mientras que el entendimien to le lluma en vano a la razón. Sombra y Pecado, disfrazados de jardineros villanos, buscan como matar al hombre, que se enor gullece de si mismo al verse en el espajo ofrecido por el agua. El fuego le ciñe la espada, como armandole caballero; el pecado (Lucero), pide a la sombra que se la envenene para que se hiera y se muera, pero no puede porque la espada tiene forma de cruz, y la sombra no se atreve. El aire ofrece al hombre un sombrero con plumas, y sombra quiere envenenarlas, pero las plumas sugieren un ave que salida de las Sagradas Escrituras, simboliza a la Virgen maría, y no le es posible hacerlo por esc.

Tampoco sirven para el envenenamiento las flores ofrecidas por la tierra, porque una azucena entre ellos alude también a la Virgen. Entonces Sombra, como campesina morena, se adelanta hacia el hombra, que la requiebra y acepta la manzana que aquella le ofrece con mágicas promesas. Al albedrío le paparece bien que coma; al entendimiento, mal, y dice al hombre (como en el drama). En cuanto el hombre muerde la manzana, los elementos le niegan su obediencia, con terremotos y tinieblas, la luz se apaga el hanchón-de la gracia. El hombre, entonces, comprende, furioso y arrepentido.

Salen las tres personas divinas:el poder habla de hacer volver al hombre a la tierra, pero el amor dice que puede y : debe enmendarse, para suplir la falta del Angel rebelde y se decide la unión de la sabiduría con prisión primera, y ya no sabe si todo lo ocurrido fue un sueño. Viene el entendimiento que no ha muerto en la caída, y luego va a buscar al Albedrío, porque sin él no hay arrepentimiento, ni salvación posibles: tras de la cual profetiza la redención. Apareca la Sabiduria en disfraz de peregrino, y toma las cadenas del hombre y las piæles con que se viste, recostándose en su gruta. Entoncas Lucero y Sombra vuelven a escena para matar al hombre, pero matan al peragrino en su lugar, confundiendo las apariencias. Vuelve el hombre y encuentra al peragrino, que aunque ha muer to, resucita abrasado a un leño de cruz. En la apoteósis eucarística final, de redención, cada uno de los cuatro elementos se gloriará de su aportación al sacramento: el agua.como bautismo previo; la tierra, dando espigas y vides; el aire, como

elemento de las palabras de la consagración, y el fuego, como símbolo del amor.

Calderón enfocá a las dos piedades, la humana y la divina, de manera totalmente distinta. Y aparte las contrastó con la impiedad, con lo que son varios los aspectos análogos con La vida es sueño (drama), pues el juego de contrastes al canzan en este auto sacramental, la máxima expresión de religiosidad calderoniana.

Por principio de cuentas, la piedad divina está representada por las características de Dios Padre, que son llevadas por el autor a rango de personajes: El poder, la Sabiduría y el Amor, que son los ejemplos que nos pone para ejercer nuestra piedad, de una manera completa, cristiana y humana:

Poder:

Ell poder

que enteramente infinito

pudo.

Sabiduría:

La Sabiduría,

que supo desde el principio disponerlo así.

Amor:

El Amor.

que de los dos precedido,

también lo quiso.

Otro elemento análogo al drama de <u>La vida es sueño</u> es sin duda el monólogo del hombre en el que hace referencia a su existencia, su libertad y su destino, y nuevamente aquí se relaciona la piedad con los tres elementos:

Hombre: ¿Par 'qué, si es brate el que a bellas manchas salpica la piel (gracias al docto pincel), apenas nace, y las huellas estampa, cuando a <u>piedad</u> de bruta capacidad, uno y otro laberinto

corre, yo, con más instinto, tengo menos libertad?

Y finaliza el auto con la referencia de que los cuatro elementos de la vida(tierra, agua, aire y fuego), hacen sobre lo que el hombre gana, actuando bien, con su albedrío, el papel que le ha tocado hacer en esta gran representación:

LOs cuatro: Se sabrá que el hombre está hecho de Aire, Agua, Fuego y Tierra, concha, espiga, voz y afecto, tiene, goza, incluye y sella, gracia, venia, amparo, asilo, piedad, refugio y clemencia.

Hombre: Y pues és de perdón día,
naestros defectos le tengan,
para que puedan mejorar
repetir las voces nuestras.

Música: Gloria a Dios en las alturas
y paz en la tierra a los hon-

La palabra piedad, comienza a aparecer más frecuentemente, y comienza a vislumbrarse, el contraste que llevó a Calderón a escribir el drama & Piedad-Impiedad. Por las semejanzas con: los diálogos del drama filosófico (La vida es sueño), nos abrela posibilidad de que en este último, ese contraste se da en marcados matices que califican las acciones y los parlamentos de cada personaje; y que se transforman en una actitud humana realista, propia de la dramaturgia del eigle XVII:

#### NOTAS AL CAPITULO 3

- 1 Ticknol, Jerge. Historia de la literatura españela. Bajel. Buenes.
  Aires, 1948. Teme II. p 418.
  - 2 Iden., p 420.
  - 3 Seler, Alejandre. Estudio a la obra La vida es sueñe. Editeres Mexicanos Unidos. México 1979. p 18.
  - 4 Idem., p 16.
  - 5 Valbuena Prat, Angel. <u>Historia de la literatura españela</u>. Gili .

    Barcelena, 1950. Tome II, p 363.
  - 6 Prélege a la obrar <u>Calderón de la Barca</u>

    <u>Obras Completas</u>. Aguilar. Madrid, 1978. Teme III. p 9.
- - sacranental. Planeta. Sarcelona, 1981. p 18.

జీవినియి. మార్క్ స్టోక్ ర్విల్ నే ప్రాంత్ర్మిని చేస్తున్నాయి. మార్క్ ప్రత్యేక్తున్నారు. మార్క్ ప్రాంత్ర్మిని మార్క్ ప్రత్యేక్తున్నారు. మార్క

#### 4.1. La piedad e impiedad en la trama

¿À qué se le llama trama? ¿de qué está constituida?. El teatro permite contemplar la vida a través del espectáculo. La contemplar la vida a través del espectáculo. La contemplar la vida del entismo, constituye el contemplar de contemplar de

qu e

el asunto que nos ocupa es la trama o argumento teatral...en tanto que el no velista puede mostramos los acontegios mientos, en la mente de otros hombrés, el dramaturgo nos permite ver la mente de otros, los ladrillos con que están constituido son entonces acontecimientos, sucesos, eventes, incidentes.

Cuando el autor determina su particular punto de vista so bre una red de acciones humanas y como se realizarán está eligiendo la trama. La trama de La vida es sueño de Calderón de la Barca, empieza cuando Rosaura, acompañada del gracioso Clarín, vuelve a su patria, Polonia, vestida de hombre y con una espada que fue de su padre (aquien no conoce) y que le ha da do su madre al morir, desterrada de Polonia, diciéndole que se-

rá reconocida en la corte polaca, por el que debe ser su padre a la vista del arma. Pero Rosaura no llega en busca sólo de su desconocido padre, también de quien la abandonó en promesa de matrimonio, Astolfo, Duque de Moscovia, y sobrino de Basilio, quien la ha seducido y deshonrado. Entonces Rosaura y Clarín encuentran a un personaje cubierto de pieles, dentro de una torre que le sirve de prisión: es, aunque él mismo no lo sepa, Segismundo, príncipe de Polonia y heredero, a quien su padre, el Rey Basilio (por miedo al dictamen astrológico, que lo destronaria y por argumento, Segismundo desplegaría una conducta feroz), Basilio ha hecho criar a su hijo Segismundo, desde pequeño en ese encierro, sin más compañía que un preceptor, Clotaldo, quien le instruye sobre el mundo sin revelar le su, candición, de príncipe, Clotaldo, al detener a los intru

Rey, se da cuenta, por la espada, de que uno de ellos es su hijo. Pero los intrusos quedan libres y perdonados porque el Rey está de humor benévolo; ya que quiere probar si Segismundo es realmente tan malo como anunciaban los horóscopos y orá culos, (antes, Basilio ha hablado con los posibles herederos

del reino de Polonia, Astolfo, el seductor de Kosaura, y la princesa Estrella; que han acordado casarse en bien de la unidad del país). Segismundo, narcotizado por orden del Rey Basilio, es trasladado al palacio real, donde al despertar, se ve saludado como príncipe; al saber que su padre le ha mantemido apartado, se enfurece y se deja llevar de malos instintos, matando a un criado, peleando con su primo Astolfo e intentando

abusar de Estrella, cuya belleza, sin embargo, le dejará imore sionado de modo más espiritual. El Rey Basilio decide que los oráculos tenían razón, y hace narcotizar a Segismundo por segunda vez, quien al despertar en su prisión y verlo todo como de costumbre, tiende a pensar que el episodio en el palacio, ha sido un sueño, por más que le parezca que la belleza de Estre lla tuvo que ser verdadera. Entonces, renunciando a averiguar si fue sueño o verdad todo aquelle, decide que lo importante es portarse bien (para tener amigos para cuando llegue la mierte). Pero en esto, el pueblo de Polonia, que ha tenido noticia de la existencia de Segismundo se subleva contra el Key y Astolfo, y venciendo en batalla, ofrece la corona a Segismundo, quien la acepta cautamente, perdonando a su padre y a todos, para reinar con justicia y moderación. Mientras , por lo que toca a la acción secundaria, Rosaura, en el pavel de dama de Estrella, ha inten tado inútilmente llevar adelante sus planes para recuperar su perdido honor, haciendo que Astolfo se case con ella e matándo lo; al final, Segismundo, como parte de sus planes, de buena conducta, renuncia a Rosaura para que esta recupere su honor casándose con Astolfo, mientras que Segismundo se casará con la princesa Estrella, conforme a la razón del estado.

La obra está repleta de constantes cambios de <u>piedad-imple</u>
dad y viceversa. Por ejemplo: Segismundo vive en un total ambiente de impiedad; Resaura cuando lo encuentra, está lleno de impiedad por desesperación en estado infrahumano, sin embargo, Rosaura tiene piedad de él al escuchar sus lamentos. Segismundo, por su parte, al saberlos presentes durante su discurso (a

Rosaura y Clarín), decide darles muerte (impledad), pero al enterarse de quien se trateba, se tranquilizó y tuvo piedad con ellos, que podrínmos clificar como justicia.

otro ejemnlo seria cuando Clotaldo lleva prisioneros a Rosaura y Clarín y los presenta al Rey para ser castigados, pero pasilio decide perdonarlos por la esperanza que tiene en que su hijo Segismundo pueda llegar a ocupar su puesto en el trono de Polonia. El hacho de que Clotaldo decida que su Rey escogerá el destino de su hija y de su criado, pude prestarse a pensar en cierto tipo de impiedad cero en tal caso se trataría de in justicia, pero no es así, ya que intenta ser justo con ellos, y con el castigo que merecen, y la justicia es un matiz de la piedad. Ahora bien, sasilio aparentemente es un hombre piadoso per perdenarles el castigo, pero la reskidad es que su impiedad.

Continua la trama y nos enteramos de que el principe de Moscovia, Astolfo, ha dejado deshonrada a Rosaura, con la prome da de matrimonio y que se fue a Polonia en busca del trono de pasilio, que le pertenece a Segismundo. En este caso la impie dad se presenta en Astolfo y de dos matices diferentes, en la destrucción de su matrimento con Rosaura y en la codicia de un trono que no le pertenece, y trata de conseguir, casandose con la otra sobrina de Basilio, Estrella; quien también codicia el trono de pasilio.

En el siguiente bloque de la trama, está Segismundo, probando las mieles del poder, y el odio (matiz de impiedad) que

reprimia su alma, le desborda en forma de soberbia, prepotencia que llega al extremo del asesinato por una simple apuesta, lo que podríamos calificar de impiedad pura, pues muestra tres o más maticos de impiedad: odio, soberbia, prepotencia, venganza e injusticia.

Ese mismo Segismundo, impio cambia totalmente con dos elementos de la truma cuando lo vuelven a encerrar en la torre, ha
ciéndolo pensar que fue un sueño; y las palabras donde Clotaldo lo invita a ser bueno y realizar buenas acciones, pues como la vida es sueño, es demasiado corta para soñarla haciendo
daño a los demás. Y, prueba de ello es que una vez que Segismundo es liberado por unos soldados del reino, trata a Clotal
do con piedad, pues recuerde sus palabras, que se catalogarían
de piedad pura, ya que lo realizó con misoricordia, justicia;
y tamor a Dios.

Sin embargo, aun con toda la impiedad que muestra la trama durante toda la obra, la piedad triunfa como todo conocimiento de Dios para el mundo; pues como se sabe, ordena todo el cosmos del reinado de Polonia y le da a cada uno, lo que le corres ponde, por justicia, honor y minericordia.

# ingerier - endes de remetal de la promotione de la completa del la completa de la completa de la completa de la completa del la completa de la completa del la completa de la completa del la comp

Sin personajes, lo mismo que sin acción, no hay teatro. El conflicto que se presenta en una pieza dramática necesita caracteres que lo protagonicen. El personaje es alguien a quien mu chos reconocen y que, por la fueza de su personalidad, se des taca claramente a la luz dramática que el autor ha sabido crear.

Los personajes tienen que ser capaces de actuar voluntaria mente. La situación original del conflicto proviene de los personajes quienes, a su vez, provocan nuevas situaciones conflictivas. Es evidente que la trama va tejida por tejida por ellas. Unos contra otros, o uno junto a otros, las acciones de los personajes conforman la secuencia de acontesimientos. Son algo tan importante los personajes, que hasta los defectos dramáticos que puede contener una obra, son superados por el valor de aque llos. Hay obras cuyo valor radica en la creación de un gran personaje.

El carácter es un elemento de valor en el personaje; este se define en su actuación por la fueza de su carácter, generador de acciones. Los personajes encarnana las fuerzas de lucha del conflicto.

habilidades básicas del dramaturgo. Algunos emocionan por su alta calidad humana, hasta el punto que tienen vida propia, in dependiente de su creador. Son los llamados caracteres prototipicos: Segismundo, Hamlet, Fedra, Edipo, mefistofeles, El Rey Lear, La Celestina, Don Juan, Calixto y Melibea, etc., son per sonajes a quienos hemos visto alguna vez, si no puros, si en algunos de sus rasgos, personajes que hemos aceptado o rechaza do.

## 4.2.1. En Segismando

El análisis de un personaje con respecto a un tema deteminado, no es fácil, y por ello tenemos que determinar la manera

de cómo ha de hacerse; no sólo en Segismundo, también en los demás. El parlamento es lo más concreto a estudiar, pero no únicamente en relación con aquellos dende pudiese aparecer las palabras piedad o impiedad, también en aquellos dende esté implicita toda conducta de piedad o impiedad.

En el caso de Segismundo, el contraste de la piedad-impie dad, el autor encontró toda la riqueza de actitudes humanas que pueden encerrar le concepción de alguna de las dos. Sin em bargo, como el análisis se realizará con el desarrollo normal de la obra, las dos palabras o actitudes se irán entremezclam do, de tal manera que dará, como resultado, la evolución real de la piedad e impiedad en la constucción de Segismundo, de su papel en la trama, y su interrelación con les demás actores.

que cita algunos olegentos de la naturaleza como el viento, el agua y algunos animales como las aves, en que se pone de manifies to que ellas, como no tienen raciocinio, son seres impios:

del niño que deja en calma. (I,2, vv. 129

ı siempre lo pone a la par de su falta de libertad, con lo que calderón explica que el ser implo tiene más libertad, que el más infeliz de los hombres. Esto es <u>Impledad del ave</u>.

Para Segismundo, la impiedad comienza en el ciolo y en los hombres en el momento de nacer:

lay, misero de mf, ay, infelice!
...que delito cometi contra vosotros
naciendo;...
(I,2,vv.105107).

Por lo que se pone de manificato que su preparación teo-

lógica no fue tan completa o tan clara como Basilio hubiera querido, para evitar su crueldad contra Polonia, en el caso de que le cediera el trono; pues condena a los elementos divinos acusándolos de hostiles. Esto es Impiedad de culto.

En cuanto a la pregunta que se hace durante todo su primer parlamento nos va dando en forma de claves las cualidades deun ser humano capaz de sentir piedal:

67 teniendo yo más (alma, instinto, albedrío) tengo menos libertad? (1,3,vv.130-65).

Es precisamente el alma, el instinto, el albedrío y la vida lo que determinan la libertad interior del hombre(piedad) o
su reclusión en el abismo negro de la impiedad: Conclusión Impie
dad en la justicia.

En el signiento fragmento donde aparece le piedad-impledad trache de la companya de la companya

Pues la cuerte te daré
porque na sepas que sé son (1,2,vv.130-83).

(1,2,vv.130-83).

Este tena aparece también en toda <u>La vida es sueño</u>, y serrá objeto de discusión en los otros personajes en relación a la representa describentes en el ación a la piedad e impiedad. Conclusión <u>impiedad en el deshonor</u>.

Para el verso 1295, Segismundo continúa en forma gradual incrementado su impledad, al enterarse de que él es el principe de Polonia que heredará el trono de masilio, cuando este mue ra, demuestra impledad al crearse en él la soberbia y poder, propios del puesto que le ha sido negado:

Pues, vil, infame y traidor! ¿que tengo más que saber, después de saber quien soy, para mostrar desde hoy mi soberbia y mi poder? (II,3,v

(II,3, vv.1295-99).

Aquí mismo, Segismundo utiliza calificativos de impiedad, para aquellos que lo mantuvieron aislado, sin sentimientos y como a una bestia, sin piedad:

Pues, vil, infame y traidor! (II,3, vv.1295).

A este tipo de impiedad lo podemos calificar; ya que es producido por la soberbia y el poder, como Impiedad por soberbia.

Continuando con su soberbia, se niega a rebajarse al nivel de parientes y criados, con palabras que demuestran, al mismo tiemo pedantería y presunción:

es uno o dos calificativos implos los que encierran la intención de sua palabras, ya que se conjuntan varios de ellos, ha

--- Ciendo, -de esa-mimpledad, -el-punto máximo al que pudo haber lite--gado, y se satisface nor el hecho de ser el principe, como a el
le parece, y lo hace ver caprichoso, e inhumano:

Palabras que lo alejan de manera definitiva del cause ciris tiano y de Dios, y aparte, le dan la razón a Basilio, que jus tifica la acción de apartarlo de la civilización; y este lo ha ra sentir que fue justo y piadeso cen su pueblo. Conclusión Impiedad perfecta.

Y cuando a llegado al fondo, a lo miserable de la impiedad, reflexiona sobre lo que lleva al hombre hasta ese extremo y del porque él mismo llegó:

> ...libertad, vida y honor; y así agradecema a mí que yo cobre de tí.

(II,6, vv. 1516-18).

Exactamente estos son los tres móviles que llevan al hom bre a la piedad o impiedad: libertad vida y henor. i que lo em belesan; cegándole todo raciocinio y su capacidad de comprensión del mundo mismo. A Segismundo le han rebado la libertad, le han coartado su vida, y su honor no existe. Estos mismos mó viles controlan las conductas de los desás personajes, aunque de manera distinta, pero, al fin y al cabo son las mismas cau sas de impiedad en la obra. Conclusión. Libertad, vida y honor, causan de lapiedad.

No obstante que Segismundo está encerrado en su impledad, esta comienza a ceder y el nivel de la impledad en él llega a la idolatría, donde se percibe ya un resquicio de piedad, la

¿quión erca? que sin verte adoración me detes; y de suerte por la fe te conquisto. (11,7,vv.1586-88).

Como dijimos, da ya su primer indicio de piedad, pere aún no es el derinitivo, el que lo conducirá a la oiedad pura, que lo convertirá en el gran triunfador de la obra; porque se pal pa la presencia de la idolatría; iadoración me debes: (Ibidem), y lo catalogamos como, Impiedad por idolatría.

మై అండుకున్నారు. అన్నారు అన్నారు, ముంది కార్యాలు ముందిన ఇంట్లాలు కారుత్తున్నారు. ముంది ముంది మాట్లు కార్యాలు ముంది ముంద

En su siguiente parlamento, donde encontramos ideas de piedad o impiedad, plantea en otro nivel, una impiedad más cerca

na a la picdad y que todavía es impiedad grave, la venganza y la injusticia:

Sirvate de morir; pues desta suerte también sabre vengarme con tu muerte aquel pasado enojo. (II,9,vv.1702-04).

En este fragmento aparece otro de los temas favoritos por los dramaturgos parrocos, la venganza, que Calderón con mayor intención al encuadrarla en los polos opuestos: el honor y la pledad; que como ya dijimos la falta de honor es causa de impiedad. Conclusión, impiedad por injusticia.

Llegamos al punto en que Segismundo, comienza a valorar la vida en el que no es piadoso o impio. Se pone a comparar las acciones de los hombres que al llegar el momento de la muerte, no queda más que las acciones positivas. Aquí, el principe de Polonia ha aido encerrado nuevamente y Ciotaldo por mandata de su Rey Basilio, le hace creer que todo ha sido un sueño:

... sueña el rey que es rey, y vive

con este engado mandando, disponiendo y gobernando; por este aplauso que reciba, e por el como este estado en cenizas la convierte la muerte...

(II,19, vv.2158-62)

Al reflexionar sobre la vila y el anarente sueño en el que cida hombre vive al representar su papel, se da cuenta de que, efectivamente, la vida es un sueño, pero injusto, hostil sin fe, ni campación de o para el hombre. En una palabra, es un sueño impía. Canclusión La vida es un sueño impía.

Apartir de ese momento, Segismundo comienza a revelarse como un ser piadoso. Como en el caso de cuando los soldados de masilio van en busca de Segismundo para que se haga cargo del

puesto de Basilio, pues rechazan a Estrella y Astolfo; y como Segismundo piensa en que todavía sueña, pretende realizar bue nas acciones; Clotaldo al ver que Segismundo ha descubierto la verdad se arrodilla ante él, pues reconoce que merece morir en su aspada, al ser complice de masilio:

Levanta, levanta, padre del suelo; que tu has de ser norte y guía de quien fie his aciertos;... (III,4,vv.2401-04).

La piedad que demuestra equí el personaje es apenas de mi sericordia, pero con ciertos destellos que rayan en la justicia, con lo que Clotaldo queda asombrado de Segismunda y es el pri mero en darse cuenta de que los presagios eran erroneos, tram pas de su propia vanidad, que le impiden ver la verdad del hom bre y su conducta. Conclusión, Piedad en la minericordia.

En el verso 2443 encontracos ya la justificación que Segis mundo busca para actuar en forma piadesa, dando a su padre la lección de que Dios y el alma del hombre son más auténticos, que creer en la astrología y en la posición de los planetas:

... más sea veriad o suego, obrar bien es lo que importa; si fuese verdad, cor serlo; si no, por ganar anigue

-waterway was a series in 1997, squarda, deeperterone realization (III. 4,2423+221) realization

La piedad está dictaminada también, a partir de las buenas obras; la necesidad humana de la compañía, que la soledad es tal vez más amarga y cruel que cualquier daño extra que le pu do ocasionar su padre, al encerrarlo solo durante tantos años en la torre. Conclusión, Piedad en la justicia y verdad.

Otro fragmento en donde hallamos piedad en la justicia es

en el diálogo que sostiene Segismundo y Rosaura en el que ella sabe de su deshonor, provocado por su primo Astolfo y que por eso actua de una manera impía. Y él le promete que:

> ...Roraura está sin honor; más a un principe le toca el dar honor, que quitarle. ivive Diost que de su honra hæ de ser conquistador, antes que de mi corona. (III, 10, vv. 2986-91).

Segismundo sufriò al verse sin libertad, vida y honor, pe ro al verla sin honor, comprende que es más importante que la corona de Polonia, y se compromete a restaurarle antes de que él recupere su trono.

Las acciones continúan y la piedad va llegando al fin al plano que le corresponde y que se ve plenamente realizado en el discurso que Segismundo dice frente a sus familiares y toda la contrata de la contrata del contrata del contrata de la contrata del c of some and conte of pueblic the Radionian section, before the and the store and the

> Lo que está determinado, Dios cin el dedo escribió... (III.14, vv.3009-10).

...la fortina no se vence con injusticia y venganza; den beste ungergue antemmé incita: magnet de biblio de l'este de l'este de l'este de l'este de l'este de l'est y asi quien vencer aguarda a su forma a de ser con cordura y con templanza...(III, 14, vv.3014-13).

... sentencia del cielo fue; and a latter of got the gift gifts beforeberiens were and a course of él no pudo: ¿y podré yo. que soy menor en las canas, en el valor, y en la ciencia, (III.14. vv. 3082-87). vencerlay

Señor levantate. Dame tu mano, que ya que el cielo te desengaña de que has errado en el mode de vencerla, humulde aguarda mi cuelle a que tu le venges: rendido estoy a tus plantas. (III, 14, vv. 3088-94).

Cuatre fragmentos en que Calderón nos expresa de manera

directa, pero muy bella, las cualidades que un hombre debe temer para ser biadoso: alabanza y temer a Dios, justicia, mi sericordia, humildad, servicio y respeto a nuestros padres y al prójimo; con lo que llegamos a la conclusión de que se trata de la piedad pura, que triunfa así sobre toda la impiedad que se vio durante toda la obra: Concusión, Piedad pura.

Y culmina con una de las más bellas acciones que la piedad puede demostrar en el ser humano: el perdón.

rental de la companya de la company La companya de la co

...Pues así llegué a saber que toda la dicha homana en fin pasa como sueño, y quiero hoy aprovecharla al tiempo que me durare pidiendo de nuestras faltas perdón, ques de pechos nobles es tan propio perdonarlas. (III,14, vv.3312-19).

De la Martin Brest Brest

El padre de Segismundo, por lo contrario, aunque comienza un tanto piadoso, sus intereses lo inclinana a la impiedad
de manera irremisible, lo que hace de Essilio el segundo personaje das impio de la obra, después de Astolfo. Dentro de su
primera intervención en La vila es suedo, en la que habla a
sus sobrinos Estrella y Astálfo, les explica todo lo referente
a su hijo Segismundo, y presume de hombre de ciencia, (astrología y de grandes conocimientos, aun sobre la sabiduría divi
na:

...ya sabeis que yo en el cundo, per mi ciencia he merecide el sobrenubre de docto; ques contra el tienno y alvido, me aclaman el gran Basilio. (I,6,vv.605-09). No apenas es su primer parlamento, y demuestra ya su impiedad, gracias al puesto que ocupa, a la falsa presunción de un conocimiento incompleto y sin criterio, que le llevé a encerrar a su propie hijo en una terre oculta; nos hace pensar en que le que deseaba era aderación, no como aer humano, cemo un gran Rey. Por lo que comete pecado de impiedad por idolatría.

Sin embargs en otro parlamento del mismo acto, habla con Clotaldo, su más fiel servidor y el que le ha ayudade durante tedos los años que lleva encerrado Segismundo; le platica de su desee de probar la inteligencia y comprensión de su hije, pere que si falla en su intento lo volverá a recluir:

Basibie demiestra en este diálogo una dualidad criterios,

pues mencionamen moltgación, cumplida de manera piadosa y, por

ptra lade, el velver a encerrar a Segismundo en la torre, lo plan

tea camo un castigo y no como una acción de impiedad por cruel
dad. Pere la realidad no indica que ni es piadose por cumplir

con su deber, ni es castigo el que desea propinar a Segismun
de, en case de fracasar en su intento. Conclusión, Impiedad en

las apariencias.

rambién se descubren algunos destellos de piedad en forma chara. es que en realidad quiere lo mejor para su pue blo y su hijo, pero no tiene la certeza de cemo debe actuar.

Por ejemplo, en el siguiente fragmento, en el que Ulotaldo trae como prisioneros a Clarin y Rosaura, para que sean castigadas por hablar con Segismundo, pero Basilio los perdona, porque en realidad desea que su hijo lo comprenda y perdone, por actuar contra él:

> ...y a cass presos; porque al fin no presumáis de castigo descuidos vuestros perdono. (I,9,vv.812-14).

Es pues un hambre misericardiaso, que sabe perdanar las faltas ajenas, por muy graves que fueran. Y, posiblemente, fuera esa misericordia la que lo salva al final, de la espada de su hijo Segisaundo. Sin lugar a dudas se trata de:Piedad en la mi serio mdia.

Si hay also en lo que el Rey Basilio cree diegamente es en la antrología, y tedo al tisaco lo menciona, olvidando a Dios

y su influencia en las accionés hizanas:

A Segiamundo, mi hijo, el influto de su estrella (bien lo sabeis)amanaza mil desdichas y tragedias. (II,1, vv. 1098-1101).

والمرازية المالية والمهاور والهوا والمستهام والمساور

Esto lo convierte en un hombre profano y totalmente elvidado de cualquier elemente divino, que le califica de impie. Por otre lade manificata que la vida de su bile le partenece y a v que sólo él lo puede jusgar y castigar si lo desea. Conclusión, Impledad en los elementos profanos.

La impledad de Basilia llega a identificar en las brazas de su hijo a la misma muerte (porque Segismundo arrojó al vacío a un criado), siendo que el fue el causante de que un elemente de amor, de piedad, de protección como son los brazos, se con

virtierán en un arma de destrucción y muerte. i cuando dice el siguiente parlamento, no huye realmente de su hijo, o de la acción de asesinar al criado; lo hace del monstruo que por su ignorancia cree haber diseñado:

...yo asi, que en tus brazos me miro desta muerte el instrumento, y miro el lugar sangriento, de tus brazos me retiro;... (II.6.1465-71).

Podría calificarse como una impiedad por injusticia, por temor. Conclusión, inpiedad por miede al castigo de Dios.

Su impiedad llega a tal extremo, que al verse perdido fren te al empuje de Segismundo, reconoce su derrota, pero su alti\_ vez y su soberbia no lo dejan ver la realidad y pretende defen der su trono, hasta con la espada:

Dadma un caballo, porque yo en persona vencer valiente a un hijo ingrato quiero; y en la defensa ya de mi corona; le que la ciencia erró, venga el acero.

(III,7,2484-87).

Admite también que la astrología erró y que su experiencia

y sabiduría de padre se vieron desarmadas ante la verdad de la injusticia que provocó en Segismunde; impiedad producida simplemente por el miedo a perder el poder y la fortuna. impiedad

r no obstante todas las experiencias anteriores de impiedad con resultados dasastresos, insiste en su avaricia, injusticia, soberbia y cobardía:

En batallas tales
los que vencen son legles,
los vencidos los traidores.
Huyamos Clotaldo, pues,
del cruel; del inhumano
rigor de un hijo tirano.

(III, 13, vv. 3065-70).

La traición aparece como una expresión de disculpa, sobre les hechos que él mismo desencadenó y lo contrapone con otra palabra importante para la justicia humana: la lealtad, y los que no lo son; son tiranos, crueles e inhumanos; ellos sen los impios no yo.

### 4.2.3. En Clotaldo

La problemática de la piedad en Clotaldo es diametralmen to equesta a la de pasilio. Es obvio que después de analizarle, nos damas cuenta de que actua en forma impía, mientras que Cletaldo después de reconocer en Rosaura a su hija, entiende la que es la piedad; cosa que se refleja posteriormente en Segismundo, cuando lo convence de actuar bien.

En su primer parlamento, Clotaldo, descubre que dos personas acompañan a Segismundo en la obscuridad de la terre, y que al estar elles sin permiso, violan las disposiciones del Rey Masilio y por tanto deben sen castigadas:

|Acudid, y vigilantes, sin que suedadn defenderse, prenderles, pratarles! (I,3,vv.243-50).

Ese castigo lo está manejando en tono de venganza porque bien sabe que el primer castigo por tal fechoria, sería él; con lo que demuestra Clotaldo que está actuando con impiedad, inten tando igualarse al Rey masilio. Conclusión, Impiedad por venganza.

Sin embarge, al reconscer la espada que trae uno de elles y escuchar la historia en voz de Rosaura, su alma entera entra

en conflicto, ya que como padre debe proteger a su hija, pere como servidor al Rey, debe una completa lealtad, que le haría a Clotaldo castigar a Posaura muy severamente:

...Esta espada es la que yo dejé a la hermosa Violante por señas que el que ceñida la trajera, había de hallarme amoroso como hijo, y piadoso como padre. (I,5,vv.399-404).

Muestra el primer indicio de piedad, que se antepone a su responsabilidad que le indica su conciencia y al sentimiente de culpa, que como padre siente por haberla tenido que abandonar a su suerte, junto a su madre.Conclusión, Piedad paternal.

Otro parlamento, donde encontramos la misma disyuntiva es en el momento en que cuestiona lo que debe hacer:

... ¿Qué ha de ser? porque llevarle al Rey, es llevarle (lay triste!) a morir. Puez ocultarle al Rey no pue lo, conforme a la ley del homenaje. (I,6, vv.427-31).

Pero al saber que su hija ha sido abandonada por el principe de Moscovia, Astolfo, para obtener el trono de Pelonia, Clotaldo, a la vez miadose e impio, le promete que hará justicia con la venganza:

...quizá la misma <u>piedad</u>
de mi honor podrá obligarle;
y si le merezco, vivo,
yo le ayudaré a vengarse. (I,6,vv.461-64).

En este texto existen los dos conceptos (piedad-impiedad) en las expresiones: "la misma niedad de mi honor" y "yo le ayu daré a vengarse" (LVS,J1). Como ya hamos dicho, la falta de henor provoca impiedad (venganza), pero Cletaldo trata de equilibrar su impiedad, implorando a la piedad de su honor. Conclusión, Piedad en la justicia, e impiedad en la venganza.

Con toda la impiedad que ha demostrado Clotaldo hasta el momento, no se compara a la de Basilie, pero Clotaldo a diferencia del Rey de Pelonia, se convierte en la clave de la piedad de Segismundo. Esto se realiza cuando Segismundo, ha demos trado su soberbia durante la prueba que se le hizo por mandato de su padre, el Rey Hasilie; por le que es encerrado nuevamen te, haciendole creer que todo ha sido un sueño, y Clotaldo le profesa con sus palabras, toda la verdad piadosa de la que es capaz:

...honra a quien te crio en tantos empeños, Segismundo, que aun en sucños no se bierde el hacer el bien. (II,18, VV.2145-48).

المصيحة ميهمان والمرسان والمتد

Toda la piedad que debió aprender de su padre masilio; lo Vino haciendo con Clotaldo, porque para este momento de la ebra, el Rey está cegado por lo que el cree como justicia, siendo que esta por como para esta como por como que esta como por com

Es tal vez el aprendizaje más profundo del que tienen en la trama les personajes; y es tan importante, que a partir de ese momento, Segismundo reacciona con reflexión a la vida y a lo que ella le ofrece, de una manera humilde y de respeto. Con clusión, Piedad en el temor de Dios.

Después de ese gran mamento de piedad, Clotaldo, lo único

a le que nuede aspirar es a la piedad pura; aun a costa de ma silio, Astolfo o cualquier otro que estuviera en contra del per dón a los agravios humanos:

> Darle nensé muerte, cuando Segismundo pretendió

dármela a mí, y él llegó, su peligro atropellando, a hacer en defensa mía muestras de su voluntad, que fueron temeridad, pasando de valentía. ¿vues cómo yo ahora, advierte, temiendo alma agradecida a quien me ha dado la vida le tengo que dar la muerte? (III.10.vv.2856-47).

Más enseña que el agradecimiento y el perdón son, pues, los elementos moraler que más resisten al paso del tiempo, ya que los elementos impios como la venganza, la destrucción el deshanor y el odio, desaparecen junto con los que los anidaren en su alma. Por tanto, se confirma la lección de Segismundo en el sentido de que la piedad y las buenas obras son de hombres; la venganza, el odio y la destrucción, de bestias. I como tede son solo sueños, es mejor soñar bien que sonar con acciones que no podemos hermiar, sin dañar la memoria del hombre en la tie rra.

# 4.2.4. En Rosaura

Rosaura, al igual que Clotaldo y Basilio, tiene acciones de piedad e inviedad contrarias a Segismundo. Por ejemplo, Clotaldo y Segismundo empiezan impios y terminan como hombres piadosos, mientras que Basilio y Rosaura comienzan bien y terminan con acciones de impiedad.

ra que encuentra en el basque, la torre en que se encuentra Se gismundo recluido; al entrar escucha sus lamentos, y al observar las condiciones en que se encuentra, dice:

...bien ni suerte lo dice;
m'as ¿dónde halló piedad un infelice?
(I,1,vv.20-21).

La pregunta, "¿Dônde halló piedad un infelice?" (LVS,J1) denotan una angustia provocada por la compasión, sentimiento de piedad que tiene por aquel ser con pieles de animal y enca denado. Conclusión, <u>Piedad en la compasión</u>.

Al comprender las palabras de Segismundo le brota un sentimiento de cenmiseración, que la obliga a identificar al padecimiento de aquel ser, con su honor destruído y acorralade por la venganza:

temor y midiad en mi sus razones han causado. (I,2,vv.172-73).

Y esa identificación le ordena ser piadosa, para que cuan de llegue el momento, le tengan nicead también. Da par esa que el temor y la piedad no encuentran en la conclusión, Piedad por micea y misericordia.

بر يهيد Aprenda tembién a dar consuelo a eus desdichas e intenta براهيدي. hacerlo con Segismundo:

...Selo diré que a esta parte hoy el cielo me ha guiado para haberme consolade, si consuelo puede ser del que es desdichado, ver a otro que es más desdichade. (I,2,vv.247-52).

En este case, la piedad fue reciproca, pues Segismundo con

sus palabras le aminoró su pena y ella, le brinda consuelo con su compañía, por lo que concluimos que los dos están enformos del alma y han encontrado un poco de alivio en la piedad que se inspirarón. Conclusión, Piedad en el alivio a la enformedad.

Posteriormente, se encuentra Rosaura frente a Hasilis y Clotaldo, al ser perdonada por el Rey, se acerca a su padre, que aun cree un extraño y dice:

La vida, señor, me has dado, y pues a tu cuenta vivo, eternamente seré esclave tuyo. (1,8,vv.898-901).

El ser agradecido, es otre tipo de piedad, pero piedad al fin. Aunque por agadecimiento se compremeta a ser esclava de Clotaldo, y la esclavitud es impiedad pura. Conclusión, <u>Piedad en el agradecimiento</u>.

Tonno ya hemos mencionado, el honor es motivador de impiedad, es junto con la esperanza de encentrar a su padre le que movió a Rosaura a ir a Polonia. I es, precisamente, el deshomor le que cambia la sensatez y armonía, con las que se había de la aventura en Polonia:

En tu nombre segunda vez ne le ciña, www.man.a-pro-a-pro-como a segunda jura mi, venganza pro-como a segunda jura su su segunda segund

Pero le perr en este ne es el deshener, sine la venganza. ¿Cómo fue posible que perdiera todo sentimiento de piedad, de buenas a primeras, sin una razón aparente?. Unicamente es posible, en la situación de llegar a la impiedad pura, por la perdida de la libertad, de la vida e del honor. Cenclusión Impiedad pura.

Las apariencias, el eterno dilema de los seres humanos que aparentan ser lo que no son o que creen conocer a alguien y en realidad no saber de quien se trata. Pero el problema se agrava cuando se hace en forma deliberada; aunque sea en el aspecto ex terno de la persona; /no soy lo que parezco/(LVS,JI). En este caso Rosaura se válió de un elemento impío, el travestismo, para llegar a Astolfo y a su padre:

...enigma, pues no es de quien parece: juzga advertido, si no soy lo que parezco. (I,8, vv.968-70)

Esto último se clasificaria como un engaño, que es también impiedad. Colclusión, Impiedad en el engaño.

Pero gracias a la piedad tan completa de Segismundo, a Rosaura, también le toca y se hace justicia; pues al final se ca sa con Astolfo, y su venganza se desvanece ante la fuerza de la verdad divina.

# 4.2.5. En Astolfo

En toda la obra de <u>La vida es sueño</u>, no hay personaje que sea en toda su acción, más impio que Astolfo; se presentan momentos de impiedad en Segismundo, por ejemplo cuando despier ta en la cama del Rey, rodeade de sirvientes; en Basilie cuan de su soberbia lo ciega de la injusticia que cometió; e en Resulta e en la cama del Rey, rodeade de la venganza en Clotal de, para que le ayude; pero la impiedad de Astelfe es por momentos inhumana, y se vuelve el concepto abstracte de la impiedad, como le gustaban a Calderón de la Barca en los autes

sacramentales; en ningun momento cambia a piedad, hasta el final; donde tuvo que ceder ante el empuje de la piedad de Segismundo.

Astalfo tiene pacas diálogos durante el texto, y todos presentan en mayor a menor grado, la idea de impiedad tante en sus palabras coma en sus acciones.

Lo contrastante en él, es su apariencia noble y su idealis mo material; con sus mentiras, avaricia, soberbia, la falta de culto-a Dios y por supuesto, su falta de escrúpulos.

Por ejemplo, en el verso quinientos cuarenta, cuando se en cuentra con Estrella, a la espera de Basilio, no oculta sus ver daderas intenciones:

Vos alegáis que habeis sido hija de hermana mayor; yo, que varin he nacido, y aunque de hermana menor, os debo ser preferido. (I,5,vv.540-44).

La ambición por el trono es causa de reto y antagonismo frente a Estrella y es, por esto, que dejó a kosaura en Mosco Via para buscar el poder y la fortuna; que por supuesto no de esta compartirlos con nadie. Es decir, impledad por avaricia y codicia.

duands conoce a Segisdundo, su altivez y asberbia, unidos al coraje que siente de ne ser el único varón aspirante al trano, lo hacen seguir actuando con impiedad:

El no haberde conocido sólo por disculpa os doy de no honrarme más. Te soy astolfe, duque he nacido de Moscovia, y primo vuestro; haya igualdad en los des. (II,4, vv.1352-57). Su soberbia es tan clara que la disculpa que supuestamen te le da a Segismundo, raya en la prepotencia e idolatría; y nuevamente sale el tema del honos, que es un un importante simbolo de integridad y riqueza frente a los demás hombres. Impiedad por soberbia.

# 4.3. La piedad e impiedad en la acción

La voz del drama, proviene del griego DRAGO que significa acción. En el presente, significa "yo actúo". La estructura de todo drama o pieza teatral es la acción. En el teatro, tras el velo de los acontecimientos o acciones, se oculta la dicha o el dolor, la vida que se manifiesta en el encadenamiento de las partes y en la construcción general del drama.

La acción va conformando la ordenación del mundo tentral, el movimiento dramático, la especial disposición de los sucesos que hacen posible la realización del tentro. La acción va trazando en su desarrollo la sucesión de cuadros y escenas, la arquitectura tentral, especie de eje dramático, tejido de movimientos, disamismo y paro del tiempo. Por ello la acción acom tege siempre en el tentro en un continue presente.

La acción nace cuando los personajes se deciden a ejecutar algo. Los caracteres provocan la acción que realizarán esos mismos personajes; la acción es el resultado del carácter y vice-versa. La acción dramática requiere personajes que pretagonicen les actos; caracteres eternos del teatro, que conferman hechos eternos del teatre.

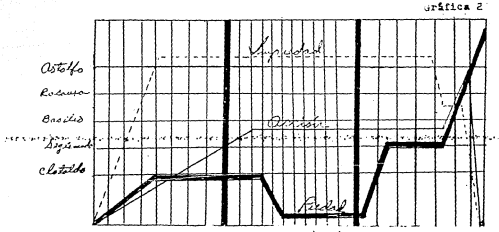
En el caso del teatro nacional español, desarrolla la acción mediante planos o cuadros sucesivos; cada uno de los cuales se somete a su primera unidad espacio-temporal. Varias unidades de tiempo y acción múltiples, cuya articulación dramática, el de sarrollo de la acción, dibuja melodicamente la imagen de la estructura espacial y temporal de la vida humana.

Las partes de la acción de la obra dramática son: el inicio, el nudo o climax y el desenlace. En el caso de La vida es sucño, el inicio o planteamiento se da desde la entrada de Rosaura, hasta cuando Clotaldo la lleva junto con Clarín, a ver a Basilio; posteriormente se desarrolla la acción, hasta llegar al nudo o climax, que se encuentra desde la llegada de Segis mundo al palacio, hasta que su padre se arrodilla frente a él para implorar piedad; y el desenlace es por supuesto, el discurso de Segismundo ante la corte de Polonia, hasta el final, donde Calderón nos manda un mensaje de piedad por boca de Segismundo.

Grafica !

Eleanas

En el inicio o planteamiento, de acuerdo al análisis rea lizado a los personajes, sería de una profunda impiedad por parte de Sasilio, Rosaura y Clarín. Mientras que los únicos que muestran piedad son Clotaldo y Segismundo. Sin embarge al culminar el inicio, se muestra ya impio y Clotaldo es el único que queda como personaje piadoso. Ya para la segunda parte del desarrollo, después de las palabras que Clotaldo le profesó a Segismundo, éste reacciona y la piedad en la obra aumenta, aum que la impiedad se mantiene intacta. Al llegar al climax, sur ge un cambio repentino, donde la impiedad pierde un poco de fuer za y la piedad gana terreno. Y casi al final del climax, se da la resolución final de la derrota de la impiedad por parte de la avasallante piedad de Segismundo, usando la gráfica I, apre cianos la trayectoria de la piedad e impiedad en La vida es sue-ño, quedaría de la siguiente manera:



Otro aspecto importante en la <u>acción</u> dramática de la obra y su intérrelación con las ideas de piedad e impiedad, le estin duda la mezcha de la trágico y la cómico.

El teatro de los Siglos de Oro se conoce con el nombre genérico de comedia, y hasta este drama filosófico, se le denomina así. Los dramaturgos de la época usaban el término para nombrar las incontables piezas dremáticas que escribían aunque a veces las llamabah tragicomedias y, en ocasiones, tragedias. Ese vocablo comedia, significaba tanto los elementos trágicos como los cómicos. Ambos se fusionaban en unidades opuestas, con tradictorias, pero vital y rica. "Era la tragicomedia" 2

La acción de <u>La vida es sueño</u> está determinada por los elementos cómicos, representados en Clarín y trágicos representados en Rosaura. Se diría que los dos son el termómetro del que se valió Calderón, para que su público juzgara a cada persona je. Clarín es la parte cálida, humana piadosa, y Rosaura, es la parte fría, inhumana, cruel e impiadosa.

Veamos dos textos de ellos en los que el contexto trágico y cómico, están bien representados. Por ejemplo la escena III de la segunda jornada, están Clarin y Segismundo, en la recáma ra de este último en el palacio real:

Segismundo: ¿Quién eres tu,di?
Clarín :Entrometido,
y de este oficio soy jefe
porque soy el mequetrefe
mayor que se ha conocido.

Segismundo: Tu solo en tan nuevos mundos

me has agradado.

Clarin : Señor,

soy un grande agradador

de todos los Segismundos.

(II,4, vv. 1332-42).

No cabe duda que Clarin tiene un gran sentido del humor, ya que primero, como está frente a un principe, presume lo que el contrela; el ser entrometido,/ y de este oficio soy jefe/.

Y ese calor humano, vino a ser más ligero el momento de piedad de Segismundo, con lo que está siendo piadoso con él,/soy un gran agradador de todos los Segismundos/, de todos aquellos que por sus desgracias son impios.

Ese humor, ese calor que llevan sus palabras le proporcio nan a Segismundo la piedad suficiente, como para que el segundo sueño que lo vuelve a la torre, lo acepte sin tantas preguntas.

Pero su contrapaso está en Rosaura, en su deshonor, en su venganza, en su frialdad. La impiedad de Rosaura, aparentemen te, justificado por el abandono de Astolfo se coloca en una condición cruel que la lleva a pedir a Clotaldo, la muerte para quien la deshonró:

Rosaura; Cuando tu mi padre fueras 2628.

sufriera esa injuria yo;
pero no siendolo, no.
Clotaldo: ¿Pies qué es lo que hacer esperas?
Rosaura; Matar al duque.
Cltaldo: ¿una dama?,
que padres no ha conocido,
tanto valor ha tenido?
Rosaura; Sí.
Clotaldo: ¿Quién te alienta?
Rosaura; Mi fama.

(III,8, wv. 2628-38).

dad divina, y rompe la armonia del orden universal datólico,

www.fish.segismindosælcanza-la-pierses

dad que tanto despreció; la de Dios de su padre.

Con su arrogancia, soberbia y orgullo, insulta a la pie-

La mezcla de lo trágico y lo cómico era del agrado del vul go. Francisco Ruiz Ramón en su Historia del teatro español dice:

En efecto, el drama español del siglode oro es drama hermafrodito, porque es ex - presión de una concepción centáurica del mundo. La forma dramática propia de esa bifrorte concepción de vivir humano no es por tanto, el poema puro (tragedia y comedia), sino el poema mixto ... ¿por que

no se han de mezclar pasos alegros con los triotos, oi los mezcla el cielo ? Esta comedia ¿No es retrato de aquellas obras? pues si es retrato, claro está que ha de referir su imagen.

La fusión de lo trágico y de lo cómico da por integración de contrarios, la imagen real de la vida humana, la de la sociedad española de los Siglos de Oro; la única manera de compten der el mundo en su auténtica dimensión era entenderlo como au tentica paradoja.

### NOTAS AL CAPITULO 4

- 1 Bentley, Eric. La vida del drama. Paidos. Buenos Aires, 1964.
  p. 16.
- 2 Vega, rélix Lepe de. Arte nueve de hacer comedias. Espasa Calpe.
  Madrid, 1973. p 83.
- 3 Ruiz Ramón, Francisco. El teatro nacional del siglo de oro. En <u>Historia del teatro español</u>. Planeta. Madrid, 1971, p. 140.

### CONCLUSIONES

Para poder concluir un trabajo como este, se debe tomar en cuenta de que el carácter distintivo de toda conclusión en su brevedad, su concrecíón.Para esto se desarrolla una labor de síntesis, o sea capturar la esencial, y que es la labor n más difícil de la tesis y en general de toda actividad intelectual.

La primera conclusión a la que se llega es que la litera tura barroca refleja el desenfrenado materialismo y la ascética renuncia de sus moldes cristianos tradicionales, y que esas dos actitudes se manifiestan en las dos escuelas barrocas el culteranismo y el conceptismo; de las que nacen sin duda los contrastes en los conceptos manejados por los dramaturgos del siglo XVII, espacialmente en el lenguaje.

El objetivo de la piedad, según nos cita La Biblia, es de jar que la entrega de Cristo transforme todas las relaciones y encuentros humanos. La piedad catélica se divide en cristiana, social, y mariana.

La filosofía dicta que la piedad es una virtud, determina da nor el tipo de alma que se tiene (espiritual, animal o ve\_

getal). Las virtudes están divididos en especulativas, activas, y productivas. La piedad se encuentra en las activas(sindéresis, prudencia, justicia, pemperancia y fortaleza), ya que ellas son condiciones para que se dé la piedad. por lo tanto es una virtud de virtudes.

La impiedad mientras tanto es el resultado del despresdo a Dios y a su ley, con un matiz de grandeza, e idolatria (hombre profano y malo), pero que nace de un elemento piadoso, analogía al sacrificio de Cristo: pagan justos por pecadores.

En cuanto a las formas de piedad e impiedad son:

| PIEDAD:           |                         | IMPIEDAD:               |  |
|-------------------|-------------------------|-------------------------|--|
| cristiana: ayuno. |                         | destrucción             |  |
|                   | creación.               | venganza.               |  |
|                   | culto a Dios.           | hostilidad.<br>mentira. |  |
| sochal            | :misericordia.          | injusticia.             |  |
|                   | justicia.               | infidelidad.            |  |
|                   | caridad.                | avaricia.               |  |
|                   |                         | falta de culto a Dios.  |  |
| mariana           | :enfermedad y curación. | falta de temor a Dios.  |  |
|                   | fe cristiana.           | soberbia.               |  |
|                   | fidelidad a Dios.       | blasfemia.              |  |
|                   | obediencia.             | hipocresia.             |  |
|                   |                         | idolatria.              |  |

España durante el siglo XVII practicó su cristianismo con aparente fidelidad sinceridad y fervor, en todas las formas de contro y de compromisos religiosos; sin embargo estuvo llena de artificios y celabreciones, pero perdió el sentido humanitário que representa la piedad. Por lo que se determina que el conflicto piedad-impiedad, fue algo demasiado común, aún en los circulos cristianos.

En la que se refiere al teatro, el diálogo es el elemento dramático que mejor refleja ese contraste, y prueba de ella es que dramaturgos como Lope de Vega, Tirso de molina, y Cervantes

lo manejan en torno a temas, como el honor, la justicia y la venganza; a pesar de que eran diálogos en verso, que podrían demeritar el carácter serio de lo temas.

La influencia del conflicto de la piedad-impiedad, no podia faltar en el máximo representante del barroco español: Caldo rón de la Barca. Como hombre civil y católico, siempre manejóla piedad en forma práctica para con Dios y el prójimo. En sus o bras, placmó esa idea, como en El Alcalde de Zalamea, donde Pedro Crespo maneja con belleza, en la balanza de su autoridad, la justicia(piedad), y la idea de la venganza(impiedad). En bos Autos Sacramentales: El gran teatro del mundo, La cena del Rey Baltasar y La vida es sueño, encuentra que los temas alegóricos, biblicos y referentes a la eucaristía; manifiestan la idea de la conducta piadosa en las buenas obras del hombre, y que las causas por las que el ser humano se manifiesta impío son: por la falta de libertad, del honor o de la vida. Pero siempre conducidas por su libre albedrío.

Dentro del análisis del drama de La vida es sueño, halla mos que en la trama, Calderón describió hechos impios por hon nor, ambición y venganza; y de piedad en las acciones buenas de Segismundo y Clotaldo. En el protagonista, se encuentra nue vamente las causas de la impiedad:libertad, honor y vida. El momento de la piedad de Segismundo es cuando Clotaldo lo invita a actuar bien en la vida, ya que solo es un sueño. En su último parlamento largo, expresa toda la gama de piedad de la que es capaz; con lo que se encumbra sobre la impiedad, manifestada en toda la obra. Basilio es lo contrario a Segismundo y no

por ser su padre, simo porque trata de huír de su destino, de su hijo, lo que provoca que tenga una trayectoria impía durante la obra; de la que sobresalen su injusticia, su idolatríay de sus elementos profanos como el amor desmedido y ciego en la astrología.

Clotaldo, es el otro hombre maduro de La vida es sueño, y es después de Segismundo el más piadoso. Demuestra muchas ga mas de piedad como la justicia, la verdad, la wisericordia, y el culto a la palabra de Dios. Pero lo que es su hija kosaura es opuesta a su padre (al igual que Segismundo y masilio), ya que fue abandonada y deshonrada por astolfo, lo que la orilla a actuar en forma impía. Y Astolfo, por último, es el personaje más impío de la obra. Aunque contrastan en su concepción, su aparente nobleza y honestidad con su idealismo material de la vida y la muerte, su avaricia y soberbia. Como personaje contrasta con Segismundo.

En la acción, la piedad y la impiedad comienzan a la par.

Pero antes de terminar el planteamiento, la impiedad aumenta
y la piedad disminuye. Y al comenzar la tercera jornada, la pie
dad toma fuerza, hasta alcanzar su máxima empresión al final de
la obra, mientras la impiedad se debilita hasta ceder totalmente
en el desenlace.

Por último, el contraste entre lo trágico y lo cómico en La vida es sueño, también tiena su significado de piedad e in piedad, pues Clarín representa la comicidad, el calor y lo pia doso, y Astolfo lo trágico, el frio y la impiedad.

#### BIBLIOGRAFIA

OBRAS DE PEDRO CALDERON DE LA BARCA

La dama duende y autes sacramentales. Planeta. Madrid, 1981. Estudie de Jesé María Valverde.

La vida es sueñe. 'Alhambra. Madrid, 1980. Estudie de Enrique Rull. Celección clásices No. 17.

La vida es suene. Cátedra. Madrid, 1985. Estudie de Ciriace Merén.

La vida es sueñe. Salvat. Méxice, 1983. No. 23. Celeccién básica Salvat.

Obras completas. Aguilar. Madrid, 1978. Temes II y III.

La vida es sueño. Rei, Héxice, 1979. Celección Letras Hispánicas

No. 7.)

#### ESTUDIOS SOBRE CALBERON

Casalduere, Jeaquín. Sentido y ferma de La vida es sueñe. Gredes.
madrid, 1962. (Biblieteca Remánica Hispanica).

Cetarele, E. Ensaye sobre La vida es sueñe y la vida de Calderén. Câtedra. Madrid, 1977.

Frutes, Eugenie. <u>Calderén de la Barca</u>. Labor. Barcelena, 1949. Teme II.

menendez Pelaye, marceline. <u>Calderén y su teatre</u>. Enecé. Buenes Aires, 1964.

#### DE CONSULTA GENERAL

Abadia de María Laach. <u>La piedad</u>. Libres del Munegrama. Madrid, 19; (Celección cristianisme y hombre actual. Ne. 17) Andueza, María. Análisis de ebras de teatre 2. Edicel. Méxice 1979. Talleres de lectura.

Alberg, Juan Luis. <u>Histeria de la literatura españela</u>. Gredes. Hadrid, 1958 . Velúmen II. (Epoca barreca).

Bentley, Eric. La vida del drama. Paides, Buenos Aires. 1964.

Deferneaux, Marcelfn. La vida estidiana en España en las Siglas de Ore. Librería Hachette. Buenos Aires, 1976.

Deminguéz Ortíz, F. Les extranjeres en la vida españela. Enecé. Buenes Aires, 1964.

Dufeur: X, Leán. <u>Vecabularia de teología biblicus</u>. Heder. Barcelena 1985.

Genzález, Palencia. <u>Meticias de Madrid</u>. Bajel. Buense Aires, 1953. Hauser, Arneld. <u>Histeria secial de la literatura y el arte</u>. Guadarrama. Madrid, 1980. Teme II.

Herrere García, Miguel. <u>Ideas de los españeles del sigle XVII</u>.

Rassing, Alfrid. <u>Reflexienes bíblicas sebre la piedad</u>. Libres del Menográma. Madrid, 1964.

macgewan, K. Las edades de ere del teatre. Fende de Cultura Econômica, riéxica, 1975. (Celección popular No. 54.)

Mutandas Barniel, José María. 15 normas de piedad. Mi-nos. Madrié 1985. (Celección Sisal No. 20.)

Picateste, F. Biografía de Pedre Calderén de la Barca. Gredes. Hadrid, 1981.

Pfanl, Edwin. <u>Introducción al siglo de ore</u>. Bajel. Buenes Aires, 1953.

Rice, Francisce. Mistória y crítica de la literatura españela.

Grijalbe. Barcelena, 1980. Teme III.

Ruiz Ramén, Francisco. <u>Misteria del teatro español</u>. Alianza. madric 1971. (Colección el libro de bolsille no. 66.)

Sagrede, Jesé. <u>Diccienarie de la literatura</u>. Ediplesa. Méxice, 1981. San Agustín. <u>De anima</u>. Mi-nea. madrid, 1980. Tema III.

Sants Temás. El problema de la naturaleza humana. Mi-nes. Madrid, 1980.

De virtutibus in communi. Hi-nes. Hadrid, 1980.

Micknel, Jerge, <u>Historia de la literatura española</u>, Sajel, Suenes Aires, 1948, Tomo II.

Valbuena Prat, Angel. El teatro español en su sigle de ore. Planet: Barcelona, 1969.

Barcelena, 1966.

Vega, Félix Lape de. Arte nueve de hacer cenedias. Espasa Calpe. Hadrid, 1973.

#### HEMEROGRAFIA

Alense, Dámase. La cerrelación en la estructura del teatre caldereniane. en Durán y Genzález, pp. 388-454.

Andueza, Haría. Hemenimia y pelisemia de la palabra sueñe en La vida es sueñe de Calderén de la Barca. en mesis, Mueva revista de Filosofía y Letras. No. 13. Año IV. Abril de 1982. pp. 52-61. Heiple, Daniel. The tradition behind the punishment of the rebel seldier in La vida es sueña. HHS, 50 1973, pp. 1-17.

Merrick, C. A. Cletalde's rele in La vida es sueñe.885, 50. 1973. pp. 256-269.